
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 3

Artikel: Diskussionen über das aktuell Unendliche in der ersten Hälfte des 14.
Jahrhunderts [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Maier, Anneliese

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussionen über das aktuell Unendliche
in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts

Von Dr. Anneliese Maier, Rom

(Fortsetzung und Schluß)

III
In denselben zehn Jahren (1313-1323), in denen das Unendlichkeitsproblem

in dieser Weise in Oxford erörtert wurde, ist auch, unabhängig
davon, in Paris und in der geistigen Bannmeile von Paris die Frage
des aktuell Unendlichen diskutiert worden. Duhem hat, wie wir schon

sagten, bereits auf Johannes Bassolis aufmerksam gemacht. Jener Schüler

des Duns Scotus, dessen Anwesenheit im Hörsaal dem Doctor subtilis
schon ein hinreichendes Auditorium bedeutete, hat nach dem Explicit
einer heute verschollenen Handschrift 1313 in Reims die Sentenzen

kommentiert1, also in demselben Jahr, in dem, wahrscheinlich, Heinrich
von Harclay seine Quästionen disputiert hat. Er hat wie dieser die

Möglichkeit des aktuell Unendlichen gelehrt und zwar ohne Einschränkung

irgendwelcher Art : Dico quod Deus potest facere infinitum
in actu et secundum magnitudinem et secundum multitudinem et per-
fectionem et virtutem 2. Freilich steht eine eigenartige Auffassung des

aktuell Unendlichen hinter dieser Entscheidung. Das wird am deut-

1 Vgl. Histoire littéraire de la France XXXVI, S. 349 ff., wo alle (verbürgten
und zweifelhaften) Notizen über Bassolis zusammengestellt sind, auch die Bedenken,
die gegen das Datum 1313 geltend gemacht wurden und die für eine spätere
Entstehungszeit zu sprechen scheinen. Bis zum Beweis des Gegenteils wollen wir
jedoch an diesem Datum festhalten. — Handschriften des Sentenzenkommentars
sind keine erhalten ; wir benutzen die Ed. Paris 1516/17 (die einzige, die uns
zugänglich war), die allerdings nach dem Vorwort des Herausgebers einen stark
verbesserten Text enthalten soll, sodaß eine gewisse Vorsicht geboten ist.

4 Sent. I dist. 43 q. unica. Der Beweis wird der Reihe nach in ausführlichster
Form für alle drei bzw. vier genannten Arten des Unendlichen geführt. Hinsichtlich

der unendlich großen Menge bemerkt er : dico quod Deus potest facere
multitudinem actu infinitam sive in corporibus sive in spiritualibus, quia non distinguo
in hoc sicut alii distinguunt, et irrationabiliter ut credo. Man möchte beinahe an
Heinrich von Harclay denken, der ja diese Unterscheidung (gegenüber den unendlich

vielen Seelen und den unendlich vielen Steinen) gemacht hat.



318 Diskussionen über das aktuell Unendliche

lichsten aus einer der rationes, mit denen Bassolis beweisen will, daß

Gott eine unendliche magnitudo schaffen könnte : quantitas excedens

omnem magnitudinem determinatam est actu infinita, sed quacumque
quantitate mensurae determinatae est dare maiorem, ergo est dare

quantitatem actu infinitam. Im allgemeinen pflegte man genau das als

die Definition des potentiell Unendlichen anzusehen

Wieder wird die Frage, ob die Welt hätte von Ewigkeit her bestehen

können, zum Prüfstein der vertretenen Auffassung h Es werden die
üblichen Argumente dagegen aufgezählt, die immer wieder auf die zwei

Haupteinwände hinauslaufen : 1. ein aktuell Unendliches ist unmöglich,
aus der Annahme einer ab aeterno bestehenden Welt würde aber nicht
nur folgen, daß eine unendliche Zeit actualiter vergangen ist, sondern
auch, daß unendliche multitudines und magnitudines existieren könnten ;

2. es würde folgen, daß ein Unendlich größer wäre als ein anderes, oder,

wenn das nicht angenommen wird, daß der Teil gleich dem Ganzen
sein kann. Auf die erste Gruppe von Einwänden ist die Antwort für
Bassolis natürlich nicht schwer. Auf das « quod est impossibile » der

Gegner erwidert er einfach : ego arguo quod hoc est valde possibile.
Im übrigen, so dreht er den Spieß um, wenn aus der aeternitas ab ante

folgt, daß es in actu unendlich viele Seelen geben könnte, so folgt
dasselbe auch aus der Position der Gegner. Denn auch wenn wir einen
Weltanfang annehmen, so sind bis heute jedenfalls unendlich viele Augenblicke

vergangen — mindestens in potentia, und Gott hätte auch in
jedem dieser Augenblicke eine Seele erschaffen können : ergo multitudo
actualis est infinita vel possibilis saltern. Wieder ist es eine seltsame

Verquickung der Begriffe von aktuell und potentiell unendlich 2.

Gegenüber der zweiten Gruppe von Argumenten — daß unendlich
immer gleich unendlich sei — nimmt er dagegen einen andern Standpunkt

ein als die Oxforder Infinitisten. Er erkennt diesen Grundsatz
ohne weiteres an : Infinito non est aliquid maius ex ea parte qua infinitum

est ; nur auf der Seite, wo es endlich ist, können Größenunterschiede
bestehen und ist Addition und Subtraktion möglich. Tunc a parte ante

1 Sent. II dist. 1 q. 5.
* Es ist übrigens ein Argument, mit dem auch die Autoren des 13.

Jahrhunderts die Einwände gegen die Ewigkeit ab ante zurückgewiesen haben ; von
ihrem Standpunkt aus mit vollem Recht : denn für sie war ja die vergangene unendliche

Zeit kein infinitum in actu, sondern nur in potentia — genau so wie die
unendliche Anzahl der Teile im Kontinuum ; während Bassolis die aeternitas ab
ante für ein aktuell Unendliches hält, gegenüber dem Kontinuum aber am
infinitum in fieri festhält.



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 319

revolutiones solis non fuissent pauciores quam lunae, nec e converso
illae plures ; sed bene a parte post, quia ex ilia parte essent finitae.
Auch hier scheint ein kleines Mißverständnis vorzuliegen. Nota hic, so
faßt Bassolis noch einmal zusammen, quod infinito non est maius in
ratione qua infinitum est et ex ea parte qua infinitum est. Infinitum
enim in actu est, cuius ex ea parte qua infinitum est non est aliquid
extra, et cui non potest fieri additio. Alioquin terminatum esset vel
finitum et non infinitum, quod est contradictio.

Der Begriff des Unendlichen, von dem Bassolis ausgeht und dessen

Widerspruchsfreiheit und Realisierbarkeit er behauptet, ist also das

Unendliche im Sinn eines Maximum : jenes infinitum cuius nihil est

extra sumere. Auf die besonderen Schwierigkeiten, die aus dieser

Interpretation des aktuell Unendlichen folgen, geht Bassolis gar nicht ein.
Zudem hat er, wie wir gesehen haben, nicht immer scharf zwischen

infinitum in potentia und in actu geschieden. Im Ganzen hat man
darum den Eindruck, daß Bassolis das Unendlichkeitsproblem nicht mit
allen seinen Schwierigkeiten übersehen hat, und daß er trotz der
gegenteiligen Äußerungen, im Grunde vielleicht doch auf dem traditionellen
Standpunkt stehen geblieben ist.

Nicht lange nach Johannes Bassolis hat ein anderer Schüler des

Duns Scotus gleichfalls das Problem des aktuell Unendlichen in
ausführlichster Form behandelt, freilich mit ganz anderem Ergebnis : Petrus
Aureoli. Er erörtert, wie üblich, im ersten Buch seines Sentenzenkommentars

die Frage, ob Gott etwas aktuell Unendliches außerhalb seiner

selbst schaffen könnte h Seine Entscheidung ist in den beiden Redaktionen,

die wir vom ersten Buch haben, genau dieselbe, nur sind die

Ausführungen in der Reportatio wesentlich kürzer als in der Ordinatio 2.

1 Sent. I-dist. 44 q. unica.
2 Die letztere ist gedruckt (Rom 1596), die erstere in einigen Handschriften

erhalten ; wir benutzen Burgh. 123, wo sich die betreffende Quaestio fol. 194-196

findet. — Es sei noch eine Bemerkung über das zeitliche Verhältnis dieser beiden
Redaktionen gestattet. Der gesicherte Tatbestand ist zunächst folgender : Aureoli
hat 1316-18 in Paris die Sentenzen kommentiert und zwar in dieser Reihenfolge :

lib. I, IV ; II, III, wobei üb. III unvoüendet geblieben ist. Von diesen Vorlesungen
sind Reportationes erhalten : zu Buch I, wie gesagt, nur in handschriftlicher
Überlieferung, während die zu Buch II-IV im zweiten Band der römischen Ausgabe
(1606) gedruckt sind (überdies ist hier das III. Buch durch einige Bruchstücke
ergänzt, von denen man annimmt, daß sie von einer früheren lectura Aureoüs
herrühren). Außer diesen Reportationen gibt es die erwähnte, sehr ausführliche
(gedruckte) Ordinatio, aber nur für das erste Buch. Sie ist mit einer, in mehreren
Handschriften erhaltenen Epistula dedicatoria (ediert von F. Pelster, in Estudios



320 Diskussionen über das aktuell Unendliche

Aureoli lehnt die Möglichkeit des aktuell Unendlichen in jeder
Beziehung ab ; er gehört sogar zu den wenigen, die so weit gehen, auch
die Möglichkeit eines infinitum in fieri für ausgedehnte Größen zu
leugnen : es wäre selbst Gott nicht möglich, in infinitum immer wieder
eine neue Größe (etwa einen Stein) zu erschaffen und zu den schon

vorhandenen hinzuzufügen, denn eine solche ins Unendliche gehende
Apposition würde die Realisierbarkeit einer aktuell unendlichen magnitudo
voraussetzen — ein Einwand, der ja eigentlich nur dann zutrifft, wenn

eclesiasticos X, 1931, S. 452 ff.) Johann XXII. gewidmet. — Wenn von einem
Werk eine Reportatio und eine Ordinatio vorliegen, so pflegt man a priori
anzunehmen, daß die Ordinatio später entstanden ist, genauer : daß sie die nachträgliche,

vom Autor vorgenommene Ausarbeitung derjenigen Vorlesung ist, von der
die Reportatio die Nachschrift eines Schülers darstellt. So hat man auch im Fall
Aureolis ohne weitere Prüfung angenommen, daß die Ordinatio nach den Repor-
tationen, d. h. nach der Pariser Vorlesung entstanden sei, also vermutlich in den
Jahren 1318-19 (1319 wurde Aureoli magister regens und hat sich dann wohl
nicht mehr für die Sentenzen interessiert : das soll auch erklären, warum er nur
das erste Buch ausgearbeitet und ediert hat). Es scheint nun aber, daß die
Verhältnisse hier anders liegen. — Der Codex Burgh. 329 ist eine mit zahlreichen
Miniaturen geschmückte Prachthandschrift der Ordinatio des ersten Buchs ; sie
umfaßt 519 Blätter in Folio und ist von ein und demselben Kopisten geschrieben :

also eine Handschrift, deren Herstellung Monate in Anspruch genommen haben
muß. Am Schluß des Explicit heißt es aber : Finitus est liber iste in Caturco
(Cahors) per manum Johannis Eltati de Frisia anno domini M.CCC.XVII, decimo-
quarto kalendas Junii. Die Redaktion der Ordinatio muß also schon beendet
gewesen sein, als Aureoli im Herbst 1316 seine Vorlesungen in Paris begann. —
Wir möchten nun folgenden Zusammenhang vermuten : Aureoli hat schon vor
seiner Pariser Tätigkeit, entweder in Bologna, wo er 1312 lehrte, oder, wahrscheinlicher,

in Toulouse, wo er 1314 als lector nachgewiesen ist, die Sentenzen kommentiert

und das erste Buch sorgfältig ausgearbeitet. In dem Widmungsschreiben an
Johann XXII. bezeichnet er das Werk als « laboris mei primitias ». Auf dem
Generalkapitel, das im Frühjahr 1316 in Neapel abgehalten wurde, wird Aureoli —
vielleicht auf Grund dieser schon vorliegenden Leistung — als baccalarius senten-
tiarius für Paris bestimmt; im selben Jahr besteigt sein engerer Landsmann und
langjähriger Gönner Jacques Duèse als Johann XXII. den päpstlichen Thron
(die Wahl fand am 7. August statt) : Der Gedanke liegt nahe, daß der neuernannte
Baccalarius, aus alter Dankbarkeit und um sich zugleich würdig in sein neues
Amt einzuführen, dem Papst sozusagen zur Thronbesteigung das bereits fertig
daliegende Werk gewidmet hat. Der Wortlaut des Widmungsschreibens ist sehr
gut in diesem Sinn zu verstehen, wenn Aureoli davon spricht, daß diebus istis
die Vorsehung den geeigneten Mann usw. auf den Thron gerufen habe. Der Papst
wird dann alsbald eine Prachtsausgabe dieses Werks für seine Bibliothek bestellt
haben (tatsächlich ist die Handschrift in dem Katalog von 1369, unter Nr. 761,
erwähnt ; vgl. F. Ehrle, Historia bibliothecae Romanorum pontificum I, Rom 1890,
S. 345), die dann etliche Monate später fertig geworden ist. — Aber wie dem auch
sei : jedenfalls beweist das Explicit des Burgh. 329, daß die Ordinatio des ersten
Buchs von Aureolis Sentenzenkommentar nicht nach, sondern vor der Reportation
entstanden ist.



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 321

die Möglichkeit einer aktuell unendlichen Zeit, oder einer aktuell unendlichen

Menge von Zeitteilen, zugegeben wird, die für Aureoli genau so

ausgeschlossen ist wie jedes andere infinitum in actu.
Interessant ist die ausführliche Begründung, die Aureoli für seinen

Standpunkt gibt. Zunächst erfolgt eine Präzisierung des Unendlichkeitsbegriffs,

soweit er sich auf geschaffene Dinge bezieht : während die
Unendlichkeit Gottes eine infinitas entitativa ist, die in der privatio
omnis termini et finis besteht, ist die Unendlichkeit der irdischen Dinge
oder der res partibiles lediglich eine infinitas quantitativa, die in der

privatio finis pertinentis ad quantitatem besteht. Und von diesem

letzteren Unendlich ist zu sagen : quod consistit in quadam successione,

ita quod ratio infiniti quantitativi non sit ratio permanens sed potius
ratio successiva. Die Seinsform dieses Unendlichen ist darum immer
eine Mischung von Akt und Potenz (wie bei der Bewegung). Diese

Wesensbestimmung soll ganz allgemein für das Unendliche in jeder Form
gelten, nicht nur für die fortschreitende Addition der Zahlenreihe oder
den Teilungsprozeß des Kontinuums, wie man etwa einwenden könnte,
sondern auch für die simultane Unendlichkeit : Nil enim aliud est
infinitas partium nisi habere partes sine fine ; hoc autem est consistere

in quodam processu partium non consummato. Oder, unter einem etwas
andern Gesichtspunkt : illud quod non potest intelligi nisi per modum
cuiusdam processus, includit successionem in sua propria ratione ; ein
Unendliches kann aber nur in dieser Weise, per modum cuiusdam
processus vorgestellt werden.

Man kann also in voller Allgemeinheit sagen : ratio infiniti est formaliter

successiva. Folglich schließt schon der Begriff des infinitum in actu
(oder in facto esse) als solcher einen Widerspruch ein, da er zwei formell
entgegengesetzte Bestimmungen umfaßt : permanens und successivum.

Denn, so meint Aureoli, der Begriff der actualitas ist gleichbedeutend
mit permanenter (sukzessionsloser), simultaner Existenz. Wir werden

sehen, daß darüber noch andere Ansichten möghch sind.

Mit derselben Überlegung weist Aureoli in einer besonderen Quaestio

zu Beginn des zweiten Buches 1 nach, quod tempori praeterito secundum

formalem rationem suam qua praeteritum est, répugnât contradictorie
ratio infiniti. Daraus folgt dann weiter, daß die Welt nicht hätte ab
aeterno bestehen können 2.

1 Sent. II dist. 1 q. prooemialis und q. 1 (Ed. Rom 1606).
2 Es ist wieder die traditionelle franziskanische Auflassung, die Aureoli in

diesem Problem vertritt, freilich mit einer besonderen Niiance : nach seiner Ansicht



322 Diskussionen über das aktuell Unendliche

Übrigens ist das infinitum in actu, das Aureoli ablehnt, im Sinn
eines Maximum verstanden. Das ergibt sich aus seinen Äußerungen zu
der Frage, ob ein Unendlich größer sein könnte als ein anderes. Er
verneint sie mit der Begründung : infinitae partes sunt omnes partes, et
infinita puncta sunt omnia puncta. Es ist also derselbe Unendlichkeitsbegriff,

von dem auch Bassolis ausging : infinitum est, cuius nihil est

extra sumere. Ob Aureoli mit seiner Ablehnung wirklich Bassolis' Thesen

im Auge hat, ist schwer zu sagen. Konkrete Anhaltspunkte dafür sind

uns keine aufgefallen.
Mit Aureolis Auffassung des Unendlichen hat sich wenige Jahre

später ein jüngerer Ordensgenosse ausführlich auseinander gesetzt : Fran-
ciscus Rubens (Rossi) de Marchia, jener immer noch viel zu wenig
bekannte italienische Scotist, dessen Werk mehr Interesse verdient, als

ihm bisher entgegengebracht worden ist1. Marchia ist ganz im Gegensatz

zu Aureoli ein ausgesprochener und sehr weitgehender Infinist und übt
von diesem Standpunkt aus an der Auffassung Aureolis eine eingehende
und sehr temperamentvolle Kritik.

Er äußert sich, wie die meisten, im ersten Buch seines
Sentenzenkommentars über die Möglichkeit des aktuell Unendlichen und zu Beginn
des zweiten über die einer ab aeterno bestehenden Welt. Zunächst sei

eine Bemerkung vorausgeschickt über die Form, oder die Formen, in
denen uns diese Quästionen vorliegen. Franciscus de Marchia hat im
Studienjahr 1319/20 in Paris über die Sentenzen gelesen. Es gibt von
seinem Kommentar zwei Redaktionen, eine ausführlichere und eine

kürzere, die vielleicht nur zwei, unter einander allerdings ziemlich
differierende Reportationen derselben Vorlesung sind. Nennen wir sie A
und B 2. Außerdem finden sich die Fragen über das aktuell Unendliche

beweisen nämlich die sogenannten rationes a priori, d. h. die Argumente, die den
Widerspruch zwischen dem Begriff des Geschöpfs und dem der ewigen Dauer zeigen
sollen (vgl. ob. S. 8), nichts gegen die mögliche Ewigkeit der Welt, während aus
den Antinomien im Begriff der unendlichen vergangenen Zeit als solchem « philo-
sophice a posteriori » die Unmöglichkeit der aeternitas mundi gezeigt werden kann.
— Es dürfte übrigens in Abhängigkeit von Aureoli sein, wenn Wilhelm von Alnwick,
der Aureoli überhaupt öfters zitiert, die ratio fundamentalis, auf die alle Argumente
gegen die Ewigkeit der Welt zurückgehen, in der repugnantia inter infinitum et
pertransitum sehen will (loc. cit. fol. 69').

1 Franciscus de Marchia ist der erste Vertreter der Impetustheorie gewesen,
wie Michalski gezeigt hat, und hat auch in andern Zusammenhängen mehr als
einmal neue und richtige Einsichten gehabt.

2 Für die (ausführliche) Redaktion A benützen wir die Hs. Chis. B VII 113,
für die Redaktion B Vat. lat. 943, die allerdings nicht den vollständigen Kommentar
enthält, sondern nur eine große Anzahl von Quästionen aus allen vier Büchern,



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 323

als isolierte Quästionen in einer vatikanischen Handschrift1 in einer
Redaktion — nennen wir sie C 2 —, die eine Eigentümlichkeit aufweist,
auf die wir noch zurückkommen werden.

Inhaltlich stimmen die drei Redaktionen in unserm Problem überein.

Franciscus de Marchia erörtert zunächst die viel diskutierte Frage 3

utrum ex infinitate motus extensiva possit concludi infinitas virtutis
intensiva in primo motore, und dann heißt es anschließend : Occasione

dictorum in praecedenti quaestione quaero utrum prima causa possit
producere extra se aliquem effectum actu infinitum 4. Die Antwort, zu
der Franciscus de Marchia, nach Erörterung der verschiedenen möglichen
opiniones kommt, ist diese : dico quod Deus potest facere effectum
infinitum positive et secundum magnitudinem et secundum multitudinem
et secundum intensionem. In welchem Sinn Franciscus de Marchia dabei
das aktuell Unendliche verstehen will, sagt er selbst mit aller Deutlichkeit

: infinitum in actu (positive 5) est quod excedit quodcumque finitum
ultra omnem proportionem determinatam acceptam vel acceptabilem.
Aus der Redaktion C dieser Quaestio, die erheblich ausführlicher ist als

A, ergibt sich dann noch weiter, daß Franciscus de Marchia
Größenunterschiede im Unendlichen nicht anerkennt. Denn auch er hält an
dem Grundsatz fest, daß gleich und ungleich passiones quantitatis finitae
sind, die auf unendliche Größen nicht angewandt werden können.

Wir haben hier also den Fall, daß ein Autor sich für die Möglichkeit
des Unendlichen im Sinn eines Transfiniten (und nicht eines Maximum)
entscheidet und trotzdem Größenunterschiede im Unendlichen ablehnt.
Franciscus de Marchia ist nicht der einzige geblieben, der diesen Standpunkt

eingenommen hat ; und sachlich ist nichts dagegen zu sagen : der

darunter die aus dem Beginn des II. Buchs über die Ewigkeit der Welt, nicht
aber die aus dem ersten Buch über die Möglichkeit des aktuell Unendlichen.

1 Vat. lat. 4871, fol. 100-101'. Möns. Pelzer hat uns auf diese Hs. aufmerksam
gemacht.

2 Sie ist jedenfalls von A verschieden und, wie wir aus formalen Gründen
annehmen möchten, auch von B, obwohl uns hier keine Vergleichsmöglichkeit
gegeben war.

' Zu Sent. I dist. 2.
4 So in A (fol. 28'-33') ; in C lauten die Quästionen ebenso, aber die Reihenfolge

ist umgekehrt.
6 Der Gegensatz zum « infinitum actu positive » : das « infinitum actu privative

», ist einfach eine endliche Größe ohne termini. Wie das zu verstehen ist,
erfahren wir deutlicher bei Nicolaus Bonetus (vgl. u.), der dieselbe Unterscheidung
macht : z. B. eine Kreislinie, die ja eine endliche Linie ist, aber keine Endpunkte
hat, ist privativ unendlich. Es ist also ein Begriff, der in unserm Zusammenhang
ohne Interesse ist.

Divus Thomas 22



324 Diskussionen über das aktuell Unendliche

Unendlichkeitsbegriff, den er im Auge hat, fordert ja nicht die Annahme

von Größenunterschieden, sondern erlaubt sie bloß.
Und nun die Quaestio über die Ewigkeit der Welt : utrum creatio

cuiuscumque rei creabilis fuerit possibilis ab aeterno 1. Die Antwort fällt
natürlich bejahend aus ; andererseits hält Franciscus de Marchia wie im
ersten Buch daran fest, daß unendlich unter allen Umständen gleich
unendlich ist. Interessant ist vor allem die Auseinandersetzung mit den

Argumenten der Gegenpartei, von denen die wichtigsten, wie im Vat.
lat. 943 ausdrücklich am Rand vermerkt ist, rationes Aureoli sind.
Franciscus de Marchia wendet gegen Aureolis Wesensbestimmung des

Unendlichen — ratio infiniti est formaliter successiva — ein, daß sie

nur für das infinitum in potentia zutreffe und nicht für das infinitum
in actu, daß er darum mit seinen Argumenten tatsächlich immer nur
ein Unendlich bekämpfe, das faktisch nichts anderes ist als das infinitum
in fieri. Und nur für dieses letztere, also etwa für die künftige unendlich
lange Zeit, gilt, daß sein Seinsmodus ein actus permixtus potentiae ist.
Für eine unendliche vergangene Zeit dagegen liegt der Fall anders : Ad
evidentiam solutionis omnium earum [rationum] est sciendum quod
omnes istae rationes sive factores earum imaginantur quod, si fuisset

tempus praeteritum infinitum, tantum fuisset in potentia infinitum. Hoc
autem supposito factae rationes sunt insolubiles. Sed ego imaginor totum
contrarium. Dico enim quod si tempus praeteritum fuisset infinitum,
non fuisset infinitum in potentia sive in actu permixto potentiae, sicut

illi imaginantur, et sicut futurum est infinitum, sed fuisset infinitum in
actu, non quidem in actu manente sive existente, sed in actu praeter-
eunte 2. Hier ist nun also explicite und mit aller Klarheit ausgesprochen,

1 So in A ; in B lautet die Quaestio : utrum mundus fuerit possibilis ab aeterno
(Vat. lat. 943, fol. 10-12').

2 Nach A ; in B lautet die Stelle so : Ad primam earum sex rationum — am
Rand : ad rationes Aureoli —, cum dicitur de ratione infiniti est esse semper in
potentia et in actu permixto potentiae, dico quod isti imaginantur unum, quod
si esset verum, impossibile esset solvere rationem Modo isti imaginantur,
quod si tempus fuisset infinitum a parte ante, ita quod nunquam incepisset, fuisset
tantum infinitum in potentia et non in actu. Sed ego aliter concipio. Concipio
enim quod si motus et tempus fuissent ab aeterno, quod tempus et motus fuissent
actu infinita, et non in potentia tantum. Sed quomodo tempus fuerit actu infinitum
cum non fuerit totum simul Dico quod sicut aliquid habet entitatem ita habet
actualitatem. Ideo sicut ens successivum, cuiusmodi est tempus et motus, sit
aliud ens ab ente permanente, ita habet aliter actualitatem, seil, in praetereundo
partem post partem, non autem in simul essendo sicut ens permanens. Ideo sicut
totum ens permanens infinitum est in actu simul manente, sic motus infinitus a
parte ante est (in actu)> infinitus in actu praetereunte.



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 325

daß eine vergangene aeternitas ein aktuell Unendliches wäre, und zwar
ein Unendliches, das eine besondere entitas und mit ihr eine besondere

actualitas hätte, die von der der permanentia verschieden wäre. Neben
das infinitum in actu secundum magnitudinem et secundum multitu-
dinem et secundum intensionem, das Franciscus de Marchia schon vorher
anerkannt hat, stellt sich nun also ein infinitum in actu secundum
successionem als eine besondere und selbständige Art des Unendlichen.
Das ist ein neuer Gedanke und ein großer Fortschritt.

Ein Jahr nach Franciscus de Marchia hat als baccalarius sententia-
rius des Franziskanerordens Franciscus de Mayronis in Paris über die
Sentenzen gelesen (1320/21). Auch er ist, ohne jedoch tiefer in das

Problem einzudringen, ein Vertreter des aktuell Unendlichen x, freilich
mit einer Einschränkung : Gott könnte nach seiner Ansicht zwar ein
actualiter infinitum secundum multitudinem et secundum magnitudinem
schaffen, auch ein intensive infinitum, aber kein sukzessiv Unendliches,

quia illud Deus non potest simul creare, quod habet partes répugnantes :

huiusmodi est esse successivum. Es steht dieselbe Vorstellung dahinter
wie bei Aureoli : die actualitas ist ein permanentes und simultanes Sein,

dem natürlich das esse successivum widerspricht. Im übrigen ist Franciscus

de Mayronis wie Franciscus de Marchia davon überzeugt, daß es im
Unendlichen keine Größenunterschiede gibt ; er versteigt sich sogar zu
der Behauptung : infinities infinitum non excedit simpliciter infinitum.

Wir kehren noch einmal für einen Moment zu Franciscus de Marchia
zurück, und zwar zu der Redaktion C der Quästionen über das aktuell
Unendliche. Wir sagten schon, daß sie aus einem besonderen Grunde
bemerkenswert sei. Sie enthält nämlich einen kurzen Anhang, in dem
zunächst noch einige Argumente nachgetragen werden, darunter eines

von Aureoli, der auch hier am Rand genannt ist. Dann heißt es : in
contrarium arguunt alii, mit dem Vermerk am Rand : Franciscus de

Maronis. Und in der Tat sind die wiedergegebenen Argumente dieselben,

die Franciscus de Mayronis in der eben erörterten Quaestio seines

Sentenzenkommentars bringt. Nun wissen wir aber mit ziemlicher Bestimmtheit,

daß Franciscus de Marchia ein Jahr vor Franciscus de Mayronis die

Sentenzen kommentiert hat. Entweder haben wir also in diesen beiden

Quästionen ein Fragment einer nachträglichen Bearbeitung der Vorlesung
von 1319/20 vor uns — vielleicht der Ordinatio — oder es handelt
sich um ein Stück einer zweiten lectura, die nach 1321 anzusetzen wäre.

1 Sent. I dist. 43-44 q. 10 (Ed. Vened. 1520).



326 Diskussionen über das aktuell Unendliche

Der Sentenzenkommentar Franciscus de Marchias enthält also nicht nur
vom inhaltlichen, sondern auch vom literarhistorischen Standpunkt aus
noch manches interessante Problem.

Noch ein weiterer Franziskaner, der in den 20er Jahren des 14.

Jahrhunderts in Paris lehrte, ist hier zu nennen 1 : Nicolaus Boneti. Er ist
ein so überzeugter Infinitist, daß er die Schwierigkeiten, die dem infinitum

in actu anhaften, gar nicht mehr als solche empfindet. In seiner

Physik ist ein Kapitel dem Problem der Ewigkeit der Welt gewidmet2.
Er will es zunächst de possibili und dann de inesse behandeln, d. h. er
will zuerst untersuchen, ob die Welt unendlich, nach rückwärts und nach

vorwärts, sein könnte, und dann ob sie es de facto ist. Die letztere
Frage wird natürlich verneint. Bei der ersteren ist der problematische
Punkt wieder, ob die Vorstellung einer ab aeterno bestehenden Welt
einen Widerspruch einschließt? Zwei Momente scheinen auf einen solchen

Widerspruch zu führen : einmal das alte Argument von der unendlichen
Anzahl der Seelen, oder allgemeiner der Einwand, daß aus der Möglichkeit

einer unendlich langen Zeitdauer die Möglichkeit von aktuell unendlich

großen multitudines und aktuell unendlich großen magnitudines
folgen würde. Bonet antwortet darauf einfach : dubium de infinitate in
actu non concludit, quoniam modernis philosophis non apparet aliqua
impossibilitas quin sit possibililis infinitas actualis. Und zwar erkennt
er das aktuell Unendliche in der doppelten Bedeutung an, die es in der
Scholastik gehabt hat und die Bonet wohl zu unterscheiden weiß :

Dupliciter autem intelligitur de infinitate actuali : uno modo quod non
sint tot quin plures, cum illa accepta sint infinita, ut si ponitur quod
sint actu infiniti lapides vel infiniti asini, adhuc tarnen possent produci

1 Ob schließlich noch ein vierter Franziskaner hierher gehört : Gerardus Odonis
der 1326 über die Sentenzen gelesen hat, vermögen wir nicht zu sagen, da uns
keine der wenigen Handschriften seines Kommentars zugänglich war. Gerardus
hat in einer besonderen Quaestio, von der allerdings nur ein Bruchstück erhalten
ist, über deren Inhalt aber Johannes Canonicus in einer ausführlichen Polemik
seines Physikkommentars berichtet (Phys. VI q. 1 ; vgl. Vorläufer Galileis Kap. 6),
die Ansicht vertreten, daß das Kontinuum aus Punkten bestehe. Man sollte also
denken, daß er wenigstens in diesem besonderen Fall eine aktuell unendliche Menge
zugelassen hat. Andererseits lehnt er aber, mindestens nach der Wiedergabe des
Johannes Canonicus, mit den üblichen Argumenten die Möglichkeit von aktuell
unendlich vielen Teilen im Kontinuum ab. Es scheint also eher, daß er das Kontinuum

aus einer endlichen Anzahl von Punkten aufbauen wollte : eine Auffassung,
die im 14. Jahrhundert nicht für so absurd gehalten wurde, wie sie in Wirklichkeit
ist (vgl. a. a. O.).

2 Lib. VII cap. 1 (Ed. Vened. 1505).



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 32

alii lapides et alii asini, et ideo in tali infinitate non sunt tot quin plures
possent adhuc esse. Secundus intellectus de infinitate actuali est iste,
quod sint tot in actu quod plura non possint esse, quia omnia sunt
actu posita Primus intellectus videtur esse possibilis, et etiam
secundus.

Das andere Argument, das einigen weiteren Einwänden gegen die

Ewigkeit der Welt zugrunde liegt, besagt : es sind in der unendlich
zurückliegenden Vergangenheit ausgezeichnete Punkte denkbar — etwa
der Moment, in dem die Welt geschaffen wurde 1 — und es müßte dann
zwischen einem solchen Augenblick und dem gegenwärtigen Moment
eine unendliche Zeit vergangen sein ; aber das ist nicht möglich, denn

zwischen zwei gegebenen termini gibt es kein unendliches intermedium.
Auch das ist ein alter Einwand, der den Verteidigern der möglichen
Ewigkeit der Welt immer viel Schwierigkeiten gemacht hat. Bonet
zerhaut auch hier den Knoten : Respondeo tibi : non oportet tempus
clausum infra duo instantia necessario esse finitum. Und er demonstriert

das in sehr anschaulicher und durchaus treffender Weise 2 : man
denke sich einen unendlich großen Kreis — was ja keine Schwierigkeiten
macht, da das aktuell Unendliche als solches bereits anerkannt ist —
und denke ihn sich an einer Stelle aufgeschnitten und auseinander

gebogen. Dann ist weiter nichts geschehen, als daß aus zwei potentiell
gegebenen Punkten zwei aktuelle geworden sind ; es ist aber eine unendlich

lange Linie entstanden, die zwischen zwei Punkte eingeschlossen ist.
Denn die auseinander gebogene Kreislinie ist natürlich nicht kürzer als

die geschlossene. Ergo linea potest esse infinita, licet claudatur infra
duo puncta in actu. Und ebenso gut könnte die Zeit, die gleichsam
eine sukzessive Linie ist, unendlich sein und trotzdem zwei instantia
terminantia haben.

1 Bonet versteht also das esse ab aeterno nicht im Sinn eines anfangslosen,
sondern nur eines unendlich langen Bestehens.

2 Imaginetur linea circularis permanens actu infinita et continua, et dividatur
in puncto sic ut fiant duo puncta in actu, et distent aliquantulum ab invicem, nec
sit linea primo circularis modo circularis, sed semicircularis vel plus quam semi-
circularis, vel, si vis, fiat ista linea recta, quae primo fuit circularis. Et peto si
haec linea infinita, quae primo fuit circularis, antequam incideretur in puncto,
si sit nunc infinita Et patet quod sic, quoniam omne positivum quod prius erat
in illa linea, quando erat circularis, nunc est in ea, nec aliquid est ablatum, sed
solum duo puncta, quae tunc erant in ea in potentia, nunc sunt in linea in actu :

prius autem, quando erat circularis erat infinita, ergo et nunc est infinita ; sed
nunc habet duo puncta terminantia ipsam. Ergo linea potest esse infinita, licet
claudatur infra duo puncta in actu.



328 Diskussionen über das aktuell Unendliche

Von dieser Überlegung aus hätte es nur noch eines kleinen Schrittes
bedurft, um zu einer ganz modernen Vorstellung zu kommen. Bonet
konstatiert, daß zwei Punkte, die durch eine endliche Distanz getrennt
sind, zugleich die Endpunkte einer unendlich langen Linie sein können

(die sozusagen hinten herum verläuft). Das ist aber genau die Auffassung
der modernen Mathematik, wenn sie annimmt, daß eine Gerade, die nach
rechts und links ins Unendliche verläuft, eine sich im Unendlichen
schließende Kreislinie ist. Das einzige, was an Bonets Gedankengang
noch fehlt, ist die Erkenntnis, daß seine unendliche Kreislinie notwendig
eine linea recta sein muß. Immer wieder können wir diese Beobachtung
machen : die Denker des 14. Jahrhunderts sind bei ihren Bemühungen
um derartige Probleme oft auf überraschend moderne Gedanken
gekommen, ohne schon die vollen Konsequenzen aus ihnen ziehen zu
können.

IV

Wir kehren nach Oxford zurück. Dort wurde gegen Ende der
20er Jahre das Unendlichkeitsproblem noch einmal sehr aktuell. Es
scheint sich hier, wie ein paar gelegentliche Bemerkungen im
Sentenzenkommentar Adam Woodhams vermuten lassen, eine kleine Kontroverse
abgespielt zu haben zwischen Richard Fitzralph (oder Hybernicus, wie

er auch genannt wird) und Richard Killington, dem Freund und Schüler
Bradwardines 1. Leider wissen wir nichts Näheres darüber. Aber wir
kennen die Auffassung, die einerseits Killington, anderseits Fitzralph
vom Unendlichen hatten, und die sind in der Tat diametral entgegengesetzt

: Killington ist ein entschiedener Infinitist, Fitzralph ein ebenso

entschiedener Gegner des aktuell Unendlichen. Es ist schade, daß die

Physikkommentare der beiden Autoren, in denen sie sich, wie wir aus
ihren eigenen Zitaten erfahren, ausführlicher zu den einschlägigen
Problemen geäußert haben, nicht erhalten sind 2. Wir sind darum auf die
Sentenzenkommentare angewiesen, oder richtiger, auf das, was wir von
ihren Sentenzenkommentaren haben ®. Das beschränkt sich bei Killing-

1 Vgl. Vorläufer Galileis Kap. 6 ; auch zum Folgenden, soweit das Problem
des Kontinuums berührt wird.

2 Siehe ibid.
8 Welches das zeitliche Verhältnis dieser beiden Werke ist, ist schwer zu

sagen ; auf jeden Fall liegen sie nicht weit auseinander : Richard Fitzralph hat
wahrscheinlich 1328/29 über die Sentenzen gelesen und Richard Killington sicher
vor 1332, denn Woodham zitiert seinen Kommentar in seiner Oxforder
Sentenzenvorlesung, die er 1332 gehalten hat.



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 329

ton auf wenige Quästionen, unter denen sich jedoch eine befindet, die
Anlaß gibt, zur Möglichkeit des aktuell Unendlichen Stellung zu nehmen.

Es ist die Frage : utrum omnis creatura sit suae naturae certis limitibus
circumscripta 1. Arguitur quod non, heißt es zunächst, quia capacitas
animae est infinita. Und um dieses Problem geht es dann im weiteren.

Killington bejaht die Frage, jedoch « sine assertione aliqua » ; und die

Auflösung der Gegenargumente führt ihn zu dem allgemeineren Ergebnis

: teneo quod Deus potest facere infinitum secundum quid, sed

non posset facere simpliciter infinitum, quod undique secundum omnes

suas partes quantitativas et qualitativas foret infinitum. Killington
erkennt also die Möglichkeit des aktuell Unendlichen im üblichen Sinn

an, denn die Einschränkung auf das « secundum quid », die die göttliche
Vollkommenheit für die Kreatur ausschließen soll, wird explicite oder

implicite von allen Infinitisten des 14. Jahrhunderts gemacht. Der
Beweis wird der Reihe nach für alle einzelnen Arten des infinitum in
actu geführt : für das extensive, das intensive und das numerische
Unendlich. Im übrigen ist er, was die Größenunterschiede anbelangt,
derselben Ansicht wie Harclay und Ockham : quod unum infinitum
potest esse alio maius. Er hat also jedenfalls das aktuell Unendliche
nicht im Sinn eines Maximum aufgefaßt.

Ganz den entgegengesetzten Standpunkt nimmt Richard Fitzralph
in seinem Sentenzenkommentar ein. Wieder ist es das klassische
Problem : utrum includat contradictionem Deum produxisse mundum ab

aeterno 2, das für ihn zum Anlaß wird, sich über das Unendlichkeitsproblem

zu äußern. Nach Aufzählung der verschiedenen Ansichten —
Thomas, Duns, Heinrich von Gent werden ausführlich zitiert — folgt die

eigene Entscheidung : Dico tarnen [quod] illa argumenta non probant
quod claudat contradictionem mundum fuisse ab aeterno, sed probant
quod claudat contradictionem mundum istum secundum cursum quem
servat fuisse aeternum. Et hoc puto verum. Ob darüber hinaus aber

auch gezeigt werden kann, daß die Welt überhaupt, allgemeiner : daß

ein geschaffenes Wesen, nicht ab aeterno existieren könnte, scheint ihm
zweifelhaft. Und zwar aus folgendem Grund : quia ilia via quae sumitur
a multitudine animarum infinitarum non videtur demonstrare apud ali-

quos. Offenbar hält er das, wie viele andere vor und nach ihm, für das

entscheidende Argument ; und die Tatsache, daß es auf vielerlei Weise

1 Vat. lat. 4353 fol. 34'-50.
2 Sent. II q. l a. 1 ; Vat. lat. 11517 fol. 122-126'.



330 Diskussionen über das aktuell Unendliche

widerlegt werden kann und widerlegt worden ist, genügt ihm, um die

ganze Entscheidung — daß die Welt nicht hätte ab aeterno bestehen

können — in Frage zu stellen.
Unter den Auflösungen dieses Arguments scheint ihm nun die

wichtigste die, daß gewisse Denker behaupteten, eine unendliche Anzahl von
Seelen sei durchaus nicht unmöglich oder schließe wenigstens keinen

Widerspruch ein. Das wird dann das Thema der weiteren Erörterungen

: schließt der Begriff einer unendlich großen Anzahl einen Widerspruch

ein, oder könnte Gott eine multitudo infinita in actu schaffen
Es scheint so ; denn Gott kann zweifellos gleichzeitig erschaffen, was

er nacheinander erschaffen kann, aber er kann in Zukunft unendlich
viele successiva welcher Art auch immer erschaffen ; also sind aktuell
unendliche multitudines möglich.

Der Grundgedanke, mit dem Fitzralph sich gegen diese Argumentation

wendet, bringt eine neue Nüance in die ganze Diskussion. Er
erklärt nämlich, daß eine aktuell unendliche Menge notwendig ein erstes

und ein letztes Glied haben müsse, und das sei unmöglich — denn, so

müssen wir diesen Gedankengang ergänzen, es gäbe dann zwischen diesen

beiden Gliedern ein intermedium infinitum und das ist, bei gegebenen

Endpunkten, ausgeschlossen. Folglich enthält der Begriff der multitudo
infinita in actu tatsächlich einen Widerspruch, und könnte auch von
Gott nicht realisiert werden.

Daß umgekehrt eine aktuell unendliche Menge wirklich ein letztes
Glied haben müßte, kann Fitzralph allerdings nur für den Spezialfall
der unendlich vielen Teile des Kontinuums demonstrieren — etwa so :

ein mobile, das sich über eine Linie a und über eine anschließende b

bewegt, hat sich, wenn es in b angekommen ist, notwendig über den
letzten Teil der Linie a bewegt, also muß dieser existieren, und folglich
kann ein Kontinuum nicht actualiter in unendlich viele Teile geteilt
sein — aber er hält es auch in den andern Fällen, wo nicht die Gesamtheit

der Glieder wie beim Kontinuum ein endliches Ganzes bilden, für
selbstverständlich. Es mag eine Vorstellung dahinter stehen, die im
14. Jahrhundert ziemlich geläufig war, obwohl sie kein zureichendes

begriffliches Fundament hatte : daß nämlich eine aktuell unendliche
multitudo im Gegensatz zu einer bloß potentiellen ein « certus numerus »

sei1 ; von hier aus würde Fitzralphs Auffassung verständlich werden.

1 Gregor von Rimini wirft ihm das auch vor (Sent. II dist. 2 q. 2 a. 1, in der
Responsio auf das erste Argument Fitzralphs, vgl. u.) : cum autem additur, quod
mpossibile est imaginari etc., dico quod, si alicui hoc est impossibile, hoc ideo



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 331

Jedenfalls erklärt er ganz allgemein, auf Grund dieser Überlegungen :

Ideo videtur mihi omnino quod nec partes proportionales in continuo,
nec puncta in linea, nec aliqua entia, immo nec aliqua cognoscibilia vel
creabilia sunt infinita, accepto illo termino « infinita » categorematice.

Fitzralph geht noch einen Schritt weiter : nicht nur das infinitum
in actu wird ausgeschlossen, sondern auch das infinitum in potentia oder

in fieri. Denn er gibt zu, was die Gegner für ihren Standpunkt geltend
machen : was Gott successive schaffen kann, kann er auch gleichzeitig
schaffen. Da es aber kein simultanes infinitum in actu geben kann, kann
es auch kein sukzessives, also kein infinitum in fieri geben.

Diese Auffassung führt zur Klärung gewisser Begriffe, die bis dahin
immer etwas unpräzis geblieben waren. Man hatte allgemein das potentiell

Unendlichè mit dem synkategorematischen identifiziert1. Fitzralph
dagegen will zwischen diesen beiden Begriffen einen Unterschied machen.
Das infinitum in fieri oder in potentia ist für ihn einfach das sukzessiv

Unendliche, dessen Potenz die Aktualisierbarkeit einschließt, und das

mindestens für den göttlichen Intellekt genau so aktuell ist wie das

simultan Unendliche. Hinter dieser Auffassung steht dieselbe richtige
Erkenntnis, die schon Franciscus de Marchia gegen Aureoli ausgesprochen

hatte : daß die Unendlichkeit der successiva zwar ontologisch eine andere

ist als die der permanentia, daß aber dieser Unterschied nicht durch den

Gegensatz von Akt und Potenz zu charakterisieren ist. — Das synkate-
gorematische Unendlich dagegen bezeichnet auch für Fitzralph den
üblichen Begriff des non tot quin plures, d. h. eine beliebig große, aber

immer endliche Anzahl. Und dieses Unendlich erkennt er an, während er
das infinitum in potentia im Sinn eines sukzessiven Unendlich ablehnt.

In der Substanz stimmt diese Auffassung durchaus mit der
klassischen aristotelischen Lehre überein. Die Nüancierung in der Terminologie

aber hat ihren tieferen Grund darin, daß allmählich die eigentliche

Bedeutung in Vergessenheit geraten war, die das aristotelische infinitum
in potentia hat : es soll ja gerade eine Potenz sein, die niemals

vollständig in Akt übergeführt werden kann. Das infinitum in fieri, das

Fitzralph ablehnt, hat auch Aristoteles abgelehnt.
Fitzralphs Auffassung des Unendlichen hat eine ungewöhnliche

Wirkung gehabt. Man hat offenbar die Argumentation aus dem letzten

est quia imaginatur partes in certo numéro et aliquam earum ultimam. — Der
certus numerus spielt vor allem beim Problem des Kontinuums eine Rolle (vgl.
Vorläufer Galileis, a. a. O.).

1 Vgl. oben S. 4, Anm. 2.



332 Diskussionen über das aktuell Unendliche

Teil, dessen Annahme einerseits notwendig, andererseits unmöglich ist,
als zwingend empfunden. Jedenfalls finden wir die Fitzralphischen
Argumente mehr oder weniger wörtlich bei einer Reihe von Autoren in
den nächsten zwei Jahrzehnten wieder. Am buchstabengetreuesten bei
Adam Woodham, dem Schüler Ockhams, der aber auch in andern Fragen

gern Fitzralph benutzt hat.
Es scheint, wie Michalski gezeigt hat, von Woodhams

Sentenzenkommentar drei Redaktionen zu geben, von denen aber nur die zweite :

eine Oxforder Vorlesung vom Jahre 1332, vollständig erhalten ist.
Woodham stellt hier im dritten Buch die Frage : utrum anima Christi
in Verbo Dei cui unitur distincte videre valeat infinita *, und es erhebt
sich der Zweifel, ob eine in der Argumentation gemachte Voraussetzung
richtig sei, nämlich : quod Deus potest facere infinita aequalia simul.
Woodham bemerkt hierzu : Hie posset videri alicui, sicut mihi ali-
quando videbatur, quod Deus posset simul producere infinita aequalia.
In der Tat heißt es im ersten Buch 2 : argumentum tarnen efficacissimum,

quod Deus posset simul facere infinita actu ab invicem dictincta esset

illud, quod alias prosequar, de partibus proportionalibus magnitudinis
alicuius. Offenbar hat er zwischen dem ersten und dem drittem Buch
seine Ansicht geändert, denn jetzt erklärt er : via communis est mihi
probabilior pro nunc. Freilich bemerkt er noch jetzt, daß das Argument
von den unendlich vielen Teilen des Kontinuums viel Wahrscheinlichkeit
für sich habe. Trotzdem entscheidet er sich nun gegen die Möglichkeit
des aktuell Unendlichen ; denn eine Teilung des Kontinuums in seine

unendlich vielen partes proportionales — mit der ja die Möglichkeit
aktuell unendlicher Mengen in der Tat erwiesen wäre — erscheint ihm
jetzt unmöglich, quia hoc fieri includit repugnantiam. Hoc tarnen, fügt
er allerdings mit einem neuen Zögern hinzu, ostendere ostensive est

difficile. Aber es gibt einen Ausweg : Arguitur tarnen a quodam doctore
sie : und nun folgen Wort für Wort die Argumente Fitzralphs.

Nicht ganz in demselben Maß, aber doch auch deutlich genug,
treffen wir auf Fitzralphs Spuren bei dem Cambridger Franziskaner
Robert Halifax, der gleichfalls in den 30er Jahren die Sentenzen kommentiert

hat, und jedenfalls nach Woodham, denn er zitiert ihn mehrfach
ausdrücklich a. Auch er lehnt wie Fitzralph und Woodham, und größten-

1 Vat. lat. 1110 fol. 77-80.
8 Sent. I dist. 17 q. 5 ; Vat. lat. 955 fol. 163.
8 Vgl. die Beschreibung von Vat. lat. 1111 in Pelzers Katalog der Vat.

lat. 679-1134.



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 333

teils mit denselben Argumenten, das aktuell Unendliche ab für alle
Größenarten 1 : für multitudines, magnitudines und Kräfte (d. h. intensive

Größen) — mit einer Ausnahme, die allerdings nur scheinbar eine

Ausnahme ist. Er erklärt nämlich, daß die unendliche Menge der
proportionalen Teile im Kontinuum in actu existiere — denn in einem
aktuell gegebenen Kontinuum sind notwendig alle Teile aktuell
mitgegeben — aber nicht in actu separato, derart, daß jeder einzelne Teil
innerhalb des Ganzen für sich getrennt von den andern besteht. Es ist
das eine Unterscheidung, die sich schon vor Halifax findet 2, die aber,
wie uns scheint, erst er ganz richtig verstanden hat. Denn es ist natürlich

nicht dasselbe Gegensatzpaar von Akt und Potenz, das mit jenem
« in actu » und mit diesem « in actu separato » gemeint ist. Das
Kontinuum als solches, etwa eine Linie von einer bestimmten Länge, geht,
wenn es konkret gegeben wird, vom potentiellen zum aktuellen Sein

über, aber die Potenz, mit der sich die Teile als Teile im Ganzen befinden,
ist eine ganz andere und wird durch diesen Übergang noch nicht in
Akt übergeführt, sondern erst durch den Prozeß der Teilung. Und ob

dieser letztere bei einer unendlichen Anzahl von Teilen durchführbar ist,
das ist eben die Frage. Halifax hat diesen Unterschied ganz genau
gesehen : quando quaeritur, utrum sit aliqua multitudo infinita in actu,
dico quod aliqua esse in actu quantum ad propositum intelligi potest
dupliciter : vel sie quod sunt aliqua distineta et actualiter divisa, ita
quod quodlibet istorum habet per se esse distinetum et separatum a

quolibet alio in actu. Et sic esse in actu distinguitur contra potentiam,
per quam partes per se unius dicuntur esse in potentia et non in actu,
et dico quod sic multitudinem esse infinitam in actu est impossibile.
Alio modo actus distinguitur contra potentiam, qua solum res poterit
esse, sed non adhuc habet esse, de qua potentia loquitur Philosophus
multotiens. Et sic dico quod infinita multitudo est in actu, quia ex

partibus continui, quarum quaelibet est in actu isto modo, est infinita
multitudo, et alio modo non potest esse infinita multitudo. Die aktuell
unendliche Menge, die er anerkennen will, ist also eigentlich keine,
sondern nur ein aktuell existierendes Ganzes, das potentiell in infinitum
teilbar ist.

1 In der Quaestio zu Sent. I dist. 2 : utrum sola divina essentia sit perfectio
infinita ; Vat. lat. 1111 fol. 62'-70 und (mit geringen Abweichungen) Vat. lat. 4353
fol. 106'-116.

2 Sie klingt schon bei Ockham an (Sent. II q. 8) und auch Fitzralph, Killington,
Woodham kennen sie (11. cc.).



334 Diskussionen über das aktuell Unendliche

Eine ähnliche Haltung nimmt Robert Holkot ein, der wohl nach
Halifax (aber vor Gregor von Rimini, d. h. vor 1344), die Sentenzen

kommentiert hat. Er äußert sich nur beiläufig und ganz kurz zur Frage
des aktuell Unendlichen, und zwar wie üblich anläßlich der Erörterung,
an Deus potuerit produxisse mundum ab aeterno h Diese Frage selbst
sieht er als ein problema neutrum 2 an, dessen beide Seiten mit gleicher
Wahrscheinlichkeit vertreten und bewiesen werden könnten. Hinsichtlich
des aktuell Unendlichen ist seine Auffassung die folgende : es gibt keine
aktuell unendlichen magnitudines ; und unendliche successiva sind nur
in fieri möglich. Auch eine Menge kann nur in synkategorematischem
Sinn unendlich sein — mit einer Ausnahme : die unendlich vielen
proportionalen Teile eines Kontinuums existieren in actu : in quolibet con-
tinuo sunt infinita in actu distincta situ ab invicem ; und noch einmal :

pertransita quacumque magnitudine quantumcumque parva, conceden-

dum est, quod infinita multitudo est pertransita, quia omnis magnitudo
est una multitudo infinita. Einen Unterschied zwischen actus und actus

separatus macht er nicht. Es scheint vielmehr — denn er sagt ja
ausdrücklich : in actu distincta situ ab invicem — daß er im Fall des

Kontinuums eine eigentliche aktuell unendliche Menge hat annehmen
wollen. Wie er sie sich im einzelnen gedacht hat, ist aus der kurzen
Stelle nicht zu ersehen. — Zu der Frage der Größenunterschiede im
Unendlichen äußert er sich negativ : ein infinitum kann nicht größer
sein als ein anderes (eiusdem rationis).

Holkots Ausführungen sind nicht so sehr inhaltlich interessant —
denn da bieten sie zu wenig Präzises — als aus einem andern Grunde :

es findet sich nämlich kaum ein Gedanke in ihnen, der originell wäre.
Man hat ihn in dieser Beziehung ganz entschieden überschätzt. Ein
Vergleich mit den Autoren, die sich vor ihm zu dem Unendlichkeitsproblem

geäußert haben, ergibt, daß Holkots Quaestio ein buntes Mosaik

von vielerlei fremden Meinungen ist, die zudem nicht immer unter
einander in Einklang stehen. Wir müssen es uns hier versagen, das

Schritt für Schritt zu zeigen. Aber ein kurzer Blick in die verschiedenen

Texte zeigt es ohne weiteres. Ausführlich benutzt ist vor allem Heinrich
von Harclay ; aber auch sein Kritiker Wilhelm von Alnwick. Aus diesem

letzteren, oder aus Harclay direkt, dürfte die Verweisung auf Grosseteste

stammen, der in seinem Physikkommentar als erster Proportionen und
Differenzen zwischen unendlichen Größen angenommen habe. Auch Er-

1 Sent. II q. 2 a. 5 (Ed. Lyon 1518). 2 Vgl. oben S. 7.



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 335

innerungen an Wilhelm von Ockham lassen sich konstatieren ; und vor
allem sind die Spuren Fitzralphs unverkennbar, dessen Lehre unser Autor
möglicherweise nicht direkt, sondern durch Woodhams Wiedergabe
gekannt hat. Holkot war also jedenfalls mit der Literatur seiner Zeit
wohlvertraut h

Fitzralphs Auffassung des Unendlichkeitsproblems hat etwa 15 Jahre
nach der Entstehung seines Sentenzenkommentars eine eingehende

Widerlegung gefunden in dem Sentenzenkommentar Gregors von Rimini
(1344). Gregor, der ein radikaler Infinitist ist, äußert sich an den

üblichen Stellen zu dem Problem : im ersten Buch untersucht er, utrum
Deus per suam infinitam potentiam posset producere effectum actu
infinitum 2 ; und zu Beginn des zweiten Buches zunächst : utrum fuerit
possibile aliquam rem aliam a Deo fuisse ab aeterno 3, und weiterhin,
anläßlich des Problems der Engelbewegung : an magnitudo componitur
ex indivisibilibus 4, oder mit andern Worten : ob das Kontinuum aus
aktuell unendlich vielen Teilen besteht.

Das Ergebnis ist kurz gesagt dieses : Gott kann infinita in actu in

jedem Sinn schaffen : unendliche magnitudines so gut wie unendliche

Intensitäten, eine unendlich lange abgelaufene Zeit, die für Gregor
selbstverständlich etwas aktuell Unendliches wäre, so gut wie eine

multitudo actu infinita. Es gilt ganz allgemein, so stellt Gregor mit
einer Spitze gegen Petrus Aureoli fest, quod non repugnant neque sunt
incompossibiles actualitas et infinitas. Ja noch mehr : aktuell unendliche

Mengen existieren faktisch in der Welt, denn nach Gregors Ansicht
besteht jedes Kontinuum actualiter aus unendlich vielen letzten Teilen.
Der Beweis dieser These erfolgt in der Auseinandersetzung mit Fitzralphs
Argumenten, die eines nach dem andern fast wörtlich wiedergegeben und
dann ausführlich widerlegt werden 5.

1 Eine Abhängigkeit von Gregor von Rimini, die Duhem auf etwas komplizierte

Weise annehmen wollte (Holkots Sentenzenkommentar ist zweifellos vor dem

Gregors entstanden, es müßte also irgendwie eine mündliche Kommunikation der
Ideen stattgefunden haben), möchten wir ausschließen. Die Ähnlichkeit der
entsprechenden Texte ist nicht so groß, daß sie eine derartige Konstruktion
rechtfertigen würde ; sie erklärt sich zur Genüge aus der Gemeinsamkeit der benutzten
Quellen. Denn auch Gregor hat die Autoren, von denen Holkot abhängt, gut
gekannt, nur macht er in anderer Weise Gebrauch von ihnen : er zitiert sie und
setzt sich mit ihnen auseinander, während Holkot sie stillscheigend abschreibt.

2 Sent. I dist. 42-44 q. 4 (Ed. Vened. 1522).
8 Sent. II dist. 1 q. 3.
1 Sent. II dist. 2 q. 2 a. 1.
6 In der letztgenannten Quaestio.



336 Diskussionen über das aktuell Unendliche

In welchem Sinn Gregor das infinitum in actu verstehen will, sagt
er selbst mit aller Deutlichkeit. Der Begriff Unendlich soll nicht ein
tantum quod non maius, oder ein tot quod non plura ausdrücken, d. h.

er soll nicht im Sinn eines Maximum gebraucht werden, sondern in der
Bedeutung des Transfiniten : größer als jede vorstellbare endliche Größe

oder Zahlx. Wie Franciscus de Marchia und abweichend von den andern
Infinitisten, die diese Auffassung des aktuell Unendlichen teilten, steht
Gregor auf dem Standpunkt, daß es zwischen infinita keine
Größenunterschiede gibt : unendlich ist immer gleich unendlich. Dagegen soll
es — und das ist ein Gedanke, der unseres Wissens zum ersten Mal
bei Gregor auftaucht — im unendlich Kleinen ein maius und minus
und Proportionen geben. Gregor ist einer der ganz wenigen, die auch
infinitesimale Größen in actu anerkennen : das Kontinuum ist nach
seiner Ansicht aufgebaut nicht aus Punkten (oder indivisibilia), die es

für ihn als Anhänger Ockhams überhaupt nicht gibt, sondern aus unendlich

vielen unendlich kleinen magnitudines. Und diese letzteren sollen

nun, je nach den Umständen, verschieden groß sein. Wenn etwa von
zwei gleich langen Linien die eine in infinitum nach der Proportion 1: 2

geteilt wird, und die andere nach der Proportion 1 : 100, dann entstehen
in beiden Fällen gleich viel Teile (denn unendlich ist ja immer gleich
unendlich), aber diese infinitesimalen Teile sind hier und dort verschieden

groß. Mit andern Worten : Gregor versteht das unendlich Kleine nicht,
wie es sonst üblich war, im Sinn eines Minimum (quo nihil est minus),
sondern faßt die unendlich kleinen magnitudines, in Analogie zu seinem

Begriff des infinitum in actu, als Quanten, die kleiner sind als jedes
vorstellbare endliche Quantum, die sich aber unter einander größenmäßig

unterscheiden können.
Es ist nur eine Andeutung, aber man möchte beinahe sagen : wenn

1 Gregor bildet hier einige neue Termini, um den Gegensatz des so verstandenen

aktuell Unendlichen zu dem potentiell Unendlichen auszudrücken. Statt
non tantum quin maius will er für das infinitum in fieri sagen : quantocumque
finita maius und für das infinitum in actu (so wie er es versteht) : maius
quantocumque finito. Der Sinn dieser Unterscheidung ergibt sich aus der üblichen
terminologischen Festsetzung, daß durch die Stellung des exponibile ausgedrückt wird,
ob es in kategorematischem oder synkategorematischem Sinn gebraucht wird. Im
ersten Fall, wenn das quantocumque voransteht, hat es synkategorematische
Bedeutung und ist in sensu diviso gemeint : größer als jede beliebige endliche Größe ;

wenn es dagegen nachsteht, hat es die kategorematische Bedeutung des sensus
compositus : größer als alle endlichen Größen. Es ist eine geschickte Formulierung,

aber man darf in diesen Distinktionen nicht mehr suchen als in ihnen steckt
(wie es Duhem getan hat).



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 337

Robert Grosseteste mit seiner Behauptung, daß ein unendlich Großes

größer sein könne als ein anderes, den ersten Schritt auf dem Weg zur
modernen Mengenlehre getan hat, so tut Gregor von Rimini mit der
komplementären Annahme, daß ein unendlich Kleines kleiner sein kann als

ein anderes, den ersten Schritt auf dem Weg zur Infinitesimalrechnung1.
Richard Fitzralph — wenn wir noch einmal für einen Augenblick

zu ihm zurückkehren dürfen — schließt seine Quaestio über die Ewigkeit
der Welt und das Unendlichkeitsproblem mit den Worten : Nolo ulterius
implicare me in hoc sophismate, quia est chaos infinitum. Mit diesem

Wortspiel ist die Situation treffend charakterisiert. Die verschiedenen

Deutungen des Unendlichen, die mancherlei Postulate, die mehr oder

weniger a priori getroffenen Entscheidungen, die Fülle von Argumenten,
von Zweifeln und Schwierigkeiten, vor allem die Antinomien des Unendlichen

als solchen, machen in der Tat diesen ganzen Problemzusammenhang

zu einem der schwierigsten und kompliziertesten. Nicht nur für
die Scholastik. Und wir müssen billigerweise anerkennen, daß die Autoren
des 14. Jahrhunderts, deren Diskussionen wir durch drei Jahrzehnte
verfolgt haben, sich im Grunde in diesem Chaos nicht schlechter zurecht

gefunden haben als die Philosophen anderer Jahrhunderte.

1 Schließlich ist noch ein letzter Infinitist aus der ersten Hälfte des 14.
Jahrhunderts zu nennen, der etwas abseits von den übrigen steht : Nicolaus von Autre-
court. In seinem Traktat Exigit ordo executionis (Ed. cit. cap. II De indivisibilibus)
vertritt er den Standpunkt, daß das Kontinuum aus unendlich vielen Punkten
bestehe. Er hat also mindestens in diesem Fall nicht nur die Möglichkeit, sondern
auch die konkrete Existenz eines infinitum in actu angenommen. Extensiv unendliche

Größen (magnitudines) und unendliche Intensitäten scheint er dagegen
abgelehnt zu haben, auch der bloßen Möglichkeit nach. Daß er anderseits die
faktische Ewigkeit der Welt behauptet hat, sagten wir schon, und ebenso, daß diese

Ewigkeit ontologisch eine andere ist als die aeternitas mundi, um die es in den
Diskussionen über das aktuell Unendliche ging.


	Diskussionen über das aktuell Unendliche in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts [Fortsetzung und Schluss]

