Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 3

Artikel: Diskussionen tber das aktuell Unendliche in der ersten Hélfte des 14.
Jahrhunderts [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Maier, Anneliese

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussionen tiber das aktuell Unendliche
in der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts

Von Dr. Anneliese Maier, Rom

( Fortsetzung und Schiupf)

IIT

In denselben zehn Jahren (1313-1323), in denen das Unendlichkeits-
problem in dieser Weise in Oxford erortert wurde, ist auch, unabhingig
davon, in Paris und in der geistigen Bannmeile von Paris die Frage
des aktuell Unendlichen diskutiert worden. Duhem hat, wie wir schon
sagten, bereits auf Johannes Bassolis aufmerksam gemacht. Jener Schii-
ler des Duns Scotus, dessen Anwesenheit im Horsaal dem Doctor subtilis
schon ein hinreichendes Auditorium bedeutete, hat nach dem Explicit
einer heute verschollenen Handschrift 1313 in Reims die Sentenzen
kommentiert 1, also in demselben Jahr, in dem, wahrscheinlich, Heinrich
von Harclay seine Quistionen disputiert hat. Er hat wie dieser die
Moglichkeit des aktuell Unendlichen gelehrt und zwar ohne Einschrin-
kung irgendwelcher Art: Dico ... quod Deus potest facere infinitum
in actu et secundum magnitudinem et secundum multitudinem et per-
fectionem et virtutem 2. Freilich steht eine eigenartige Auffassung des
aktuell Unendlichen hinter dieser Entscheidung. Das wird am deut-

1 Vgl. Histoire littéraire de la France XXXVT, S. 349 ff., wo alle (verbiirgten
und zweifelhaften) Notizen {iber Bassolis zusammengestellt sind, auch die Bedenken,
die gegen das Datum 1813 geltend gemacht wurden und die fiir eine spitere Ent-
stehungszeit zu sprechen scheinen. Bis zum Beweis des Gegenteils wollen wir
jedoch an diesem Datum festhalten. — Handschriften des Sentenzenkommentars
sind keine erhalten ; wir benutzen die Ed. Paris 1516/17 (die einzige, die uns zu-
ginglich war), die allerdings nach dem Vorwort des Herausgebers einen stark
verbesserten Text enthalten soll, sodaB eine gewisse Vorsicht geboten ist.

* Sent. I dist. 43 q. unica. Der Beweis wird der Reihe nach in ausfiihrlichster
Form fiir alle drei bzw. vier genannten Arten des Unendlichen gefithrt. Hinsicht-
lich der unendlich groBen Menge bemerkt er : dico quod Deus potest facere multi-
tudinem actu infinitam sive in corporibus sive in spiritualibus, quia non distinguo
in hoc sicut alii distinguunt, et irrationabiliter ut credo. Man méchte beinahe an
Heinrich von Harclay denken, der ja diese Unterscheidung (gegeniiber den unend-
lich vielen Seelen und den unendlich vielen Steinen) gemacht hat,



318 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

lichsten aus einer der rationes, mit denen Bassolis beweisen will, daB
Gott eine unendliche magnitudo schaffen kénnte : quantitas excedens
omnem magnitudinem determinatam est actu infinita, sed quacumque
quantitate mensurae determinatae est dare maiorem, ergo est dare
quantitatem actu infinitam. Im allgemeinen pflegte man genau das als
die Definition des potentiell Unendlichen anzusehen !

Wieder wird die Frage, ob die Welt hitte von Ewigkeit her bestehen
kénnen, zum Priifstein der vertretenen Auffassungl. Es werden die
iiblichen Argumente dagegen aufgezihlt, die immer wieder auf die zwei
Haupteinwinde hinauslaufen : 1. ein aktuell Unendliches ist unméglich,
aus der Annahme einer ab aeterno bestehenden Welt wiirde aber nicht
nur folgen, daB eine unendliche Zeit actualiter vergangen ist, sondern
auch, daB unendliche multitudines und magnitudines existieren kénnten ;
2. es wiirde folgen, daB ein Unendlich gréBer wire als ein anderes, oder,
wenn das nicht angenommen wird, daB der Teil gleich dem Ganzen
sein kann. Auf die erste Gruppe von Einwinden ist die Antwort fiir
Bassolis natiirlich nicht schwer. Auf das «quod est impossibile » der
Gegner erwidert er einfach : ego arguo quod hoc est valde possibile.
Im iibrigen, so dreht er den SpieB um, wenn aus der aeternitas ab ante
folgt, daB es in actu unendlich viele Seelen geben kénnte, so folgt das-
selbe auch aus der Position der Gegner. Denn auch wenn wir einen Welt-
anfang annehmen, so sind bis heute jedenfalls unendlich viele Augen-
blicke vergangen — mindestens in potentia, und Gott hitte auch in
jedem dieser Augenblicke eine Seele erschaffen kénnen : ergo multitudo
actualis est infinita vel possibilis saltem. Wieder ist es eine seltsame
Verquickung der Begriffe von aktuell und potentiell unendlich 2.

Gegeniiber der zweiten Gruppe von Argumenten — daf unendlich
immer gleich unendlich sei — nimmt er dagegen einen andern Stand-
punkt ein als die Oxforder Infinitisten. Er erkennt diesen Grundsatz
ohne weiteres an : Infinito non est aliquid maius ex ea parte qua infini-
tum est ; nur auf der Seite, wo es endlich ist, kénnen GréBenunterschiede
bestehen und ist Addition und Subtraktion méglich. Tunc a parte ante

1 Sent. II dist. 1 q. 5.

? Es ist iibrigens ein Argument, mit dem auch die Autoren des 13. Jahr-
hunderts die Einwinde gegen die Ewigkeit ab ante zuriickgewiesen haben ; von
ihrem Standpunkt aus mit vollem Recht : denn fiir sie war ja die vergangene unend-
liche Zeit kein infinitum in actu, sondern nur in potentia — genau so wie die
unendliche Anzahl der Teile im Kontinuum ; wihrend Bassolis die aeternitas ab
ante fiir ein aktuell Unendliches hilt, gegeniiber dem Kontinuum aber am in-
finitum in fieri festhalt.



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 319

revolutiones solis non fuissent pauciores quam lunae, nec e converso
illae plures; sed bene a parte post, quia ex illa parte essent finitae.
Auch hier scheint ein kleines MiBverstindnis vorzuliegen. Nota hic, so
faBt Bassolis noch einmal zusammen, quod infinito non est maius in
ratione qua infinitum est et ex ea parte qua infinitum est. Infinitum
enim in actu est, cuius ex ea parte qua infinitum est non est aliquid
extra, et cui non potest fieri additio. Alioquin terminatum esset vel
finitum et non infinitum, quod est contradictio.

Der Begriff des Unendlichen, von dem Bassolis ausgeht und dessen
Widerspruchsfreiheit und Realisierbarkeit er behauptet, ist also das
Unendliche im Sinn eines Maximum : jenes infinitum cuius nihil est
extra sumere. Auf die besonderen Schwierigkeiten, die aus dieser Inter-
pretation des aktuell Unendlichen folgen, geht Bassolis gar nicht ein.
Zudem hat er, wie wir gesehen haben, nicht immer scharf zwischen
infinitum in potentia und in actu geschieden. Im Ganzen hat man
darum den Eindruck, daB Bassolis das Unendlichkeitsproblem nicht mit
allen seinen Schwierigkeiten iibersehen hat, und da8 er trotz der gegen-
teiligen AuBerungen, im Grunde vielleicht doch auf dem traditionellen
Standpunkt stehen geblieben ist.

Nicht lange nach Johannes Bassolis hat ein anderer Schiiler des
Duns Scotus gleichfalls das Problem des aktuell Unendlichen in aus-
fithrlichster Form behandelt, freilich mit ganz anderem Ergebnis : Pefrus
Aureoli. Er erortert, wie iiblich, im ersten Buch seines Sentenzenkom-
mentars die Frage, ob Gott etwas aktuell Unendliches auBerhalb seiner
selbst schaffen kénnte 1. Seine Entscheidung ist in den beiden Redak-
tionen, die wir vom ersten Buch haben, genau dieselbe, nur sind die
Ausfiithrungen in der Reportatio wesentlich kiirzer als in der Ordinatio 2.

1 Sent. I-dist. 44 q. unica.

2 Die letztere ist gedruckt (Rom 1596), die erstere in einigen Handschriften
erhalten ; wir benutzen Burgh. 123, wo sich die betreffende Quaestio fol. 194-196
findet. — Es sei noch eine Bemerkung iiber das zeitliche Verhéltnis dieser beiden
Redaktionen gestattet. Der gesicherte Tatbestand ist zunichst folgender : Aureoli
hat 1316-18 in Paris die Sentenzen kommentiert und zwar in dieser Reihenfolge :
lib. I, IV ; II, III, wobei lib. III unvollendet geblieben ist. Von diesen Vorlesungen
sind Reportationes erhalten : zu Buch I, wie gesagt, nur in handschriftlicher Uber-
lieferung, wihrend die zu Buch II-IV im zweiten Band der romischen Ausgabe
(1606) gedruckt sind (iiberdies ist hier das III. Buch durch einige Bruchstiicke
erginzt, von denen man annimmt, daB sie von einer fritheren lectura Aureolis
herrithren). AuBer diesen Reportationen gibt es die erwihnte, sehr ausfiihrliche
(gedruckte) Ordinatio, aber nur fiir das erste Buch. Sie ist mit einer, in mehreren
Handschriften erhaltenen Epistula dedicatoria (ediert von F. Pelster, in Estudios



320 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

Aureoli lehnt die Moglichkeit des aktuell Unendlichen in jeder
Beziehung ab ; er gehort sogar zu den wenigen, die so weit gehen, auch
die Moglichkeit eines infinitum in fieri fiir ausgedehnte GréBen zu
leugnen : es wire selbst Gott nicht méglich, in infinitum immer wieder
eine neue GroBe (etwa einen Stein) zu erschaffen und zu den schon
vorhandenen hinzuzufiigen, denn eine solche ins Unendliche gehende Ap-
position wiirde die Realisierbarkeit einer aktuell unendlichen magnitudo
voraussetzen — ein Einwand, der ja eigentlich nur dann zutrifft, wenn

eclesiasticos X, 1931, S. 452 ff.) Johann XXII. gewidmet. — Wenn von einem
Werk eine Reportatio und eine Ordinatio vorliegen, so pflegt man a priori anzu-
nehmen, daB die Ordinatio spiter entstanden ist, genauer : daB sie die nachtrig-
liche, vom Autor vorgenommene Ausarbeitung derjenigen Vorlesung ist, von der
die Reportatio die Nachschrift eines Schiilers darstellt. So hat man auch im Fall
Aureolis ohne weitere Priiffung angenommen, da8 die Ordinatio nach den Repor-
tationen, d. h. nach der Pariser Vorlesung entstanden sei, also vermutlich in den
Jahren 1318-19 (1319 wurde Aureoli magister regens und hat sich dann wohl
nicht mehr fiir die Sentenzen interessiert : das soll auch erkliren, warum er nur
das erste Buch ausgearbeitet und ediert hat). Es scheint nun aber, daBl die Ver-
héltnisse hier anders liegen. — Der Codex Burgh. 329 ist eine mit zahlreichen
Miniaturen geschmiickte Prachthandschrift der Ordinatio des ersten Buchs ; sie
umfaBt 519 Blitter in Folio und ist von ein und demselben Kopisten geschrieben :
also eine Handschrift, deren Herstellung Monate in Anspruch genommen haben
muB. Am SchluB des Explicit heiBt es aber : Finitus est liber iste in Caturco
(Cahors) per manum Johannis Eltati de Frisia anno domini M.CCC.XVII, decimo-
quarto kalendas Junii. Die Redaktion der Ordinatio muB also schon beendet
gewesen sein, als Aureoli im Herbst 1316 seine Vorlesungen in Paris begann. —
Wir méchten nun folgenden Zusammenhang vermuten : Aureoli hat schon vor
seiner Pariser Tatigkeit, entweder in Bologna, wo er 1312 lehrte, oder, wahrschein-
licher, in Toulouse, wo er 1314 als Jector nachgewiesen ist, die Sentenzen kommen-
tiert und das erste Buch sorgfiltig ausgearbeitet. In dem Widmungsschreiben an
Johann XXII. bezeichnet er das Werk als «laboris mei primitias». Auf dem
Generalkapitel, das im Frithjahr 1316 in Neapel abgehalten wurde, wird Aureoli —
vielleicht auf Grund dieser schon vorliegenden Leistung — als baccalarius senten-
tiarius fiir Paris bestimmt ; im selben Jahr besteigt sein engerer Landsmann und
langjéhriger Gonner Jacques Duése als Johann XXII. den papstlichen Thron
(die Wahl fand am 7. August statt) : Der Gedanke liegt nahe, daB der neuernannte
Baccalarius, aus alter Dankbarkeit und um sich zugleich wiirdig in sein neues
Amt einzufithren, dem Papst sozusagen zur Thronbesteigung das bereits fertig
daliegende Werk gewidmet hat. Der Wortlaut des Widmungsschreibens ist sehr
gut in diesem Sinn zu verstehen, wenn Aureoli davon spricht, daB diebus istis
die Vorsehung den geeigneten Mann usw. auf den Thron gerufen habe. Der Papst
wird dann alsbald eine Prachtsausgabe dieses Werks fiir seine Bibliothek bestellt
haben (tatsichlich ist die Handschrift in dem Katalog von 1369, unter Nr. 761,
erwahnt ; vgl. F. Ehrle, Historia bibliothecae Romanorum pontificum I, Rom 1890,
S. 345), die dann etliche Monate spiter fertig geworden ist. — Aber wie dem auch
sei : jedenfalls beweist das Explicit des Burgh. 329, daB die Ordinatio des ersten
Buchs von Aureolis Sentenzenkommentar nicht nach, sondern vor der Reportation
entstanden ist.



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 321

die Moglichkeit einer aktuell unendlichen Zeit, oder einer aktuell unend-
lichen Menge von Zeitteilen, zugegeben wird, die fiir Aureoli genau so
ausgeschlossen ist wie jedes andere infinitum in actu.

Interessant ist die ausfiihrliche Begriindung, die Aureoli fiir seinen
Standpunkt gibt. Zunichst erfolgt eine Préizisierung des Unendlichkeits-
begriffs, soweit er sich auf geschaffene Dinge bezieht: wihrend die
Unendlichkeit Gottes eine infinitas entitativa ist, die in der privatio
omnis termini et finis besteht, ist die Unendlichkeit der irdischen Dinge
oder der res partibiles lediglich eine infinitas quantitativa, die in der
privatio finis pertinentis ad quantitatem besteht. Und von diesem
letzteren Unendlich ist zu sagen : quod consistit in quadam successione,
ita quod ratio infiniti quantitativi non sit ratio permanens ... sed potius
ratio successiva. Die Seinsform dieses Unendlichen ist darum immer
eine Mischung von Akt und Potenz (wie bei der Bewegung). Diese
Wesensbestimmung soll ganz allgemein fiir das Unendliche in jeder Form
gelten, nicht nur fiir die fortschreitende Addition der Zahlenreihe oder
den TeilungsprozeB des Kontinuums, wie man etwa einwenden koénnte,
sondern auch fiir die simultane Unendlichkeit : Nil enim aliud est infi-
nitas partium nisi habere partes sine fine ... ; hoc autem est consistere
in quodam processu partium non consummato. Oder, unter einem etwas
andern Gesichtspunkt : illud quod non potest intelligi nisi per modum
cuiusdam processus, includit successionem in sua propria ratione ; ein
Unendliches kann aber nur in dieser Weise, per modum cuiusdam pro-
cessus vorgestellt werden.

Man kann also in voller Allgemeinheit sagen : ratio infiniti est forma-
liter successiva. Folglich schlieBt schon der Begriff des infinitum in actu
(oder in facto esse) als solcher einen Widerspruch ein, da er zwei formell
entgegengesetzte Bestimmungen umfaBt : permanens und successivum.
Denn, so meint Aureoli, der Begriff der actualitas ist gleichbedeutend
mit permanenter (sukzessionsloser), simultaner Existenz. Wir werden
sehen, daB dariiber noch andere Ansichten mdoglich sind.

Mit derselben Uberlegung weist Aureoli in einer besonderen Quaestio
zu Beginn des zweiten Buches ! nach, quod tempori praeterito secundum
formalem rationem suam qua praeteritum est, repugnat contradictorie
ratio infiniti. Daraus folgt dann weiter, daB die Welt nicht hitte ab
aeterno bestehen konnen 2.

1 Sent. II dist. 1 q. prooemialis und q. 1 (Ed. Rom 1606).
? Es ist wieder die traditionelle franziskanische Auffassung, die Aureoli in
diesem Problem vertritt, freilich mit einer besonderen Nilance : nach seiner Ansicht



322 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

Ubrigens ist das infinitum in actu, das Aureoli ablehnt, im Sinn
eines Maximum verstanden. Das ergibt sich aus seinen AuBerungen zu
der Frage, ob ein Unendlich gréBer sein koénnte als ein anderes. Er
verneint sie mit der Begriindung : infinitae partes sunt omnes partes, et
infinita puncta sunt omnia puncta. Es ist also derselbe Unendlichkeits-
begriff, von dem auch Bassolis ausging : infinitum est, cuius nihil est
extra sumere. Ob Aureoli mit seiner Ablehnung wirklich Bassolis’ Thesen
im Auge hat, ist schwer zu sagen. Konkrete Anhaltspunkte dafiir sind
uns keine aufgefallen.

Mit Aureolis Auffassung des Unendlichen hat sich wenige Jahre
spdter ein jiingerer Ordensgenosse ausfiihrlich auseinander gesetzt : Fran-
ciscus Rubeus (Rossi) de Marchia, jener immer noch viel zu wenig
bekannte italienische Scotist, dessen Werk mehr Interesse verdient, als
ihm bisher entgegengebracht worden ist 1. Marchia ist ganz im Gegensatz
zu Aureoli ein ausgesprochener und sehr weitgehender Infinist und iibt
von diesem Standpunkt aus an der Auffassung Aureolis eine eingehende
und sehr temperamentvolle Kritik.

Er AuBert sich, wie die meisten, im ersten Buch seines Sentenzen-
kommentars iiber die Moglichkeit des aktuell Unendlichen und zu Beginn
des zweiten iiber die einer ab aeterno bestehenden Welt. Zunichst sei
eine Bemerkung vorausgeschickt iiber die Form, oder die Formen, in
denen uns diese Quistionen vorliegen. Franciscus de Marchia hat im
Studienjahr 1319/20 in Paris iiber die Sentenzen gelesen. Es gibt von
seinem Kommentar zwei Redaktionen, eine ausfiihrlichere und eine
kiirzere, die vielleicht nur zwei, unter einander allerdings ziemlich diffe-
rierende Reportationen derselben Vorlesung sind. Nennen wir sie A
und B 2. AuBerdem finden sich die Fragen iiber das aktuell Unendliche

beweisen namlich die sogenannten rationes a priori, d. h. die Argumente, die den
Widerspruch zwischen dem Begriff des Geschdpfs und dem der ewigen Dauer zeigen
sollen (vgl. ob. S. 8), nichts gegen die mégliche Ewigkeit der Welt, wihrend aus
den Antinomien im Begriff der unendlichen vergangenen Zeit als solchem « philo-
sophice a posteriori » die Unmoglichkeit der aeternitas mundi gezeigt werden kann.
— Es diirfte iibrigens in Abhdngigkeit von Aureoli sein, wenn Wilhelm von Alnwick,
der Aureoli iiberhaupt 6fters zitiert, die ratio fundamentalis, auf die alle Argumente
gegen die Ewigkeit der Welt zuriickgehen, in der repugnantia inter infinitum et
pertransitum sehen will (loc. cit. fol. 69°).

1 Franciscus de Marchia ist der erste Vertreter der Impetustheorie gewesen,
wie Michalski gezeigt hat, und hat auch in andern Zusammenhingen mehr als
einmal neue und richtige Einsichten gehabt.

* Fiir die (ausfithrliche) Redaktion A beniitzen wir die Hs. Chis. B VII 113,
fiir die Redaktion B Vat. lat. 9438, die allerdings nicht den vollstindigen Kommentar
enthilt, sondern nur eine groBe Anzahl von Quistionen aus allen vier Biichern,



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 323

als isolierte Quistionen in einer vatikanischen Handschrift ! in einer
Redaktion — nennen wir sie C 2 —, die eine Eigentiimlichkeit aufweist,
auf die wir noch zuriickkommen werden.

Inhaltlich stimmen die drei Redaktionen in unserm Problem iiber-
ein. Franciscus de Marchia erortert zundchst die viel diskutierte Frage 3
utrum ex infinitate motus extensiva possit concludi infinitas virtutis
intensiva in primo motore, und dann heit es anschlieBend : Occasione
dictorum in praecedenti quaestione quaero utrum prima causa possit
producere extra se aliquem effectum actu infinitum 4. Die Antwort, zu
der Franciscus de Marchia, nach Erérterung der verschiedenen méglichen
opiniones kommt, ist diese: dico quod Deus potest facere effectum
infinitum positive et secundum magnitudinem et secundum multitudinem
et secundum intensionem. In welchem Sinn Franciscus de Marchia dabei
das aktuell Unendliche verstehen will, sagt er selbst mit aller Deutlich-
keit : infinitum in actu (positive %) est quod excedit quodcumque finitum
ultra omnem proportionem determinatam acceptam vel acceptabilem.
Aus der Redaktion C dieser Quaestio, die erheblich ausfiihrlicher ist als
A, ergibt sich dann noch weiter, daB Franciscus de Marchia GréBen-
unterschiede im Unendlichen nicht anerkennt. Denn auch er hilt an
dem Grundsatz fest, daB gleich und ungleich passiones quantitatis finitae
sind, die auf unendliche GréBen nicht angewandt werden kénnen.

Wir haben hier also den Fall, daB ein Autor sich fiir die Moglichkeit
des Unendlichen im Sinn eines Transfiniten (und nicht eines Maximum)
entscheidet und trotzdem GriéBenunterschiede im Unendlichen ablehnt.
Franciscus de Marchia ist nicht der einzige geblieben, der diesen Stand-
punkt eingenommen hat ; und sachlich ist nichts dagegen zu sagen : der

darunter die aus dem Beginn des II. Buchs iiber die Ewigkeit der Welt, nicht
aber die aus dem ersten Buch iiber die Mdoglichkeit des aktuell Unendlichen.

1 Vat. lat. 4871, fol. 100-101’. Mons. Pelzer hat uns auf diese Hs. aufmerksam
gemacht.

? Sie ist jedenfalls von A verschieden und, wie wir aus formalen Griinden
annehmen méchten, auch von B, obwohl uns hier keine Vergleichsmdglichkeit
gegeben war.

8 Zu Sent. I dist. 2.

4 Soin A (fol. 28’-33’) ; in C lauten die Quistionen ebenso, aber die Reihen-
folge ist umgekehrt.

¢ Der Gegensatz zum « infinitum actu positive » : das «infinitum actu priva-
tive », ist einfach eine endliche GréBe ohne termini. Wie das zu verstehen ist,
erfahren wir deutlicher bei Nicolaus Bonetus (vgl. u.), der dieselbe Unterscheidung
macht : z. B. eine Kreislinie, die ja eine endliche Linie ist, aber keine Endpunkte
hat, ist privativ unendlich. Es ist also ein Begriff, der in unserm Zusammenhang
ohne Interesse ist.

Diyus Thomas 22



324 Diskussionen {iber das aktuell Unendliche

Unendlichkeitsbegriff, den er im Auge hat, fordert ja nicht die Annahme
von GréBenunterschieden, sondern erlaubt sie bloB.

Und nun die Quaestio iiber die Ewigkeit der Welt : utrum creatio
cuiuscumque rei creabilis fuerit possibilis ab aeterno 1. Die Antwort fillt
natiirlich bejahend aus ; andererseits hilt Franciscus de Marchia wie im
ersten Buch daran fest, daB unendlich unter allen Umstinden gleich
unendlich ist. Interessant ist vor allem die Auseinandersetzung mit den
Argumenten der Gegenpartei, von denen die wichtigsten, wie im Vat.
lat. 943 ausdriicklich am Rand vermerkt ist, rationes Aureoli sind.
Franciscus de Marchia wendet gegen Aureolis Wesensbestimmung des
Unendlichen — ratio infiniti est formaliter successiva — ein, daB sie
nur fiir das infinitum in potentia zutreffe und nicht fiir das infinitum
in actu, daB er darum mit seinen Argumenten tatsichlich immer nur
ein Unendlich bekimpfe, das faktisch nichts anderes ist als das infinitum
in fieri. Und nur fiir dieses letztere, also etwa fiir die kiinftige unendlich
lange Zeit, gilt, daB sein Seinsmodus ein actus permixtus potentiae ist.
Fiir eine unendliche vergangene Zeit dagegen liegt der Fall anders : Ad
evidentiam solutionis omnium earum [rationum] est sciendum quod
omnes istae rationes sive factores earum imaginantur quod, si fuisset
tempus praeteritum infinitum, tantum fuisset in potentia infinitum. Hoc
autem supposito factae rationes sunt insolubiles. Sed ego imaginor totum
contrarium. Dico enim quod si tempus praeteritum fuisset infinitum,
non fuisset infinitum in potentia sive in actu permixto potentiae, sicut
illi imaginantur, et sicut futurum est infinitum, sed fuisset infinitum in
actu, non quidem in actu manente sive existente, sed in actu praeter-
eunte 2. Hier ist nun also explicite und mit aller Klarheit ausgesprochen,

1 Soin A ; in B lautet die Quaestio : utrum mundus fuerit possibilis ab aeterno
(Vat. lat. 943, fol. 10-12’).

? Nach A ; in B lautet die Stelle so : Ad primam earum sex rationum — am
Rand : ad rationes Aureoli —, cum dicitur de ratione infiniti est esse semper in
potentia et in actu permixto potentiae, dico quod isti imaginantur unum, quod
si esset verum, impossibile esset solvere rationem ... Modo isti imaginantur,
quod si tempus fuisset infinitum a parte ante, ita quod nunquam incepisset, fuisset
tantum infinitum in potentia et non in actu. Sed ego aliter concipio. Concipio
enim quod si motus et tempus fuissent ab aeterno, quod tempus et motus fuissent
actu infinita, et non in potentia tantum. Sed quomodo tempus fuerit actu infinitum
cum non fuerit totum simul ? Dico quod sicut aliquid habet entitatem ita habet
actualitatem. Ideo sicut ens successivum, cuiusmodi est tempus et motus, sit
aliud ens ab ente permanente, ita habet aliter actualitatem, scil. in praetereundo
partem post partem, non autem in simul essendo sicut ens permanens. Ideo sicut
totum ens permanens infinitum est in actu simul manente, sic motus infinitus a
parte ante est {in actu) infinitus in actu praetereunte.



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 325

daB eine vergangene aeternitas ein aktuell Unendliches wire, und zwar
ein Unendliches, das eine besondere entitas und mit ihr eine besondere
actualitas hitte, die von der der permanentia verschieden wire. Neben
das infinitum in actu secundum magnitudinem et secundum multitu-
dinem et secundum intensionem, das Franciscus de Marchia schon vorher
anerkannt hat, stellt sich nun also ein infinitum in actu secundum
successionem als eine besondere und selbstidndige Art des Unendlichen.
Das ist ein neuer Gedanke und ein groBer Fortschritt.

Ein Jahr nach Franciscus de Marchia hat als baccalarius sententia-
rius des Franziskanerordens Franciscus de Mayronis in Paris iiber die
Sentenzen gelesen (1320/21). Auch er ist, ohne jedoch tiefer in das
Problem einzudringen, ein Vertreter des aktuell Unendlichen !, freilich
mit einer Einschrinkung : Gott kénnte nach seiner Ansicht zwar ein
actualiter infinitum secundum multitudinem et secundum magnitudinem
schaffen, auch ein intensive infinitum, aber kein sukzessiv Unendliches,
quia illud Deus non potest simul creare, quod habet partes repugnantes :
huiusmodi est esse successivum. Es steht dieselbe Vorstellung dahinter
wie bei Aureoli : die actualitas ist ein permanentes und simultanes Sein,
dem natiirlich das esse successivum widerspricht. Im iibrigen ist Francis-
cus de Mayronis wie Franciscus de Marchia davon iiberzeugt, daB es im
Unendlichen keine GroBenunterschiede gibt ; er versteigt sich sogar zu
der Behauptung : infinities infinitum non excedit simpliciter infinitum.

Wir kehren noch einmal fiir einen Moment zu Franciscus de Marchia
zuriick, und zwar zu der Redaktion C der Quéstionen iiber das aktuell
Unendliche. Wir sagten schon, daB sie aus einem besonderen Grunde
bemerkenswert sei. Sie enthdlt nédmlich einen kurzen Anhang, in dem
zuniéichst noch einige Argumente nachgetragen werden, darunter eines
von Aureoli, der auch hier am Rand genannt ist. Dann heiBt es: in
contrarium arguunt alii, mit dem Vermerk am Rand: Franciscus de
Maronis. Und in der Tat sind die wiedergegebenen Argumente dieselben,
die Franciscus de Mayronis in der eben erdrterten Quaestio seines Senten-
zenkommentars bringt. Nun wissen wir aber mit ziemlicher Bestimmt-
heit, daB Franciscus de Marchia ein Jahr vor Franciscus de Mayronis die
Sentenzen kommentiert hat. Entweder haben wir also in diesen beiden
Quiistionen ein Fragment einer nachtriglichen Bearbeitung der Vorlesung
von 1319/20 vor uns — vielleicht der Ordinatio ? — oder es handelt
sich um ein Stiick einer zweiten lectura, die nach 1321 anzusetzen wire.

1 Sent. I dist. 43-44 q. 10 (Ed. Vened. 1520).



326 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

Der Sentenzenkommentar Franciscus de Marchias enthilt also nicht nur
vom inhaltlichen, sondern auch vom literarhistorischen Standpunkt aus
noch manches interessante Problem.

Noch ein weiterer Franziskaner, der in den 20er Jahren des 14. Jahr-
hunderts in Paris lehrte, ist hier zu nennen ! : Nicolaus Boneti. Er ist
ein so iiberzeugter Infinitist, daB er die Schwierigkeiten, die dem infini-
tum in actu anhaften, gar nicht mehr als solche empfindet. In seiner
Physik ist ein Kapitel dem Problem der Ewigkeit der Welt gewidmet 2.
Er will es zunichst de possibili und dann de inesse behandeln, d. h. er
will zuerst untersuchen, ob die Welt unendlich, nach riickwirts und nach
vorwirts, sein konnte, und dann ob sie es de facto ist. Die letztere
Frage wird natiirlich verneint. Bei der ersteren ist der problematische
Punkt wieder, ob die Vorstellung einer ab aeterno bestehenden Welt
einen Widerspruch einschlieBt? Zwei Momente scheinen auf einen solchen
Widerspruch zu fithren : einmal das alte Argument von der unendlichen
Anzahl der Seelen, oder allgemeiner der Einwand, daB aus der Méglich-
keit einer unendlich langen Zeitdauer die Moglichkeit von aktuell unend-
lich groBen multitudines und aktuell unendlich groBen magnitudines
folgen wiirde. Bonet antwortet darauf einfach : dubium de infinitate in
actu non concludit, quoniam modernis philosophis non apparet aliqua
impossibilitas quin sit possibililis infinitas actualis. Und zwar erkennt
er das aktuell Unendliche in der doppelten Bedeutung an, die es in der
Scholastik gehabt hat und die Bonet wohl zu unterscheiden weiB :
Dupliciter autem intelligitur de infinitate actuali : uno modo quod non
sint tot quin plures, cum illa accepta sint infinita, ut si ponitur quod
sint actu infiniti lapides vel infiniti asini, adhuc tamen possent produci

1 Ob schlieBlich noch ein vierter Franziskaner hierher gehért : Gerardus Odonis
der 1326 iiber die Sentenzen gelesen hat, vermégen wir nicht zu sagen, da uns
keine der wenigen Handschriften seines Kommentars zuginglich war. Gerardus
hat in einer besonderen Quaestio, von der allerdings nur ein Bruchstiick erhalten
ist, iiber deren Inhalt aber Johannes Canonicus in einer ausfithrlichen Polemik
seines Physikkommentars berichtet (Phys. VI q. 1 ; vgl. Vorliufer Galileis Kap. 6),
die Ansicht vertreten, daB das Kontinuum aus Punkten bestehe. Man sollte also
denken, daB er wenigstens in diesem besonderen Fall eine aktuell unendliche Menge
zugelassen hat. Andererseits lehnt er aber, mindestens nach der Wiedergabe des
Johannes Canonicus, mit den iiblichen Argumenten die Moglichkeit von aktuell
unendlich vielen Teilen im Kontinuum ab. Es scheint also eher, daB er das Konti-
nuum aus einer endlichen Anzahl von Punkten aufbauen wollte : eine Auffassung,
die im 14. Jahrhundert nicht fiir so absurd gehalten wurde, wie sie in Wirklichkeit
ist (vgl. a. a. O.).

2 Lib. VII cap. 1 (Ed. Vened. 1505).



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 32

alii lapides et alii asini, et ideo in tali infinitate non sunt tot quin plures
possent adhuc esse. Secundus intellectus de infinitate actuali est iste,
quod sint tot in actu quod plura non possint esse, quia omnia sunt
actu posita ... Primus intellectus videtur esse possibilis, et etiam
secundus.

Das andere Argument, das einigen weiteren Einwidnden gegen die
Ewigkeit der Welt zugrunde liegt, besagt : es sind in der unendlich
zuriickliegenden Vergangenheit ausgezeichnete Punkte denkbar — etwa
der Moment, in dem die Welt geschaffen wurde ! — und es miite dann
zwischen einem solchen Augenblick und dem gegenwirtigen Moment
eine unendliche Zeit vergangen sein ; aber das ist nicht mdoglich, denn
zwischen zwei gegebenen termini gibt es kein unendliches intermedium.
Auch das ist ein alter Einwand, der den Verteidigern der mdéglichen
Ewigkeit der Welt immer viel Schwierigkeiten gemacht hat. Bonet zer-
haut auch hier den Knoten: Respondeo tibi: non oportet tempus
clausum infra duo instantia necessario esse finitum. Und er demon-
striert das in sehr anschaulicher und durchaus treffender Weise 2 : man
denke sich einen unendlich groBen Kreis — was ja keine Schwierigkeiten
macht, da das aktuell Unendliche als solches bereits anerkannt ist —
und denke ihn sich an einer Stelle aufgeschnitten und auseinander
gebogen. Dann ist weiter nichts geschehen, als dal aus zwei potentiell
gegebenen Punkten zwei aktuelle geworden sind ; es ist aber eine unend-
lich lange Linie entstanden, die zwischen zwei Punkte eingeschlossen ist.
Denn die auseinander gebogene Kreislinie ist natiirlich nicht kiirzer als
die geschlossene. Ergo linea potest esse infinita, licet claudatur infra
duo puncta in actu. Und ebenso gut koénnte die Zeit, die gleichsam
eine sukzessive Linie ist, unendlich sein und trotzdem zwei instantia
terminantia haben.

1 Bonet versteht also das esse ab aeterno nicht im Sinn eines anfangslosen,
sondern nur eines unendlich langen Bestehens.

? Imaginetur linea circularis permanens actu infinita et continua, et dividatur
in puncto sic ut fiant duo puncta in actu, et distent aliquantulum ab invicem, nec
sit linea primo circularis modo circularis, sed semicircularis vel plus quam semi-
circularis, vel, si vis, fiat ista linea recta, quae primo fuit circularis. Et peto si
haec linea infinita, quae primo fuit circularis, antequam incideretur in puncto,
si sit nunc infinita ? Et patet quod sic, quoniam omne positivam quod prius erat
in illa linea, quando erat circularis, nunc est in ea, nec aliquid est ablatum, sed
solum duo puncta, quae tunc erant in ea in potentia, nunc sunt in linea in actu :
prius autem, quando erat circularis erat infinita, ergo et nunc est infinita ; sed
nunc habet duo puncta terminantia ipsam. Ergo linea potest esse infinita, licet
claudatur infra duo puncta in actu.



328 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

Von dieser Uberlegung aus hitte es nur noch eines kleinen Schrittes
bedurft, um zu einer ganz modernen Vorstellung zu kommen. Bonet
konstatiert, daB zwei Punkte, die durch eine endliche Distanz getrennt
sind, zugleich die Endpunkte einer unendlich langen Linie sein kénnen
(die sozusagen hinten herum verlduft). Das ist aber genau die Auffassung
der modernen Mathematik, wenn sie annimmt, daBl eine Gerade, die nach
rechts und links ins Unendliche verliuft, eine sich im Unendlichen
schlieBende Kreislinie ist. Das einzige, was an Bonets Gedankengang
noch fehlt, ist die Erkenntnis, daB seine unendliche Kreislinie notwendig
eine linea recta sein muB}. Immer wieder kénnen wir diese Beobachtung
machen : die Denker des 14. Jahrhunderts sind bei ihren Bemiihungen
um derartige Probleme oft auf iiberraschend moderne Gedanken ge-
kommen, ohne schon die vollen Konsequenzen aus ihnen ziehen zu
konnen.

IV

. Wir kehren nach Oxford zuriick. Dort wurde gegen Ende der
20er Jahre das Unendlichkeitsproblem noch einmal sehr aktuell. Es
scheint sich hier, wie ein paar gelegentliche Bemerkungen im Sentenzen-
kommentar Adam Woodhams vermuten lassen, eine kleine Kontroverse
abgespielt zu haben zwischen Richard Fitzralph (oder Hybernicus, wie
er auch genannt wird) und Richard Killington, dem Freund und Schiiler
Bradwardines 1. Leider wissen wir nichts Néheres dariiber. Aber wir
kennen die Auffassung, die einerseits Killington, anderseits Fitzralph
vom Unendlichen hatten, und die sind in der Tat diametral entgegen-
gesetzt : Killington ist ein entschiedener Infinitist, Fitzralph ein ebenso
entschiedener Gegner des aktuell Unendlichen. Es ist schade, daB die
Physikkommentare der beiden Autoren, in denen sie sich, wie wir aus
ihren eigenen Zitaten erfahren, ausfiihrlicher zu den einschligigen Pro-
blemen geiuBert haben, nicht erhalten sind 2. Wir sind darum auf die
Sentenzenkommentare angewiesen, oder richtiger, auf das, was wir von
ihren Sentenzenkommentaren haben 3. Das beschrinkt sich bei Killing-

1 Vgl. Vorliufer Galileis Kap. 6 ; auch zum Folgenden, soweit das Problem
des Kontinuums berithrt wird.

? Siehe ibid.

3 Welches das zeitliche Verhiltnis dieser beiden Werke ist, ist schwer zu
sagen ; auf jeden Fall liegen sie nicht weit auseinander : Richard Fitzralph hat
wahrscheinlich 1328/29 iiber die Sentenzen gelesen und Richard Killington sicher
vor 1332, denn Woodham zitiert seinen Kommentar in seiner Oxforder Senten-
zenvorlesung, die er 1332 gehalten hat.



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 329

ton auf wenige Quistionen, unter denen sich jedoch eine befindet, die
AnlaB gibt, zur Moglichkeit des aktuell Unendlichen Stellung zu nehmen.
Es ist die Frage : utrum omnis creatura sit suae naturae certis limitibus
circumscripta 1. Arguitur quod non, heillt es zunichst, quia capacitas
animae est infinita. Und um dieses Problem geht es dann im weiteren.
Killington bejaht die Frage, jedoch «sine assertione aliqua » ; und die
Auflosung der Gegenargumente fithrt ihn zu dem allgemeineren Ergeb-
nis : teneo ... quod Deus potest facere infinitum secundum quid, sed
non posset facere simpliciter infinitum, quod undique secundum omnes
suas partes quantitativas et qualitativas ... foret infinitum. Killington
erkennt also die Moglichkeit des aktuell Unendlichen im iiblichen Sinn
an, denn die Einschrinkung auf das « secundum quid », die die gottliche
Vollkommenheit fiir die Kreatur ausschlieBen soll, wird explicite oder
implicite von allen Infinitisten des 14. Jahrhunderts gemacht. Der
Beweis wird der Reihe nach fiir alle einzelnen Arten des infinitum ‘in
actu gefithrt : fiir das extensive, das intensive und das numerische
Unendlich. Im iibrigen ist er, was die GréBenunterschiede anbelangt,
derselben Ansicht wie Harclay und Ockham : quod unum infinitum
potest esse alio maius. Er hat also jedenfalls das aktuell Unendliche
nicht im Sinn eines Maximum aufgefafBt.

Ganz den entgegengesetzten Standpunkt nimmt Richard Fitzralph
in seinem Sentenzenkommentar ein. Wieder ist es das klassische Pro-
blem : utrum includat contradictionem Deum produxisse mundum ab
aeterno 2, das fiir ihn zum AnlaB wird, sich iiber das Unendlichkeits-
problem zu duBern. Nach Aufzdhlung der verschiedenen Ansichten —
Thomas, Duns, Heinrich von Gent werden ausfiibrlich zitiert — folgt die
eigene Entscheidung : Dico tamen [quod] illa argumenta . .. non probant
quod claudat contradictionem mundum fuisse ab aeterno, sed probant
quod claudat contradictionem mundum istum secundum cursum quem
servat fuisse aeternum. Et hoc puto verum. Ob dariiber hinaus aber
auch gezeigt werden kann, daB die Welt iiberhaupt, allgemeiner : daB
ein geschaffenes Wesen, nicht ab aeterno existieren konnte, scheint ihm
zweifelhaft. Und zwar aus folgendem Grund : quia illa via quae sumitur
a multitudine animarum infinitarum non videtur demonstrare apud ali-
quos. Offenbar hilt er das, wie viele andere vor und nach ihm, fiir das
entscheidende Argument ; und die Tatsache, daB es auf vielerlei Weise

! Vat. lat. 4858 fol. 34’-50.
? Sent. II q.1 a. 1; Vat. lat. 11517 fol. 122-126’.



330 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

widerlegt werden kann und widerlegt worden ist, geniigt ihm, um die
ganze Entscheidung — daB die Welt nicht hitte ab aeterno bestehen
konnen — in Frage zu stellen.

Unter den Auflésungen dieses Arguments scheint ihm nun die wich-
tigste die, daB gewisse Denker behaupteten, eine unendliche Anzahl von
Seelen sei durchaus nicht unmdglich oder schlieBe wenigstens keinen
Widerspruch ein. Das wird dann das Thema der weiteren Erérterun-
gen : schlieBt der Begriff einer unendlich groBen Anzahl einen Wider-
spruch ein, oder kénnte Gott eine multitudo infinita in actu schaffen ?

Es scheint so ; denn Gott kann zweifellos gleichzeitig erschaffen, was
er nacheinander erschaffen kann, aber er kann in Zukunft unendlich
viele successiva welcher Art auch immer erschaffen ; also sind aktuell
unendliche multitudines mdoglich.

_ Der Grundgedanke, mit dem Fitzralph sich gegen diese Argumen-
tation wendet, bringt eine neue Niiance in die ganze Diskussion. Er er-
kldrt ndmlich, daB eine aktuell unendliche Menge notwendig ein erstes
und ein letztes Glied haben miisse, und das sei unmdoglich — denn, so
miissen wir diesen Gedankengang erginzen, es gibe dann zwischen diesen
beiden Gliedern ein intermedium infinitum und das ist, bei gegebenen
Endpunkten, ausgeschlossen. Folglich enthilt der Begriff der multitudo
infinita in actu tatsdchlich einen Widerspruch, und kénnte auch von
Gott nicht realisiert werden. _

DaB umgekehrt eine aktuell unendliche Menge wirklich ein letztes
Glied haben miiBte, kann Fitzralph allerdings nur fiir den Spezialfall
der unendlich vielen Teile des Kontinuums demonstrieren — etwa so :
ein mobile, das sich iiber eine Linie @ und iiber eine anschlieBende &
bewegt, hat sich, wenn es in b angekommen ist, notwendig iiber den
letzten Teil der Linie a bewegt, also muB dieser existieren, und folglich
kann ein Kontinuum nicht actualiter in unendlich viele Teile geteilt
sein — aber er hilt es auch in den andern Fillen, wo nicht die Gesamt-
heit der Glieder wie beim Kontinuum ein endliches Ganzes bilden, fiir
selbstverstindlich. Es mag eine Vorstellung dahinter stehen, die im
14. Jahrhundert ziemlich geliufig war, obwohl sie kein zureichendes
begriffliches Fundament hatte: daB ndmlich eine aktuell unendliche
multitudo im Gegensatz zu einer bloB potentiellen ein « certus numerus »
seil; von hier aus wiirde Fitzralphs Auffassung verstindlich werden.

! Gregor von Rimini wirft ihm das auch vor (Sent. II dist. 2 q. 2 a. 1, in der
Responsio auf das erste Argument Fitzralphs, vgl. u.) : cum autem additur, quod
mpossibile est imaginari etc., dico quod, si alicui hoc est impossibile, hoc ideo



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 331

Jedenfalls erklirt er ganz allgemein, auf Grund dieser Uberlegungen :
Ideo videtur mihi omnino quod nec partes proportionales in continuo,
nec puncta in linea, nec aliqua entia, immo nec aliqua cognoscibilia vel
creabilia sunt infinita, accepto illo termino «infinita » categorematice.

Fitzralph geht noch einen Schritt weiter : nicht nur das infinitum
in actu wird ausgeschlossen, sondern auch das infinitum in potentia oder
in fieri. Denn er gibt zu, was die Gegner fiir ihren Standpunkt geltend
machen : was Gott successive schaffen kann, kann er auch gleichzeitig
schaffen. Da es aber kein simultanes infinitum in actu geben kann, kann
es auch kein sukzessives, also kein infinitum in fieri geben.

Diese Auffassung fithrt zur Klirung gewisser Begriffe, die bis dahin
immer etwas unprizis geblieben waren. Man hatte allgemein das poten-
tiell Unendliché mit dem synkategorematischen identifiziert 1. Fitzralph
dagegen will zwischen diesen beiden Begriffen einen Unterschied machen.
Das infinitum in fieri oder in potentia ist fiir ihn einfach das sukzessiv
Unendliche, dessen Potenz die Aktualisierbarkeit einschlieBt, und das
mindestens fiir den gottlichen Intellekt genau so aktuell ist wie das
simultan Unendliche. Hinter dieser Auffassung steht dieselbe richtige
Erkenntnis, die schon Franciscus de Marchia gegen Aureoli ausgesprochen
hatte : daB die Unendlichkeit der successiva zwar ontologisch eine andere
ist als die der permanentia, da3 aber dieser Unterschied nicht durch den
Gegensatz von Akt und Potenz zu charakterisieren ist. — Das synkate-
gorematische Unendlich dagegen bezeichnet auch fiir Fitzralph den iib-
lichen Begriff des non tot quin plures, d.h. eine beliebig groBe, aber
immer endliche Anzahl. Und dieses Unendlich erkennt er an, wahrend er
das infinitum in potentia im Sinn eines sukzessiven Unendlich ablehnt.

In der Substanz stimmt diese Auffassung durchaus mit der klas-
sischen aristotelischen Lehre iiberein. Die Niiancierung in der Termino-
logie aber hat ihren tieferen Grund darin, daB allmihlich die eigentliche
Bedeutung in Vergessenheit geraten war, die das aristotelische infinitum
in potentia hat : es soll ja gerade eine Potenz sein, die niemals voll-
stindig in Akt iibergefithrt werden kann. Das infinitum in fieri, das
Fitzralph ablehnt, hat auch Aristoteles abgelehnt.

Fitzralphs Auffassung des Unendlichen hat eine ungewdhnliche Wir-
kung gehabt. Man hat offenbar die Argumentation aus dem letzten

est quia imaginatur partes in certo numero et aliquam earum ultimam. — Der
certus numerus spielt vor allem beim Problem des Kontinuums eine Rolle (vgl
Vorlaufer Galileis, a.a. O.).

1 Vgl. oben S. 4, Anm. 2.



332 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

Teil, dessen Annahme einerseits notwendig, andererseits unmdoglich ist,
als zwingend empfunden. Jedenfalls finden wir die Fitzralphischen
Argumente mehr oder weniger wortlich bei einer Reihe von Autoren in
den nichsten zwei Jahrzehnten wieder. Am buchstabengetreuesten bei
Adam Woodham, dem Schiiler Ockhams, der aber auch in andern Fragen
gern Fitzralph benutzt hat.

Es scheint, wie Michalski gezeigt hat, von Woodhams Sentenzen-
kommentar drei Redaktionen zu geben, von denen aber nur die zweite :
eine Oxforder Vorlesung vom Jahre 1332, vollstindig erhalten ist.
Woodham stellt hier im dritten Buch die Frage : utrum anima Christi
in Verbo Dei cui unitur distincte videre valeat infinita 1, und es erhebt
sich der Zweifel, ob eine in der Argumentation gemachte Voraussetzung
richtig sei, ndmlich : quod Deus potest facere infinita aequalia simul.
Woodham bemerkt hierzu: Hic posset videri alicui, sicut mihi ali-
quando videbatur, quod Deus posset simul producere infinita aequalia.
In der Tat heilt es im ersten Buch 2 : argumentum tamen efficacissimum,
quod Deus posset simul facere infinita actu ab invicem dictincta esset
illud, quod alias prosequar, de partibus proportionalibus magnitudinis
alicuius. Offenbar hat er zwischen dem ersten und dem dritten. Buch
seine Ansicht geidndert, denn jetzt erklirt er : via communis est mihi
probabilior pro nunc. Freilich bemerkt er noch jetzt, daB das Argument
von den unendlich vielen Teilen des Kontinuums viel Wahrscheinlichkeit
fiir sich habe. Trotzdem entscheidet er sich nun gegen die Moglichkeit
des aktuell Unendlichen ; denn eine Teilung des Kontinuums in seine
unendlich vielen partes proportionales — mit der ja die Moglichkeit
aktuell unendlicher Mengen in der Tat erwiesen wire — erscheint ihm
jetzt unmdglich, quia hoc fieri includit repugnantiam. Hoc tamen, fiigt
er allerdings mit einem neuen Zogern hinzu, ostendere ostensive est
difficile. Aber es gibt einen Ausweg : Arguitur tamen a quodam doctore
sic : und nun folgen Wort fiir Wort die Argumente Fitzralphs.

Nicht ganz in demselben MaB, aber doch auch deutlich genug,
treffen wir auf Fitzralphs Spuren bei dem Cambridger Franziskaner
Robert Halifax, der gleichfalls in den 30er Jahren die Sentenzen kommen-
tiert hat, und jedenfalls nach Woodham, denn er zitiert ihn mehrfach
ausdriicklich 8. Auch er lehnt wie Fitzralph und Woodham, und gréBten-

! Vat. lat. 1110 fol. 77-80.

* Sent. I dist. 17 q. 5; Vat. lat. 955 fol. 163,

3 Vgl. die Beschreibung von Vat. lat. 1111 in Pelzers Katalog der Vat.
lat. 679-1134.



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 333

teils mit denselben Argumenten, das aktuell Unendliche ab fiir alle
GroBenarten 1 : fiir multitudines, magnitudines und Krifte (d. h. inten-
sive GroBen) — mit einer Ausnahme, die allerdings nur scheinbar eine
Ausnahme ist. Er erklirt ndmlich, daB die unendliche Menge der pro-
portionalen Teile im Kontinuum in actu existiere — denn in einem
aktuell gegebenen Kontinuum sind notwendig alle Teile aktuell mit-
gegeben — aber nicht in actu separato, derart, daB jeder einzelne Teil
innerhalb des Ganzen fiir sich getrennt von den andern besteht. Es ist
das eine Unterscheidung, die sich schon vor Halifax findet 2, die aber,
wie uns scheint, erst er ganz richtig verstanden hat. Denn es ist natiir-
lich nicht dasselbe Gegensatzpaar von Akt und Potenz, das mit jenem
«in actu» und mit diesem «in actu separato » gemeint ist. Das Kon-
tinuum als solches, etwa eine Linie von einer bestimmten Linge, geht,
wenn es konkret gegeben wird, vom potentiellen zum aktuellen Sein
iiber, aber die Potenz, mit der sich die Teile als Teile im Ganzen befinden,
ist eine ganz andere und wird durch diesen Ubergang noch nicht in
Akt iibergefiihrt, sondern erst durch den ProzeB der Teilung. Und ob
dieser letztere bei einer unendlichen Anzahl von Teilen durchfithrbar ist,
das ist eben die Frage. Halifax hat diesen Unterschied ganz genau
gesehen : quando quaeritur, utrum sit aliqua multitudo infinita in actu,
dico quod aliqua esse in actu quantum ad propositum intelligi potest
dupliciter : vel sic quod sunt aliqua distincta et actualiter divisa, ita
quod quodlibet istorum habet per se esse distinctum et separatum a
quolibet alio in actu. Et sic esse in actu distinguitur contra potentiam,
per quam partes per se unius dicuntur esse in potentia et non in actu,
et dico quod sic multitudinem esse infinitam in actu est impossibile.
Alio modo actus distinguitur contra potentiam, qua solum res poterit
esse, sed non adhuc habet esse, de qua potentia loquitur Philosophus
multotiens. Et sic dico quod infinita multitudo est in actu, quia ex
partibus continui, quarum quaelibet est in actu isto modo, est infinita
multitudo, et alio modo non potest esse infinita multitudo. Die aktuell
unendliche Menge, die er anerkennen will, ist also eigentlich keine, son-
dern nur ein aktuell existierendes Ganzes, das potentiell in infinitum
teilbar ist.

! In der Quaestio zu Sent. I dist. 2 : utrum sola divina essentia sit perfectio
infinita ; Vat. lat. 1111 fol. 62’-70 und (mit geringen Abweichungen) Vat, lat. 4353
fol. 106’-116.

® Sie klingt schon bei Ockham an (Sent. 1I q. 8) und auch Fitzralph, Killington,
Woodham kennen sie (ll. cc.). ’



334 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

Eine dhnliche Haltung nimmt Robert Holkot ein, der wohl nach
Halifax (aber vor Gregor von Rimini, d.h. vor 1344), die Sentenzen
kommentiert hat. Er duBert sich nur beildufig und ganz kurz zur Frage
des aktuell Unendlichen, und zwar wie iiblich anldBlich der Erérterung,
an Deus potuerit produxisse mundum ab aeterno 1. Diese Frage selbst
sieht er als ein problema neutrum ? an, dessen beide Seiten mit gleicher
Wahrscheinlichkeit vertreten und bewiesen werden kénnten. Hinsichtlich
des aktuell Unendlichen ist seine Auffassung die folgende : es gibt keine
aktuell unendlichen magnitudines ; und unendliche successiva sind nur
in fieri moglich. Auch eine Menge kann nur in synkategorematischem
Sinn unendlich sein — mit einer Ausnahme : die unendlich vielen pro-
portionalen Teile eines Kontinuums existieren in actu : in quolibet con-
tinuo sunt infinita in actu distincta situ ab invicem ; und noch einmal :
pertransita quacumque magnitudine quantumcumque parva, conceden-
dum est, quod infinita multitudo est pertransita, quia omnis magnitudo
est una multitudo infinita. Einen Unterschied zwischen actus und actus
separatus macht er nicht. Es scheint vielmehr — denn er sagt ja aus-
driicklich : in actu distincta situ ab invicem — daB er im Fall des
Kontinuums eine eigentliche aktuell unendliche Menge hat annehmen
wollen. Wie er sie sich im einzelnen gedacht hat, ist aus der kurzen
Stelle nicht zu ersehen. — Zu der Frage der GréBenunterschiede im
Unendlichen duBert er sich negativ: ein infinitum kann nicht gréBer
sein als ein anderes (eiusdem rationis).

Holkots Ausfiihrungen sind nicht so sehr inhaltlich interessant —
denn da bieten sie zu wenig Priizises — als aus einem andern Grunde :
es findet sich nimlich kaum ein Gedanke in ihnen, der originell wire.
Man hat ihn in dieser Beziehung ganz entschieden iiberschiitzt. Ein
Vergleich mit den Autoren, die sich vor ihm zu dem Unendlichkeits-
problem geduBert haben, ergibt, daB Holkots Quaestio ein buntes Mosaik
von vielerlei fremden Meinungen ist, die zudem nicht immer unter
einander in Einklang stehen. Wir miissen es uns hier versagen, das
Schritt fiir Schritt zu zeigen. Aber ein kurzer Blick in die verschiedenen
Texte zeigt es ohne weiteres. Ausfiihrlich benutzt ist vor allem Heinrich
von Harclay ; aber auch sein Kritiker Wilhelm von Alnwick. Aus diesem
letzteren, oder aus Harclay direkt, diirfte die Verweisung auf Grosseteste
stammen, der in seinem Physikkommentar als erster Proportionen und
Differenzen zwischen unendlichen Gréfen angenommen habe. Auch Er-

1 Sent. II q. 2 a. 5 (Ed. Lyon 1518). ? Vgl. oben S. 7.



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 335

innerungen an Wilhelm von Ockham lassen sich konstatieren ; und vor
allem sind die Spuren Fitzralphs unverkennbar, dessen Lehre unser Autor
moglicherweise nicht direkt, sondern durch Woodhams Wiedergabe ge-
kannt hat. Holkot war also jedenfalls mit der Literatur seiner Zeit wohl-
vertraut 1.

Fitzralphs Auffassung des Unendlichkeitsproblems hat etwa 15 Jahre
nach der Entstehung seines Sentenzenkommentars eine eingehende
Widerlegung gefunden in dem Sentenzenkommentar Gregors von Rimini
(1344). Gregor, der ein radikaler Infinitist ist, duBert sich an den
iiblichen Stellen zu dem Problem : im ersten Buch untersucht er, utrum
Deus per suam infinitam potentiam posset producere effectum actu
infinitum 2 ; und zu Beginn des zweiten Buches zunichst : utrum fuerit
possibile aliquam rem aliam a Deo fuisse ab aeterno 3, und weiterhin,
anldBlich des Problems der Engelbewegung : an magnitudo componitur
ex indivisibilibus 4, oder mit andern Worten : ob das Kontinuum aus
aktuell unendlich vielen Teilen besteht.

Das Ergebnis ist kurz gesagt dieses : Gott kann infinita in actu in
jedem Sinn schaffen : unendliche magnitudines so gut wie unendliche
Intensititen, eine unendlich lange abgelaufene Zeit, die fiir Gregor
selbstverstindlich etwas aktuell Unendliches wire, so gut wie eine
multitudo actu infinita. Es gilt ganz allgemein, so stellt Gregor mit
einer Spitze gegen Petrus Aureoli fest, quod non repugnant neque sunt
incompossibiles actualitas et infinitas. Ja noch mehr : aktuell unendliche
Mengen existieren faktisch in der Welt, denn nach Gregors Ansicht
besteht jedes Kontinuum actualiter aus unendlich vielen letzten Teilen.
Der Beweis dieser These erfolgt in der Auseinandersetzung mit Fitzralphs
Argumenten, die eines nach dem andern fast wortlich wiedergegeben und
dann ausfiihrlich widerlegt werden 8,

1 Eine Abhingigkeit von Gregor von Rimini, die Duhem auf etwas kompli-
zierte Weise annehmen wollte (Holkots Sentenzenkommentar ist zweifellos vor dem
Gregors entstanden, es miiBte also irgendwie eine miindliche Kommunikation der
Ideen stattgefunden haben), méchten wir ausschlieBen. Die Ahnlichkeit der ent-
sprechenden Texte ist nicht so groB, daB sie eine derartige Konstruktion recht-
fertigen wiirde ; sie erklirt sich zur Geniige aus der Gemeinsamkeit der benutzten
Quellen. Denn auch Gregor hat die Autoren, von denen Holkot abhingt, gut
gekannt, nur macht er in anderer Weise Gebrauch von ihnen : er zitiert sie und
setzt sich mit ihnen auseinander, wihrend Holkot sie stillscheigend abschreibt.
" 2 Sent. I dist. 42-44 q. &4 (Ed. Vened. 1522).

3 Sent. II dist. 1 q. 3.

¢ Sent.II dist.2 q.2 a.1.

8 In der letztgenannten Quaestio.



336 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

In welchem Sinn Gregor das infinitum in actu verstehen will, sagt
er selbst mit aller Deutlichkeit. Der Begriff Unendlich soll nicht ein
tantum quod non maius, oder ein tot quod non plura ausdriicken, d. h.
er soll nicht im Sinn eines Maximum gebraucht werden, sondern in der
Bedeutung des Transfiniten : groBer als jede vorstellbare endliche GroBe
oder Zahl 1. Wie Franciscus de Marchia und abweichend von den andern
Infinitisten, die diese Auffassung des aktuell Unendlichen teilten, steht
Gregor auf dem Standpunkt, daB es zwischen infinita keine GréBen-
unterschiede gibt : unendlich ist immer gleich unendlich. Dagegen soll
es — und das ist ein Gedanke, der unseres Wissens zum ersten Mal
bei Gregor auftaucht — im unendlich Kleinen ein maius und minus
und Proportionen geben. Gregor ist einer der ganz wenigen, die auch
infinitesimale GréBen in actu anerkennen: das Kontinuum ist nach
seiner Ansicht aufgebaut nicht aus Punkten (oder indivisibilia), die es
fiir ihn als Anhédnger Ockhams iiberhaupt nicht gibt, sondern aus unend-
lich vielen unendlich kleinen magnitudines. Und diese letzteren sollen
nun, je nach den Umstidnden, verschieden gro sein. Wenn etwa von
zwei gleich langen Linien die eine in infinitum nach der Proportion 1: 2
geteilt wird, und die andere nach der Proportion 1 : 100, dann entstehen
in beiden Fillen gleich viel Teile (denn unendlich ist ja immer gleich
unendlich), aber diese infinitesimalen Teile sind hier und dort verschieden
groB. Mit andern Worten : Gregor versteht das unendlich Kleine nicht,
wie es sonst iiblich war, im Sinn eines Minimum (quo nihil est minus),
sondern faBt die unendlich kleinen magnitudines, in Analogie zu seinem
Begriff des infinitum in actu, als Quanten, die kleiner sind als jedes
vorstellbare endliche Quantum, die sich aber unter einander gréBen-
miBig unterscheiden kénnen.

Es ist nur eine Andeutung, aber man méchte beinahe sagen : wenn

1 Gregor bildet hier einige neue Termini, um den Gegensatz des so verstan-
denen aktuell Unendlichen zu dem potentiell Unendlichen auszudriicken. Statt
non tantum quin maius will er fiir das infinitum in fieri sagen : quantocumque
finito maius und fiir das infinitum in actu (so wie er es versteht) : maius quanto-
cumgque finito. Der Sinn dieser Unterscheidung ergibt sich aus der iiblichen termino-
logischen Festsetzung, daB durch die Stellung des exponibile ausgedriickt wird,
ob es in kategorematischem oder synkategorematischem Sinn gebraucht wird. Im
ersten Fall, wenn das quantocumque voransteht, hat es synkategorematische
Bedeutung und ist in sensu diviso gemeint : gréBer als jede beliebige endliche GroBe ;
wenn es dagegen nachsteht, hat es die kategorematische Bedeutung des sensus
compositus : groBer als alle endlichen GroBen. Es ist eine geschickte Formulie-
rung, aber man darf in diesen Distinktionen nicht mehr suchen als in ihnen steckt
(wie es Duhem getan hat).



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 337

Robert Grosseteste mit seiner Behauptung, daB ein unendlich GroBes
groBer sein konne als ein anderes, den ersten Schritt auf dem Weg zur
modernen Mengenlehre getan hat, so tut Gregor von Rimini mit der kom-
plementdren Annahme, daB ein unendlich Kleines kleiner sein kann als
ein anderes, den ersten Schritt auf dem Weg zur Infinitesimalrechnung 1.

Richard Fitzralph — wenn wir noch einmal fiir einen Augenblick
zu ihm zuriickkehren diirfen — schlieBt seine Quaestio iiber die Ewigkeit
der Welt und das Unendlichkeitsproblem mit den Worten : Nolo ulterius
implicare me in hoc sophismate, quia est chaos infinitum. Mit diesem
Wortspiel ist die Situation treffend charakterisiert. Die verschiedenen
Deutungen des Unendlichen, die mancherlei Postulate, die mehr oder
weniger a priori getroffenen Entscheidungen, die Fiille von Argumenten,
von Zweifeln und Schwierigkeiten, vor allem die Antinomien des Unend-
lichen als solchen, machen in der Tat diesen ganzen Problemzusammen-
hang zu einem der schwierigsten und kompliziertesten. Nicht nur fiir
die Scholastik. Und wir miissen billigerweise anerkennen, daB die Autoren
des 14. Jahrhunderts, deren Diskussionen wir durch drei Jahrzehnte
verfolgt haben, sich im Grunde in diesem Chaos nicht schlechter zurecht
gefunden haben als die Philosophen anderer Jahrhunderte.

1 SchlieBlich ist noch ein letzter Infinitist aus der ersten Halfte des 14. Jahr-
hunderts zu nennen, der etwas abseits von den {ibrigen steht : Nicolaus von Autve-
court. In seinem Traktat Exigit ordo executionis (Ed. cit. cap. II De indivisibilibus)
vertritt er den Standpunkt, daB das Kontinuum aus unendlich vielen Punkten
bestehe. Er hat also mindestens in diesem Fall nicht nur die Méglichkeit, sondern
auch die konkrete Existenz eines infinitum in actu angenommen. Extensiv unend-
liche GréBen (magnitudines) und unendliche Intensititen scheint er dagegen ab-
gelehnt zu haben, auch der bloBen Mdéglichkeit nach. DaB er anderseits die fak-
tische Ewigkeit der Welt behauptet hat, sagten wir schon, und ebenso, da8 diese
Ewigkeit ontologisch eine andere ist als die aeternitas mundi, um die es in den
Diskussionen iiber das aktuell Unendliche ging.



	Diskussionen über das aktuell Unendliche in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts [Fortsetzung und Schluss]

