Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 3

Artikel: Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O.P. [Schluss]
Autor: Zimara, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einblicke in die Unterrichtsweise

des Franz de Vitoria O.P.

Von Dr. C. ZIMARA S. M. B.
. ( Schiup)

III.

Von Vitoria wurde erzidhlt, er habe sich einmal mit einem seiner
Kollegen im Lehrkérper zu Salamanca also verglichen: « Magister
Diego de Astudillo wei mehr als ich, aber er versteht es nicht so
gut wie ich, seine Ware zu verkaufen.»! Das durfte er sich wohl
ohne Verletzung der Bescheidenheit erlauben, wenn Melchior Cano
ihm das Zeugnis ausstellte, der gewesen zu sein, « quem summum theo-
logiae praeceptorem Hispania Dei singulari munere accepit»2. Der-
selbe, gewiB anspruchsvolle Cano sagte, unter Vitorias Schiilern kénne
es vielleicht solche geben, die ihn einmal an Wissen iibertreffen werden,
aber zehn von den gelehrtesten zusammengenommen wiirden seine
GroBe als Lehrer nicht erreichen3. Trigos Nachschriften verraten
auBer Belesenheit und ZeitgemidBheit noch andere Grundlagen dieses
didaktischen Geschickes und Erfolges: darunter die praktische Ein-
stellung, sowie die lebendige Urspriinglichkeit, ferner eine von hohem,
die ganze Personlichkeit durchdringendem Ethos getragene, mutige
geistige Ehrlichkeit.

Die praktische Einstellung Vitorias hidngt nicht bloB zusammen
mit dem vorwiegend praktischen Stoff der Secunda secundae, der den
Gegenstand des hier verdffentlichten Unterrichtes bildet. In seiner
Art der Behandlung und Darbietung zeigt sich vielmehr, auch abge-
sehen vom Grade unmittelbarer Lebensnihe der Fragen als solcher,
ein trefflich praktischer Blick, wie ein instinktiver Sinn, ein Gespiir fiir
das tm Leben Brauchbare, fiir die der konkreten Wirklichkeit entspre-
chende Fragestellung und Losung, eine Abneigung gegen « graue Theo-

1 Getino, El Maestro Fr. Francisco de Vitoria, S. 52.
2 De locis theol., 13, prooemium.
3 Getino, Op. cit., S. 66.



256 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

rie », die andersgeartete Geister je nachdem selbst in die an sich prak-
tischen Anliegen «hineinzaubern», gar mit der Illusion, ebendas sei
eminent praktisch, was sie da ausgetiiftelt haben. Vitoria macht sich
lustig iiber Prediger, die den Gldubigen theologische Disputationen
vorzujonglieren fiir gut finden. Nach Darlegung der Fille, wann Glau-
bensdisputationen etwa gegen verwirrungstiftende Irrlehren am Platze
seien und wer sie zu halten habe, erklirt er : « Ex quo sequitur contra
istos praedicatores qui in suggestu praedicant et adnlcunt ibi plures
rationes ad probandum Trinitatem, et similiter ad probandum quod
usura est illicita, et alias ad probandum quod est licita ; et fit ita
quod audientes melius intelligunt rationes in contrarium et credunt.
Et alii recitant opiniones, et tandem dicunt: haec est opinio sancti
Thomae, aut Scoti, sed mea opinio est ista. Mirum est quod audientes
non magis credent Scoto et aliis doctoribus quam ipsi praedicatori.
Non est dubium quin perperam fit, quia illud non conducit ad utili-
tatem auditorum, et propterea in sermone non opus est quod opi-
niones recitentur» (q. 10.a. 7). Bei der Frage, ob ungebildete Gliu-
bige die im Glaubensbekenntnis vorkommenden Wahrheiten alle in aus-
driicklicher Bestimmtheit zu halten hitten oder einzelne davon bloB
implicite, erwidhnt er verschiedene Meinungen der Theologen und ur-
teilt alsdann iiber die strengere so: « Contra : ergo damnatis rusticos
omnes. Ad hoc argumentum dico quod non intelligitur quod omnes
obligantur a saber de coro omnes articulos, nec requiritur quod nume-
rent eos per ordinem. Bonum esset quod illos scirent, non tamen est
necessarium. Satis est quod interrogati sciant distincte respondere, ita
quod si quaeratur ab illis an Christus natus est ex virgine, dicant quod
sic ; et si quaeratur an fuerit natus ex non virgine, dicant quod non.
Secundo dico quod, dato quod sint obligati ad credendum illos, non
tamen debent illos divinare, porque se los han de predicar y ensefiar,
quia fides ex auditu est; et ideo dato quod teneantur credere, non
tamen possunt divinare eos. Si ergo iste rusticus audiat curam
(= « curatum », Pfarrer) praedicantem et facit quod communiter fit in
Ecclesia, et ignoret, iam non imputabitur ei. Si tamen aliquis ex culpa
sua et negligentia non vult adire ecclesiam et audire sermones et igno-
rat, certe ignorabitur, ut dicit Paulus, quia imputabitur ei... Si
tamen audit missas et sermones, et non scit illos (articulos fidei) quia
sibi non praedicaverunt, non sibi imputabitur, sed episcopo, qui non
dedit ei bonum pastorem, vel si dedit, imputabitur ipsi parocho negli-
genter se habenti circa oves sibi commissas» (q.2.a.8.n.7). Zur



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 257

Reaktion gegen die um sich greifenden lutherischen Ideen will er umso
intensivere Predigt iiber die Kontroverspunkte, in einer dem Volke
angemessenen Weise. So fiigt er z. B. psychologisch treffenden Aus-
fithrungen iiber die Verdienstlichkeit des Glaubens, im Hinblick auf
die von den Neuerern bekdmptte katholische Verdienstlehre bei : « Ista
certe sunt praedicanda » (ib. a.9.n.4). Zum Thema, ob und wie die
Siinder sich in ihrer Lebensfithrung auch gegen die gebotene Selbst-
liebe verfehlen, bemerkt er : « Est egregius articulus ad concionandum »
(q. 25.a. 7). Im Unterricht iiber die Pflicht christlicher Wohltétigkeit
gibt er zu bedenken : «Itaque extrema necessitas, si est, semper et
pro semper obligat ad dandum eleemosynam. Non opus est arbitrio
boni viri. Sed gravis necessitas, etiam ubi homo habeat superfluum,
non obligat pro semper ; sed cum sit praeceptum affirmativum, obligat,
non pro semper, sed pro tempore quo homo sapiens determinaret.
Videat qui habet superfluum quomodo et quando oporteat facere elee-
mosynam, quia tenetur. Et hoc est consulendum et praedicandum,
secluso tamen scandalo ; non enim oportet statim dicere quod omnes
habentes superfluum damnantur. Si sint tenaces et nunquam dantes,
non est inconveniens praedicare quod isti damnantur » (q. 32. a. 5. n. 22).

Die kasuistische Art kommt bei Vitoria durchaus nicht zu kurz,
im Gegenteil. Aber er konstruiert die Gewissensfille nicht, sondern
bringt Tatsachen aus eigenen Erinnerungen, aus der gewohnlichen Er-
fahrung oder der Geschichte. Es dringt ihn férmlich, zu solchen Ereig-
nissen Stellung zu nehmen, die Zeitverhiltnisse, Grundsitze der kleinen
und groBen Welt, Spielformen des sozialen, wirtschaftlichen, politischen
Lebens, Schliche und Kniffe menschlicher Schlauheit usw., dem Urteil
der christlichen Sittenlehre zu unterziehen. Die Frage, ob einer noch
hoffen konnte, falls ihm seine Verwerfung geoffenbart wiirde, nennt
er eine « quaestio scholastica », erzahlt aber: « Parisius erat quaedam
femina, alioquin sanctissima, quae putabat quod non poterat salvari. »
Dieser von ihm erlebte Fall scheint nun den Ausschlag zu geben, daB
er sich doch auf die «quaestio scholastica » einldBt und zwar in fol-
genden gedringten Worten : « Pono ergo quod iste nunquam habebit
alind peccatum, nisi quod desperavit ex pusillanimitate. Tunc ante
peccatum illud, revelet ei Deus absolute interius suam damnationem.
Vel ille tenetur sperare : et habeo intentum, quod etiam potest. Si non
tenetur sperare : ergo, dato quod desperet, non peccat. Et tamen dam-
natur : ergo propter peccatum desperationis. Et sic potest et tenetur
sperare » (q. 22. a. 1. n. 7). Gegen den Aberglauben will er eingeschritten



258 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

wissen : « cavendi sunt duo errores. Primus est haereticorum novorum.
qui dicunt quod sancti in caelo non sunt orandi, nec aliquo modo est
confidendum in eis, sed in solo Deo ... Aliud extremum est de mulier-
culis, quae confidunt in orationibus approbatis quas vocant ; qui dixerit
talem orationem, non morietur sine confessione, et multa huiusmodi
superstitiosa. Non ego damno devotiones ecclesiasticas ad sanctos ; sed
id est auxilium minus principale. Qui vult salvari, principaliter servet
mandata ; si deliquit, poeniteat, et tunc poterit recurrere ad sanctos
qui multum iuvant nos» (q. 17. a. 4). Bestimmte miBverstindliche Ge-
bete zu den Heiligen hat er im Auge, wenn er lehrt: « patet quod
falsum est et absurdum et erroneum dicere quod sancti non orant
pro nobis, et quod nos non debemus illos orare. Sed taliter debemus
illos orare ne putemus quod ipsi debent nobis dare gratiam et gloriam.
Et ideo de orationibus notandum est quod solum sunt fundendae ad
Deum. Unde orationes quae directe funduntur ad aliquos sanctos, sunt
vanae et nugatoriae et barbaricae, quia hoc non sic consuetum est
in Ecclesia. Unde illae orationes, scilicet ‘Obsecro te domina ...’ et
‘O intemerata ...’ et aliae similes non sunt ab antiqua Ecclesia con-
suetae nec prolatae, nec scio a quibus conditae sint ; licet non conti-
neant haeresim vel errorem, pero son orationes de beatorros. Melius
quidem esset illis servare in orando ritum antiquum Ecclesiae, qui
non fuit sic orare, fundendo videlicet de directo orationes ad sanctos,
sed solum ad Deum, ut patet ex antiqua Ecclesia: ‘Concede quae-
sumus omnipotens Deus ...’ et ‘Intercessio quaesumus, Domine, beati
Francisci’ vel ‘Dominici nos adiuvet ...”» (q.83.a. 4.n. 4). Es han-
delt sich zweifelsohne um den Hérern bekannte und damals auch von
anderer Seite beanstandete Gebete zu Heiligen, wenn er sich noch-
mals so ausldBt: «an tamen liceat cuicumque orationem facere et
componere huic vel illi sancto ? Respondeo quod sibi ipsi componere
orationem non esset peccatum, cuando se halla bien con ella, quia
incitatur sibi magis devotio, et sic fecerunt multi sancti. Sed pro
omnibus aliis non sic licet illas componere sicut est illa de beata
Virgine ‘O intemerata’, et aliae similes, quia licet in se non contineant
haeresim, est tamen abusus quod immediate fiat oratio ad Virginem
vel ad alium sanctum. Item, quia sunt factae et compositae sine con-
suetudine Ecclesiae, quae nunquam utitur nisi brevissimis orationibus.
Certe melius esset dicere orationes quas habet Ecclesia in horis cano-
nicis ... Non condemno quod alias dicatis, quia melius est illas dicere
quam nihil dicere : sed non licet illas sic componere » (ib. a. 9. n. 7).



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 259

Er beniitzt die Gelegenheit, um zu gewissen AuBerungen der From-
migkeit eine gutgemeinte Belehrung anzubringen : « quod soli Deo est
offerendum sacrificium non est dubium ; patet enim ex omnibus scrip-
turis gentilium et christianorum quod nunquam offerebant sacrificium
nisi soli Deo. Ex quo sequitur quod fortasse non est bona consuetudo
quae observatur, in ecclesia scilicet thurificare et incendere candelam,
nisi soli Deo, scilicet in altari ubi est corpus Christi, et non aliis sanctis.
Et si incendatur sancto, ut communiter fit, illud debet sane et pie
intelligi, et non debet quis decipi circa illud : sic videlicet quod illa
thurificatio aut incensio candelae non referatur ad illum talem sanctum
sic quod exspectes aliquid ab illis sanctis habere, sed totum illud debet
referri ad Deum, quia thurificare et incendere candelam est sacrifi-
care, quod quidem soli Deo convenit et est exhibendum ... quando-
cumque thurificant et incendunt candelas in altari alicuius sancti,
intentio eorum debet esse talis, ut Deus accipiat illud sacrificium vel
quodcumque aliud per intercessionem et propter merita illius sancti.
Unde quando aliqui faciunt lampades alicui sancto, oportet docere eos
ne intendant lampadem et sacrificium illud offerre illi sancto, sed soli
Deo, taliter quod Deus propter merita illius sancti velit acceptare
illud sacrificium vel quodcumque aliud, sicut est missa: ‘Sefior, yo
te suplico que por los merescimientos de sant Francisco, quieras recebir
y te sea agradable esta misa y sacrificio’ ... Et ita soli Deo est sacri-
ficandum. Et haec consuetudo manet adhuc in nostra religione patrum
Praedicatorum, scilicet quod non thurificamus altare nisi illud in quo
est corpus Christi. Nescio an ita fiat in aliis religionibus » (q. 85. a. 4.
n. 9). Die sturmlaufende Ereiferung der Neugliubigen wie auch Ab-
neigung und Polemik tonangebender Humanisten um Erasmus gegen
eine vermeintlich iiberladene Liturgie miissen beriicksichtigt werden,
wenn man diese Worte Vitorias wiirdigen soll. Sie sind, wenigstens
z. T., aus Zeitstromungen zu verstehen, die man, wo nichts Wesent-
liches auf dem Spiele stand, durch Entgegenkommen zu verséhnen
strebte. Es gehort immerhin zu den paradoxen Ironien der Geschichte,
daB Vertreter jenes Humanismus, der im weltlichen Lebensstil der
Renaissance eine Erweckung altheidnischer Prunksucht und Verschwen-
dung brachte, in ihren Wiinschen mdglichster Niichternheit fiir den
kirchlichen Kultus sich beinahe als Vorliufer puritanischen Denkens
gebirdeten.

Schon frither wurde darauf hingewiesen, da Vitoria bei unter
Moralisten und Kanonisten umstrittenen Fragen eine « media via » ge-

Divus Thomas 18



260 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

wahlt wissen will, womit er genaue Beriicksichtigung der jeweiligen kon-
kreten Umstinde und eine diesen angepaBte Losung versteht. Er legt
immerhin groBen Wert darauf, selbst die Lésungen, die ihm die prak-
tisch und konkret ohne weiteres richtigen, besten scheinen, noch griind-
lich mit « Autorititen » zu stiitzen, wenn man ihm den Vorwurf will-
kiirlicher Selbstindigkeit machen konnte. So etwa hier : « Pono duas
propositiones contrarias. Prima propositio : Tempore extremae neces-
sitatis tenetur homo facere eleemosynam de necessariis ad statum et
vitam, ita quod ne pauperes pereant fame, tenetur illis subvenire et
diminuere statum suum. Tenetur dejar de casar tan bien sus hijas
como las casara si no les socorriera ! ; et si erat equestris, fiat pedestris ;
y si trafa cuatro mozos, que traya uno 2. Secunda propositio : De super-
fluis simpliciter, scilicet ad statum et vitam, tenetur homo facere elee-
mosynam in gravi necessitate, etiam extra extremam necessitatem. Non
omnibus placent istae propositiones, et ideo citabo doctores scholas-
ticos tenentes illas. Palude ... Richardus ... Egregii certe sunt isti
doctores ... Item Hadrianus papa ... Idem etiam ad litteram dicit
Sylvester. .. Idem omnino Summa Tabiena. .. Durandus ... Gabriel...
tenet primam conclusionem, negat tamen secundam ... Almain ...
tenet primam conclusionem, sed de secunda nihil dicit. Ego faciam
duo. Primum, probabo conclusiones simpliciter testimoniis sacrae scrip-
turae et rationibus. Secundo, probabo quod illae sint ex mente sancti
Thomae, quia Summa Rosella et Almain et sanctus Antoninus et etiam
Gabriel putant quod sanctus Thomas non fuerit huius nostrae senten-
tiae, sed quod teneat opinionem contrariam, quam ipsi tenent ... »
(q. 32. a. 5. n. 3).

Die Frage, ob die Anklage in der Beichte streng das zu beriick-
sichtigen habe, was die sog. species peccati dndert, wird beurteilt wie
folgt : « Revera nihil vel parum refert ad moralem disputationem
utrum constituat et faciat novam et propriam speciem vel non ; potius
est disputatio dialectica quam moralis. Et ratio est quia omnes dicunt
quod qui facto suo malo vel habente speciem mali scandalizat proxi-
mum, id est movet illum suo exemplo ad peccandum, quod multo
gravius peccat quam si non scandalizaret. Nec peccatum est gravius
per hoc quod variat speciem, nec minus grave per hoc quod non va-

1 «... verzichten, seine Téchter so gut zu verheiraten, wie er es tun kdnnte,
wenn er die Armen nicht unterstiitzen wiirde.»
2 «...und wenn er sich vier Diener hielt, begniige er sich jetzt mit einem.»



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 261

riat ... certe an mutet speciem peccati vel non, id est, an sit eadem
species peccati vel alia, est disputatio metaphysica, et est perdere
tempus. » Er macht sich den Einwand: « Ad confitendum opus est
scire an mutet speciem vel non, quia si variat speciem, teneor illud
confiteri, secus autem non. » Die Erwiderung ist unverbliimt : « Verum
est sequendo illas regulas, sed puto regulam illam esse falsam ; nam
solum oportet scire gravitatem peccati ... ita est quod omnis circum-
stantia quae multum aggravat est confitenda, sive mutet speciem sive
non ... Immo contingit saepenumero quod nec confessor nec poeni-
tens sciunt species peccatorum, nec est necessarium quod sciant, tamen
est necessarium quod sciant gravitatem peccatorum. Sciamus ergo hoc,
quod quando quis inducit alium exemplo suo ad peccandum, licet hoc
non intendat, est gravius peccatum, sive mutet speciem sive non »
(g.43.a.3.n.7). Er ist indes auch hier kein starrer Doktrindr, und
deshalb betont er auf einem andern Gebiet, daB eine Uberlegung iiber
die «species peccati» praktisch sein kann : « Quaeritur .... an contu-
melia quae fit proximo quando vocatur latro, differat specie a con-
tumelia quae fit quando vocatur ebrius. Licet sit metaphysicum dis-
putare de speciebus peccatorum, videtur tamen quod illud facit pro
confessoribus, quia revera si differunt specie, sunt materia confessionis
et debent confiteri, postquam regulariter circumstantiae mutantes spe-
ciem sunt necessario confitendae. Ad hoc dubium respondet Caietanus,
et bene, quod non distinguuntur specie, sed quod contumelia est una
species specialissima, quia unum nocumentum tantum facit, scilicet
in honore ; et sic contumeliae sunt eiusdem speciei licet habeant dis-
tincta obiecta ...» (q.72.a.2.n.2). Bezeichnend fiir Vitorias Ein-
stellung mag noch sein, wie er einen « Gewissensfall » des Durandus
von St. Pourgain abfertigt : « Arguitur contra s. Thomam argumento
Durandi, quod monachus possit ducere uxorem in casu ipsius Durandi,
scilicet quod non sint in mundo nisi monachus et monacha. Tunc
isti religiosi tenerentur contrahere matrimonium, quia maius praecep-
tum est de conservatione speciei humanae quam individui. Si ergo
pro hac causa liceret : ergo etiam pro alia magna utilitate reipublicae.
Ergo papa potest dispensare cum tali causa. — Ad hoc dico quod ille
casus est metaphysicus, et nihil faciunt multiplices casus ad res morales,
nec Deus providit talibus casibus, quia sciebat nunquam eventuros ...
Secundo dico, negando quod tenerentur contrahere matrimonium, dato
quod admitteremus casum, quia si talis casus eveniret, esset signum
quod Deus vellet finire mundum ... » (q. 88. a. 11. n. 4).



262 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

Die abgewogen vielseitige Geistesanlage Vitorias bringt es mit sich,
daB er kein allzu groBer Freund arger Subtilitdten, iibertrieben spitz-
findiger Dialektik war. Wo er solches zu entdecken glaubt, will er
sich nicht lange aufhalten, mehrmals geht er kurz angebunden mit
einer diesbeziiglichen Bemerkung etwa iiber Cajetan hinweg oder stellt
dessen Ansicht in Gewissensfillen oder Rechtsfragen dem Urteil an-
derer gegeniiber zuriick : « Caietanus hic metaphysicat. Nescio quid
dicat. Videte si libet » (q. 1.a. 4. n.5). «Dominus Caietanus dicit ad
haec argumenta Durandi, quod forte convincunt quod fides non est
virtus intellectualis quia non perficit sufficienter intellectum, sed tamen
est virtus quia facit actum bonum moraliter. Forsan hoc est multum
subtilizare » (q. 4. a.5.n.2). Anderswo heift es malitiés: « Ad hoc
respondet Caietanus subtiliter, sed nescio an vere ... » (q. 59. a. 2. n. 3).
Zu einer Distinktion Cajetans erklirt Vitoria : « Ego non possum intel-
ligere hoc : quomodo sit evidens quod verum est papam esse electum,
et tamen non sit verum et evidens quod papa est electus. Et patet
hoc, quia esse verum non est aliud quam quod ita sit. Si ergo est verum
et evidens quod est verum hoc esse : ergo evidens est quod est ... »
(q.5.a.1.n.5). Gewisse Unterteilungen hilt er fiir belanglos : « Est hic
difficultas, an oportet ponere multas prudentias. Nihil mea, quod im-
perator habeat plures prudentias circa gubernationem unius provin-
ciae, et aliam circa aliam provinciam, vel tantum unam, quia ad idem
tendunt ... In articulo secundo quaerit s. Thomas an convenienter
politica ponatur pars prudentiae. Respondet quod sic, quia necesse est
quod illud quod movetur ab alio, sit dispositum. Sed an ista sit mul-
tiplex vel non ? Caietanus dicit quod sic. Nihil mea ; non curo de hoc
an sit multiplex vel non ... In articulo quarto quaerit s. Thomas an
militaris debeat poni species prudentiae. Respondet quod sic. Nihil
est » (q. 50.a.1). Obschon er Cajetan durchaus hochschitzt und oft
seine Losungen in ihrer Akribie bewundert, trennt er sich nicht selten
von ihm, gelegentlich auch wegen allzu rigoroser Ansichten, die er
habe, z. B. in folgendem Fall : « Dubitatur tertio, an conclusio s. Thomae,
scilicet quod interrogatus a iudice secundum formam iuris tenetur dicere
verum, an hoc sit generale in omnibus materiis ; an interrogatus de
aliqua materia levi, ut v.g. si fuit in matutinis, si mentiatur cum
iuramento, semper peccet mortaliter. Respondet Caietanus quod men-
dacium in iudicio semper est mortale, etiamsi non est iuramentum ...
tenetur dicere veritatem ; et si non dicat, etiamsi sit res levis, menti-
tur gravissime et mortaliter, etiamsi sit sine iuramento. Sed haec



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 263

opinio est valde rigida, quam non credo» (q. 69. a. 2. n. 13). Und er
kommt darauf zuriick, um zu zeigen, daB diese Meinung weder der
Lehre des hl. Thomas noch verniinftiger Rechtsauffassung entspreche :
« Hic dicit s. Thomas quod falsum testimonium est mortale duplici
via : uno modo, in iudicio ; alio modo, quando fit iniustitia. Ex hoc
habetis contra Caietanum, qui dixit superius quod mentiri praelato in
quocumque negotio, etiam levi, et in confessione mentiri in materia
levissima, quod est peccatum mortale; et ita diceret de mendacio
dicto iudici. Sed ecce contra illum dicit s. Thomas quod falsum testi-
monium non est peccatum mortale nisi ex duplici capite, scilicet ratione
periurii et ratione iniustitiae, quia fit iuniuria proximo, non tamen
quia faciat iudici iniuriam. Unde mentiri iudici in iudicio, si sit sine
iuramento et sine iniuria alterius partis, non est mortale peccatum,
sed veniale, contra Caietanum. Et ratio est quia iudicium est propter
utilitatem rei vel actoris. Et ideo in iudicio non fit iniuria nisi alteri
illorum, et non iudici, quia qui falsum testimonium dicit, non offen-
dit iudici nec illi facit iniuriam, sed personae ipsi quae est finis totius
iudicii. Unde nulla fit iniuria iudici dicendo falsum testimonium, quia
ex illo non pendet ius » (q. 70. a. 4. n. 2). Noch in anderen Fillen mu3
sich Vitoria von Cajetan trennen, weil er sowohl das positive Recht
wie die praktisch-konkrete Situation besser beriicksichtigt 1. Aus den-
selben Griinden kommt es vor, daB er einer milderen Ansicht Caje-
tans gegeniiber die strengere vertreten muB}, wie bei Cajetans Meinung :
« Praelatus ... ex hoc quod est praelatus, id est ex officio, non magis
tenetur ad correctionem quam subditus » (q. 33. a. 3. n. 3£.). Oder bei
der anderen: « Quod nullum iudicium de proximo est. mortale, nisi
sit firmum et certum, quantumcumque quis male opinetur » (q. 60.a. 3.
n. 4f). Desgleichen fiir die Niiancen der Frage, ob der gute Ruf
immer hoéher zu bewerten sei als zeitliche Giiter (q. 62. a. 6).

Der steifen Allgemeingrundsitzen abholde Geist Vitorias straubt
sich gegen zu weitgehende Schematisierung und Kodifizierung des gan-
zen Lebens. Er spricht mit einem Anflug von Humor aus Kkurzen
Bemerkungen iiber das frither gesetzlich verbotene, zu seiner Zeit aber
nicht mehr untersagte Wiirfelspiel, die Behandlung von Gliicksspielern
im Beichtstuhl und die Beurteilung des Spieles iiberhaupt : « Loqua-
mur de lege ac si non esset abrogata ... Communis opinio est et pro-

1 Vgl. etwa q. 78. a. 2. n. 23.



264 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

babilior quod tenetur ad restitutionem qui lucratur in aleis, quia lex
prohibuit translationem. Consuluit facultatibus hominum ne dissi-
pentur. Qui nollet restituere, ego non negarem absolutionem. Est
apparentia pro illa parte. Aliqui ita tenent. Et videtur quod lex non
det tantum dominium, sed dat victo quod possit repetere. Non facit
quod ante sententiam iudicis obligetur restituere. Ego admonerem
quod restitueret, quia videtur mihi hoc securius. Sed si nollet, absol-
verem, Sed dicit s. Thomas : tenetur ad restitutionem nisi lex sit abro-
gata. An ergo lex sit abrogata ? Dico quod ego nescio. Si datur repe-
titio, non est abrogata. Si non datur, omnino est abrogata. Sed quid-
quid sit, dico quod in quocunque ludo, cessante fraude et dolo, etiam
in aleis, dato quod non sit abrogata lex, si ludant homines divites in
uno mense duos aureos, non sunt obnoxii restitutioni. Secus si esset
in magna quantitate. Quidam modernus fecit ‘Summam’ in qua dicit
quod in omni ludo tenentur ad restitutionem, dato quod sit honestus ;
sed pauci crediderunt. Dico quod aliquando est optimum quod homines
ludant. Unde inferius q. 168, a. 2 dicemus de eutrapelia. Est virtus
circa ludos et iocos» (q.32.a.7.n.8). Aus der nichtdoktriniren An-
lage flieBt gewiB auch die abgeklirte Duldsamkeit, die in Beurteilung
einzelner spekulativer Sondermeinungen an den Tag gelegt wird, wie
derjenigen des Lombarden iiber die Identitéit der Caritas mit dem
Heiligen Geist : «s. Thomas interpretatur Magistrum pie, sicut etiam
omnes antiquos doctores ; non sicut faciunt isti moderni, qui accipiunt
sententias antiquorum in perverso sensu ... Respondeo : primo, quod
non est haeretica opinio Magistri, scilicet quod caritas est Spiritus
Sanctus. Patet, quia non est contra scripturam sacram. Secundo dico,
quod nec est erronea. Quid autem est propositio erronea ? Respondeo,
quod illa quae continet errorem et falsitatem intolerabilem. Non autem
est talis error et falsitas propositio Magistri. Nec potest oppositum
ostendi ex scriptura, nec per rationem quae manifeste convincat. Ma-
gister secutus est in hoc Augustinum ut sibi visum est. Sed tamen
iam communis schola tenet quod caritas est habitus; et tenendo de
una virtute theologica, tenendum est consequenter de omnibus. Te-
nendo enim de fide et spe quod sunt formae creatae existentes in anima,
ita etiam de caritate nulla apparentia est dicere quod non sit forma
creata existens in anima. Non enim est maior ratio de una quam de
aliis» (q.23.a.2.n.11.).

Noch anderwirts lehnt Vitoria iibertriebene Subtilitit, ungerecht-
fertigte Zweifelsucht ab, gelegentlich bei Duns Skotus (z.B. q. 25.



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 265

a.10.n. 7 : «Certe Scotus dubitat de illo quod non invenio dubitatum
in aliquo doctore ... »; q.64.a.2.n.3ff.). Er beschuldigt ihn der
Sophisterei (q. 24. a. 7. n. 4), des Meinungswechsels je nach den Stellen
ohne Berichtigung noch Widerruf (q. 34. a. 1. n. 3). Von nominalistischen
Wortfechtereien und Verwaschenheiten spricht er ohne Nachsicht : iiber
Almain urteilt er im AnschluB an zwei sich widersprechende Meinungen
von ihm ironisch : « Sed non inconvenit apud istos, quando non sibi
contradicunt in' eodem libro» (q.1.a.8.n.5). Uber Durandus und
Aureoli : « Puto quod sit perdere tempus disputare cum istis ... Sunt
fabulae » (ib. a. 5. n.2). Ahnliches entfihrt ihm in der Auseinander-
setzung mit dem Nominalisten Martinus de Magistris : « Nihil valent
argumenta Martini ; solum impediunt tempus » (q. 36. a. 2. n. 6). Dahin
gehort seine Abfertigung alchemistischer Rezepte, die uns aber wie-
derum zeigt, da er kein Mann theoretischer Apriorismen ist: «De
ista arte alchimica, omnes communiter dicunt quod verum aurum
potest fieri per alchimiam, sed tamen nullus dicit quod sit factum
verum aurum per istam artem, nec unquam demonstratur quomodo
per alchimiam possit fieri ... semper cogitavi quod est somnium dicere
quod possit fieri verum aurum per alchimiam per applicationem acti-
vorum ad passiva ; nec aliquis fide dignus hactenus dixit quod ille
fecerit, nec alius quod audiverit aliquem fecisse, immo experientia
est in contrarium, quia multi tentaverunt facere et non potuerunt
facere ... Notate quod mihi contigit cum quodam in praesenti anno.
Venit quidam egregius philosophus, qui fatebatur et dixit se absol-
visse artem alchimiae ; et ostendebat laminam quamdam como de
color de piedra azufre, et dicebat illud esse verum semen ad faciendum
verum aurum. Ego tamen saepius rogavi an ipse aliquando fecerit
verum aurum, et ad hoc nunquam voluit respondere. Dicebat enim
satis esse sibi invenisse artem, sed experientiam artis non ostendebat,
quia dicebat quod non opus erat illud facere, quia sicut non opus
est quaerere an ex frumento nascatur triticum, ita nec opus est quae-
rere an ex illo semine fieret aurum. Sed adhuc ego dixi an ipse fecerit
aliquando ; et tandem dixit quod non. Et ita dimisi illum cum sua
arte, nihil credens ei ... Et ad suam opinionem adduxit mihi plus-
quam centum philosophos, et etiam Ioannem Andraeam in quadam
glossa ... » (q. 77. a. 3. n. 15).

Besonders in praktischen Fragen legt Vitoria ferner Wert auf klare
Auskunft und vermerkt es, wenn Autoren in ihren Erérterungen ein-
deutiger Losung aus dem Wege zu gehen scheinen, ohne offen zu erkli-



266 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

ren, sie konnten keine gebenl. Wo er findet, daB ein konkreter
Gegenstand noch keine angemessene Behandlung erfahren habe, macht
er sich mit frischer Unternehmungslust an die Arbeit, so hier : « Circa
materiam huius articuli tertii ego statui apud me per aliquas proposi-
tiones resolvere totam istam materiam de iudicio temerario ...»: seine
Ausfithrungen sind in nicht weniger als sechzehn reichhaltige « propo-
sitiones » und ein « corollarium » gefaBt (q. 60. a. 3. n. 6 f.). Seine Lite-
raturkenntnis erlaubt ihm den AnschluB an jeweils erprobte Sachver-
stindige. So zieht er in den Fragen De iustitia den Tiibinger Theologen
Konrad Summenhart (4 1502), «qui fecit tractatum illum nobilem De
contractibus » (q. 62. a. 1. n. 5) wegen seiner Kompetenz fleiBig zu Rate.

Eine lebendige Urspriinglichkeit, frische und ungezwungene Unmii-
telbarkeit ergdnzen in gliicklicher’ Weise den praktischen Sinn Vitorias
und lieferten ohne Zweifel ihren Beitrag zu seiner Beliebtheit als Leh-
rer. Ein Meister feiner Ironie, echt natiirlichen Humors, weil er selbst
durch den Witz, doch ohne zu verletzen, die Uberzeugungskraft der
Argumente zu unterstreichen, ein ungesucht geistreicher Einfall in ge-
lungener Formulierung dient ihm als wirkungsvolle Folie der gebo-
tenen sachlichen Griinde. Gern werden dann die Ausfithrungen mit
farbigen spanischen Erlduterungen oder Sprichwértern gewiirzt, in denen
er vielfach auf Zeit- und Landessitten, Tagesereignisse, das Studenten-
leben usw. anspielt. Einer ernsten Riige iiber die Interesselosigkeit
von Bischéfen um die Dinge des Glaubens schaltet er ein: «dico, ne
videamur agere satyram, quod si excusantur, est quia si ipsi non
faciunt, per alios faciunt, porque si no veo por los ojos, veo por anto-
jos 2. Non est dubium nisi quod obligantur scire per se vel per alios ;
habent enim doctores apud se, un provisor buen biblista 3. Putant
quod non sunt episcopi nisi litigantium » (q. 2. a. 8. n. 8). Diese letz-
tere Bemerkung soll ironisch auf die einseitig juristische Orientierung
der Bischéfe hinweisen. In dem Sinn hatte er kurz vorher gesagt, es
wiirde sich gehoéren, daB die Bischofe selbst die « subtilitates fidei»
kennten ; aber woher sollten sie die gelernt haben ? « Nonne en Juan
Andres ? » Johannes Andreae war einer der meistkonsultierten juristi-
schen Schriftsteller (t 1348).

1 Vgl. q. 88. a. 2. n. 6.
? « Weil ich, wenn ich mit den Augen nicht sehe, dennoch mit der Brille

sehe. »
8 ¢ Sie halten einen Sekretir, der sich in der Bibel auskennt. »



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 267

Das iibertriebene Getue gewisser Prediger gegen jede Art Frauen-
putz glossiert er also : « Male faciunt praedicatores qui invehunt contra
hos ornatus mulierum, faciendo in suis sermonibus tragoedias, et dicen-
tes quod isti ornatus, scilicet muraenulae, pendentes ex auribus, et
monilia, et torques, etc., que son panderos del infierno y flautas del
demonio ! » (q. 43. a. 8. n. 4). Den Unterschied zwischen « stultus » und
« fatuus » muB er in volkstiimlichem Spanisch erkldren : « Stultus voca-
tur el que tiene sentido, pero poco. Fatuus vocatur el que carece de
todo sentido y ninguna cosa entiende » 2 (q. 46. a. 1). Er untersucht,
was schwere Beschimpfung oder Verletzung sei und meint : « Verum
est quod dicere inter infimos, entre baja gente, labradores y negros :
‘mentiris’, non est mortale peccatum ; sed inter viros honestos erit
mortale. Et idem dico de alapa et vapulis, dar un palo. Ex quo
sequitur quod tam pueri habentes usum rationis quam isti infimi, de
baja manera, puta famuli habentes coronam, etiamsi se percutiant
alapa vel vapulo aut aliquo huiusmodi, etiam cum extractione san-
guinis ex naribus, non reputantur excommunicati. Patet, quia excom-
municatio non infligitur nisi propter mortale ; et illi solum peccant
venialiter : cum ergo illa laesio non sit peccatum mortale, ita nec
reputantur excommunicati. et revera sunt multi qui bene sibi volunt
et mutuo se amant, sicut sunt scholastici qui sunt sub eodem tecto,
en una compaiiia, qui aliquando rixantur, et tamen non mortaliter
peccant, etiamsi sit extractio sanguinis, quia abest odium, et solum
est ira. Peccant ergo venialiter, et non sunt excommunicati. Hoc
dico propter confessores, ut sciant quando debeant hos reputare ex-
communicatos et quando non»?3 (q. 41. a. 1. n. 3).

Die Behandlung der Frage: « Utrum caritas augeatur per addi-
tionem » ist nur so gespickt mit sarkastisch-ironischen Pfeilen. Ein-
gangs bemerkt er: « Est mirabilis quaestio, de qua vos multa habetis
in sacra scriptura, immo in physicis » und will sagen, die Behandlung
erfolge bei den Autoren eben ohne Anhalt in der Heiligen Schrift.
Zum Prinzip : « Ex hoc quod caritas augetur per hoc quod perficitur
in subiecto, sequitur quod caritas quantum ad essentiam augetur quia

1 «...daB diese Dinge Schellentrommeln der Hélle und Floten des Teufels
seien. »

2 «... der Urteilsfahigkeit besitzt, aber geringe ... dem jedes Urteil abgeht
und der nichts kapiert. »

3 «entre baja gente ...»: unter Leuten von niederem Stande, Bauern und
Negern ; ‘dar un palo’: eins mit dem Priigel versetzen.



268 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

perficitur in essentia per perfectius esse » meint er mit offensichtlichem
Unbehagen und beinahe Unmut : « Quomodo hoc sit verum, declara-
bimus tan claro como tres nubes en dos ojos 1. Ita est quod ego invi-
tus retracto materiam istam. Nos ex parte diximus in 1. 2. Qui late
vult videre, legat Capreolum in 1.d. 17. q. 2. Sed qui non vult intel-
ligere, legat illa. Late et profunde secundum omnem dimensionem
tractat ibi quomodo qualitas augeatur ... » Uber die Theorie des Wal-
ter Burlaeus, O. F. M. (1 1337) in einem philosophischen Werke, De
intensione et remissione formarum, die er «singularis» findet, trotz-
dem es sich um einen « vir doctissimus, qui optime commentatur Aris-
totelem » handle, weil er wenig Gutes zu sagen: denn da werde be-
hauptet, durch stirkeres Licht geschehe eine « corruptio » schwicheren
Lichtes. Und auf die Frage, was die Ursache der «corruptio» des
Sonnenlichtes von 7 Uhr morgens bei der Zunahme der Lichtinten-
sitdt gegen Mittag hin sei, antworte Burlaeus: die Sonne. Vitoria
fithlt sich nun doch gedringt, folgendes entgegenzuhalten: «sol non
corrumpit lumen, immo producit. Praeterea, eodem modo probo quod
minus lumen non corrumpatur a maiori lumine, quia sunt eiusdem
speciei. Non sunt contraria : ergo non corrumpunt se. Praeterea, non
corrumpitur per defectum subiecti, quia manet aer.» Und er wagt
sogar ein Urteil iiber den Wert naturphilosophischer « Argumente » nach
dem Stande seiner Zeit, in Anwendung auf diese eben von ihm selbst
vorgebrachten : « Dato quod respondeatur ad ista, nihilominus conclu-
dunt, quia argumenta ad hoc quod concludant, et maxime in philo-
sophia naturali, sat est quod sint apparentiora quam argumentorum
solutiones. » Mit Galgenhumor widerlegt er weiter die erwiihnte Theorie,
die man auch auf die Zunahme der Caritas in der Seele auszudeuten
suchte, weil es sich ja auch da um ein « Akzidenz » drehe. Hernach
kommt die Meinung des Durandus an die Reihe, wo er aber bald er-
klirt : « Videte eum. Obscure loquitur. Forte ego non intelligo ; hoc
videtur dicere ... » Der gleiche Schalk kommt in Lob und Empfeh-
lung zum Ausdruck, die er der Losung des ndmlichen Problems durch
Skotus und die ihm hier beipflichtenden Nominalisten mitgibt : « Est
clara opinio. Qui non intelligit alias, teneat istam ... Si aliquod argu-
mentum est pro hac opinione, est primum: quia est clara, et aliae
sunt impossibiles vel inintelligibiles. Contra istam opinionem sunt multa
argumenta ... Primo, arguo contra illam eodem modo : non potest

1 «...s0 klar, wie wenn einer drei Wolken in seinen zwei Augen hitte.»



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 269

intelligi opinio Scoti ... » Die nédchste Unterrichtsstunde iiber diesen
Gegenstand leitet er mit folgendem Seufzer ein : « Dicebamus lectione
proxima de ista sancta intensione. Est bona materia ad audiendas
confessiones | Melius esset dicere quod nos nescimus quomodo fit inten-
sio. Sed faciam finem ... » Nach weiteren Auseinandersetzungen iiber
Losungsversuche legt er seine eigene Idee einer moglichen Deutung
der Worte des hl. Thomas dar, wobei wiederum seine gesunde Orien-
tierung am Konkreten sich Bahn bricht : « Notate quod accidens est
perfectivum substantiae ... ad hoc quod subiectum perficiatur per acci-
dens, oportet quod accidens inhaereat subiecto, quod uniatur cum illo.
Quomodo ergo fiat intensio, oportet declarare per analogiam ad sub-
stantiam. quomodo anima facit hominem ? Respondet (Thomas) quod
per hoc quod inhaeret subiecto, scilicet materiae primae. Ex quo sequi-
tur quod si anima rationalis modo perfectius inhaeret quam ante,
quod dat perfectius esse et facit maiorem perfectionem, etiam in essen-
tialibus, quam ante ... Ita ergo imaginatur s. Thomas quod albedo
facit album per hoc quod inhaeret subiecto, et magis album per hoc
quod magis inhaeret ; sicut, v. g. aliqui duo habent easdem divitias,
sed unus perfectius habet, quia in domo, alius in mari: ditior est ille
qui habet in domo, non quia plures divitias habet, sed quia melius.
Ita ergo dicendum est, quod sine omni mutatione albedinis, solum
per hoc quod perfectius inhaeret, facit magis album. et sic, quando
s. Thomas dicit quod intensio fit per maiorem radicationem in subiecto,
vel per maiorem participationem, vel quia caritas habet perfectius esse
in subiecto, ista tria pro eodem capit, scilicet pro maiori intensione.
Nec intelligit quod magis radicari sit firmius et permanentius esse in
subiecto, sed sicut declaratum est. Ego fateor quod iste modus non
est mihi ita notus ; sed tamen credo quod alius, quod intensio fit per
additionem gradus ad gradum, est falsus» (q. 24. a. 5).

Vitorias Ironie kann gelegentlich eine dtzende Note bekommen,
die man ihm wegen der geistreichen Art verzeihen mag. Einmal lehnt
er eine rigoristische Ansicht des Capreolus unter anderm so ab: «se-
queretur quod qui esset in mortali, deberet confiteri quando implevit
praeceptum. Patet. Det eleemosynam vel jejunet; et non referat in
Deum : tunc tenetur confiteri: ‘Ego eram in peccato, et dedi elee-
mosynam et jejunavi, nec retuli in Deum.” Hoc tamen est contra
consuetudinem confessionum. Nullus ita confitetur ; et ego certe mit-
terem talem qui sic confiteretur ad Capreolum » (q. 10. a. 4. n. 6). Uber
Versicherungsvertrige von Handelsgesellschaften, die modern anmuten,



270 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

bemerkt er anziiglich gegen Cajetan: « Cajetanus et alii summistate
mirantur de hoc quomodo possit esse. Dicunt enim quod nullus erit
adeo stultus quod velit subire illud periculum et obligare se ad illud
pro qualicumque pretio. Sed revera si Cajetanus esset. mercator, non
sic miraretur, quia multi sunt cupidi mercatores qui non solum gau-
dent accipere sic pecuniam, sed sollicitant alios ut dent illis hoc modo
merces, et obligant se ad periculum. Unde isti qui mirantur de hoc,
non intelligunt istam negotiationem ... si tantum esset periculum per-
dendi merces in mari, non liceret ; sed est parvum periculum, quia
de mille navibus una periclitatur, et ideo non est stultitia » (q. 78. a. 2.
n. 54). Die Kenntnisse Vitorias gerade iiber kaufmadnnische Praxis kom-
men im Unterricht De iustitia immer wieder zum Vorschein, und er
hidlt sich mit Vorliebe bei Besprechung etwa des Anleihewesens, des
Wechselverkehrs auf, ein Spiegelbild zugleich der damaligen GroBmacht-
stellung Spaniens auch auf wirtschaftlichem Gebiet. Er erzihlt z.B.
seinen Horern von Anfragen an die Moralisten der Universitdt Paris
wegen der Erlaubtheit gewisser Geschiftspraktiken fiir die groBen fland-
rischen Miarkte und Messen, wobei die Moralisten falsch entschieden
hitten, weil sie iiber das Wesen jener Spekulationen falsch informiert
wurden : « Revera decepti sunt, non in doctrina, sed in facto, licet esset
ibi magister meus Ioannes Fenarius et Majoris et ambo Coroneles ...
revera ipsi mercatores non fecerunt relationem veram ... » (ib. n. 74).

Bekannt ist das Interesse, das Vitoria fiir die auf Grund der spa-
nischen Eroberungen in der Neuen Welt auftauchenden Probleme an
den Tag gelegt hat. Noch verschiedenartigsten anderen praktischen
Themen widmet er seine wache Aufmerksamkeit, stets aus den Normen
christlicher Sittenlehre. In ihrem Licht spricht er von Kriegsrecht,
ProzeBpraxis, Jagd- und Fischereirechten, Waldeigentum, Holzsam-
meln, Wildern, Schmuggel, Steuern, Finanzverwaltung, Wucher, Zin-
sen, von Tyrannenmord, usw., usw. Dann und wann hat man bei-
nahe den Eindruck, die Horer seien hier einem Lehrer nach dem Typus
des Referenten «de omni re scibili et quibusdam aliis » in die Hinde
gefallen. Doch es sind stets Fragen, welche die Moral des éffentlichen
und privaten Lebens angehen und der Sinn fiir diese wichtigen Zu-
sammenhinge wird oft gerade durch die Art seiner Behandlung recht
bewuBt. Manchen Fragen begegnet man schon hier im gewéhnlichen
Lehrkurs, die in den beriihmten Relectiones gesonderte Ausarbeitung
erfahren haben. Der Stil der Relectiones ist in der Regel allerdings
gefeilter, hier tritt die klassische Diktion oft hinter eine natiirlich ein-



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 271

fache Unmittelbarkeit zuriick. Teilweise méchte man sogar ein ge-
wisses Uberwuchern spanischer Einstreuungen beklagen, die in ihrer
volkstiimlichen Redensart vielleicht doch der stilistischen Qualitdt des
lateinischen Kontextes geschadet haben. Witzigen Pointen, die man
als derb bezeichnen muB, begegnet man selten. Einmal leitet er die
Erzdhlung eines Kasus aus seiner Pariserzeit so ein: « Erat quaedam
nobilis matrona non habens filios, et habebat sororem monialem quae
concepit, — et sciatis quod non de Spiritu Sancto ... » (q.62.a.6.
n. 18). An anderer Stelle wiederholt er: « ... Sicut si esset una con-
desa quae inventa est praegnans, et non de Spiritu Sancto, vel quid
simile ... » (q.73.a.2.n.8). Derbheit gehérte aber zum Stil jener
Zeit in Spanien wie anderwirts, sodaB wohl selbst Mdnner von groBem
religios-sittlichen Ernst derlei nicht nach heutigem Empfinden fiihl-
ten und beurteilten.

Damit kommen wir auf das Letzte, das wir am Unterricht Vito-
rias herausstellen mochten. Das wichtigste « Geheimnis » der Beliebt-
heit und des bleibenden Eindruckes und Erfolges bei seinen Horern
war kaum das, was wir bisher aufzuzeigen suchten, sondern gerade
sein smponierendes Ethos, das ihm auch die Herzen gewinnen mubBte.
Wir haben schon verschiedene Beispiele seiner geistigen Ehrlichkeit, der
Bemiihung um ein objektives Urteil, Zeugnisse eines konsequent kom-
promiBlosen Wahrheitsstrebens gesehen. Er scheut sich nicht, unver-
blimt eigene Fehlurteile und Meinungsidnderungen zu gestehen. So
etwa beziiglich einer kurz vorher, vielleicht am Vortag gegebenen Er-
liuterung des Thomastextes. Dort hatte er gesagt: « Est prima con-
clusio, quod ex parte boni voliti, scilicet beatitudinis, aequaliter sunt
omnes diligendi quod consequantur Deum.» Sein Widerruf lautet:
« Circa primam conclusionem ego non bene legi. Est ergo prima con-
clusio : quod ex parte boni voliti debemus velle quod meliores habeant
maiorem gloriam » (q. 26. a. 7. n. 1). Bald hernach handelt es sich um
einen Gewissensfall iiber die Pflicht, Schulden abzuzablen : ob einer
dazu gehalten sei selbst unter EinbuBe seiner standesgemdBen Lebens-
haltung. Vitoria gesteht : « Ego Parisius ita defendi, quod potius tenetur
reddere creditori, etiamsi perdat statum ; sed postea non mihi placuit
ista sententia, sed oppositum videtur mihi probabilius. Dico ergo quod,
si habeo pecuniam cum iusto titulo, puta mutuo, et non possum red-
dere sine gravi iactura, possum differre solutionem ... Hoc intelligo,
nisi creditor sit in simili necessitate ... » (ib. a. 13. n. 9).



272 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

Nicht weniger AufschluB iiber die tiefe Ehrlichkeit seiner eigenen
beruflichen Gesamteinstellung vermitteln folgende Bemerkungen iiber
das mogliche Glaubenserlebnis zumal des Gottesgelehrten : « difficilius
est rustico credere ; sed in theologo compensatur illud meritum, quia
scilicet hoc quod est inquirere rationes ad ea quae sunt fidei, est meri-
torium. Unde sanctus Thomas dicit quod illud est signum maioris
meriti ; non dicit quod illud sit magis meritorium quam credere. Unde
sequitur quod in theologo ex una parte augetur meritum in credendo,
et ex alia parte minuitur. Patet hoc, quia cum ipse quaerit rationes
ad ea quae sunt fidei, invenit alias quae videntur repugnare. Unde
quaerens quomodo virgo potuit parere, invenit rationes contra illud ;
et rusticus nihil illorum novit. Unde non sequitur quod theologus
minus mereatur quam rusticus ; immo illud arguit maius meritum in
theologo » (q. 2. a.10.n. 3). Hier zeigt sich die grundsitzliche Uber-
zeugung von der Notwendigkeit einer schluBendlichen Beugung des In-
tellektes auch des Theologen, einer wesentlich der jedes anderen Gliu-
bigen gleichen Beugung und Unterordnung unter das durch Gottes
Offenbarungswort gegebene Objekt gemidB dem sachlichen Sinngehalt
des Offenbarungswortes, mag das Beispiel schon nicht eines der unfaB-
barsten Glaubensgeheimnisse sein und dessen gliubige Bejahung heute
vielleicht nicht mehr so schwer fallen wie zur Zeit einer minder fort-
geschrittenen Naturerkenntnis 1. Vitoria hilt sich frei von der Illusion
jener, die in persénlicher Spekulationsfreudigkeit und vermeintlicher
theologischer Tiefenschau oder Zusammenschau iiber das vom Glauben
geforderte « sacrificium intellectus » groBenteils sich hinwegtduschen. Die
den Glauben des Theologen betreffende Uberlegung Vitorias zeigt glei-
cherweise schlaglichtartig, wie sehr er jener rationalisierenden Geistes-
art fernesteht, die in verschiedenen Epochen der Theologiegeschichte
immer wieder ihre typischen Vertreter hatte, welche die Aufgabe ihrer
Wissenschaft im Bemiihen zu finden meinten, den Glauben « tragbarer »
zu machen, seine Lehren unterschieds- und schrankenlos mit den rein-
menschlichen Wissenschaften zu « verséhnen », in « Ubereinstimmung »
zu bringen, statt dessen allfillig unaufhebbare Aporien eben schlicht

1 Vgl. was Vitoria selber q. 8. a. 2. n. 8 sagt: « Iste non est articulus fidei :
‘virgo peperit’, sed : ‘virgo peperit Deum’ und q. 1.a. 6. n. 2: ‘non omnia reve-
lata nec omnes propositiones expressae in scriptura sunt articuli, proprie loquendo
de articulo ... articulus proprie dicitur propositio illa in qua proponitur creden-
dum id quod est principale in fide nostra. »



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 273

zu tragen, ja allenfalls sogar kriftig zu unterstreichen und erst recht
herauszumeiBeln. Genuine Theologie kann goéttliche Offenbarung weder
verharmlosen lassen noch gar selber einen solchen, geradezu wider-
sinnigen Versuch anstellen. Am entsprechenden Ort hat sie vielmehr
in ihrer Art mit einer gerade ihren Mitteln vorbehaltenen Intensitit
und Eindringlichkeit dem paulinischen Programm zu dienen, das da
heiBt : Menschendenken gefangensetzen zur Unterwerfung unter Chri-
stus (2 Kor. 10,5). Gegenteilige Versuche einer « Ausséhnung», « An-
passung », « Ausgleichung » miissen in solchen Fragen den, der sie unter-
nimmt, wenn er den Gegenstand seiner Denkarbeit wirklich kennt,
unausbleiblich zur Unwahrhaftigkeit fithren : er muB es bald merken,
daB er diesen seinen Gegenstand nicht etwa legitim «deutet», ihn
nicht «in Einklang bringt » mit beliebigem angeblich gesichertem Men-
schenwissen, « Fortschritt », « Zeitgeist » und was immer, sondern ihn
zerdeutend umfilscht und verrit. Auch Vitoria lebte ja in einer giren-
den Zeit geistiger Wende und auf mehrfachen Gebieten soeben voll-
zogener kithner Neuerungen, aber in all dem Umbruch steht sein Urteil
iiber wesentliche Dinge, unantastbare Wahrheit, unverblichene Werte
urwiichsig fest. So ist er aus unbeirrter Intelligenz, gebunden an Gott
und darum dem Hinundher der Welt gegeniiber frei, richtunggebende
Personlichkeit geworden, Sammler neuer Krifte um ewige Ideale.
Vitoria kann das ihn beseelende Wahrheitsstreben, die Forderung
der ihm entsprechenden strengen Objektivitit sehr freimiitig bekunden.
Wir beschrinken uns dafiir auf wenige u. E. besonders kennzeichnende
Beispiele. Einmal im Traktat von der Caritas mull er den Artikel be-
handeln « utrum contentio sit peccatum mortale », also iiber Diskussion
und Polemik. Dabei erklirt er unter anderem kurz und biindig :
« Scienter impugnare veritatem in disciplinis naturalibus et humanis
est mortale ex genere, sicut si quis intelligat opinionem Scoti esse
veram, et tamen teneret contrarium cum s. Thoma, est mortale ex
se. Ratio est quia est contra caritatem proximi docere eum falsa et
decipere ... impugnare veritatem adhuc potest esse mortale, dato quod
non sit ex intentione. Sed quando provenit ex magna negligentia, v. g.
ego volo impugnare doctrinam Scoti; non intendo impugnare veri-
tatem, sed solum doctrinam eius, sed non curo disquirere an sit verum,
an falsum : non est dubium nisi quod pono me in periculo impugnandi
vera, et per consequens pecco mortaliter, sicut in aliis, quia noceo
in re gravi. Et sive sit ex intentione sive ex negligentia, est mortale »
(q. 38.a.1.n.2f). Man muB sich nur bewuBt machen, daB ein Theo-



274 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

loge aus dem Dominikanerorden so redet, und dazu einer, der aus
eigener Initiative seinen Unterricht an die Summa des Aquinaten an-
schlieBt statt wie bisher an die Sentenzen des Lombarden, vor einer
buntesten Hérerschaft mehrerer Orden, um sowohl seine ‘Autoritdt bei
ihr wie die Kithnheit ermessen zu konnen, mit der er allenfalls selbst
diese seine personliche Autoritdt entschlossen der Wahrheit geopfert
hitte. Was konnte aber wiederum, objektiv gesehen, zur Stiarkung des
Vertrauens seines Auditoriums geeigneter sein, als ein Mut zur Wahr-
heit, der ihn solche Worte finden liel, von so unpathetisch sachlichem
Klang, daB sie wie ein blanker Spiegel sein echtes Wesen und Wollen
widerstrahlen ? — Einmal erklirt er ohne Blatt vor dem Mund : « Circa
solutionem ad secundum, non intelligas quod intellectus non possit
singularia cognoscere ; sed sensus est singularium, quia solum illa
cognoscit ; intellectus autem est universalium directe, quia non intel-
ligit singularia nisi per concursum phantasiae, ut dicit Aristoteles ; et
ideo intelligit singularia, quamvis reflexe. Nam etsi s. Thomas negaret
hoc, ego non crederem illi. Et est ratio manifesta ad hoc contra aliquos
thomistas, quia ego amo Petrum et Paulum, et certum est quod volun-
tas non movetur nisi ab actu intellectus » (q. 2. a. 1. n. 4). — Er trégt
keine Bedenken, nachdriicklich ein paarmal auf eine Meinungsinde-
rung des hl. Thomas hinzuweisen und ihn zu loben, daB er bei der
Berichtigung tatsdchlich besser beraten gewesen sei; es handelt sich
um die Gaben des Heiligen Geistes: « Notate quod s. Thomas hic
revocat sententiam quam in 1. 2., q.68. a. 4 posuit ... sed hic revo-
cat ... illam sententiam et dicit quod intellectus ponitur ad intelli-
gendum non solum speculativa sed etiam practica. Et optime fecit
s. Thomas ... repetit istam quaestionem de qua tractaverat in 1. 2. q. 68.
a. 4, sed hic revocat quod illic dixit, et bene revocat ... De distinc-
tione istorum donorum est etiam notandum quod non est facilis quaestio.
De hoc enim sunt opiniones. Et s. Thomas diversa dicit hic et in
1. 2. Sed parum refert quomodo quis dicat, dummodo concedamus quod
per ista dona habemus aliquos actus quos non haberemus etiam posita
fide et virtutibus et gratia ... non tamen est vis facienda an illa dis-
tinguantur. Item etiam est superfluus labor thomistarum in isto loco
et domini Cajetani in 1. 2. q. 68. a. 4, ubi quaerit ad quod donum per-
tineat iudicare per causas altissimas ...» (q.8.a.3; a.6.n.1; n. 4).

In kasuistischen Entscheiden richtet Vitoria sein Augenmerk gleich
scharf auf Wahrung sowohl der Forderungen aus dem sittlichen Gebot
als solchem wie des Rechtes der Personlichkeit und auf Fernhaltung



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 275

von éngstlichen Skrupeln. Seine Auskiinfte sind nicht eng, im allge-
meinen eher groBziigig und mild. Uberaus lehrreich fiir die Gewissen-
haftigkeit, mit der er Rechte und Freiheit des Individuums vor rigo-
ristischem Zwang, leichtfertiger Gleichmacherei zu schiitzen strebt,
wiren etwa seine fein differenzierten Urteile zur Frage « utrum tenea-
tur aliquis statim restituere» (q. 62. a. 8). Strenger als im Urteil iiber
Privatsachen verfihrt er aber in der Regel da, wo das soziale Moment
stirker in Mitleidenschaft gezogen erscheint. Den von Skotus vertre-
tenen Standpunkt einer Ablehnung der Kapitalstrafe kann er nicht
gutheiBen, fiigt allerdings im Hinblick auf die Ausleger vorsichtig bei :
« Nescio an ita senserit Scotus» (q. 64. a. 2. n. 3 ff.). Eine Gefihrdung
der Grundlagen menschlichen Zusammenlebens findet er z.B. in ge-
wissen Zugestdndnissen iiber die Erlaubtheit der Mentalreservation und
bemerkt zu beigebrachten Exempeln : « Certe hoc esset nimis late intel-
ligere, quia sic nec esset mendacium nec posset mentiri aliquo modo. »
Seine Widerlegung geht aus von einer behaupteten Unterscheidung je
nach der Person, der gegeniiber man zu gedanklichem Vorbehalt greife :
«Si mentitur mulier quando respondet praetori, ergo etiam quando
interrogatur a marito et illi respondet. Certe puto quod illa mentitur,
quia illud quod tu ponis in mente non significatur per illam proposi-
ti.onem; et ideo illa mulier non excusatur a mendacio ... Tenendum
ergo est absolute quod hoc non licet aliquo pacto, quia sic daretur
magna_occasio dolis et mendaciis et fraudibus. Et revera cum essem
Parisius vel prope, narrata est mihi historia de quodam viro, qui cum
desponsaretur cum puella regis, nolebat ducere illam quia habebat
illam suspectam quod non esset virgo. Et cum cogeretur a regina
quod acciperet illam in uxorem, fuit denique contentus, dummodo iura-
ret an habuit consuetudinem cum aliquo. Ipsa iuravit quod non, et
sic accepit illam in uxorem et mansit bene cum illa per biennium. Sed
cum quidam praedicator in quodam sermone diceret quod licebat uti
ista cautela secundum praedictam opinionem, certe ille putavit quod
mulier sua ita iuravit, et sic nunquam bene mansit cum illa . ..» (q. 69.
a. 2. n. 12). — Sogar eine Art Moral der Geschichtschreibung wird den
Hérern zur Erwigung geboten : « De scriptoribus historiarum qui in-
famant multos post mortem illorum, est dubium an peccent narrando
illorum crimina ... Respondetur quod historici possunt ex hac parte
gravissime peccare nisi moderate faciant ... adhibita moderatione et
prudentia, excusantur historici ut alii capiant exemplum de benefactis
aliorum ; et si sint mala, ut caveant ab illis. Itaque dato quod histo-

Divus Thomas ' 19



276 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

rici narrent crimina de quibus sequatur infamia, tamen cum illud ver-
gat in maximum commodum reipublicae ut alii deterreantur, excu-
santur historici a mortali» (q. 73. a. 2. n. 20).

Auch fiir die Pflichten in der Verwaltung &ffentlicher Amter legt
Vitoria strenge MaBstibe an. Dies hdngt zusammen mit seinem Be-
streben, die Gesetzgebung und ihre Handhabung, das Gemeinschafts-
leben im Staat und in den zwischenstaatlichen Beziehungen, die innere
und duBere Politik usw. moglichst zu versittlichen, besonders aber auch
das kirchliche Leben, wo nétig, zu reformieren und dem Ideal niher-
zufithren, das der von Christus gestifteten religiosen Gemeinschaft, der
eigentlichen Heilsanstalt, entspricht.

Zum Beleg dafiir, wie sachkundig durchdacht, aber auch freimiitig
unparteiisch Vitoria in politischen Dingen die sittlichen Richtlinien zur
Geltung zu bringen bemiiht war, wollen wir uns hier auf Einzelheiten
seiner Lehre iiber Kriegsrecht beschrinken, «materia gravis, in qua
multum interest scire quid liceat, et quid non», wie er sagt. Und:
«Ego gaudeo quod sint bella pro defensione reipublicae. Sed parti-
culari personae, cui ego bene vellem vitam aeternam, nollem quod
militaret. » DaB selbst unter Christen Defensivkrieg erlaubt ist, nennt
er «conclusio certa », obschon «isti haeretici novi etiam machinentur
quod non licet bellare christianis ex illo, ‘Non vos defendentes, caris-
simi, date locum irae’ (Rom. 12). Sed hoc est haereticum.»! In
derlei Fragen hatte Vitoria an hoher Stelle tatséichlich EinfluB, er wurde
um Rat angegangen und sein Wort fiel in die Waagschale ?. Er be-
merkt hier nebenher, daB er mit einem Mitglied des spanischen Kron-
rates eine Auseinandersetzung fithren muBte, welcher die Erlaubtheit
eigentlicher Ausrottung des Feindvolkes, in unseren Tagen hitte man
wohl gesagt des « Erbfeindes », vertrat, um einfiirallemal einen « guten »,
griindlichen Krieg durchzufechten, also etwa nach dem jiingst zu trau-
riger Berithmtheit gelangten Prinzip, der grausamste Krieg sei der
kiirzeste. « Dubitatur an in illo bello possint occidi innocentes pueri.

1 S, dazu Relectio de Indis II., De iure belli, Einleit.: « Notandum, quod
licet inter Catholicos satis conveniat de hac re, Lutherus tamen, qui nihil incon-
taminatum reliquit, negat Christianis etiam adversus Turcas licere arma .sumere
innixus tum locis Scripturae supra positis, tum etiam, quod si Turcae, ait, inva-
dant Christianitatem, illa est voluntas Dei, cui resistere non licet. In qua tamen
re non ita potuit imponere Germanis hominibus, ad arma natis, sicut in aliis
suis dogmatibus» (Ausgabe Getino II, S. 389).

2 Uber seine Beziehungen zu hochgestellten Persénlichkeiten und zu Kaiser
Karl V. selbst vgl. Getino, El Maestro ..., S. 141 ff.; 219 ff,



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 277

Ego contendebam cum quodam de Consilio regio. Dicebat quod hoc
esset consulendum, ut omnes interficerentur, ut fierent bona bella ».
Das urspiingliche Recht, Krieg zu fithren, hat nach Vitoria nicht etwa
der Konig aus personlichen Griinden, sondern das Gemeinwesen als
solches ; das ergibt sich aus gesund demokratischer Auffassung: « Po-
testas principis est a republica. Ubi ergo licet reipublicae bellare, simi-
liter licet regi ... respublica quantum ad ista tria, scilicet ad vindi-
candum se de hostibus, ad recuperandum sua bona et ad puniendum
hostes eamdem habet potestatem in hostes sicut in subditos. Et si
hoc potest respublica, potest etiam princeps qui habet potestatem a
republica. » Ob ein Konig sich einmal in die Angelegenheiten eines
fremden Staates einmischen konne, wird hier ebenfalls von gesunder
demokratischer Einstellung her beantwortet : « An liceat defendere sub-
ditos adversus regem quando ab eo iniuste patiuntur ? An liceat bel-
lare contra regem ? — Respondeo, si res est dubia, non licet, quia
esset turbare rempublicam si liceret principibus aliis pro quocumque
bellare qui de rege conquererentur. Praeterea, quia iudex causae est
ipse princeps. Non ergo debet hoc determinari ab aliis. Secundo dico,
quod si constat quod subditi iniuste patiuntur a rege, licet principi-
bus agere bellum contra regem eorum. Et in universum, quando sub-
diti habent ius bellandi contra regem, licet principibus bellare pro
populo. Ratio est quia populus est innocens, et principibus de iure
naturali licet defendere orbem ne fiat ei iniuria. Et ita factum est
tempore Petri regis Hispaniae. Erat tyrannus; rex Gallorum bellavit
contra Petrum regem pro alio filio. » Darf aber etwa auch ein fremder
Konig einem Fiirsten gegen einen dritten Souverdn helfen ? Vitoria
scheut sich nicht, dafiir nach einem Fall von aufregender Aktualitdt
zu greifen : « Dubitatur hic, quando res est aliena, utputa ducatus
Mediolanensis : an liceat regi Hispaniae defendere ducem Mediolanen-
sem contra regem Franciae ? — Respondeo, si res esset nostra, om-
nino licet. Si res est dubia, melior est conditio possidentis. Idem est
iudicium tunc sicut de persona privata. Dubito an hoc pallium sit
meum : debeo adhibere diligentiam ad sciendum veritatem ; quandiu
manet dubium, licite illud teneo. Econtrario, si ego dubito an pallium
sit. meum ; alius possidet : quandiu maneo in dubio, non licet mihi
rapere pallium. Ratio est quia ille habet ius habendi: ergo ego non
possum habere ius accipiendi, quia bellum non potest esse iustum ex
utraque parte. Et sic ad dubium dico quod in re dubia non licet.
Quando tamen ingressus est dux iusto titulo, licet eum defendere bello.



278 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

Econtrario autem dico quod non liceret in illo casu iuvare invadentem ;
exponeret enim se iuvans periculo, postquam res est dubia ; faceret
iniuriam possidenti. »

Miissen die Untertanen wissen, daB der Krieg, zu dem sie das
Staatsoberhaupt aufbietet, gerecht ist, bevor sie folgen? — «Videtur
quod teneantur scire, quia alias oporteret excusare omnes qui sequun-
tur regem Franciae contra Hispanos, et econtra, si non tenentur scire
bellum esse iustum. Et si non tenentur, sed iuste procedunt : ergo
non liceret eos occidere, quia sunt insontes. In contrarium est quia
ipsi milites non sunt iudices. Ergo non tenentur scire. — Respondeo,
si constat bellum esse iniustum vel si scitur vel isti habent conscien-
tiam quod est iniustum, non possunt bellare, etiamsi cogantur a prin-
cipe. Ratio est quia ille peccat mortaliter, et obediendum est Deo
potius quam illi. Secundo dico quod plebei, qui non admittuntur ad
consilium principis, non tenentur scire causam belli iustam, sed possunt
sequi regem. Patet hoc, quia non omnes possunt informari de causa
belli. Tertio dico quod magnates qui ad consilium principis admittun-
tur, illi tenentur inquirere de causa belli, ad eos enim spectat hoc.
Praeterea, debent monere regem an oporteat vel non; debent enim
iuvare consilio. Quarto dico quod militibus, ubi non constat causam
belli esse iniustam, sed est dubium, illis licet sequi bellum. Probatur :
quia miles tunc est inter duo dubia. Si eat ad bellum, est in periculo
prosequendi bellum iniustum ; si non eat, exponit se periculo dese-
rendi regem et patriam in necessitate. Sed quando quis est inter duo
pericula, debet sequi id quod est minus malum ; sed minus malum
est nocere hostibus quam reipublicae propriae: ergo. Secundo, quia,
ut diximus, illi non tenentur inquirere causam belli, quia non spectat
ad omnes scire eam. Ergo ubi dubitant possunt milites procedere ad
bellum. Verum est quod, ut diximus in materia de ignorantia, si illa
est crassa et quasi ignorantia volita, non excusat. Ita dico quod, si
sunt apparentiae quod bellum non est iustum (ego dubito, sed quia
habeo affectionem ad regem meum claudo oculos: quid ego scio ?)
dico quod tunc non excusarer a peccato. Quando ergo dicimus quod
ubi est dubium possunt sequi bellum subditi, intelligitur quando dubium
est probabile. Praeterea nota quod, ubi constat postea, quod bellum
fuit iniustum (ante dubitabamus ; bona fide sequuti sumus regem ; con-
stat nobis postea bellum esse iniustum) : dico quod tunc tenentur milites
restituere ablata, quando facti sunt ditiores. Non dico quod tenentur
de damno illato quod combusserint civitatem, quod comederent alia



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 279

quaecumque, sed tenentur restituere ea quae habent in manibus ex
quibus ditiores facti sunt. Rex forte tenebitur restituere totum dam-
num.» Das Soldnerwesen und das Reislaufen der alten Eidgenossen
kommen hier auch noch zur Erwidhnung, begreiflicherweise nicht in
giinstiger Beurteilung : « Dico ulterius, quod qui sunt parati ire ad
omne bellum, non curant an sit iustum vel non, sed vadunt cum eo
qui maius stipendium dat, nec tamen sunt subditi, peccant mortaliter
non solum quando eunt, sed semper quod ea afficiuntur voluntate.
Dico praeterea quod, ubi res est dubia, non possunt auxiliari, ut sunt
Helvetii, ferre auxilium alteri parti quando non sunt subditi. »
Wann hort im Kriege das Recht zur Toétung der Feinde auf?
Die Antwort ist gewissenhaft differenziert ; obschon sich keine Senti-
mentalitit anmeldet, sondern der Blickpunkt auf das Ziel, den End-
sieg, bestimmend bleibt, ist die Konsequenz umso bewunderungswiir-
diger, mit der er die ethischen Grundsitze, von eigener Befangenheit
gegeniiber einzelnen Zeitanschauungen abgesehen, scharf im Auge be-
hilt und zur Geltung bringt. Das geht aus folgenden Details beson-
ders deutlich hervor : « Ubi ad finem victoriae opus est occidere inno-
centes, licet. Sicut expugnatur civitas ; opus est bombardearla : ex hoc
sequuntur mortes innocentium : sequantur, quia hoc est de per acci-
dens. De hoc non est dubitandum, sicut si expugnaretur castellum
... ubi possunt distingui nocentes ab innocentibus, isti non possunt
occidi. » Darf der Feldherr eine Stadt zur Pliinderung in Aussicht
stellen ? «Videtur quod sic, quia alias non posset obtineri civitas.
Fiunt milites alacriores et tunc hostes magis timent. Ita est quod
hoc oportet ad consequendam victoriam ... Respondeo, si hoc non
est necessarium ad summam belli, grayissime peccant qui hoc permit-
tunt ... si hoc est necessarium, possunt duces permittere hoc, milites
autem non possunt facere sua auctoritate ... duces tunc debent monere
milites ne occidant innocentes. Sed dato quod sciant quod ex hoc
milites possunt facere multa mala, bene tamen possunt hoc permit-
tere ... semper in civitate praesumuntur esse aliqui innocentes, et ideo
non est pium nec christianum in universum omnes occidere ... potius
deberent duces post partam victoriam occidere nocentes ad sumendam
vindictam ... Ponamus quod nunc sunt innocentes in civitate ; non
nocent ; sed si permittamus eos vivere, postea nocebunt. An liceat
eos occidere ? Videtur quod non, quia de facto non nocent. Sed contra,
quid prodest eos nunc relinquere, si postea bellabunt contra nos ? Res-
pondeo quod non licet, quidquid dicant milites ...» Nicht minder



280 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

eingehend priift er hier und anderwirts (q.66. a. 8) die rechtlichen
Belange iiber Kriegsbeute.

Zum Schlusse dieser Darlegungen kommt Vitoria noch auf die
Frage der Gefangenen, vandalischer Verwiistung des Feindlandes, auf
die Geiseln, und sogar auf die Gefechtsiibungen, « Manéver » wiirden
wir sagen, zu sprechen ; einzelnes ist zeitgendssische Theorie, im all-
gemeinen aber personliche, ethisch orientierte Stellungnahme, die ener-
gisch gegen Unrecht und Sinnlosigkeit protestieren kann, so gegen
Verwiistungen der Spanier in Frankreich und Tétung franzésischer
Geiseln (q. 40. a. 1).

Das Parteien- und Verschworungsunwesen, die Umtriebe jener Zei-
ten geben Vitoria AnlaB zu strengen Worten gegen die ehrgeizigen
oder miBgiinstigen Sder von Zwietracht, Feindschaften, die Stifter fort-
wihrender Unruhen, im Artikel : « Utrum seditio semper sit peccatum
mortale. » Er ereifert sich hier in éiner Weise, die wiederum von sei-
nem sittlichen Ernste und seinem Einsatz fiir das Gemeinwohl zeugt :
« Quaero an omnes isti qui sunt in factionibus, que andan en bandos,
sint in peccato mortali ... certe timendum est an semper sint in
peccato mortali. Sed non credatis quod isti solum propter seditionem
et factionem eant ad infernum, sed quia habent multa alia peccata ;
immo revera tales non sunt christiani, semper enim procurant malum
proximi, multis nocent, fugiunt pacem ; ideo nec mirum est quod dam-
nentur. Certe alii meliores illis damnantur ; non dubitetis. Quomodo
ergo tales sunt christiani qui nunquam volunt bonum proximi, sed
semper curant malum et impediunt quodcumque possunt bonum alte-
rius partis ... revera sunt diaboli, quia diabolicum est nolle pacem,
sed in seditione semper versari» (q. 42. a. 2. n. 2).

Seiner Entriistung verleiht er pathetischen Ausdruck, wenn er
etwa das Wucherwesen geiBelt, das gerade in seiner spanischen Heimat
mit deren wirtschaftlichen Entfaltung damals sich breit machte : « Isti
campsores, los contrastes, solum debent commutare pecuniam unius
speciei pro alia, et hoc est officium illorum. Sed isti qui sic sunt insti-
tuti pro commutationibus pecuniarum, invenerunt sibi aliud officium
et artem aliam, scilicet mutuandi pecuniam indigentibus, et postea
recipiunt compensationem ... An hoc liceat istis campsoribus. — Vide-
tur quod sic, quia isti campsores iurant quod sit licitum, quia pro in-
dustria sua dicunt quod licitum est aliquid recipere et etiam pro bene-
ficio praestito, quia dant aliis pecuniam qua egent ad v. g. emendum
domum, et si aliquid recipiunt, non illud recipiunt pro mutuo, sed pro



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 281

industria et beneficio praestito. Secundo, etiam volunt excusari, quia
dicunt quod non faciunt contractum nec pactum, nec aliquid ipsi exi-
gunt. Si ergo alius dat illis aliquid, quare, dicunt, non licebit nobis
illud accipere ? — Respondetur ad hoc distinguendo. Vel illi faciunt
pactum tacitum vel expressum, vel non. Sic primo, dico quod si nullo
modo faciunt pactum nec expresse nec tacite, tunc quidquid detur
campsoribus ex benevolentia pro beneficio, licet eis accipere gratis ...
Secundo dico quod si fiat pactum tacitum vel expressum, est usura.
Tertio dico quod omnes campsores sunt usurarii ... omnes qui a camp-
soribus recipiunt mutuum, sciunt et fatentur quod gratis non sibi datur
sed pro bona compensatione ... Et omnes isti campsores fugiunt a
confessoribus peritis, sed hoc non excusat illos. Ego semper cogitavi
et credo omnino quod, sicut Deus instituit et providet quod in quovis
populo sint aliqui boni et veri christiani ut alii exemplo eorum obse-
quantur Deo, sic credo quod Deus permittit magnos peccatores qui
semper sustineant vitia, de quibus dicitur: ‘Qui sordescit, sordescat
adhuc’ (Apoc. 42). Ut videamus quantum malum sit peccatum et
aurum ; ut videamus quantum malum sequeretur si passim permitte-
rentur usurarii ! Certe dominarentur orbem ! — Ex his sequitur quod
sicut isti campsores sunt usurarii, ita et illi qui ponunt pecuniam apud
illos. Iste usus non est Galliae nec alibi, nisi in Hispania. Et quod
sint usurarii patet, quia sunt participes usurarum ... dant pecuniam
suam campsoribus ad usus illicitos ... » (q.78.a. 2. n. 63).
Unbarmherzig kann Vitoria reden, wenn er gewisse Mistinde in
der Regierung der Kirche, in der kirchlichen Verwaltung, verderbliche
Mingel bei den kirchlichen Amtstriagern riigt. Hier mag er zuweilen
in der Glut seiner Anklagen, Warnungen und Drohungen an Savona-
rola erinnern. Man kann sich dem Eindruck nicht verschlieBen, daB
er seine Aufgabe zumal dann echt apostolisch auffaBt. In der groBen
Schar der ihm zustrémenden Horer sah er die geistige Elite seines
Landes, unter ihnen sah sein kluges Auge auch mehrere, welche viel-
leicht schon bald in die bischofliche Hierarchie aufsteigen sollten, von
deren Bildung, Persénlichkeit, Verhalten und Wirken eine Uberwin-
dung der Kirchenkrise mithin entscheidend abhidngen konnte. Was er
mit derart scharfer Sprache wollte, war also Aufriittelung der Gewissen
zur Anbahnung der echten « Reform an Haupt und Gliedern », Weckung,
Entziindung des Reformeifers in méglichst allen, auch in den zdhfliis-
sig Geruhsamen, darum haben seine Worte selbst die sengende Kraft
eines Brandes, sind schon an sich wie ein Widerschein des Héllenfeuers,

“«



282 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

mit dem er droht. Seine Leidenschaft stammt aus groBer Liebe zur
Sache der Kirche, das verleiht ihm die im tiefsten Grunde geradeso
selbstlose, um seine eigene Person, seine eigene Stellung und seinen
EinfluB unbekiimmerte wie gegen andere riicksichtslose Unerschrocken-
heit : er wichst hier zum Bekenner. :

Der ganze Ernst der Situation wetterleuchtet in den Worten iiber
die Interesselosigkeit mancher Bischéfe um die Glaubenslehre. « Maiores,
ut episcopi, ... non sufficit quod credant, sed magis explicite tenentur
scire ad hoc quod possint illa docere, et tenentur esse parati reddere
rationem fidei ... Revera maior pars episcoporum se contenta con
lo que sabe el labrador 1. An ergo episcopi condemnentur ? Quidam
Parisius dicebat : dolendum est de illis. Et revera merito illud dicebat,
postquam tantum honorem sibi vindicaverunt, et scientia quae illis
annexam esse debet, est quasi rara avis in terris, quandoquidem in
paucioribus quam oporteat reperiatur ; utpote multae insurgunt hae-
reses, et quasi nullus episcopus hactenus inventus est qui eis obviam
eat. Solus unus episcopus est modo in Ecclesia, puta Roffensis, vir
magnae doctrinae, qui scribat contra lutheranos. Et ideo merito dolen-
dum est de illis, praesertim quia cum ipsi teneantur scire subtilitates
fidei et scribere contra haereticos, nec sciunt nec scribunt, et alii qui
non tenebantur scribere, scripserunt. Secundo dicebat ille, ne mirum
quod damnentur. Poterunt namque ipsi dicere quod alii meliores illis
damnantur. Certe aliquis eorum fallitur cum dicit se scire utrumque
testamentum ... Si aliqua excusatio est, certe non est alia nisi quod
si non sciunt, provideant de viris doctis. Et maxime excusantur si
faciant quod praedicetur verbum Dei. Sed utinam non impedirent ! »
(q. 2. a.8.n. 8). Auch den Mangel an sonstigem pastorellen Interesse
muB er bei Bischéfen beklagen. Da er von der gegenseitigen Liebe der
Urchristen spricht, macht er eine kurze, doch bezeichnende Anspielung :
« Certe diligebant se tunc plus quam fratres et plus quam parentes
diligunt filics. Et hoc est quod dicit Paulus: ‘Quis uritur et ego non
uror ?’ etc. Ita certe id modo curant episcopi, ut non possint dormire
prae cura existentium in mortali! Et tamen certe Paulus dicit : ‘Quis
uritur, et ego non uror ?’» (q. 44. a. 7).

Zur Frage, ob die Bischéfe gehalten seien, die Pfriinden den Wiir-
digeren und Fiahigeren zu verleihen, duBert er sich unter anderm so :
« Ad examinandam quaestionem istam, oportet scire veritatem ; quia

1 «...gibt sich mit dem zufrieden, was der Bauer weiB.»



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 283

si verum est quod tenentur semper eligere potiorem, certe aliqui epis-
copi sunt in periculo animarum, quia non semper sic eligunt » (q. 63.
a. 2. n.5). Eingehend verwertet er Schrifttexte wie Jak 2, 1; 1 Tim
3, 2 ff.; 5, 17 1. ; Joh. 21, 15 ff. sowie andere Griinde fiir seine Auf-
fassung, daB der kirchliche Oberhirte den Wiirdigeren vorzuziehen habe.
Die Sitte, bereits Kindern Pfriinden zu verleihen, bleibt nicht uner-
wihnt : « Contra propositum etiam principaliter arguitur, quia seque-
retur quod nunquam liceret dare beneficia pueris primae tonsurae.
Consequens autem est falsum, quia iura permittunt quod pueris septem
annorum dent beneficia, et tamen si non liceret, iura non permitterent
quod darentur illis. Et cum isti omnino sint non idonei, sequitur
quod non semper tenetur episcopus digniorem eligere. — Ad hoc dico
quod an hoc bene fiat, non est multum verisimile, quia regulariter
periculosun est illis conferre beneficia, postquam est incertum quid
facturum sit de illis. Sed tamen illo dato, quod scilicet bene fit, dico
secundo negando consequentiam, scilicet quod nunquam liceret illis
dare. Et ratio est quia episcopus non debet respicere ad tempus prae-
sens, sed ad futurum, id est non quis plus prosit in praesenti, sed in
toto tempore. Et hoc intelligo de puero qui videtur esse bonae indolis,
et habet dominum qui faciet illum studere, et tandem erit doctus ...
quia puer cum strenue dabit operam litteris, est optima spes quod
evadet doctus, licet frequenter ista spes deficiat» (n.11). Obschon
diese Beurteilung einer damals noch hingenommenen Gepflogenheit ge-
wiB maBvoll ausfillt, darf man nicht iibersehen, daB3 sowohl die ersten
wie die letzten Worte eine deutliche Warnung enthalten, die ihre Wir-
kung bei aufmerksamen Hoérern nicht verfehlen konnte. Vollends un-
geschminkt wird seine Stellungnahme zu so heiklen Dingen im wei-
teren Verlauf der iiber nicht weniger als dreiBig Druckseiten verteilten
Behandlung unserer Frage : « Utrum in dispensatione spiritualium locum
habeat personarum acceptio.» Er macht sich selbst den Einwand :
«Si hoc est verum, quod episcopi semper tenentur eligere potiorem,
cum ergo sic non fiat, vae episcopis, quorum certe pauci vel nulli hoc
curant ! Sed quamvis non sic fiat nec faciant hanc diligentiam, multi
tamen episcopi aestimantur boni. Gravissimum ergo videtur damnare
eos.» Die Antwort lautet: « Ad hoc dominus Beda ! Parisius dabat

a

1 Noél Béda (t 1537), Syndicus der theologischen Fakultit an der Sorbonne,
als Vitoria noch dort studierte. Uber ihn vgl. Dict. d’hist. et de géogr. ecclés.,
VII, Art. Béda (Noél). Vitoria spricht von ihm, ohne ihn zu nennen, im glei-
chen Sinn bereits g. 2. a. 8. n. 8, wie wir es oben S. 282 zitiert haben.



284 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

multas solutiones ; sed quia non satisfaciebant, dicebat quod dolen-
dum est quod omnes damnentur. Respondeo, et dico primo: quod
omnes episcopi qui in aliis ecclesiasticis regendis et gubernandis sunt
solliciti, sicut in his quae pertinent ad episcopatum, ut visitare sub-
ditos et praedicare etc., gerunt etiam curam in distributione beneficio-
rum. Sed episcopi qui non visitant subditos suos, et qui nihil aliud
curant nisi redditus exigere exacte, non mirum est quod damnentur,
praesertim cum in multis aliis sint negligentes et non solum in distri-
butione beneficiorum ... Secundo dico quod, etsi aliqui damnentur,
non mirum est, cum alii etiam damnentur qui non sunt in tanto peri-
culo. Quanto enim quis est in sublimiori statu et dignitate, tanto in
maiori periculo versatur, ut inquit Augustinus. Et revera in toto epis-
copatu Salmanticensi vel in quocunque alio episcopatu nullus est in
tanto periculo et damnatione sicut est episcopus, nec scortum, quia
suae animae et omnium subditorum animarum rationem debent red-
dere, quia omnia oportet quod ponant pro salute unius animae ...
Sed haec omittamus, quia hic non sumus constituti iudices ad con-
demnandum episcopos vel ad determinandum quid faciant, sed quid
faciendum sit ; maxime quia propter nostrum negare vel affirmare nihil
ponitur in re; id est nec ipsi salvabuntur nec condemnabuntur, Deus
enim scit an damnabuntur vel salvabuntur» (n. 13).

Freilich . versteigt sich Vitoria nicht zur Behauptuung, jede un-
sachlich parteiliche Bevorzugung der Person sei schon Todsiinde : « Sine
dubio acceptio personarum in rebus spiritualibus est peccatum mor-
tale ex genere suo ... in proposito dico de episcopis quod non semper
erit mortale praetermittere digniorem ubi non est magna differentia
in ordine ad utilitatem populi, dummodo subveniat dignis ... pos-
semus mitius dicere, quod semel praeferatur aliquis dignus digniori,
non erit mortale, quia non vertitur in magnum incommodum regi-
minis ... Sed tamen si pluries et ordinarie hoc faceret, peccaret mor-
taliter ... Licet ego non sim securus de hoc, nescio enim an haec excu-
satio valeret coram Deo ... » (n. 14). Er bemerkt hernach ausdriick-
lich, daB er von Pfriinden spreche, mit denen Seelsorge verbunden ist.
Auch unterdriickt er nicht folgende kritische Glosse : « Verum est quod
mala providentia Ecclesiae est quod beneficium magis tenue sit cum
cura animarum, sicut quod canonicus habeat ducentum millia- dipon-
diorum, et curatus duo millia, quia uno inconveniente dato, plura se-
quuntur » (n. 16). Seltener Freimut offenbart sich in dem, was er zur
Hiufung von Benefizien auf die gleiche Person anbringt : « Quasi sem-



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 285

per et regulariter est acceptio personarum habere plura beneficia. Cum
alii sint qui possunt illa regere, revera est manifesta iniquitas. Et
si dicatis ‘iste est nobilis’ : certe, si illa nobilitas esset multum pro-
futura Ecclesiae, bene ceteris paribus esset praeferendus omnibus. Sed
revera in collatione tali semper et ut in plurimum intercidit ipsa ratio
nobilitatis, propter quam non solum bona Ecclesiae, sed etiam bona
pauperum sibi usurpant. Pro quo est notandum quod haec beneficia
ecclesiastica instituta sunt ex bonis communibus ex omni genere' chris-
tianorum, et ideo fit iniuria magna si non distribuantur proportiona-
biliter, sic scilicet quod non sit omnis respectus ad personam, sed
etiam ad dignitatem et merita et ad utilitatem Ecclesiae ... Loquendo
ergo de beneficiis incompatibilibus, in pluralitate beneficiorum est ac-
ceptio personarum. Et si arguas: quia pro nutrienda nobilitate oportet
dare plura beneficia alicui; respondetur quod licet ad hoc respicien-
dum sit, tamen non solo titulo nutriendae nobilitatis debent occupare
omnia bona pauperum. Et si dicas quod habent dispensationem : dico
quod in ipsa dispensatione est acceptio personarum et peccatum, quia
quod papa dispenset cum non idoneo, cum alius sit magis idoneus,
est acceptio personarum ...» (n.17).

Selbst an den Kaiser ergeht vom Universititskatheder aus in klu-
ger Weise ein Wink : « Sed dubitatur de rege, an teneatur conferre
episcopatum dignioribus. Satis esst quaerere de sufficientibus, et utinam
semper sic fieret!| Clamaret profecto civitas Salmanticensis si impe-
rator poneret in ea praetorem malum et amentem ; et tamen si epis-
copus indignus et malus eligatur ad regimen animarum, non fit mentio,
nec de moribus fit quaestio. Et utinam ultima quaestio quam faceret
rex esset de moribus illius qui eligitur ! Breviter dico quod si rex non
conferret episcopatum dignioribus, — credendum est quod sic fiat,
quia habet doctissimos et sanctissimos consiliarios, — sed dico quod
si non ita conferat, non est dubium nisi quod non potest maius sacri-
legium fieri circa Deum quam male providere episcopatum, ubi est
periculum animarum, et esset magnum peccatum acceptionis perso-
narum » (n. 19).

Uber die moralische Erlaubtheit der Annahme erfolgter Ernen-
nung oder Wahl wird das Auditorium belehrt : « Saltem dubitatur, si
episcopi qui vocantur non quaerunt episcopatum, supposito quod sunt
indigni, an excusabuntur vel an peccent acceptando ? — Respondetur
quod non excusantur ; licet non quaerebant nec cogitabant de epis-
copatu, si tamen sunt insufficientes et indigni ad administrandum epis-



286 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

copatum, non excusantur. Sicut si aliquis artificem aliquem vocaret
ad hoc quod incipiat facere una traza de casal, et ille est sutor, et
perdit domum : an talis excusaretur de illo damno per hoc quod voca-
tus fuit. Dicit Chrysostomus quod non. Ita de episcopo est dicen-
dum, quod non excusatur si ex imbecillitate illius oves pereant, quan-
tumcumque vocatus fuerit ad episcopatum» (n. 20). Ebenso kompe-
tent und unbestechlich urteilt der Theologe von Salamanca noch iiber
die Normen bei Ausiibung von Wahlrechten, sowie iiber allfillige Resti-
tutions- und Schadenersatzpflichten aus MiBbrauch solcher Ernennungs-
oder Wahlbefugnisse oder Einmischung in derartige Angelegenheiten.

Vitoria findet es angezeigt, auch zu MiBbrauchen rémischer Praxis
in der Umleitung kirchlicher Einkiinfte ein Wort zu sagen : « Si sint
decimae sufficientes ad sustentationem ministrorum, et papa illas ab-
stulit a ministris et dedit in alios usus, an tunc laici teneantur de novo
sustentare ministros ? Quod papa ita faciat non est dubium ; applicat
decimas unius episcopatus vel ad capellanias alterius episcopatus, vel
ad aliquod collegium, vel dat regi, vel alicui alteri. — Ad hoc dico :
primo, quod papa non est dominus beneficiorum, quidquid dicat Bar-
tulus 2, sed solum est dispensator et distributor eorum. Unde papa
non potest pro libitu suo decimas unius ecclesiae applicare alteri eccle-
siae vel alteri episcopatui. Non est dubium quin quisque ignarus aequi-
tatis naturalis dicet quod est vituperabile et iniquum quod decimae
unius populi honorati applicentur alteri ecclesiae, et maneat populus
cum ministro vel ministris ecclesiae non habentibus unde vivant ...
Non est dubium quin sit male factum ; papa enim est dispensator,
et non dissipator. Et non est dubium nisi quod et papa peccat mor-
taliter, et ille qui suscipit, quia faciunt iniuriam populo et ministris
ecclesiarum. Item, quia privilegium est iniquum, et non dat ius. Se-
cundo dico quod, ex rationabili causa licite potest papa dare decimas
unius loci alteri, ut pro bono unius universitatis, como en las tercias
y préstamos que tienen estas Escuelas?. Sed intellige hoc dummodo
maneat et relinquatur sufficiens et honestum stipendium pro susten-
tatione ministrorum talis ecclesiae, qui ministri sint tales pro condi-
tione loci, ut decent populum honoratum ». (q. 86. a. 1. n. 2.)

1 «... einen Entwurf fiir ein Haus.»

* « Bartulus » wohl : der Kirchenrechtler Mariano Bartolini (} 1511), Auditor
der Rota und Gesandter Julius II. an Kaiser Maximilian (Hurter, Nomencla-
tor ... II, 1176). :

3 «...wie bei den Dritteilen und Darlehen, welche diese Schulen erhalten.»



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 287

Habsucht und Geiz bei Geistlichen sind unserem Lehrer ein Greuel.
Zur Frage der Zehntenabgabe vermerkt er : « Arguitur, quod Ecclesia
potest statuere quod decimae nunquam abrogentur per contrariam
consuetudinem, et videtur quod sit ordinatum et statutum, ut citant
canonistae multa capitula. — Ad hoc dico: primo, quod Ecclesia
nunquam hoc fecit nec potest facere. Nec valent capitula quae addu-
cuntur, quia non debent bona clericorum esse melioris conditionis quam
bona laicorum ; sed iura laicorum abrogantur per contrariam consuetu-
dinem : ergo et iura clericorum. Secundo dico, quod dato Ecclesia illud
possit, tamen non convenit, et irrationabiliter illud institueret, quia
hoc est ambitionis et avaritiae signum, et Ecclesia non debet esse ita
sollicita circa bona temporalia, quia clerici non debent esse cupidiores
suarum rerum temporalium quam laici; sed quaelibet res laicorum
potest abrogari : ergo et bona Ecclesiae ... Est notandum quod cum
papa non sit dominus rerum ipsorum laicorum, si sine rationabili causa
imponeret novam quotam et maiorem, tunc non esset solvenda, nec
laici male facerent non solvendo illam' maiorem partem decimae. Et
ideo solum est respiciendum ad consuetudinem ... » (q. 87. a. 1. n. 5 ff.).

Das ausgesprochene Gerechtigkeitsgefiihl, der soziale Sinn Vitorias
riicken in nicht minder helles Licht dort, wo er die Pflichten der Rei-
chen unterstreicht und seine sittliche Entriistung das Verhalten be-
giiterter Kleriker anprangert : « Non est hominis christiani non timere,
si est dives ... quando dicimus quod habens superfluum tenetur facere
eleemosynam, non intelligimus quod si habet centum aureos teneatur
dare illos, et quod si adquirat mille aureos teneatur dare illos, quia
potest esse quod illi non sint superflui, quia oportet quod iste relin-
quat filiis suis statum, et licite facit; non ita rigide intelligimus con-
clusionem. Secundo dico quod non dicimus quod statim homo teneatur
dare superfluum, et totum. Sat est quod prout sapiens determinavit,
det eleemosynam. Si veniret ad me dives habens superfluum dicens :
ego do unum assem pauperibus quando ipsi petunt, non absolverem
eum magis quam diabolum. Sed si iste facit eleemosynas in aliquibus
temporibué anni, et dat egentibus, no una blanca 1, sed bonas elee-
mosynas, ille adimplet hoc praeceptum. Praeterea, de ecclesiasticis qui
habent largos sumptus et habent superfluum, non excusantur si non
dent largas eleemosynas, quia isti non habent cui relinquant. Ego
bene scio quod non credent ipsi; sed revera ita est quod damnantur

1 una blanca: die damalige kleinste spanische Miinzeinheit.



288 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

omnes illi, et melius est quod damnentur» (q. 32. a. 5. n. 11). Soziale
Hilfe soll den Vorrang auch vor unnétigen Stiftungen zu religitsen
Zwecken haben : « Est argumentum quo aliqui se excusant: volunt
enim relinquere ecclesiam fundatam, construere capellam, augere cul-
tum divinum, et ideo dicunt quod non dant pauperibus. — Ad hoc
dico : primo, quod dent superflua quomodocumque dent. Ita faciunt
clerici ; potius volunt relinquere istas capellanias: bene faciunt. Sed
ego timeo quod ideo faciunt hoc, ne dent pauperibus ; et ideo credo
quod male faciunt. Praeterea, quia dato hoc sit verum, tamen quando
cultus divinus est bene auctus, male fieret si quis aedificaret templum
aut institueret capellaniam relinquendo proximorum graves necessi-
tates. Unde Bernardus carpit eos qui, cum pauperes fame peribant,
ponebant aurum in templum. Aliud esset si non essent necessitates,
et cultus Dei esset diminutus, quia in tali casu fiant ecclesiae in nomine
Domini : optime factum est » (n. 15).

Das Wenige aus dem reichhaltigen Unterricht des Hauptes der
verdienten Salmantizenserschule geniigt zum Aufweis, daB seine GriBe
ebensosehr in der Anbahnung der notwendigen Kirchenreform wie in
der Entfaltung regen wissenschaftlichen Lebens lag. Schon aus dem
J. 1537, der Zeit jenes Lehrkurses iiber die Secunda Secundae, den
Franz Trigo uns iiberliefert, stammt ein pipstliches Schreiben an die
Universitit Salamanca, darin Paul III. bat, ihm Vitoria als Konzils-
theologen fiir die in Aussicht genommene allgemeine Kirchenversamm-
lung iiberlassen zu wollen : « Pari quoque studio a vobis petimus, ut
dilectum filium magistrum Franciscum a Vitoria, vestrae Academiae
primum in sacra theologia doctorem, de cuius singulari doctrina cele-
bris apud nos fama personat, ad nos ob eandem concilii causam desti-
netis ... » 1. Die Sache des Konzils wurde aber noch um Jahre hinaus-
gezogert. Als man endlich 1545 vor der Eréffnung stand, war Vitoria
durch dauernde Krankheit nicht mehr in der Lage, selber nach Trient
zu gehen, so gern auch der Kaiser ihn zu einem seiner Theologen fiir
das Konzil bestimmt hitte2. Aber er konnte Gutes von der nun

1 Getino, El Maestro ..., S. 509.

* S, bei Getino, Op. cit.,, S. 278, Auszug aus einem Brief Karls V. vom
17. Febr. 1545 aus Briissel an seinen Sohn Philipp, worin er ihm mitteilt, er habe
auch an Vitoria geschrieben, er mochte abreisen und sich zum Konzil begeben,
fiirchte aber, daB « el dicho Fray Francisco por sus indispusiciones se excusase »
und wiahle dann an seiner Stelle Dominikus de Soto. Ebd. S. 277 Text eines zeit-
lich offenbar bald anschlieBenden Schreibens Vitorias an Philipp, mit Darlegung
seines Zustandes, der ihm die Erfilllung des kaiserlichen Wunsches verunmég-



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 289

beginnenden Kirchenversammlung erwarten. Aus seiner Heimat zumal
begaben sich verschiedene einfluBreiche Madnner dahin, die seine Weis-
heit widerstrahlten und vom Geiste seines Apostolates auf der Lehr-
kanzel der Universitit Salamanca erfiillt waren. Was Franz de Vitoria
in geduldig ausdauernder Arbeit gesit, fiel zu Trient, als kostliche
Frucht der spanischen Sonne, der Weltkirche in den SchoB. :

liche: « ... Yo estoy mas para caminar para el otro mundo que para ninguna
parte de éste; que ha un afio que no me puedo menear s6lo un paso, y con grand
trabajo me pueden mudar de un lugar 4 otro ... y he estado seys meses como
crucifigado en una cama ...»



	Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O.P. [Schluss]

