
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 3

Artikel: Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O.P. [Schluss]

Autor: Zimara, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einblicke in die Unterrichtsweise
des Franz de Vitoria O.P.

Von Dr. C. ZIMARA S. M. B.

^ (Schluß)

III.

Von Vitoria wurde erzählt, er habe sich einmal mit einem seiner

Kollegen im Lehrkörper zu Salamanca also verglichen : « Magister
Diego de Astudillo weiß mehr als ich, aber er versteht es nicht so

gut wie ich, seine Ware zu verkaufen. »1 Das durfte er sich wohl
ohne Verletzung der Bescheidenheit erlauben, wenn Melchior Cano

ihm das Zeugnis ausstellte, der gewesen zu sein, « quem summum theo-

logiae praeceptorem Hispania Dei singulari munere accepit »2.

Derselbe, gewiß anspruchsvolle Cano sagte, unter Vitorias Schülern könne

es vielleicht solche geben, die ihn einmal an Wissen übertreffen werden,
aber zehn von den gelehrtesten zusammengenommen würden seine

Größe als Lehrer nicht erreichens. Trigos Nachschriften verraten
außer Belesenheit und Zeitgemäßheit noch andere Grundlagen dieses

didaktischen Geschickes und Erfolges : darunter die praktische
Einstellung, sowie die lebendige Ursprünglichkeit, ferner eine von hohem,
die ganze Persönlichkeit durchdringendem Ethos getragene, mutige
geistige Ehrlichkeit.

Die praktische Einstellung Vitorias hängt nicht bloß zusammen
mit dem vorwiegend praktischen Stoff der Secunda secundae, der den

Gegenstand des hier veröffentlichten Unterrichtes bildet. In seiner

Art der Behandlung und Darbietung zeigt sich vielmehr, auch
abgesehen vom Grade unmittelbarer Lebensnähe der Fragen als solcher,
ein trefflich praktischer Blick, wie ein instinktiver Sinn, ein Gespür für
das im Lehen Brauchbare, für die der konkreten Wirklichkeit entsprechende

Fragestellung und Lösung, eine Abneigung gegen « graue Theo-

1 Getino, El Maestro Fr. Francisco de Vitoria, S. 52.
8 De locis theol., 13, prooemium.
8 Getino, Op. cit., S. 66.



256 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

rie », die andersgeartete Geister je nachdem selbst in die an sich
praktischen Anliegen « hineinzaubern », gar mit der Illusion, ebendas sei

eminent praktisch, was sie da ausgetüftelt haben. Vitoria macht sich

lustig über Prediger, die den Gläubigen theologische Disputationen
vorzujonglieren für gut finden. Nach Darlegung der Fälle, wann
Glaubensdisputationen etwa gegen verwirrungstiftende Irrlehren am Platze
seien und wer sie zu halten habe, erklärt er : « Ex quo sequitur contra
istos praedicatores qui in suggestu praedicant et adÄicunt ibi plures
rationes ad probandum Trinitatem, et similiter ad probandum quod
usura est illicita, et alias ad probandum quod est licita ; et fit ita
quod audientes melius intelligunt rationes in contrarium et credunt.
Et alii recitant opiniones, et tandem dicunt : haec est opinio sancti
Thomae, aut Scoti, sed mea opinio est ista. Mirum est quod audientes

non magis credent Scoto et aliis doctoribus quam ipsi praedicatori.
Non est dubium quin perperam fit, quia illud non conducit ad utili-
tatem auditorum, et propterea in sermone non opus est quod
opiniones recitentur » (q. 10. a. 7). Bei der Frage, ob ungebildete Gläubige

die im Glaubensbekenntnis vorkommenden Wahrheiten alle in
ausdrücklicher Bestimmtheit zu halten hätten oder einzelne davon bloß

implicite, erwähnt er verschiedene Meinungen der Theologen und
urteilt alsdann über die strengere so : « Contra : ergo damnatis rusticos

omnes. Ad hoc argumentum dico quod non intelligitur quod omnes

obligantur a saber de coro omnes articulos, nec requiritur quod nume-
rent eos per ordinem. Bonum esset quod illos scirent, non tarnen est
necessarium. Satis est quod interrogati sciant distincte respondere, ita
quod si quaeratur ab illis an Christus natus est ex virgine, dicant quod
sic ; et si quaeratur an fuerit natus ex non virgine, dicant quod non.
Secundo dico quod, dato quod sint obligati ad credendum illos, non
tarnen debent illos divinare, porque se los han de predicar y ensenar,
quia fides ex auditu est ; et ideo dato quod teneantur credere, non
tarnen possunt divinare eos. Si ergo iste rusticus audiat curam

«curatum», Pfarrer) praedicantem et facit quod communiter fit in
Ecclesia, et ignoret, iam non imputabitur ei. Si tarnen aliquis ex culpa
sua et negligentia non vult adire ecclesiam et audire sermones et ignorât,

certe ignorabitur, ut dicit Paulus, quia imputabitur ei Si

tarnen audit missas et sermones, et non seit illos (articulos fidei) quia
sibi non praedieaverunt, non sibi imputabitur, sed episcopo, qui non
dedit ei bonum pastorem, vel si dedit, imputabitur ipsi parocho negli-
genter se habenti circa oves sibi commissas » (q. 2. a. 8. n. 7). Zur



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 257

Reaktion gegen die um sich greifenden lutherischen Ideen will er umso
intensivere Predigt über die Kontroverspunkte, in einer dem Volke

angemessenen Weise. So fügt er z. B. psychologisch treffenden
Ausführungen über die Verdienstlichkeit des Glaubens, im Hinblick auf
die von den Neuerern bekämpfte katholische Verdienstlehre bei : « Ista
certe sunt praedicanda » (ib. a. 9. n. 4). Zum Thema, ob und wie die
Sünder sich in ihrer Lebensführung auch gegen die gebotene Selbstliebe

verfehlen, bemerkt er : « Est egregius articulus ad concionandum »

(q. 25. a. 7). Im Unterricht über die Pflicht christlicher Wohltätigkeit
gibt er zu bedenken : « Itaque extrema nécessitas, si est, semper et

pro semper obligat ad dandum eleemosynam. Non opus est arbitrio
boni viri. Sed gravis nécessitas, etiam ubi homo habeat superfluum,
non obligat pro semper ; sed cum sit praeceptum affirmativum, obligat,
non pro semper, sed pro tempore quo homo sapiens determinaret.
Videat qui habet superfluum quomodo et quando oporteat facere

eleemosynam, quia tenetur. Et hoc est consulendum et praedicandum,
secluso tarnen scandalo ; non enim oportet statim dicere quod omnes
habentes superfluum damnantur. Si sint tenaces et nunquam dantes,

non est inconveniens praedicare quod isti damnantur » (q. 32. a. 5. n. 22).
Die kasuistische Art kommt bei Vitoria durchaus nicht zu kurz,

im Gegenteil. Aber er konstruiert die Gewissensfälle nicht, sondern

bringt Tatsachen aus eigenen Erinnerungen, aus der gewöhnlichen
Erfahrung oder der Geschichte. Es drängt ihn förmlich, zu solchen Ereignissen

Stellung zu nehmen, die Zeitverhältnisse, Grundsätze der kleinen
und großen Welt, Spielformen des sozialen, wirtschaftlichen, politischen
Lebens, Schliche und Kniffe menschlicher Schlauheit usw., dem Urteil
der christlichen Sittenlehre zu unterziehen. Die Frage, ob einer noch
hoffen könnte, falls ihm seine Verwerfung geoffenbart würde, nennt
er eine « quaestio scholastica », erzählt aber : « Parisius erat quaedam
femina, alioquin sanctissima, quae putabat quod non poterat salvari. »

Dieser von ihm erlebte Fall scheint nun den Ausschlag zu geben, daß

er sich doch auf die « quaestio scholastica » einläßt und zwar in
folgenden gedrängten Worten : « Pono ergo quod iste nunquam habebit
aliud peccatum, nisi quod desperavit ex pusillanimitate. Tunc ante

peccatum illud, revelet ei Deus absolute interius suam damnationem.
Vel ille tenetur sperare : et habeo intentum, quod etiam potest. Si non
tenetur sperare : ergo, dato quod desperet, non peccat. Et tarnen dam-
natur : ergo propter peccatum desperationis. Et sic potest et tenetur
sperare » (q. 22. a. 1. n. 7). Gegen den Aberglauben will er eingeschritten



258 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

wissen : « cavendi sunt duo errores. Primus est haereticorum novorum.
qui dicunt quod sancti in caelo non sunt orandi, nec aliquo modo est

confidendum in eis, sed in solo Deo Aliud extremum est de mulier-
culis, quae confidunt in orationibus approbatis quas vocant ; qui dixerit
talem orationem, non morietur sine confessione, et multa huiusmodi

superstitiosa. Non ego damno devotiones ecclesiasticas ad sanctos ; sed

id est auxilium minus principale. Qui vult salvari, principaliter servet
mandata ; si deliquit, poeniteat, et tunc poterit recurrere ad sanctos

qui multum iuvant nos » (q. 17. a. 4). Bestimmte mißverständliche
Gebete zu den Heiligen hat er im Auge, wenn er lehrt : « patet quod
falsum est et absurdum et erroneum dicere quod sancti non orant

pro nobis, et quod nos non debemus illos orare. Sed taliter debemus

illos orare ne putemus quod ipsi debent nobis dare gratiam et gloriam.
Et ideo de orationibus notandum est quod solum sunt fundendae ad
Deum. Unde orationes quae directe funduntur ad aliquos sanctos, sunt
vanae et nugatoriae et barbaricae, quia hoc non sic consuetum est

in Ecclesia. Unde illae orationes, scilicet 'Obsecro te domina ' et
'O intemerata ..." et aliae similes non sunt ab antiqua Ecclesia con-
suetae nec prolatae, nec scio a quibus conditae sint ; licet non conti-
neant haeresim vel errorem, pero son orationes de beatorros. Melius

quidem esset illis servare in orando ritum antiquum Ecclesiae, qui
non fuit sic orare, fundendo videlicet de directo orationes ad sanctos,
sed solum ad Deum, ut patet ex antiqua Ecclesia : 'Concede quae-
sumus omnipotens Deus ...' et 'Intercessio quaesumus, Domine, beati
Francisci' vel 'Dominici nos adiuvet ...' » (q. 83. a. 4. n. 4). Es handelt

sich zweifelsohne um den Hörern bekannte und damals auch von
anderer Seite beanstandete Gebete zu Heiligen, wenn er sich nochmals

so ausläßt : « an tarnen liceat cuicumque orationem facere et

componere huic vel illi sancto Respondeo quod sibi ipsi componere
orationem non esset peccatum, cuando se halla bien con ella, quia
incitatur sibi magis devotio, et sie fecerunt multi sancti. Sed pro
omnibus aliis non sic licet illas componere sicut est illa de beata

Virgine '0 intemerata', et aliae similes, quia licet in se non contineant
haeresim, est tarnen abusus quod immediate fiat oratio ad Virginem
vel ad ahum sanctum. Item, quia sunt factae et compositae sine con-
suetudine Ecclesiae, quae nunquam utitur nisi brevissimis orationibus.
Certe melius esset dicere orationes quas habet Ecclesia in horis cano-
nicis Non condemno quod alias dicatis, quia melius est illas dicere

quam nihil dicere: sed non licet illas sic componere» (ib. a. 9. n. 7).



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 259

Er benützt die Gelegenheit, um zu gewissen Äußerungen der
Frömmigkeit eine gutgemeinte Belehrung anzubringen : « quod soli Deo est
offerendum sacrificium non est dubium ; patet enim ex omnibus scrip-
turis gentilium et christianorum quod nunquam offerebant sacrificium
nisi soli Deo. Ex quo sequitur quod fortasse non est bona consuetudo

quae observatur, in ecclesia scilicet thurificare et incendere candelam,
nisi soli Deo, scilicet in altari ubi est corpus Christi, et non aliis Sanctis.

Et si incendatur sancto, ut communiter fit, illud debet sane et pie
intelligi, et non debet quis decipi circa illud : sic videlicet quod ilia
thurificatio aut incensio candelae non referatur ad ilium talem sanctum
sic quod exspectes aliquid ab illis Sanctis habere, sed totum illud debet
referri ad Deum, quia thurificare et incendere candelam est sacrifi-

care, quod quidem soli Deo convenit et est exhibendum quando-

cumque thurificant et incendunt candelas in altari alicuius sancti,
intentio eorum debet esse talis, ut Deus accipiat illud sacrificium vel
quodcumque aliud per intercessionem et propter mérita illius sancti.
Unde quando aliqui faciunt lampades alicui sancto, oportet docere eos

ne intendant lampadem et sacrificium illud offerre illi sancto, sed soli
Deo, taliter quod Deus propter mérita illius sancti velit acceptare
illud sacrificium vel quodcumque aliud, sicut est missa : 'Senor, yo
te suplico que por los merescimientos de sant Francisco, quieras recebir

y te sea agradable esta misa y sacrificio' Et ita soli Deo est sacri-
ficandum. Et haec consuetudo manet adhuc in nostra religione patrum
Praedicatorum, scilicet quod non thurificamus altare nisi illud in quo
est corpus Christi. Nescio an ita fiat in aliis religionibus » (q. 85. a. 4.

n. 9). Die sturmlaufende Ereiferung der Neugläubigen wie auch
Abneigung und Polemik tonangebender Humanisten um Erasmus gegen
eine vermeintlich überladene Liturgie müssen berücksichtigt werden,
wenn man diese Worte Vitorias würdigen soll. Sie sind, wenigstens
z. T., aus Zeitströmungen zu verstehen, die man, wo nichts Wesentliches

auf dem Spiele stand, durch Entgegenkommen zu versöhnen

strebte. Es gehört immerhin zu den paradoxen Ironien der Geschichte,
daß Vertreter jenes Humanismus, der im weltlichen Lebensstil der
Renaissance eine Erweckung altheidnischer Prunksucht und Verschwendung

brachte, in ihren Wünschen möglichster Nüchternheit für den
kirchlichen Kultus sich beinahe als Vorläufer puritanischen Denkens

gebärdeten.
Schon früher wurde darauf hingewiesen, daß Vitoria bei unter

Moralisten und Kanonisten umstrittenen Fragen eine « media via » ge-

Divus Thomas 18



260 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

wählt wissen will, womit er genaue Berücksichtigung der jeweiligen
konkreten Umstände und eine diesen angepaßte Lösung versteht. Er legt
immerhin großen Wert darauf, selbst die Lösungen, die ihm die praktisch

und konkret ohne weiteres richtigen, besten scheinen, noch gründlich

mit « Autoritäten » zu stützen, wenn man ihm den Vorwurf
willkürlicher Selbständigkeit machen könnte. So etwa hier : « Pono duas

propositiones contrarias. Prima propositio : Tempore extremae necessitatis

tenetur homo facere eleemosynam de necessariis ad statum et
vitam, ita quod ne pauperes pereant fame, tenetur illis subvenire et
diminuere statum suum. Tenetur dejar de casar tan bien sus hijas
como las casara si no les socorriera 1 ; et si erat equestris, hat pedestris ;

y si trafa cuatro mozos, que traya uno 2. Secunda propositio : De super-
fluis simpliciter, scilicet ad statum et vitam, tenetur homo facere

eleemosynam in gravi necessitate, etiam extra extremam necessitatem. Non
omnibus placent istae propositiones, et ideo citabo doctores scholas-

ticos tenentes illas. Palude Richardus Egregii certe sunt isti
doctores Item Hadrianus papa Idem etiam ad litteram dicit
Sylvester... Idem omnino Summa Tabiena... Durandus Gabriel...
tenet primam conclusionem, negat tarnen secundam Almain
tenet primam conclusionem, sed de secunda nihil dicit. Ego faciam
duo. Primum, probabo conclusiones simpliciter testimoniis sacrae scrip-
turae et rationibus. Secundo, probabo quod illae sint ex mente sancti
Thomae, quia Summa Rosella et Almain et sanctus Antoninus et etiam
Gabriel putant quod sanctus Thomas non fuerit huius nostrae senten-
tiae, sed quod teneat opinionem contrariam, quam ipsi tenent »

(q. 32. a. 5. n. 3).
Die Frage, ob die Anklage in der Beichte streng das zu

berücksichtigen habe, was die sog. species peccati ändert, wird beurteilt wie

folgt : « Revera nihil vel parum refert ad moralem disputationem
utrum constituât et faciat novam et propriam speciem vel non ; potius
est disputatio dialectica quam moralis. Et ratio est quia omnes dicunt
quod qui facto suo malo vel habente speciem mali scandalizat proxi-
mum, id est movet illum suo exemplo ad peccandum, quod multo
gravius peccat quam si non scandalizaret. Nec peccatum est gravius
per hoc quod variat speciem, nec minus grave per hoc quod non va-

1 «... verzichten, seine Töchter so gut zu verheiraten, wie er es tun könnte,
wenn er die Armen nicht unterstützen würde. »

a «... und wenn er sich vier Diener hielt, begnüge er sich jetzt mit einem. »



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 261

riat certe an mutet speciem peccati vel non, id est, an sit eadem

species peccati vel alia, est disputatio metaphysica, et est perdere

tempus. » Er macht sich den Einwand : « Ad confitendum opus est
scire an mutet speciem vel non, quia si variât speciem, teneor illud
confiteri, secus autem non. » Die Erwiderung ist unverblümt : « Verum
est sequendo illas régulas, sed puto regulam illam esse falsam ; nam
solum oportet scire gravitatem peccati ita est quod omnis circum-
stantia quae multum aggravat est confitenda, sive mutet speciem sive

non Immo contingit saepenumero quod nec confessor nec poeni-
tens sciunt species peccatorum, nec est necessarium quod sciant, tarnen
est necessarium quod sciant gravitatem peccatorum. Sciamus ergo hoc,

quod quando quis inducit alium exemplo suo ad peccandum, licet hoc

non intendat, est gravius peccatum, sive mutet speciem sive non »

(q. 43. a. 3. n. 7). Er ist indes auch hier kein starrer Doktrinär, und
deshalb betont er auf einem andern Gebiet, daß eine Überlegung über
die « species peccati » praktisch sein kann : « Quaeritur an contu-
melia quae fit proximo quando vocatur latro, différât specie a con-
tumelia quae fit quando vocatur ebrius. Licet sit metaphysicum dis-

putare de speciebus peccatorum, videtur tarnen quod illud facit pro
confessoribus, quia révéra si différant specie, sunt materia confessionis

et debent confiteri, postquam regulariter circumstantiae mutantes
speciem sunt necessario confitendae. Ad hoc dubium respondet Caietanus,
et bene, quod non distinguuntur specie, sed quod contumelia est una
species specialissima, quia unum nocumentum tantum facit, scilicet
in honore ; et sic contumeliae sunt eiusdem speciei licet habeant dis-

tincta obiecta ...» (q. 72. a. 2. n. 2). Bezeichnend für Vitorias
Einstellung mag noch sein, wie er einen « Gewissensfall » des Durandus

von St. Pourçain abfertigt : « Arguitur contra s. Thomam argumento
Durandi, quod monachus possit ducere uxorem in casu ipsius Durandi,
scilicet quod non sint in mundo nisi monachus et monacha. Tunc
isti religiosi tenerentur contrahere matrimonium, quia maius praecep-
tum est de conservatione speciei humanae quam individui. Si ergo

pro hac causa beeret : ergo etiam pro alia magna utilitate reipublicae.

Ergo papa potest dispensare cum tali causa. — Ad hoc dico quod ille
casus est metaphysicus, et nihil faciunt multiplices casus ad res morales,

nec Deus providit talibus casibus, quia sciebat nunquam eventuros
Secundo dico, negando quod tenerentur contrahere matrimonium, dato

quod admitteremus casum, quia si talis casus eveniret, esset signum
quod Deus vellet finire mundum ...» (q. 88. a. 11. n. 4).



262 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

Die abgewogen vielseitige Geistesanlage Vitorias bringt es mit sich,
daß er kein allzu großer Freund arger Subtilitäten, übertrieben
spitzfindiger Dialektik war. Wo er solches zu entdecken glaubt, will er
sich nicht lange aufhalten, mehrmals geht er kurz angebunden mit
einer diesbezüglichen Bemerkung etwa über Cajetan hinweg oder stellt
dessen Ansicht in Gewissensfällen oder Rechtsfragen dem Urteil
anderer gegenüber zurück : « Caietanus hic metaphysicat. Nescio quid
dicat. Videte si libet » (q. 1. a. 4. n. 5). «Dominus Caietanus dicit ad
haec argumenta Durandi, quod forte convincunt quod fides non est

virtus intellectualis quia non perficit sufficienter intellectum, sed tamen
est virtus quia facit actum bonum moraliter. Forsan hoc est multum
subtilizare» (q. 4. a. 5. n. 2). Anderswo heißt es malitiös : «Ad hoc

respondet Caietanus subtiliter, sed nescio an vere ...» (q. 59. a. 2. n. 3).
Zu einer Distinktion Cajetans erklärt Vitoria : « Ego non possum intel-
ligere hoc : quomodo sit evidens quod verum est papam esse electum,
et tamen non sit verum et evidens quod papa est electus. Et patet
hoc, quia esse verum non est aliud quam quod ita sit. Si ergo est verum
et evidens quod est verum hoc esse : ergo evidens est quod est »

(q. 5. a. 1. n. 5). Gewisse Unterteilungen hält er für belanglos : « Est hic
difficultas, an oportet ponere multas prudentias. Nihil mea, quod im-
perator habeat plures prudentias circa gubernationem unius provin-
ciae, et aliam circa aliam provinciam, vel tantum unam, quia ad idem
tendunt In articulo secundo quaerit s. Thomas an convenienter

politica ponatur pars prüdentiae. Respondet quod sic, quia necesse est

quod illud quod movetur ab alio, sit dispositum. Sed an ista sit
multiplex vel non Caietanus dicit quod sie. Nihil mea ; non euro de hoc

an sit multiplex vel non In articulo quarto quaerit s. Thomas an
militaris debeat poni species prudentiae. Respondet quod sie. Nihil
est » (q. 50. a. 1). Obschon er Cajetan durchaus hochschätzt und oft
seine Lösungen in ihrer Akribie bewundert, trennt er sich nicht selten

von ihm, gelegentlich auch wegen allzu rigoroser Ansichten, die er
habe, z. B. in folgendem Fall : « Dubitatur tertio, an conclusio s. Thomae,
scilicet quod interrogatus a iudice secundum formam iuris tenetur dicere

verum, an hoc sit generale in omnibus materiis ; an interrogatus de

aliqua materia levi, ut v. g. si fuit in matutinis, si mentiatur cum
iuramento, semper peccet mortaliter. Respondet Caietanus quod men-
dacium in iudicio semper est mortale, etiamsi non est iuramentum
tenetur dicere veritatem ; et si non dicat, etiamsi sit res levis, menti-
tur gravissime et mortaliter, etiamsi sit sine iuramento. Sed haec



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 263

opinio est valde rigida, quam non credo » (q. 69. a. 2. n. 13). Und er
kommt darauf zurück, um zu zeigen, daß diese Meinung weder der
Lehre des hl. Thomas noch vernünftiger Rechtsauffassung entspreche :

« Hic dicit s. Thomas quod falsum testimonium est mortale duplici
via : uno modo, in iudicio ; alio modo, quando fit iniustitia. Ex hoc
habetis contra Caietanum, qui dixit superius quod mentiri praelato in
quocumque negotio, etiam levi, et in confessione mentiri in materia
levissima, quod est peccatum mortale ; et ita diceret de mendacio
dicto iudici. Sed ecce contra illum dicit s. Thomas quod falsum
testimonium non est peccatum mortale nisi ex duplici capite, scilicet ratione
periurii et ratione iniustitiae, quia fit iuniuria proximo, non tarnen
quia faciat iudici iniuriam. Unde mentiri iudici in iudicio, si sit sine

iuramento et sine iniuria alterius partis, non est mortale peccatum,
sed veniale, contra Caietanum. Et ratio est quia iudicium est propter
utilitatem rei vel actoris. Et ideo in iudicio non fit iniuria nisi alteri
illorum, et non iudici, quia qui falsum testimonium dicit, non offen-
dit iudici nec illi facit iniuriam, sed personae ipsi quae est finis totius
iudicii. Unde nulla fit iniuria iudici dicendo falsum testimonium, quia
ex illo non pendet ius » (q. 70. a. 4. n. 2). Noch in anderen Fällen muß
sich Vitoria von Cajetan trennen, weil er sowohl das positive Recht
wie die praktisch-konkrete Situation besser berücksichtigtx. Aus
denselben Gründen kommt es vor, daß er einer milderen Ansicht Caje-
tans gegenüber die strengere vertreten muß, wie bei Cajetans Meinung :

« Praelatus ex hoc quod est praelatus, id est ex officio, non magis
tenetur ad correctionem quam subditus » (q. 33. a. 3. n. 3 f.). Oder bei
der anderen : « Quod nullum iudicium de proximo est mortale, nisi
sit firmum et certum, quantumcumque quis male opinetur » (q. 60.a. 3.

n. 4 f.). Desgleichen für die Nüancen der Frage, ob der gute Ruf
immer höher zu bewerten sei als zeitliche Güter (q. 62. a. 6).

Der steifen Allgemeingrundsätzen abholde Geist Vitorias sträubt
sich gegen zu weitgehende Schematisierung und Kodifizierung des ganzen

Lebens. Er spricht mit einem Anflug von Humor aus kurzen

Bemerkungen über das früher gesetzlich verbotene, zu seiner Zeit aber

nicht mehr untersagte Würfelspiel, die Behandlung von Glücksspielern
im Beichtstuhl und die Beurteilung des Spieles überhaupt : « Loqua-
mur de lege ac si non esset abrogata Communis opinio est et pro-

1 Vgl. etwa q. 78. a. 2. n. 23.



264 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

babilior quod tenetur ad restitutionem qui lucratur in aleis, quia lex

prohibuit translationem. Consuluit facultatibus hominum ne dissi-

pentur. Qui nollet restituere, ego non negarem absolutionem. Est
apparentia pro illa parte. Aliqui ita tenent. Et videtur quod lex non
det tantum dominium, sed dat victo quod possit repetere. Non facit
quod ante sententiam iudicis obligetur restituere. Ego admonerem

quod restitueret, quia videtur mihi hoc securius. Sed si nollet, absol-

verem. Sed dicit s. Thomas : tenetur ad restitutionem nisi lex sit abro-

gata. An ergo lex sit abrogata Dico quod ego nescio. Si datur repe-
titio, non est abrogata. Si non datur, omnino est abrogata. Sed quid-
quid sit, dico quod in quocunque ludo, cessante fraude et dolo, etiam
in aleis, dato quod non sit abrogata lex, si ludant homines divites in

uno mense duos aureos, non sunt obnoxii restitutioni. Secus si esset

in magna quantitate. Quidam modernus fecit 'Summam' in qua dicit
quod in omni ludo tenentur ad restitutionem, dato quod sit honestus ;

sed pauci crediderunt. Dico quod aliquando est optimum quod homines
ludant. Unde inferius q. 168, a. 2 dicemus de eutrapelia. Est virtus
circa ludos et iocos » (q. 32. a. 7. n. 8). Aus der nichtdoktrinären
Anlage fließt gewiß auch die abgeklärte Duldsamkeit, die in Beurteilung
einzelner spekulativer Sondermeinungen an den Tag gelegt wird, wie

derjenigen des Lombarden über die Identität der Caritas mit dem

Heiligen Geist : « s. Thomas interpretatur Magistrum pie, sicut etiam
omnes antiquos doctores ; non sicut faciunt isti moderni, qui accipiunt
sententias antiquorum in perverso sensu Respondeo : primo, quod
non est haeretica opinio Magistri, scilicet quod Caritas est Spiritus
Sanctus. Patet, quia non est contra scripturam sacram. Secundo dico,
quod nec est erronea. Quid autem est propositio erronea Respondeo,

quod ilia quae continet errorem et falsitatem intolerabilem. Non autem
est talis error et falsitas propositio Magistri. Nec potest oppositum
ostendi ex scriptura, nec per rationem quae manifeste convincat.
Magister secutus est in hoc Augustinum ut sibi visum est. Sed tarnen
iam communis schola tenet quod Caritas est habitus ; et tenendo de

una virtute theologica, tenendum est consequenter de omnibus.
Tenendo enim de fide et spe quod sunt formae creatae existentes in anima,
ita etiam de caritate nulla apparentia est dicere quod non sit forma
creata existens in anima. Non enim est maior ratio de una quam de

aliis » (q. 23. a. 2. n. 1 f.).
Noch anderwärts lehnt Vitoria übertriebene Subtilität, ungerechtfertigte

Zweifelsucht ab, gelegentlich bei Duns Skotus (z. B. q. 25.



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 265

a. 10. n. 7 : « Certe Scotus dubitat de illo quod non invenio dubitatum
in aliquo doctore ...» ; q. 64. a. 2. n. 3 ff.). Er beschuldigt ihn der

Sophisterei (q. 24. a. 7. n. 4), des Meinungswechsels je nach den Stellen
ohne Berichtigung noch Widerruf (q. 34. a. 1. n. 3). Von nominalistischen
Wortfechtereien und Verwaschenheiten spricht er ohne Nachsicht : über
Almain urteilt er im Anschluß an zwei sich widersprechende Meinungen
von ihm ironisch : « Sed non inconvenit apud istos, quando non sibi
contradicunt in eodem libro » (q. 1. a. 8. n. 5). Über Durandus und
Aureoli : « Puto quod sit perdere tempus disputare cum istis Sunt
fabulae » (ib. a. 5. n. 2). Ähnliches entfährt ihm in der Auseinandersetzung

mit dem Nominalisten Martinus de Magistris : « Nihil valent
argumenta Martini ; solum impediunt tempus » (q. 36. a. 2. n. 6). Dahin
gehört seine Abfertigung alchemistischer Rezepte, die uns aber
wiederum zeigt, daß er kein Mann theoretischer Apriorismen ist : « De
ista arte alchimica, omnes communiter dicunt quod verum aurum
potest fieri per alchimiam, sed tarnen nullus dicit quod sit factum
verum aurum per istam artem, nec unquam demonstratur quomodo

per alchimiam possit fieri semper cogitavi quod est somnium dicere

quod possit fieri verum aurum per alchimiam per applicationem acti-
vorum ad passiva ; nec aliquis fide dignus hactenus dixit quod ille
fecerit, nec alius quod audiverit aliquem fecisse, immo experientia
est in contrarium, quia multi tentaverunt facere et non potuerunt
facere Notate quod mihi contigit cum quodam in praesenti anno.
Venit quidam egregius philosophus, qui fatebatur et dixit se absol-
visse artem alchimiae ; et ostendebat laminam quamdam como de

color de piedra azufre, et dicebat illud esse verum semen ad faciendum

verum aurum. Ego tarnen saepius rogavi an ipse aliquando fecerit
verum aurum, et ad hoc nunquam voluit respondere. Dicebat enim
satis esse sibi invenisse artem, sed experientiam artis non ostendebat,

quia dicebat quod non opus erat illud facere, quia sicut non opus
est quaerere an ex frumento nascatur triticum, ita nec opus est quae-
rere an ex illo semine fieret aurum. Sed adhuc ego dixi an ipse fecerit

aliquando ; et tandem dixit quod non. Et ita dimisi illum cum sua

arte, nihil credens ei Et ad suam opinionem adduxit mihi plus-

quam centum philosophos, et etiam Ioannem Andraeam in quadam
glossa ...» (q. 77. a. 3. n. 15).

Besonders in praktischen Fragen legt Vitoria ferner Wert auf klare
Auskunft und vermerkt es, wenn Autoren in ihren Erörterungen
eindeutiger Lösung aus dem Wege zu gehen scheinen, ohne offen zu erklä-



266 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

ren, sie könnten keine geben1. Wo er findet, daß ein konkreter
Gegenstand noch keine angemessene Behandlung erfahren habe, macht
er sich mit frischer Unternehmungslust an die Arbeit, so hier : « Circa
materiam huius articuli tertii ego statui apud me per aliquas proposi-
tiones resolvere totam istam materiam de iudicio temerario ...» : seine

Ausführungen sind in nicht weniger als sechzehn reichhaltige «

propositions » und ein « corollarium » gefaßt (q. 60. a. 3. n. 6 f.). Seine
Literaturkenntnis erlaubt ihm den Anschluß an jeweils erprobte
Sachverständige. So zieht er in den Fragen De iustitia den Tübinger Theologen
Konrad Summenhart (+ 1502), « qui fecit tractatum ilium nobilem De
contractibus » (q. 62. a. 1. n. 5) wegen seiner Kompetenz fleißig zu Rate.

Eine lebendige Ursprünglichkeit, frische und ungezwungene
Unmittelbarkeit ergänzen in glücklicher Weise den praktischen Sinn Vitorias
und lieferten ohne Zweifel ihren Beitrag zu seiner Beliebtheit als Lehrer.

Ein Meister feiner Ironie, echt natürlichen Humors, weiß er selbst
durch den Witz, doch ohne zu verletzen, die Überzeugungskraft der

Argumente zu unterstreichen, ein ungesucht geistreicher Einfall in
gelungener Formulierung dient ihm als wirkungsvolle Folie der
gebotenen sachlichen Gründe. Gern werden dann die Ausführungen mit
farbigen spanischen Erläuterungen oder Sprichwörtern gewürzt, in denen

er vielfach auf Zeit- und Landessitten, Tagesereignisse, das Studentenleben

usw. anspielt. Einer ernsten Rüge über die Interesselosigkeit
von Bischöfen um die Dinge des Glaubens schaltet er ein : « dico, ne
videamur agere satyram, quod si excusantur, est quia si ipsi non
faciunt, per alios faciunt, porque si no veo por los ojos, veo por anto-
jos 2. Non est dubium nisi quod obligantur scire per se vel per alios ;

habent enim doctores apud se, un provisor buen biblista3. Putant
quod non sunt episcopi nisi litigantium » (q. 2. a. 8. n. 8). Diese letztere

Bemerkung soll ironisch auf die einseitig juristische Orientierung
der Bischöfe hinweisen. In dem Sinn hatte er kurz vorher gesagt, es

würde sich gehören, daß die Bischöfe selbst die « subtilitates fidei »

kennten ; aber woher sollten sie die gelernt haben « Nonne en Juan
Andres » Johannes Andreae war einer der meistkonsultierten juristischen

Schriftsteller (f 1348).

1 Vgl. q. 33. a. 2. n. 6.
2 « Weil ich, wenn ich mit den Augen nicht sehe, dennoch mit der Brille

sehe. »

3 « Sie halten einen Sekretär, der sich in der Bibel auskennt. »



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 267

Das übertriebene Getue gewisser Prediger gegen jede Art Frauenputz

glossiert er also : « Male faciunt praedicatores qui invehunt contra
hos ornatus mulierum, faciendo in suis sermonibus tragoedias, et dicen-
tes quod isti ornatus, scilicet muraenulae, pendentes ex auribus, et
monilia, et torques, etc., que son panderos del infierno y flautas del
demonio 1 » (q. 43. a. 8. n. 4). Den Unterschied zwischen « stultus » und
« fatuus » muß er in volkstümlichem Spanisch erklären : « Stultus voca-
tur el que tiene sentido, pero poco. Fatuus vocatur el que carece de

todo sentido y ninguna cosa entiende »2 (q. 46. a. 1). Er untersucht,
was schwere Beschimpfung oder Verletzung sei und meint : « Verum
est quod dicere inter infimos, entre baja gente, labradores y negros :

'mentiris', non est mortale peccatum ; sed inter viros honestos erit
mortale. Et idem dico de alapa et vapulis, dar un palo. Ex quo
sequitur quod tarn pueri habentes usum rationis quam isti infimi, de

baja manera, puta famuli habentes coronam, etiamsi se percutiant
alapa vel vapulo aut aliquo huiusmodi, etiam cum extractione
sanguinis ex naribus, non reputantur excommunicati. Patet, quia
excommunicato non infligitur nisi propter mortale ; et illi solum peccant
venialiter : cum ergo illa laesio non sit peccatum mortale, ita nec

reputantur excommunicati. et revera sunt multi qui bene sibi volunt
et mutuo se amant, sicut sunt scholastici qui sunt sub eodem tecto,
en una compania, qui aliquando rixantur, et tarnen non mortaliter
peccant, etiamsi sit extractio sanguinis, quia abest odium, et solum

est ira. Peccant ergo venialiter, et non sunt excommunicati. Hoc
dico propter confessores, ut sciant quando debeant hos reputare ex-
communicatos et quando non »3 (q. 41. a. 1. n. 3).

Die Behandlung der Frage : « Utrum Caritas augeatur per addi-
tionem » ist nur so gespickt mit sarkastisch-ironischen Pfeilen.

Eingangs bemerkt er : « Est mirabilis quaestio, de qua vos multa habetis

in sacra scriptura, immo in physicis » und will sagen, die Behandlung

erfolge bei den Autoren eben ohne Anhalt in der Heiligen Schrift.
Zum Prinzip : « Ex hoc quod Caritas augetur per hoc quod perficitur
in subiecto, sequitur quod Caritas quantum ad essentiam augetur quia

1 «... daß diese Dinge Schellentrommeln der Hölle und Flöten des Teufels
seien. »

2 «... der Urteilsfähigkeit besitzt, aber geringe dem jedes Urteil abgeht
und der nichts kapiert. »

3 « entre baja gente ...» : unter Leuten von niederem Stande, Bauern und
Negern ; 'dar un palo' : eins mit dem Prügel versetzen.



268 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

perficitur in essentia per perfectius esse » meint er mit offensichtlichem

Unbehagen und beinahe Unmut : « Quomodo hoc sit verum, declara-
bimus tan claro como très nubes en dos ojos h Ita est quod ego invi-
tus retracto materiam istam. Nos ex parte diximus in 1. 2. Qui late
vult videre, legat Capreolum in 1. d. 17. q. 2. Sed qui non vult intel-
ligere, legat ilia. Late et profunde secundum omnem dimensionem

tractat ibi quomodo qualitas augeatur ...» Über die Theorie des Walter

Burlaeus, O. F. M. (f 1337) in einem philosophischen Werke, De
intensione et remissione formarum, die er « singularis » findet, trotzdem

es sich um einen « vir doctissimus, qui optime commentatur Aris-
totelem » handle, weiß er wenig Gutes zu sagen : denn da werde

behauptet, durch stärkeres Licht geschehe eine « corruptio » schwächeren

Lichtes. Und auf die Frage, was die Ursache der « corruptio » des

Sonnenlichtes von 7 Uhr morgens bei der Zunahme der Lichtintensität

gegen Mittag hin sei, antworte Burlaeus : die Sonne. Vitoria
fühlt sich nun doch gedrängt, folgendes entgegenzuhalten : « sol non
corrompit lumen, immo producit. Praeterea, eodem modo probo quod
minus lumen non corrumpatur a maiori lumine, quia sunt eiusdem

speciei. Non sunt contraria : ergo non corrumpunt se. Praeterea, non
corrumpitur per defectum subiecti, quia manet aer. » Und er wagt
sogar ein Urteil über den Wert naturphilosophischer « Argumente » nach
dem Stande seiner Zeit, in Anwendung auf diese eben von ihm selbst

vorgebrachten : « Dato quod respondeatur ad ista, nihilominus conclu-
dunt, quia argumenta ad hoc quod concludant, et maxime in philo-
sophia naturali, sat est quod sint apparentiora quam argumentorum
solutiones. » Mit Galgenhumor widerlegt er weiter die erwähnte Theorie,
die man auch auf die Zunahme der Caritas in der Seele auszudeuten
suchte, weil es sich ja auch da um ein « Akzidenz » drehe. Hernach
kommt die Meinung des Durandus an die Reihe, wo er aber bald
erklärt : « Videte eum. Obscure loquitur. Forte ego non intelligo ; hoc

videtur dicere ...» Der gleiche Schalk kommt in Lob und Empfehlung

zum Ausdruck, die er der Lösung des nämlichen Problems durch
Skotus und die ihm hier beipflichtenden Nominalisten mitgibt : « Est
clara opinio. Qui non intelligit alias, teneat istam Si aliquod
argumentum est pro hac opinione, est primum : quia est clara, et aliae

sunt impossibiles vel inintelligibiles. Contra istam opinionem sunt multa
argumenta Primo, arguo contra illam eodem modo : non potest

1 «... so klar, wie wenn einer drei Wolken in seinen zwei Augen hätte. »



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 269

intelligi opinio Scoti ...» Die nächste Unterrichtsstunde über diesen

Gegenstand leitet er mit folgendem Seufzer ein : « Dicebamus lectione
proxima de ista sancta intensione. Est bona materia ad audiendas
confessiones Melius esset dicere quod nos nescimus quomodo fit inten-
sio. Sed faciam finem ...» Nach weiteren Auseinandersetzungen über
Lösungsversuche legt er seine eigene Idee einer möglichen Deutung
der Worte des hl. Thomas dar, wobei wiederum seine gesunde
Orientierung am Konkreten sich Bahn bricht : « Notate quod accidens est

perfectivum substantiae ad hoc quod subiectum perficiatur per
accidens, oportet quod accidens inhaereat subiecto, quod uniatur cum illo.
Quomodo ergo fiat intensio, oportet declarare per analogiam ad sub-
stantiam. quomodo anima facit hominem Respondet (Thomas) quod

per hoc quod inhaeret subiecto, scilicet materiae primae. Ex quo sequi-
tur quod si anima rationalis modo perfectius inhaeret quam ante,
quod dat perfectius esse et facit maiorem perfectionem, etiam in essen-

tialibus, quam ante Ita ergo imaginatur s. Thomas quod albedo

facit album per hoc quod inhaeret subiecto, et magis album per hoc

quod magis inhaeret ; sicut, v. g. aliqui duo habent easdem divitias,
sed unus perfectius habet, quia in domo, alius in mari : ditior est ille
qui habet in domo, non quia plures divitias habet, sed quia melius.

Ita ergo dicendum est, quod sine omni mutatione albedinis, solum

per hoc quod perfectius inhaeret, facit magis album, et sie, quando
s. Thomas dicit quod intensio fit per maiorem radicationem in subiecto,
vel per maiorem partieipationem, vel quia Caritas habet perfectius esse

in subiecto, ista tria pro eodem capit, scilicet pro maiori intensione.
Nec intelligit quod magis radicari sit firmius et permanentius esse in
subiecto, sed sicut declaratum est. Ego fateor quod iste modus non
est mihi ita notus ; sed tarnen credo quod alius, quod intensio fit per
additionem gradus ad gradum, est falsus » (q. 24. a. 5).

Vitorias Ironie kann gelegentlich eine ätzende Note bekommen,
die man ihm wegen der geistreichen Art verzeihen mag. Einmal lehnt

er eine rigoristische Ansicht des Capreolus unter anderm so ab : « se-

queretur quod qui esset in mortali, deberet confiteri quando implevit
praeeeptum. Patet. Det eleemosynam vel jejunet ; et non referat in
Deum : tunc tenetur confiteri : 'Ego eram in peccato, et dedi

eleemosynam et jejunavi, nec retuli in Deum.' Hoc tarnen est contra
consuetudinem confessionum. Nullus ita confitetur ; et ego certe mit-
terem talem qui sic confiteretur ad Capreolum » (q. 10. a. 4. n. 6). Über
Versicherungsverträge von Handelsgesellschaften, die modern anmuten,



270 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Yitoria O. P.

bemerkt er anzüglich gegen Cajetan : « Cajetanus et alii summistate
mirantur de hoc quomodo possit esse. Dicunt enim quod nullus erit
adeo stultus quod velit subire illud periculum et obligare se ad illud
pro quahcumque pretio. Sed révéra si Cajetanus esset mercator, non
sic miraretur, quia multi sunt cupidi mercatores qui non solum gau-
dent accipere sic pecuniam, sed sollicitant alios ut dent illis hoc modo

merces, et obligant se ad periculum. Unde isti qui mirantur de hoc,

non intehigunt istam negotiationem si tantum esset periculum per-
dendi merces in mari, non liceret ; sed est parvum periculum, quia
de mille navibus una perichtatur, et ideo non est stultitia » (q. 78. a. 2.

n. 54). Die Kenntnisse Vitorias gerade über kaufmännische Praxis kommen

im Unterricht De iustitia immer wieder zum Vorschein, und er
hält sich mit Vorliebe bei Besprechung etwa des Anleihewesens, des

Wechselverkehrs auf, ein Spiegelbild zugleich der damaligen Großmacht-

stehung Spaniens auch auf wirtschaftlichem Gebiet. Er erzählt z. B.
seinen Hörern von Anfragen an die Moralisten der Universität Paris

wegen der Erlaubtheit gewisser Geschäftspraktiken für die großen
flandrischen Märkte und Messen, wobei die Moralisten falsch entschieden

hätten, weil sie über das Wesen jener Spekulationen falsch informiert
wurden : « Revera deeepti sunt, non in doctrina, sed in facto, licet esset

ibi magister meus Ioannes Fenarius et Majoris et ambo Coroneles

revera ipsi mercatores non fecerunt relationem veram ...» (ib. n. 74).

Bekannt ist das Interesse, das Vitoria für die auf Grund der
spanischen Eroberungen in der Neuen Welt auftauchenden Probleme an
den Tag gelegt hat. Noch verschiedenartigsten anderen praktischen
Themen widmet er seine wache Aufmerksamkeit, stets aus den Normen
christlicher Sittenlehre. In ihrem Licht spricht er von Kriegsrecht,
Prozeßpraxis, Jagd- und Fischereirechten, Waldeigentum, Holzsammeln,

Wildern, Schmuggel, Steuern, Finanzverwaltung, Wucher, Zinsen,

von Tyrannenmord, usw., usw. Dann und wann hat man
beinahe den Eindruck, die Hörer seien hier einem Lehrer nach dem Typus
des Referenten « de omni re scibili et quibusdam aliis » in die Hände

gefallen. Doch es sind stets Fragen, welche die Moral des öffentlichen
und privaten Lebens angehen und der Sinn für diese wichtigen
Zusammenhänge wird oft gerade durch die Art seiner Behandlung recht
bewußt. Manchen Fragen begegnet man schon hier im gewöhnlichen
Lehrkurs, die in den berühmten Relectiones gesonderte Ausarbeitung
erfahren haben. Der Stil der Relectiones ist in der Regel allerdings
gefeilter, hier tritt die klassische Diktion oft hinter eine natürlich ein-



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O.P. 271

fache Unmittelbarkeit zurück. Teilweise möchte man sogar ein
gewisses Überwuchern spanischer Einstreuungen beklagen, die in ihrer
volkstümlichen Redensart vielleicht doch der stilistischen Qualität des

lateinischen Kontextes geschadet haben. Witzigen Pointen, die man
als derb bezeichnen muß, begegnet man selten. Einmal leitet er die

Erzählung eines Kasus aus seiner Pariserzeit so ein : « Erat quaedam
nobilis matrona non habens filios, et habebat sororem monialem quae
concepit, — et sciatis quod non de Spiritu Sancto ...» (q. 62. a. 6.

n. 18). An anderer Stelle wiederholt er : «... Sicut si esset una con-
desa quae inventa est praegnans, et non de Spiritu Sancto, vel quid
simile ...» (q. 73. a. 2. n. 8). Derbheit gehörte aber zum Stil jener
Zeit in Spanien wie anderwärts, sodaß wohl selbst Männer von großem
religiös-sittlichen Ernst derlei nicht nach heutigem Empfinden fühlten

und beurteilten.

Damit kommen wir auf das Letzte, das wir am Unterricht Vito-
rias herausstellen möchten. Das wichtigste « Geheimnis » der Beliebtheit

und des bleibenden Eindruckes und Erfolges bei seinen Hörern

war kaum das, was wir bisher aufzuzeigen suchten, sondern gerade
sein imponierendes Ethos, das ihm auch die Herzen gewinnen mußte.
Wir haben schon verschiedene Beispiele seiner geistigen Ehrlichkeit, der

Bemühung um ein objektives Urteil, Zeugnisse eines konsequent
kompromißlosen Wahrheitsstrebens gesehen. Er scheut sich nicht, unverblümt

eigene Fehlurteile und Meinungsänderungen zu gestehen. So

etwa bezüglich einer kurz vorher, vielleicht am Vortag gegebenen

Erläuterung des Thomastextes. Dort hatte er gesagt : « Est prima con-
clusio, quod ex parte boni voliti, scilicet beatitudinis, aequaliter sunt
omnes diligendi quod consequantur Deitm. » Sein Widerruf lautet :

« Circa primam conclusionem ego non bene legi. Est ergo prima con-
clusio : quod ex parte boni voliti debemus velle quod meliores habeant

maiorem gloriam » (q. 26. a. 7. n. 1). Bald hernach handelt es sich um
einen Gewissensfall über die Pflicht, Schulden abzuzahlen : ob einer
dazu gehalten sei selbst unter Einbuße seiner standesgemäßen
Lebenshaltung. Vitoria gesteht : « Ego Parisius ita defendi, quod potius tenetur
reddere creditori, etiamsi perdat statum ; sed postea non mihi placuit
ista sententia, sed oppositum videtur mihi probabilius. Dico ergo quod,
si habeo pecuniam cum iusto titulo, puta mutuo, et non possum
reddere sine gravi iactura, possum differre solutionem Hoc intelligo,
nisi creditor sit in simili necessitate ...» (ib. a. 13. n. 9).



272 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

Nicht weniger Aufschluß über die tiefe Ehrlichkeit seiner eigenen
beruflichen Gesarateinstellung vermitteln folgende Bemerkungen über
das mögliche Glaubenserlebnis zumal des Gottesgelehrten : « diffkilius
est rustico credere ; sed in theologo compensatur illud meritum, quia
scilicet hoc quod est inquirere rationes ad ea quae sunt fidei, est meri-
torium. Unde sanctus Thomas dicit quod illud est signum maioris
meriti ; non dicit quod illud sit magis meritorium quam credere. Unde

sequitur quod in theologo ex una parte augetur meritum in credendo,
et ex alia parte minuitur. Patet hoc, quia cum ipse quaerit rationes
ad ea quae sunt fidei, invenit alias quae videntur repugnare. Unde

quaerens quomodo virgo potuit parere, invenit rationes contra illud ;

et rusticus nihil illorum novit. Unde non sequitur quod theologus
minus mereatur quam rusticus ; immo illud arguit maius meritum in
theologo » (q. 2. a. 10. n. 3). Hier zeigt sich die grundsätzliche
Überzeugung von der Notwendigkeit einer scblußendlichen Beugung des

Intellektes auch des Theologen, einer wesentlich der jedes anderen Gläubigen

gleichen Beugung und Unterordnung unter das durch Gottes

Offenbarungswort gegebene Objekt gemäß dem sachlichen Sinngehalt
des Offenbarungswortes, mag das Beispiel schon nicht eines der
unfaßbarsten Glaubensgeheimnisse sein und dessen gläubige Bejahung heute
vielleicht nicht mehr so schwer fallen wie zur Zeit einer minder
fortgeschrittenen Naturerkenntnis 1. Vitoria hält sich frei von der Illusion
jener, die in persönlicher Spekulationsfreudigkeit und vermeintlicher
theologischer Tiefenschau oder Zusammenschau über das vom Glauben

geforderte « sacrificium intellectus » großenteils sich hinwegtäuschen. Die
den Glauben des Theologen betreffende Überlegung Vitorias zeigt
gleicherweise schlaglichtartig, wie sehr er jener rationalisierenden Geistesart

fernesteht, die in verschiedenen Epochen der Theologiegeschichte
immer wieder ihre typischen Vertreter hatte, welche die Aufgabe ihrer
Wissenschaft im Bemühen zu finden meinten, den Glauben « tragbarer »

zu machen, seine Lehren Unterschieds- und schrankenlos mit den
reinmenschlichen Wissenschaften zu « versöhnen », in « Übereinstimmung »

zu bringen, statt dessen allfällig unaufhebbare Aporien eben schlicht

1 Vgl. was Vitoria selber q. 8. a. 2. n. 3 sagt : « Iste non est articulus fidei :

'virgo peperit', sed : 'virgo peperit Deum' und q. 1. a. 6. n. 2 : 'non omnia reve-
lata nec omnes propositiones expressae in scriptura sunt articuli, proprie loquendo
de articulo articulus proprie dicitur propositio illa in qua proponitur creden-
dum id quod est principale in fide nostra. »



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 273

zu tragen, ja allenfalls sogar kräftig zu unterstreichen und erst recht
herauszumeißeln. Genuine Theologie kann göttliche Offenbarung weder
verharmlosen lassen noch gar selber einen solchen, geradezu
widersinnigen Versuch anstellen. Am entsprechenden Ort hat sie vielmehr
in ihrer Art mit einer gerade ihren Mitteln vorbehaltenen Intensität
und Eindringlichkeit dem paulinischen Programm zu dienen, das da
heißt : Menschendenken gefangensetzen zur Unterwerfung unter Christus

(2 Kor. 10,5). Gegenteilige Versuche einer «Aussöhnung»,
«Anpassung », « Ausgleichung » müssen in solchen Fragen den, der sie

unternimmt, wenn er den Gegenstand seiner Denkarbeit wirklich kennt,
unausbleiblich zur Unwahrhaftigkeit führen : er muß es bald merken,
daß er diesen seinen Gegenstand nicht etwa legitim « deutet », ihn
nicht « in Einklang bringt » mit beliebigem angeblich gesichertem
Menschenwissen, « Fortschritt », « Zeitgeist » und was immer, sondern ihn
zerdeutend umfälscht und verrät. Auch Vitoria lebte ja in einer gärenden

Zeit geistiger Wende und auf mehrfachen Gebieten soeben

vollzogener kühner Neuerungen, aber in all dem Umbruch steht sein Urteil
über wesentliche Dinge, unantastbare Wahrheit, unverblichene Werte

urwüchsig fest. So ist er aus unbeirrter Intelligenz, gebunden an Gott
und darum dem Hinundher der Welt gegenüber frei, richtunggebende
Persönlichkeit geworden, Sammler neuer Kräfte um ewige Ideale.

Vitoria kann das ihn beseelende Wahrheitsstreben, die Forderung
der ihm entsprechenden strengen Objektivität sehr freimütig bekunden.

Wir beschränken uns dafür auf wenige u. E. besonders kennzeichnende

Beispiele. Einmal im Traktat von der Caritas muß er den Artikel
behandeln « utrum contentio sit peccatum mortale », also über Diskussion
und Polemik. Dabei erklärt er unter anderem kurz und bündig :

« Scienter impugnare veritatem in disciplinis naturalibus et humanis
est mortale ex genere, sicut si quis intelligat opinionem Scoti esse

veram, et tarnen teneret contrarium cum s. Thoma, est mortale ex

se. Ratio est quia est contra caritatem proximi docere eum falsa et
decipere impugnare veritatem adhuc potest esse mortale, dato quod
non sit ex intentione. Sed quando provenit ex magna negligentia, v. g.

ego volo impugnare doctrinam Scoti ; non intendo impugnare
veritatem, sed solum doctrinam eius, sed non euro disquirere an sit verum,
an falsum : non est dubium nisi quod pono me in periculo impugnandi
vera, et per consequens pecco mortaliter, sicut in aliis, quia noceo
in re gravi. Et sive sit ex intentione sive ex negligentia, est mortale »

(q. 38. a. 1. n. 2 f.). Man muß sich nur bewußt machen, daß ein Theo-



274 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

loge aus dem Dominikanerorden so redet, und dazu einer, der aus

eigener Initiative seinen Unterricht an die Summa des Aquinaten
anschließt statt wie bisher an die Sentenzen des Lombarden, vor einer
buntesten Hörerschaft mehrerer Orden, um sowohl seine-Autorität bei
ihr wie die Kühnheit ermessen zu können, mit der er allenfalls selbst
diese seine persönliche Autorität entschlossen der Wahrheit geopfert
hätte. Was konnte aber wiederum, objektiv gesehen, zur Stärkung des

Vertrauens seines Auditoriums geeigneter sein, als ein Mut zur Wahrheit,

der ihn solche Worte finden ließ, von so unpathetisch sachlichem

Klang, daß sie wie ein blanker Spiegel sein echtes Wesen und Wollen
widerstrahlen — Einmal erklärt er ohne Blatt vor dem Mund : « Circa
solutionem ad secundum, non intelligas quod intellectus non possit
singularia cognoscere ; sed sensus est singularium, quia solum ilia
cognoscit ; intellectus autem est universalium directe, quia non intel-
ligit singularia nisi per concursum phantasiae, ut dicit Aristoteles ; et
ideo intelligit singularia, quamvis reflexe. Nam etsi s. Thomas negaret
hoc, ego non crederem illi. Et est ratio manifesta ad hoc contra aliquos
thomistas, quia ego amo Petrum et Paulum, et certum est quod voluntas

non movetur nisi ab actu intellectus » (q. 2. a. 1. n. 4). — Er trägt
keine Bedenken, nachdrücklich ein paarmal auf eine Meinungsänderung

des hl. Thomas hinzuweisen und ihn zu loben, daß er bei der

Berichtigung tatsächlich besser beraten gewesen sei ; es handelt sich

um die Gaben des Heiligen Geistes : « Notate quod s. Thomas hic
revocat sententiam quam in 1. 2., q. 68. a. 4 posuit sed hic revo-
cat illam sententiam et dicit quod intellectus ponitur ad intelli-
gendum non solum speculativa sed etiam practica. Et optime fecit
s. Thomas repetit istam quaestionem de qua tractaverat in 1. 2. q. 68.

a. 4, sed hic revocat quod illic dixit, et bene revocat De distinction

istorum donorum est etiam notandum quod non est facilis quaestio.
De hoc enim sunt opiniones. Et s. Thomas diversa dicit hic et in
1. 2. Sed parum refert quomodo quis dicat, dummodo concedamus quod

per ista dona habemus aliquos actus quos non haberemus etiam posita
fide et virtutibus et gratia non tarnen est vis facienda an illa dis-

tinguantur. Item etiam est superfluus labor thomistarum in isto loco
et domini Cajetani in 1.2. q. 68. a. 4, ubi quaerit ad quod donum per-
tineat iudicare per causas altissimas ...» (q. 8. a. 3 ; a. 6. n. 1 ; n. 4).

In kasuistischen Entscheiden richtet Vitoria sein Augenmerk gleich
scharf auf Wahrung sowohl der Forderungen aus dem sittlichen Gebot
als solchem wie des Rechtes der Persönlichkeit und auf Fernhaltung



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 275

von ängstlichen Skrupeln. Seine Auskünfte sind nicht eng, im
allgemeinen eher großzügig und mild. Überaus lehrreich für die
Gewissenhaftigkeit, mit der er Rechte und Freiheit des Individuums vor rigo-
ristischem Zwang, leichtfertiger Gleichmacherei zu schützen strebt,
wären etwa seine fein differenzierten Urteile zur Frage « utrum tenea-

tur aliquis statim restituere» (q. 62. a. 8). Strenger als im Urteil über
Privatsachen verfährt er aber in der Regel da, wo das soziale Moment
stärker in Mitleidenschaft gezogen erscheint. Den von Skotus vertretenen

Standpunkt einer Ablehnung der Kapitalstrafe kann er nicht
gutheißen, fügt allerdings im Hinblick auf die Ausleger vorsichtig bei :

« Nescio an ita senserit Scotus » (q. 64. a. 2. n. 3 ff.). Eine Gefährdung
der Grundlagen menschlichen Zusammenlebens findet er z. B. in
gewissen Zugeständnissen über die Erlaubtheit der Mentalreservation und
bemerkt zu beigebrachten Exempeln : « Certe hoc esset nimis late intel-
ligere, quia sic nec esset mendacium nec posset mentiri aliquo modo. »

Seine Widerlegung geht aus von einer behaupteten Unterscheidung je
nach der Person, der gegenüber man zu gedanklichem Vorbehalt greife :

«Si mentitur mulier quando respondet praetori, ergo etiam quando

interrogatur a marito et illi respondet. Certe puto quod illa mentitur,
quia illud quod tu ponis in mente non significatur per illam proposi-
tionem ; et ideo illa mulier non excusatur a mendacio Tenendum

ergo est absolute quod hoc non licet aliquo pacto, quia sic daretur

magna occasio dolis et mendaciis et fraudibus. Et revera cum essem

Parisius vel prope, narrata est mihi historia de quodam viro, qui cum
desponsaretur cum puella regis, nolebat ducere illam quia habebat
illam suspectam quod non esset virgo. Et cum cogeretur a regina
quod acciperet illam in uxorem, fuit denique contentus, dummodo iura-
ret an habuit consuetudinem cum aliquo. Ipsa iuravit quod non, et
sie aeeepit illam in uxorem et mansit bene cum illa per biennium. Sed

cum quidam praedicator in quodam sermone diceret quod licebat uti
ista cautela secundum praedictam opinionem, certe ille putavit quod
mulier sua ita iuravit, et sic nunquam bene mansit cum illa...» (q. 69.

a. 2. n. 12). — Sogar eine Art Moral der Geschichtschreibung wird den

Hörern zur Erwägung geboten : « De scriptoribus historiarum qui
infamant multos post mortem illorum, est dubium an peccent narrando
illorum crimina Respondetur quod historici possunt ex hac parte
gravissime peccare nisi moderate faciant adhibita moderatione et
prudentia, excusantur historici ut alii capiant exemplum de benefactis
aliorum ; et si sint mala, ut caveant ab illis. Itaque dato quod histo-

Divus Thomas 19



276 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

rici narrent crimina de quibus sequatur infamia, tarnen cum illud ver-
gat in maximum commodum reipublicae ut alii deterreantur, excu-
santur historici a mortali » (q. 73. a. 2. n. 20).

Auch für die Pflichten in der Verwaltung öffentlicher Ämter legt
Vitoria strenge Maßstäbe an. Dies hängt zusammen mit seinem

Bestreben, die Gesetzgebung und ihre Handhabung, das Gemeinschaftsleben

im Staat und in den zwischenstaatlichen Beziehungen, die innere
und äußere Politik usw. möglichst zu versittlichen, besonders aber auch
das kirchliche Leben, wo nötig, zu reformieren und dem Ideal
näherzuführen, das der von Christus gestifteten religiösen Gemeinschaft, der

eigentlichen Heilsanstalt, entspricht.
Zum Beleg dafür, wie sachkundig durchdacht, aber auch freimütig

unparteiisch Vitoria in politischen Dingen die sittlichen Richtlinien zur
Geltung zu bringen bemüht war, wollen wir uns hier auf Einzelheiten
seiner Lehre über Kriegsrecht beschränken, « materia gravis, in qua
multum interest scire quid liceat, et quid non », wie er sagt. Und :

«Ego gaudeo quod sint bella pro defensione reipublicae. Sed parti-
culari personae, cui ego bene vellem vitam aeternam, nollem quod
militaret. » Daß selbst unter Christen Defensivkrieg erlaubt ist, nennt
er « conclusio certa », obschon « isti haeretici novi etiam machinentur
quod non licet bellare christianis ex illo, 'Non vos defendentes, caris-

simi, date locum irae' (Rom. 12). Sed hoc est haereticum. »1 In
derlei Fragen hatte Vitoria an hoher Stelle tatsächlich Einfluß, er wurde

um Rat angegangen und sein Wort fiel in die Waagschale 2. Er
bemerkt hier nebenher, daß er mit einem Mitglied des spanischen Kronrates

eine Auseinandersetzung führen mußte, welcher die Erlaubtheit
eigentlicher Ausrottung des Feindvolkes, in unseren Tagen hätte man
wohl gesagt des « Erbfeindes », vertrat, um einfürallemal einen « guten »,

gründlichen Krieg durchzufechten, also etwa nach dem jüngst zu trauriger

Berühmtheit gelangten Prinzip, der grausamste Krieg sei der
kürzeste. « Dubitatur an in illo bello possint occidi innocentes pueri.

1 S. dazu Relectio de Indis II., De iure belli, Einleit. : « Notandum, quod
licet inter Catholicos satis conveniat de hac re, Lutherus tarnen, qui nihil incon-
taminatum reliquit, negat Christianis etiam adversus Turcas licere arma sumere
innixus tum locis Scripturae supra positis, tum etiam, quod si Turcae, ait, inva-
dant Christianitatem, ilia est voluntas Dei, cui resistere non licet. In qua tarnen
re non ita potuit imponere Germanis hominibus, ad arma natis, sicut in aliis
suis dogmatibus » (Ausgabe Getino II, S. 389).

2 Über seine Beziehungen zu hochgestellten Persönlichkeiten und zu Kaiser
Karl V. selbst vgl. Getino, El Maestro S. 141 ff. ; 219 ff.



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 277

Ego contendebam cum quodam de Consilio regio. Dicebat quod hoc
esset consulendum, ut omnes interficerentur, ut fierent bona bella ».

Das urspüngliche Recht, Krieg zu führen, hat nach Vitoria nicht etwa
der König aus persönlichen Gründen, sondern das Gemeinwesen als

solches ; das ergibt sich aus gesund demokratischer Auffassung : « Po-

testas principis est a republica. Ubi ergo licet reipublicae bellare, similiter

licet regi respublica quantum ad ista tria, scilicet ad vindi-
candum se de hostibus, ad recuperandum sua bona et ad puniendum
hostes eamdem habet potestatem in hostes sicut in subditos. Et si

hoc potest respublica, potest etiam princeps qui habet potestatem a

republica. » Ob ein König sich einmal in die Angelegenheiten eines

fremden Staates einmischen könne, wird hier ebenfalls von gesunder
demokratischer Einstellung her beantwortet : « An liceat defendere
subditos adversus regem quando ab eo iniuste patiuntur An liceat
bellare contra regem — Respondeo, si res est dubia, non licet, quia
esset turbare rempublicam si liceret principibus aliis pro quocumque
bellare qui de rege conquererentur. Praeterea, quia iudex causae est

ipse princeps. Non ergo debet hoc determinari ab aliis. Secundo dico,

quod si constat quod subditi iniuste patiuntur a rege, licet principibus

agere bellum contra regem eorum. Et in Universum, quando subditi

habent ius bellandi contra regem, licet principibus bellare pro
populo. Ratio est quia populus est innocens, et principibus de iure
naturali licet defendere orbem ne fiat ei iniuria. Et ita factum est

tempore Petri regis Hispaniae. Erat tyrannus ; rex Gallorum bellavit
contr§ Petrum regem pro alio filio. » Darf aber etwa auch ein fremder

König einem Fürsten gegen einen dritten Souverän helfen Vitoria
scheut sich nicht, dafür nach einem Fall von aufregender Aktualität
zu greifen : « Dubitatur hic, quando res est aliéna, utputa ducatus
Mediolanensis : an liceat regi Hispaniae defendere ducem Mediolanen-

sem contra regem Franciae — Respondeo, si res esset nostra, om-
nino licet. Si res est dubia, melior est conditio possidentis. Idem est

iudicium tunc sicut de persona privata. Dubito an hoc pallium sit

meum : debeo adhibere diligentiam ad sciendum veritatem ; quandiu
manet dubium, licite illud teneo. Econtrario, si ego dubito an pallium
sit meum ; alius possidet : quandiu maneo in dubio, non licet mihi
rapere pallium. Ratio est quia ille habet ius habendi : ergo ego non
possum habere ius accipiendi, quia bellum non potest esse iustum ex
utraque parte. Et sie ad dubium dico quod in re dubia non licet.
Quando tarnen ingressus est dux iusto titulo, licet eum defendere bello.



278 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

Econtrario autem dico quod non liceret in illo casu iuvare invadentem ;

exponeret enim se iuvans periculo, postquam res est dubia ; faceret
iniuriam possidenti. »

Müssen die Untertanen wissen, daß der Krieg, zu dem sie das

Staatsoberhaupt aufbietet, gerecht ist, bevor sie folgen — «Videtur
quod teneantur scire, quia alias oporteret excusare omnes qui sequun-
tur regem Franciae contra Hispanos, et econtra, si non tenentur scire
bellum esse iustum. Et si non tenentur, sed iuste procedunt : ergo
non liceret eos occidere, quia sunt insontes. In contrarium est quia
ipsi milites non sunt iudices. Ergo non tenentur scire. — Respondeo,
si constat béllum esse iniustum vel si scitur vel isti habent conscien-

tiam quod est iniustum, non possunt bellare, etiamsi cogantur a principe.

Ratio est quia ille peccat mortaliter, et obediendum est Deo

potius quam illi. Secundo dico quod plebei, qui non admittuntur ad
consilium principis, non tenentur scire causam belli iustam, sed possunt
sequi regem. Patet hoc, quia non omnes possunt informari de causa
belli. Tertio dico quod magnates qui ad consilium principis admittuntur,

illi tenentur inquirere de causa belli, ad eos enim spectat hoc.

Praeterea, debent monere regem an oporteat vel non ; debent enim
iuvare consilio. Quarto dico quod militibus, ubi non constat causam
belli esse iniustam, sed est dubium, illis licet sequi bellum. Probatur :

quia miles tunc est inter duo dubia. Si eat ad bellum, est in periculo
prosequendi bellum iniustum ; si non eat, exponit se periculo dese-

rendi regem et patriam in necessitate. Sed quando quis est inter duo

pericula, debet sequi id quod est minus malum ; sed minus malum
est nocere hostibus quam reipublicae propriae : ergo. Secundo, quia,
ut diximus, illi non tenentur inquirere causam belli, quia non spectat
ad omnes scire earn. Ergo ubi dubitant possunt milites procedere ad
bellum. Verum est quod, ut diximus in materia de ignorantia, si ilia
est crassa et quasi ignorantia volita, non excusat. Ita dico quod, si

sunt apparentiae quod bellum non est iustum (ego dubito, sed quia
habeo affectionem ad regem meum claudo oculos : quid ego scio

dico quod tunc non excusarer a peccato. Quando ergo dicimus quod
ubi est dubium possunt sequi bellum subditi, intelligitur quando dubium
est probabile. Praeterea nota quod, ubi constat postea, quod bellum
fuit iniustum (ante dubitabamus ; bona fide sequuti sumus regem ; constat

nobis postea bellum esse iniustum) : dico quod tunc tenentur milites
restituere ablata, quando facti sunt ditiores. Non dico quod tenentur
de damno illato quod combusserint civitatem, quod comederent alia



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 279

quaecumque, sed tenentur restituera ea quae habent in manibus ex
quibus ditiores facti sunt. Rex forte tenebitur restituera totum damnum.

» Das Söldnerwesen und das Reislaufen der alten Eidgenossen
kommen hier auch noch zur Erwähnung, begreiflicherweise nicht in
günstiger Beurteilung : « Dico ulterius, quod qui sunt parati ire ad

omne bellum, non curant an sit iustum vel non, sed vadunt cum eo

qui maius Stipendium dat, nec tarnen sunt subditi, peccant mortaliter
non solum quando eunt, sed semper quod ea afficiuntur voluntate.
Dico praeterea quod, ubi res est dubia, non possunt auxiliari, ut sunt
Helvetii, ferre auxilium alteri parti quando non sunt subditi. »

Wann hört im Kriege das Recht zur Tötung der Feinde auf
Die Antwort ist gewissenhaft differenziert ; obschon sich keine
Sentimentalität anmeldet, sondern der Blickpunkt auf das Ziel, den Endsieg,

bestimmend bleibt, ist die Konsequenz umso bewunderungswürdiger,

mit der er die ethischen Grundsätze, von eigener Befangenheit
gegenüber einzelnen Zeitanschauungen abgesehen, scharf im Auge
behält und zur Geltung bringt. Das geht aus folgenden Details besonders

deutlich hervor : « Ubi ad finem victoriae opus est occidere

innocentes, licet. Sicut expugnatur civitas ; opus est bombardearla : ex hoc

sequuntur mortes innocentium : sequantur, quia hoc est de per acci-

dens. De hoc non est dubitandum, sicut si expugnaretur castellum
ubi possunt distingui nocentes ab innocentibus, isti non possunt

occidi. » Darf der Feldherr eine Stadt zur Plünderung in Aussicht
stellen « Videtur quod sic, quia alias non posset obtineri civitas.
Fiunt milites alacriores et tunc hostes magis timent. Ita est quod
hoc oportet ad consequendam victoriam Respondeo, si hoc non
est necessarium ad summam belli, gravissime peccant qui hoc permit-
tunt si hoc est necessarium, possunt duces permittere hoc, milites
autem non possunt facere sua auetoritate duces tunc debent monere

milites ne occidant innocentes. Sed dato quod sciant quod ex hoc

milites possunt facere multa mala, bene tarnen possunt hoc permittere

semper in civitate praesumuntur esse aliqui innocentes, et ideo

non est pium nec christianum in Universum omnes occidere potius
deberent duces post partam victoriam occidere nocentes ad sumendam

vindictam Ponamus quod nunc sunt innocentes in civitate ; non
nocent ; sed si permittamus eos vivere, postea nocebunt. An liceat
eos occidere Videtur quod non, quia de facto non nocent. Sed contra,
quid prodest eos nunc relinquere, si postea bellabunt contra nos
Respondeo quod non licet, quidquid dicant milites ...» Nicht minder



280 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

eingehend prüft er hier und anderwärts (q. 66. a. 8) die rechtlichen
Belange über Kriegsbeute.

Zum Schlüsse dieser Darlegungen kommt Vitoria noch auf die

Frage der Gefangenen, vandalischer Verwüstung des Feindlandes, auf
die Geiseln, und sogar auf die Gefechtsübungen, « Manöver » würden
wir sagen, zu sprechen ; einzelnes ist zeitgenössische Theorie, im
allgemeinen aber persönliche, ethisch orientierte Stellungnahme, die
energisch gegen Unrecht und Sinnlosigkeit protestieren kann, so gegen
Verwüstungen der Spanier in Frankreich und Tötung französischer
Geiseln (q. 40. a. 1).

Das Parteien- und Verschwörungsunwesen, die Umtriebe jener Zeiten

geben Vitoria Anlaß zu strengen Worten gegen die ehrgeizigen
oder mißgünstigen Säer von Zwietracht, Feindschaften, die Stifter
fortwährender Unruhen, im Artikel : « Utrum seditio semper sit peccatum
mortale. » Er ereifert sich hier in einer Weise, die wiederum von
seinem sittlichen Ernste und seinem Einsatz für das Gemeinwohl zeugt :

« Quaero an omnes isti qui sunt in factionibus, que andan en bandos,
sint in peccato mortali certe timendum est an semper sint in
peccato mortali. Sed non credatis quod isti solum propter seditionem
et factionem eant ad infernum, sed quia habent multa alia peccata ;

immo révéra taies non sunt christiani, semper enim procurant malum

proximi, multis nocent, fugiunt pacem ; ideo nec mirum est quod dam-

nentur. Certe alii meliores illis damnantur ; non dubitetis. Quomodo

ergo tales sunt christiani qui nunquam volunt bonum proximi, sed

semper curant malum et impediunt quodcumque possunt bonum alte-
rius partis révéra sunt diaboli, quia diabolicum est nolle pacem,
sed in seditione semper versari » (q. 42. a. 2. n. 2).

Seiner Entrüstung verleiht er pathetischen Ausdruck, wenn er

etwa das Wucherwesen geißelt, das gerade in seiner spanischen Heimat
mit deren wirtschaftlichen Entfaltung damals sich breit machte : « Isti
campsores, los contrastes, solum debent commutare pecuniam unius

speciei pro alia, et hoc est officium illorum. Sed isti qui sic sunt insti-
tuti pro commutationibus pecuniarum, invenerunt sibi aliud officium
et artem aliam, scilicet mutuandi pecuniam indigentibus, et postea

recipiunt compensationem An hoc liceat istis campsoribus. — Vide-

tur quod sic, quia isti campsores iurant quod sit licitum, quia pro in-
dustria sua dicunt quod licitum est aliquid reeipere et etiam pro bene-

ficio praestito, quia dant aliis pecuniam qua egent ad v. g. emendum

domum, et si aliquid recipiunt, non illud recipiunt pro mutuo, sed pro



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 281

industria et beneficio praestito. Secundo, etiam volunt excusari, quia
dicunt quod non faciunt contractum nec pactum, nec aliquid ipsi exi-

gunt. Si ergo alius dat illis aliquid, quare, dicunt, non licebit nobis
illud accipere — Respondetur ad hoc distinguendo. Vel illi faciunt
pactum taciturn vel expressum, vel non. Sic primo, dico quod si nullo
modo faciunt pactum nec expresse nec tacite, tunc quidquid detur
campsoribus ex benevolentia pro beneficio, licet eis accipere gratis
Secundo dico quod si fiat pactum taciturn vel expressum, est usura.
Tertio dico quod omnes campsores sunt usurarii omnes qui a
campsoribus recipiunt mutuum, sciunt et fatentur quod gratis non sibi datur
sed pro bona compensatione Et omnes isti campsores fugiunt a
confessoribus peritis, sed hoc non excusat illos. Ego semper cogitavi
et credo omnino quod, sicut Deus instituit et providet quod in quovis
populo sint aliqui boni et veri christiani ut alii exemplo eorum obse-

quantur Deo, sic credo quod Deus permittit magnos peccatores qui
semper sustineant vitia, de quibus dicitur : 'Qui sordescit, sordescat

adhuc' (Apoc. 42). Ut videamus quantum malum sit peccatum et
aurum ; ut videamus quantum malum sequeretur si passim permitte-
rentur usurarii Certe dominarentur orbem — Ex his sequitur quod
sicut isti campsores sunt usurarii, ita et illi qui ponunt pecuniam apud
illos. Iste usus non est Galliae nec alibi, nisi in Hispania. Et quod
sint usurarii patet, quia sunt participes usurarum dant pecuniam
suam campsoribus ad usus illicitos ...» (q. 78. a. 2. n. 63).

Unbarmherzig kann Vitoria reden, wenn er gewisse Mißstände in
der Regierung der Kirche, in der kirchlichen Verwaltung, verderbliche

Mängel bei den kirchlichen Amtsträgern rügt. Hier mag er zuweilen
in der Glut seiner Anklagen, Warnungen und Drohungen an Savonarola

erinnern. Man kann sich dem Eindruck nicht verschließen, daß

er seine Aufgabe zumal dann echt apostolisch auffaßt. In der großen
Schar der ihm zuströmenden Hörer sah er die geistige Elite seines

Landes, unter ihnen sah sein kluges Auge auch mehrere, welche
vielleicht schon bald in die bischöfliche Hierarchie aufsteigen sollten, von
deren Bildung, Persönlichkeit, Verhalten und Wirken eine Überwindung

der Kirchenkrise mithin entscheidend abhängen konnte. Was er
mit derart scharfer Sprache wollte, war also Aufrüttelung der Gewissen

zur Anbahnung der echten « Reform an Haupt und Gliedern », Weckung,
Entzündung des Reformeifers in möglichst allen, auch in den zähflüssig

Geruhsamen, darum haben seine Worte selbst die sengende Kraft
eines Brandes, sind schon an sich wie ein Widerschein des Höllenfeuers,



282 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

mit dem er droht. Seine Leidenschaft stammt aus großer Liebe zur
Sache der Kirche, das verleiht ihm die im tiefsten Grunde geradeso
selbstlose, um seine eigene Person, seine eigene Stellung und seinen

Einfluß unbekümmerte wie gegen andere rücksichtslose Unerschrocken-
heit : er wächst hier zum Bekenner.

Der ganze Ernst der Situation wetterleuchtet in den Worten über
die Interesselosigkeit mancher Bischöfe um die Glaubenslehre. « Maiores,

ut episcopi, non sufficit quod credant, sed magis explicite tenentur
scire ad hoc quod possint illa docere, et tenentur esse parati reddere
rationem fidei Révéra maior pars episcoporum se contenta con
lo que sabe el labrador 1. An ergo episcopi condemnentur Quidam
Parisius dicebat : dolendum est de illis. Et révéra merito illud dicebat,
postquam tantum honorem sibi vindicaverunt, et scientia quae illis
annexam esse debet, est quasi rara avis in terris, quandoquidem in
paucioribus quam oporteat reperiatur ; utpote multae insurgunt hae-

reses, et quasi nullus episcopus hactenus inventus est qui eis obviam
eat. Solus unus episcopus est modo in Ecclesia, puta Roffensis, vir
magnae doctrinae, qui scribat contra lutheranos. Et ideo merito dolendum

est de illis, praesertim quia cum ipsi teneantur scire subtilitates
fidei et scribere contra haereticos, nec sciunt nec scribunt, et alii qui
non tenebantur scribere, scripserunt. Secundo dicebat ille, ne mirum
quod damnentur. Poterunt namque ipsi dicere quod alii meliores illis
damnantur. Certe aliquis eorum fallitur cum dicit se scire utrumque
testamentum Si aliqua excusatio est, certe non est alia nisi quod
si non sciunt, provideant de viris doctis. Et maxime excusantur si
faciant quod praedicetur verbum Dei. Sed utinam non impedirent »

(q. 2. a. 8. n. 8). Auch den Mangel an sonstigem pastoreilen Interesse
muß er bei Bischöfen beklagen. Da er von der gegenseitigen Liebe der
Urchristen spricht, macht er eine kurze, doch bezeichnende Anspielung :

«Certe diligebant se tunc plus quam fratres et plus quam parentes
diligunt filios. Et hoc est quod dicit Paulus : 'Quis uritur et ego non
uror ?' etc. Ita certe id modo curant episcopi, ut non possint dormire

prae cura existentium in mortali Et tarnen certe Paulus dicit : 'Quis
uritur, et ego non uror ?' » (q. 44. a. 7).

Zur Frage, ob die Bischöfe gehalten seien, die Pfründen den
Würdigeren und Fähigeren zu verleihen, äußert er sich unter anderm so :

« Ad examinandam quaestionem istam, oportet scire veritatem ; quia

1 « gibt sich mit dem zufrieden, was der Bauer weiß. »



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 283

si verum est quod tenentur semper eligere potiorem, certe aliqui epis-

copi sunt in periculo animarum, quia non semper sic eligunt » (q. 63.

a. 2. n. 5). Eingehend verwertet er Schrifttexte wie Jak 2, 1 ; 1 Tim
3, 2 ff. ; 5, 17 f. ; Joh. 21, 15 ff. sowie andere Gründe für seine

Auffassung, daß der kirchliche Oberhirte den Würdigeren vorzuziehen habe.

Die Sitte, bereits Kindern Pfründen zu verleihen, bleibt nicht
unerwähnt : « Contra propositum etiam principaliter arguitur, quia seque-
retur quod nunquam beeret dare bénéficia pueris primae tonsurae.

Consequens autem est falsum, quia iura permittunt quod pueris Septem

annorum dent bénéficia, et tarnen si non liceret, iura non permitterent
quod darentur illis. Et cum isti omnino sint non idonei, sequitur
quod non semper tenetur episcopus digniorem eligere. — Ad hoc dico

quod an hoc bene fiat, non est multum verisimile, quia regulariter
periculosun est illis conferre bénéficia, postquam est incertum quid
facturum sit de illis. Sed tarnen illo dato, quod scilicet bene fit, dico
secundo negando consequentiam, scilicet quod nunquam liceret illis
dare. Et ratio est quia episcopus non debet respicere ad tempus praesens,

sed ad futurum, id est non quis plus prosit in praesenti, sed in
toto tempore. Et hoc intelligo de puero qui videtur esse bonae indolis,
et habet dominum qui faciet illum studere, et tandem erit doctus

quia puer cum strenue dabit operam litteris, est optima spes quod
evadet doctus, licet frequenter ista spes deficiat » (n. 11). Obschoq
diese Beurteilung einer damals noch hingenommenen Gepflogenheit
gewiß maßvoll ausfällt, darf man nicht übersehen, daß sowohl die ersten
wie die letzten Worte eine deutliche Warnung enthalten, die ihre
Wirkung bei aufmerksamen Hörern nicht verfehlen konnte. Vollends
ungeschminkt wird seine Stellungnahme zu so heiklen Dingen im
weiteren Verlauf der über nicht weniger als dreißig Druckseiten verteilten
Behandlung unserer Frage : « Utrum in dispensatione spiritualium locum
habeat personarum aeeeptio. » Er macht sich selbst den Einwand :

« Si hoc est verum, quod episcopi semper tenentur eligere potiorem,
cum ergo sic non fiat, vae episcopis, quorum certe pauci vel nulli hoc

curant Sed quamvis non sic fiat nec faciant hanc diligentiam, multi
tarnen episcopi aestimantur boni. Gravissimum ergo videtur damnare

eos. » Die Antwort lautet : « Ad hoc dominus Beda 1 Parisius dabat

1 Noël Béda (f 1537), Syndicus der theologischen Fakultät an der Sorbonne,
als Vitoria noch dort studierte. Über ihn vgl. Diet, d'hist. et de géogr. ecclés.,
VII, Art. Béda (Noël). Vitoria spricht von ihm, ohne ihn zu nennen, im
gleichen Sinn bereits q. 2. a. 8. n. 8, wie wir es oben S. 282 zitiert haben.



284 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

multas solutiones ; sed quia non satisfaciebant, dicebat quod dolen-
dum est quod omnes damnentur. Respondeo, et dico primo : quod
omnes episcopi qui in aliis ecclesiasticis regendis et gubernandis sunt
solliciti, sicut in his quae pertinent ad episcopatum, ut visitare sub-
ditos et praedicare etc., gerunt etiam curam in distributione beneficio-

rum. Sed episcopi qui non visitant subditos suos, et qui nihil aliud
curant nisi redditus exigere exacte, non mirum est quod damnentur,
praesertim cum in multis aliis sint négligentes et non solum in
distributione beneficiorum Secundo dico quod, etsi aliqui damnentur,
non mirum est, cum alii etiam damnentur qui non sunt in tanto peri-
culo. Quanto enim quis est in sublimiori statu et dignitate, tanto in
maiori periculo versatur, ut inquit Augustinus. Et revera in toto epis-

copatu Salmanticensi vel in quocunque alio episcopatu nullus est in
tanto periculo et damnatione sicut est episcopus, nec scortum, quia
suae animae et omnium subditorum animarum rationem debent red-

dere, quia omnia oportet quod ponant pro salute unius animae
Sed haec omittamus, quia hic non sumus constituti iudices ad con-
demnandum episcopos vel ad determinandum quid faciant, sed quid
faciendum sit ; maxime quia propter nostrum negare vel affirmare nihil
ponitur in re, id est nec ipsi salvabuntur nec condemnabuntur, Deus

enim seit an damnabuntur vel salvabuntur » (n. 13).

Freilich. versteigt sich Vitoria nicht zur Behauptuung, jede
unsachlich parteiliche Bevorzugung der Person sei schon Todsünde : « Sine

dubio aeeeptio personarum in rebus spiritualibus est peccatum mortale

ex genere suo in proposito dico de episcopis quod non semper
erit mortale praetermittere digniorem ubi non est magna differentia
in ordine ad utilitatem populi, dummodo subveniat dignis pos-
semus mitius dicere, quod semel praeferatur aliquis dignus digniori,
non erit mortale, quia non vertitur in magnum incommodum regi-
minis Sed tarnen si pluries et ordinarie hoc faceret, peccaret mor-
taliter ..'. Licet ego non sim securus de hoc, nescio enim an haec excu-
satio valeret coram Deo ...» (n. 14). Er bemerkt hernach ausdrücklich,

daß er von Pfründen spreche, mit denen Seelsorge verbunden ist.
Auch unterdrückt er nicht folgende kritische Glosse : « Verum est quod
mala Providentia Ecclesiae est quod beneficium magis tenue sit cum
cura animarum, sicut quod canonicus habeat ducentum millia- dipon-
diorum, et curatus duo millia, quia uno inconveniente dato, plura se-

quuntur » (n. 16). Seltener Freimut offenbart sich in dem, was er zur
Häufung von Benefizien auf die gleiche Person anbringt : « Quasi sem-



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 285

per et regulariter est acceptio personarum habere plura bénéficia. Cum

alii sint qui possunt illa regere, révéra est manifesta iniquitas. Et
si dicatis 'iste est nobilis' : certe, si illa nobilitas esset multum pro-
futura Ecclesiae, bene ceteris paribus esset praeferendus omnibus. Sed

révéra in collatione tali semper et ut in plurimum intercidit ipsa ratio
nobilitatis, propter quam non solum bona Ecclesiae, sed etiam bona

pauperum sibi usurpant. Pro quo est notandum quod haec bénéficia
ecclesiastica instituta sunt ex bonis communibus ex omni genere chris-

tianorum, et ideo fit iniuria magna si non distribuantur proportiona-
biliter, sic scilicet quod non sit omnis respectus ad personam, sed

etiam ad dignitatem et mérita et ad utilitatem Ecclesiae Loquendo

ergo de beneficiis incompatibilibus, in pluralitate beneficiorum est

acceptio personarum. Et si arguas : quia pro nutrienda nobilitate oportet
dare plura bénéficia alicui ; respondetur quod licet ad hoc respicien-
dum sit, tarnen non solo titulo nutriendae nobilitatis debent occupare
omnia bona pauperum. Et si dicas quod habent dispensationem : dico

quod in ipsa dispensatione est acceptio personarum et peccatum, quia
quod papa dispenset cum non idoneo, cum alius sit magis idoneus,
est acceptio personarum ...» (n. 17).

Selbst an den Kaiser ergeht vom Universitätskatheder aus in kluger

Weise ein Wink : « Sed dubitatur de rege, an teneatur conferre

episcopatum dignioiibus. Satis esst quaerere de sufficientibus, et utinam

semper sic fieret Clamaret profecto civitas Salmanticensis si impe-
rator poneret in ea praetorem malum et amentem ; et tarnen si epis-

copus indignus et malus eligatur ad regimen animarum, non fit mentio,
nec de moribus fit quaestio. Et utinam ultima quaestio quam faceret

rex esset de moribus illius qui eligitur Breviter dico quod si rex non
conferret episcopatum dignioribus, — credendum est quod sic fiat,
quia habet doctissimos et sanetissimos consiliarios, — sed dico quod
si non ita conférât, non est dubium nisi quod non potest maius sacri-

legium fieri circa Deum quam male providere episcopatum, ubi est

periculum animarum, et esset magnum peccatum acceptionis
personarum » (n. 19).

Über die moralische Erlaubtheit der Annahme erfolgter Ernennung

oder Wahl wird das Auditorium belehrt : « Saltem dubitatur, si

episcopi qui vocantur non quaerunt episcopatum, supposito quod sunt
indigni, an excusabuntur vel an peccent aeeeptando — Respondetur
quod non excusantur ; licet non quaerebant nec cogitabant de epis-

copatu, si tarnen sunt insufficientes et indigni ad administrandum epis-



286 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

copatum, non excusantur. Sicut si aliquis artificem aliquem vocaret
ad hoc quod incipiat facere una traza de casax, et ille est sutor, et

perdit domum : an talis excusaretur de illo damno per hoc quod voca-
tus fuit. Dicit Chrysostomus quod non. Ita de episcopo est dicen-

dum, quod non excusatur si ex imbecillitate illius oves pereant, quan-
tumcumque vocatus fuerit ad episcopatum » (n. 20). Ebenso kompetent

und unbestechlich urteilt der Theologe von Salamanca noch über
die Normen bei Ausübung von Wahlrechten, sowie über allfällige
Restitutions- und Schadenersatzpflichten aus Mißbrauch solcher Ernennungsoder

Wahlbefugnisse oder Einmischung in derartige Angelegenheiten.
Vitoria findet es angezeigt, auch zu Mißbräuchen römischer Praxis

in der Umleitung kirchlicher Einkünfte ein Wort zu sagen : « Si sint
decimae sufikientes ad sustentationem ministrorum, et papa illas ab-
stulit a ministris et dedit in alios usus, an tunc laici teneantur de novo
sustentare ministros Quod papa ita faciat non est dubium ; applicat
décimas unius episcopatus vel ad capellanias alterius episcopatus, vel
ad aliquod collegium, vel dat regi, vel alicui alteri. — Ad hoc dico :

primo, quod papa non est dominus beneficiorum, quidquid dicat Bar-
tulus 2, sed solum est dispensator et distributor eorum. Unde papa
non potest pro libitu suo décimas unius ecclesiae applicare alteri eccle-

siae vel alteri episcopatui. Non est dubium quin quisque ignarus aequi-
tatis naturalis dicet quod est vituperabile et iniquum quod decimae

unius populi honorati applicentur alteri ecclesiae, et maneat populus
cum ministro vel ministris ecclesiae non habentibus unde vivant
Non est dubium quin sit male factum ; papa enim est dispensator,
et non dissipator. Et non est dubium nisi quod et papa peccat mor-
taliter, et ille qui suscipit, quia faciunt iniuriam populo et ministris
ecclesiarum. Item, quia Privilegium est iniquum, et non dat ius.
Secundo dico quod, ex rationabili causa licite potest papa dare décimas

unius loci alteri, ut pro bono unius universitatis, como en las tercias

y préstamos que tienen estas Escuelas8. Sed intellige hoc dummodo
maneat et relinquatur sufliciens et honestum Stipendium pro susten-
tatione ministrorum talis ecclesiae, qui ministri sint tales pro condi-
tione loci, ut decent populum honoratum ». (q. 86. a. 1. n. 2.)

1 « einen Entwurf für ein Haus. »

s «Bartulus» wohl : der Kirchenrechtler Mariano Bartolini (| 1511), Auditor
der Rota und Gesandter Julius II. an Kaiser Maximilian (Hurter, Nomencla-
tor II, 1176).

* «... wie bei den Dritteilen und Darlehen, welche diese Schulen erhalten. »



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 287

Habsucht und Geiz bei Geistlichen sind unserem Lehrer ein Greuel.

Zur Frage der Zehntenabgabe vermerkt er : « Arguitur, quod Ecclesia

potest statuere quod decimae nunquam abrogentur per contrariam
consuetudinem, et videtur quod sit ordinatum et statutum, ut citant
canonistae multa capitula. — Ad hoc dico : primo, quod Ecclesia

nunquam hoc fecit nec potest facere. Nec valent capitula quae addu-

cuntur, quia non debent bona clericorum esse melioris conditionis quam
bona laicorum ; sed iura laicorum abrogantur per contrariam consuetudinem

: ergo et iura clericorum. Secundo dico, quod dato Ecclesia illud
possit, tarnen non convenit, et irrationabiliter illud institueret, quia
hoc est ambitionis et avaritiae Signum, et Ecclesia non debet esse ita
sollicita circa bona temporalia, quia clerici non debent esse cupidiores
suarum rerum temporalium quam laici ; sed quaelibet res laicorum
potest abrogari : ergo et bona Ecclesiae Est notandum quod cum

papa non sit dominus rerum ipsorum laicorum, si sine rationabili causa

imponeret novam quotam et maiorem, tune non esset solvenda, nec
laici male facerent non solvendo illam maiorem partem decimae. Et
ideo solum est respiciendum ad consuetudinem ...» (q. 87. a. 1. n. 5 ff.).

Das ausgesprochene Gerechtigkeitsgefühl, der soziale Sinn Vitorias
rücken in nicht minder helles Licht dort, wo er die Pflichten der
Reichen unterstreicht und seine sittliche Entrüstung das Verhalten
begüterter Kleriker anprangert : « Non est hominis christiani non timere,
si est dives quando dicimus quod habens superfluum tenetur facere

eleemosynam, non intelligimus quod si habet centum aureos teneatur
dare illos, et quod si adquirat mille aureos teneatur dare illos, quia
potest esse quod illi non sint superflui, quia oportet quod iste relin-
quat filiis suis statum, et licite facit ; non ita rigide intelligimus con-
clusionem. Secundo dico quod non dicimus quod statim homo teneatur
dare superfluum, et totum. Sat est quod prout sapiens determinavit,
det eleemosynam. Si veniret ad me dives habens superfluum dicens :

ego do unum assem pauperibus quando ipsi petunt, non absolverem

eum magis quam diabolum. Sed si iste facit eleemosynas in aliquibus
temporibus anni, et dat egentibus, no una blanca \ sed bonas

eleemosynas, ille adimplet hoc praeceptum. Praeterea, de ecclesiasticis qui
habent largos sumptus et habent superfluum, non excusantur si non
dent largas eleemosynas, quia isti non habent cui relinquant. Ego
bene scio quod non credent ipsi ; sed revera ita est quod damnantur

1 una blanca : die damalige kleinste spanische Münzeinheit.



288 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

omnes illi, et melius est quod damneïitur » (q. 32. a. 5. n. 11). Soziale

Hilfe soll den Vorrang auch vor unnötigen Stiftungen zu religiösen
Zwecken haben : « Est argumentum quo aliqui se excusant : volunt
enim relinquere ecclesiam fundatam, construere capellam, augere cul-
tum divinum, et ideo dicunt quod non dant pauperibus. — Ad hoc

dico : primo, quod dent superflua quomodocumque dent. Ita faciunt
clerici ; potius volunt relinquere istas capellanias : bene faciunt. Sed

ego timeo quod ideo faciunt hoc, ne dent pauperibus ; et ideo credo

quod male faciunt. Praeterea, quia dato hoc sit verum, tarnen quando
cultus divinus est bene auctus, male fieret si quis aedificaret templum
aut institueret capellaniam relinquendo proximorum graves necessitates.

Unde Bernardus carpit eos qui, cum pauperes fame peribant,
ponebant aurum in templum. Aliud esset si non essent necessitates,

et cultus Dei esset diminutus, quia in tali casu fiant ecclesiae in nomine
Domini : optime factum est » (n. 15).

Das Wenige aus dem reichhaltigen Unterricht des Hauptes der
verdienten Salmantizenserschule genügt zum Aufweis, daß seine Größe

ebensosehr in der Anbahnung der notwendigen Kirchenreform wie in
der Entfaltung regen wissenschaftlichen Lebens lag. Schon aus dem

J. 1537, der Zeit jenes Lehrkurses über die Secunda Secundae, den

Franz Trigo uns überliefert, stammt ein päpstliches Schreiben an die

Universität Salamanca, darin Paul III. bat, ihm Vitoria als

Konzilstheologen für die in Aussicht genommene allgemeine Kirchenversammlung

überlassen zu wollen : « Pari quoque studio a vobis petimus, ut
dilectum filium magistrum Franciscum a Vitoria, vestrae Academiae

primum in sacra theologia doctorem, de cuius singulari doctrina Celebris

apud nos fama personat, ad nos ob eandem concilii causam desti-
netis »1. Die Sache des Konzils wurde aber noch um Jahre
hinausgezögert. Als man endlich 1545 vor der Eröffnung stand, war Vitoria
durch dauernde Krankheit nicht mehr in der Lage, selber nach Trient
zu gehen, so gern auch der Kaiser ihn zu einem seiner Theologen für
das Konzil bestimmt hättea. Aber er konnte Gutes von der nun

1 Gctino, El Maestro S. 509.
2 S. bei Getino, Op. cit., S. 278, Auszug aus einem Brief Karls V. vom

17. Febr. 1545 aus Brüssel an seinen Sohn Philipp, worin er ihm mitteilt, er habe
auch an Vitoria geschrieben, er möchte abreisen und sich zum Konzil begeben,
fürchte aber, daß « el dicho Fray Francisco por sus indispusiciones se excusase »

und wähle dann an seiner Stelle Dominikus de Soto. Ebd. S. 277 Text eines zeitlich

offenbar bald anschließenden Schreibens Vitorias an Philipp, mit Darlegung
seines Zustandes, der ihm die Erfüllung des kaiserlichen Wunsches verunmög-



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 289

beginnenden Kirchenversammlung erwarten. Aus seiner Heimat zumal
begaben sich verschiedene einflußreiche Männer dahin, die seine Weisheit

widerstrahlten und vom Geiste seines Apostolates auf der
Lehrkanzel der Universität Salamanca erfüllt waren. Was Franz de Vitoria
in geduldig ausdauernder Arbeit gesät, fiel zu Trient, als köstliche
Frucht der spanischen Sonne, der Weltkirche in den Schoß.

liehe : « Yo estoy mâs para caminar para el otro mundo que para ninguna
parte de éste ; que ha un ano que no me puedo menear s61o un paso, y con grand
trabajo me pueden mudar de un lugar â otro y he estado seys meses como
crucifigado en una cama ...»


	Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O.P. [Schluss]

