Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)
Heft: 2
Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Ethik

Th. Bovet: Die Person, ihre Krankheiten und Wandlungen (Der Mensch
und seine Ordnung, Bd. 1). — Bern, Haupt. 1946. 200 SS.

Th. Bovet : Die Ehe, ihre Krise und Neuwerdung (Der Mensch und seine
Ordnung, Bd. II). — Bern, Haupt. 1946. 250 SS.

Th. Bovet: Der Glaube, Erstarrung und Erlésung (Der Mensch und
seine Ordnung, Bd. III). — Bern, Haupt. 1947. 266 SS.

Die drei anregenden Biicher des Nervenarztes Th. Bovet, Ziirich,
gehdren engstens zusammen, nicht nur um ihres Gegenstandes willen, der
jedesmal der Mensch selbst ist (in seiner Person, in seiner Liebesgemeinschaft,
der Ehe, und in seiner Gemeinschaft mit Gott im Glauben), sondern auch
um ihrer einheitlichen Gestaltung, um ihres selbigen Blickpunktes willen,
von dem aus jedesmal der Gegenstand geschaut und beurteilt wird.

Der erste Band bemiiht sich um ein ganzheitliches Verstindnis der
menschlichen Person, um ihre naturhafte Harmonie, um die Darstellung
der Storung dieser ganzheitlichen Struktur in der Krankheit. Mit viel
Geschick wird der Gedanke der Einheit im Menschen verfolgt, angefangen
von den alten Naturphilosophen bis zu den neuesten naturwissenschaftlichen
und biologischen Erkenntnissen, bis hinein in die moderne Ganzheitsphilo-
sophie Heideggers und Binswangers, mit denen der Autor sich schlieBllich
einig erklirt. Gegen den « Dualismus » von Materie und Geist stellt unser
Autor die Ganzheit von Leib-Seele.

Aus dem Begriff der Ganzheit werden sodann die inneren Zusammen-
hinge von UnbewuBtem und BewuBtem und die verschiedenen Krankheits-
bilder gezeichnet, wird das Werden und Wachsen der Person aufgezeigt,
und werden nicht zuletzt dem Arzt praktische Winke einer gesunden Ver-
halteweise gegeniiber dem Patienten gegeben.

* Aufbauend auf der im ersten Band gewonnenen Erkenntnis der mensch-
lichen Person, wird im zweiten die Einehe als die einzige naturechte Ver-
bindung von Mann und Frau anerkannt. Wie nach der Lehre des ersten
Bandes die Dynamik der menschlichen Ganzheit sich ausspricht in der
Nichstenliebe, so wird hier — bei aller Bejahung der menschlichen Triebe —
die Liebe als das entscheidende Merkmal herausgestellt, das die Ehe gestal-
tet: « Es wire indessen ein Irrtum zu glauben, daB die Ehe nur auf dem
Geschlechtstrieb beruhte. Sie hat noch eine Wurzel ganz anderer Art: die
Nichstenliebe. » « Die Liebe in diesem Sinne beruht nicht auf einem Trieb,
sondern sie ist ein Gebot, das der Mensch mit seinem Geist wahrnimmt » (21).
Ehe ist darum, wie der Autor (27) betont, etwas ganz anderes als bloBe
Erlaubnis zum Geschlechtsverkehr. Fern von aller « abstrakten » Betrach-



226 7 Literarische Besprechungen

tung des Menschen, nimmt der Autor den existenten Menschen in seiner
ganzheitlichen Struktur, um ihm den Weg zur vollkommenen Ehe zu weisen,
die « nicht abgeleitete Theorie », nicht nur « eine Erfiillung », sondern « eine
Aufgabe » ist, « die ganz vor uns steht und an unseren schopferischen Geist
appelliert » (25). Von hier aus wird dann die Wirklichkeit der Ehe geschaut :
die neue Familie, Mann und Frau, das Erotische in der ehelichen Gemein-
schaft, die Frucht dieser Verbindung, und nicht zuletzt die eheliche Krise.
Im Hinblick auf die vollkommene Gestaltung der Ehe will der Autor auch
das Leben vor der Ehe entsprechend gelebt wissen in der Form einer
geschlechtlich sauberen und beherrschten Haltung.

Der dritte Band steigt dann hinauf ins Gé6ttliche, nicht zwar um das
Gottliche an sich zu betrachten, sondern das Géttliche im Menschen, das
Bemiihen des Menschen, an Gott zu rithren, seine Hingabe an das Gottliche
und seinen Frieden darin, und um anderseits die Abirrungen und Verzer-
rungen dieser Hingabe in der religiésen « Erstarrung », im Abfall von der
« christlichen Freiheit », in der Abwendung von Gott in der Siinde, und
um schlieBlich die entscheidende Tat zu Gott in der Bekehrung, zur Nach-
folge Christi, des Erlosers, zu schildern.

Die drei Biicher sind geschrieben aus einer ausgebreiteten Belesenheit
der einschligigen naturwissenschaftlichen, philosophischen und theologischen
Werke und zeugen von einem edlen Geist, der ehrlich ringt um die Erneue-
rung einer gottentfremdeten Welt. Der Autor verdient volle Hochachtung.
Dennoch fragt der katholische Theologe nach den in den Tiefen des Werkes
liegenden Grundverschiedenheiten gegeniiber der katholischen Schau. Der
Autor wird vielleicht diese Stellungnahme, die von einem dogmatisch gebun-
denen Christentum aus vorgenommen wird, ablehnen als ein Zeichen reli-
gidser Erstarrung, welche er in seinem dritten Buch so heftig bekimpft.
Fiir ihn ist der Glaube kein Gegenstand der Diskussion, sondern eine
existentielle Tat der Nachfolge Christi. Wir sind weit entfernt, die blutige
Wirklichkeit der Glaubenstat irgendwie abzustreiten. Dennoch spielt in
diesem integralen Glauben, der alles im Menschen erfat und vor Gott
triagt, der Anfang alles menschlichen Tuns, d. h. die Erkenninis, eine ent-
scheidende Rolle. Nach unserer Auffassung vollzieht sich im christlichen
Glauben ein wirklich erkenntnisméBiges — selbstredend von Gottes Autori-
tit und von Gottes Gnade getragenes — Urteil iiber Géttliches, eingefaBt
oder eingefangen in menschliche Begriffe, die ihrerseits um ein Unendlichés
erweitert sind durch die Offenbarung. Wir sagen nicht, daB damit die ganze
Aufgabe des Christen Gott gegeniiber vollzogen wire. Aber wir betonen,
daB damit der erste, unumgingliche Anfang gesetzt ist auf dem Wege zu
Gott, dem zu uns gekommenen. Weil aber der Glaube als Anfang des neuen
Lebens etwas Formulierbares darstellt und darum in Dogmen ausgedriickt
wird, darum ist auch der Weg zu Gott und Christus vorgezeichnet in Gesetzen,
die nicht angetastet werden diirfen, die heilig gehalten werden miissen, aller-
dings nur als Mittel, den Willen Gottes zu erkennen. Wir kénnen daher
die Theorie der Freiheit, welche Bovet entwickelt, nicht annehmen, so sehr
sie uns die — iibrigens alte katholische Wahrheit — von der Liebe als
dem Ziel der Vollkommenheit, wirkungsvoll ins Gedichtnis ruft.



Literarische Besprechungen 227

In gleicher Weise wie der Glaube ist auch die Kirche etwas Geformtes,
wenngleich wir Katholiken genau wissen, daB die Kirche ihre geistigen
Arme iiber den engen Kreis der im leiblich sichtbaren Teil der Kirche
zusammengefaBten Christen ausstreckt und alle geistig umgreift, die in
Gnade und Wahrheit mit Christus leben. Der Grundsatz « auBerhalb der
Kirche kein Heil » ist nicht so grob rigoristisch, wie der Autor es vielleicht
meint. Aber wir sind iiberzeugt, daB alles Leben, das durch Gottes gnadige
Hand in den « Fernstehenden » geweckt worden ist, Anteil an dem geistigen
Leben der sichtbaren Kirche ist und jene mit innerer Gewalt und géttlicher
Autoritiat in die sichtbare Kirche ruft, damit sie sichtbar werden, was sie
bereits unsichtbar sind : Glieder der einen Gemeinschaft Christi, als dessen
sichtbaren Stellvertreter auf Erden wir den Papst in Rom anerkennen.
Der flieBende Glaubensbegriff des Autors bringt es auch mit sich, daB alle
moglichen Deutungen des Erléserglaubens (111 208-219), ob naturalistische,
religionsgeschichtliche oder auch iibernatiirliche, zu einem unklaren Gedan-
kengebilde zusammenverwoben werden (cf. III 216 f.). Der Glaube mufl
eben doch zuerst eine Uberzeugung und Weltanschauung sein (was aller-
dings der Autor (47) ausdriicklich ablehnt, wenngleich er, total gesehen, d. h.
als lebendiger Glaube, als gelebter, als in die Tat umgesetzter Glaube, die
« konkrete Haltung des ganzen Lebens, die einfach mit dem Jenseits im
Alltag ernst macht und damit Gottes Willen verwirklicht » bedeutet.

Ein weiterer grundsitzlicher Unterschied, der die Sicht Bovets von der
katholischen . unterscheidet, ist der Gedanke der Einheit des Menschen.
Auch hier ist Bovet wie in seinem Glaubensbegriff Existentialist. IThm ist
der nun einmal existierende Mensch die Einheit, Einheit des leib-seelischen
Daseins, etwa in dem Sinne Heideggers oder Binswangers: « ‘Ich bin’
bedeutet immer auch ‘ich bin mein Leib’ mit seiner ganzen Befindlichkeit,
bedeutet die Sorge meines Daseins und die Liebe meines Mitseins » (I 50).
Die Einheit ist aber nach katholischer Auffassung in ihrer von Gott gedachten
Reinheit erst in der endgiiltigen Befindlichkeit nach der Auferstehung in
der Verklirung zu verwirklichen. Vorerst iibt der gewaltige RiB seinen
verheerenden Einflul aus, jener vom dogmenlosen Glauben Bovets stark
vernachlissigte und iibersehene Rif3, den die Erbsiinde in die menschliche
Natur hineingebracht hat. Dieser RiB kann nicht beseitigt werden, indem
wir einfach die nun einmal schwer angeschlagene Natur als Grundlage
unseres sittlichen Verhaltens in Kauf nehmen und unsere Ethik darauf
aufbauen, sondern er fordert uns zum Kampf auf, den niederen Menschen
zu bezwingen, der den héheren, um sein ewiges Heil kimpfenden, in Bann
halten méchte. So sehr Bovet jeden Kompromifl vermeiden méchte, bedeutet
seine Auffassung vom Menschen doch einen KompromiB, einen naturali-
stischen Kompromil mit dem gefallenen Menschen. So edel Bovet iiber die
Ehe denkt, so hoch er von der Keuschheit, namentlich von der vorehelichen
Keuschheit spricht, seine Moral iiber Sexus und Ehe fillt dennoch ins
Biologistische ab. Die katholische Ethik ist sich bewuBt, dal viele Regungen
des Sinnlichen nicht Natur, sondern eben Unnatur sind, die nur in einem,
fiir den Biologen unverstindlichen, Opfer iiberwunden werden kann. Fiir
den Katholiken ist z. B. eine mit kiinstlichen Verhiitungsmitteln betriebene



228 Literarische Besprechungen

Beschrinkung der Kinderzahl immer unstatthaft, so sehr der sinnliche Trieb
sich auflehnen mag und daraus sogenannte verdringte Komplexe sich bilden
mogen. Bovet dagegen glaubt, aufbauend auf dem rein diesseitigen Begriff
der menschlichen Einheit, in auBergewéhnlichen Fillen der Krankheit und
des ungewohnlichen Notstandes den Eltern den Gebrauch solcher Mittel
nicht verwehren (II 169), und, so sehr er auch die voreheliche Keuschheit
fordert, in ganz besonderen « Ausnahmefillen » eine gewisse « Probezeit »
vor der Ehe fiir gerechtfertigt halten zu diirfen (II 208). Die katholische
Ethik hat ein wirksames Kraftmittel in diesen schweren Opfern : die Gnade
Gottes, die stets geniigt, welcher man sich allerdings anschlieBen muf aus
ganzer Seele, mit allen Kriften, mit der letzten Hingabe an den gekreuzigten
Gottessohn. DaB tatsichlich in sehr vielen — und setzen wir selbst den
Fall : in den meisten — Fillen « verdringte Komplexe » entstehen, ist ein
Beweis der menschlichen Schwachheit, ein Beweis des gewaltigen Risses der
menschlichen Natur, nicht aber ein Beweis gegen die Gewalt der gottlichen,
heilenden Gnade. Oder sollte man aus der geringen Anzahl derer, die nach
dem Worte Jesu tatsichlich das ewige Heil erlangen, auf die Schwiche der
Erlosergnade Christi schlieBen diirfen ? Auch in dem heiligsten Menschen
wird der RiB niemals behoben und darum immer ein « verdringter Komplex »
feststellbar sein. Was tut dies aber ? Das eben ist das Kreuz, das ein
jeder mehr oder weniger mit sich selbst trigt und durch das er in stetem
Kampf sein Heil wirkt, damit ihn Gott zu endgiiltiger Einheit und Harmonie
der Natur auferweckt, wenn Er wiederkommen wird, zu richten die Leben-
digen und die Toten.

Von hier aus wird der Autor vielleicht ein ndheres Verhiltnis zur
Keuschheitsauffassung des hl. Thomas gewinnen, den er im zweiten Band
guf S. 39 zitiert. Wir geben gerne zu, dall das Mittelalter in vielem der
Natur allzu viel Gewalt angetan hat. Wir glauben aber, daB die Lehre des
hl. Thomas, richtig verstanden, ihre Geltung doch nicht verloren hat. Bovet
zitiert II-II 153 art. 1 (der Text steht allerdings im Responsum ad 1), wo
Thomas in Hinblick auf die erbsiindliche Belastung, auf Grund deren der
sinnliche Teil den hdéheren zu dirigieren versucht, den geschlechtlichen
Verkehr dem Tugendleben als in etwa eintriglich erklirt, insofern der
Geschlechtsverkehr zwar nicht von der Tugend, aber doch vom Gipfel der
Tugend, d. h. von der Vollkommenheit der Tugend abhilt. DaB aber nach
Thomas ein geschlechtliches Leben, das von oben, von der Vernunft her
geleitet ist, nicht gegen die christliche Vollkommenheit ist, wird dem Autor
das corpus articuli beweisen kénnen, wo Thomas den sittlich geordneten
geschlechtlichen Verkehr als ebenso einwandfrei erklirt wie den GenuB der
Speise zur Erhaltung von Gesundheit und Leben. Das Responsum ad 2
hitte dem Autor die sichere Aufklirung geben kdnnen : « Da3 die geschlecht-
liche Begierde und Freude sich dem Befehl und der MiBigung der Vernunft
nicht unterstellt, bedeutet Strafe der ersten Siinde » (also nicht personliche
Schuld !). « Daraus folgt also nicht, daB jener Akt Siinde sei, sondern daB
in jenem Akt etwas wie Strafe ist, welche von der ersten Siinde herriihrt »
(Resp. ad 3). Wenn dann Bovet ohne Stellenangabe weiter sagt, daB Tho-
mas von Aquin meine, « vor dem Siindenfall habe die Fortpflanzung zwar



Literarische Besprechungen 229

wohl durch geschlechtliche Verbindung stattgefunden, aber diese sei frei
von sinnlicher Begierde gewesen » (S. 39 f.), dann sei darauf hingewiesen,
daB Thomas nicht die Sinnlichkeit als solche, sondern die miBgestaltete
und ungeordnete Sinnlichkeit vom Paradieseszustand ausschlieBt : « defor-
mitas immoderatae concupiscentiae, quae in statu innocentiae non fuisset,
quando inferiores vires omnino rationi subdebantur » (I 98, 2).

Wir wollen aber nicht abstreiten, daB die ILesung der reichhaltigen
Werke unseres Autors fiir einen Kenner der katholischen Theologie eine
Anregung und Befruchtung zu weiterem vertieftem Nachdenken bedeutet.
Und wir méchten die edle Gesinnung des Autors nochmals eigens hervor-
heben, wenngleich wir uns in wesentlichen Lehrstiicken, vorab in der grund-
sitzlichen Sicht der Dinge, weit von ihm entfernen.

Freiburg. A: F, Ut O. P,

K. Farner : Christentum und Eigentum bis Thomas von Aquin. (Mensch
und Gesellschaft, Bd. 12.) — Bern, Verlag Francke, 1947.

Das im Ganzen (incl. Titelblatt, Indices und Anmerkungen) 141 Seiten
umfassende Biichlein hat sich ein weites und problematisches Thema zum
Gegenstand gewihlt. Es setzt sich als Ziel, « die herrschende Widerspriich-
lichkeit in der christlichen Eigentumsfrage » zu beleuchten, « unter welchen
geschichtlichen Umstinden der Eigentumsbegriff des Ur- und Friihchristen-
tums bis zur Hochscholastik » sich gewandelt habe, mit andern Worten :
« unter welchen geschichtlichen Umstinden und aus welchen Quellen der
thomistische Eigentumsbegriff erwachsen ist ».

Farner schildert zunichst kurz den jiidischen Eigentumsbegriff des
Alten Testamentes, der auf der Theokratie des Alten Bundes aufbaute,
wonach Gott alleiniger Eigentiimer von allem sei und der einzelne Mensch
nur seinen Anteil von ihm zu leben erhalten habe.

AnschlieBend spricht Farner von der « Radikalitit der Verkiindigung
Jesu » (23) und meint : « Wo immer man in der christlichen Kirche am Wort-
laut des Kerygmas nicht riicksichtslos vorbeigegangen ist, hat sich eine
Deutung entweder mehr nach einer rigoristischen Exegese oder mehr nach
einer allegorischen hin entwickelt » (23). Die rigoristische leite vornehm-
lich die ganze Alte Kirche, die allegoristische beherrsche seit Augustin die
Verkiindigung der Kirche in bewufter oder unbewuBter Form. Allerdings
sei auch spater noch die rigoristische Deutung da und dort durchgedrungen :
von den Waldensern zum Poverello von Assisi und den Taufern der Refor-
mationszeit bis hin zum Manne von Jasnaja Polna]a. und den « Religiésen
Sozialisten » der Gegenwart.

Von den Vitern und Lehrern der Kirche behandelt Farner der Reihe
nach : Klemens von Alexandrien, Origenes, Tertullian, Cyprian, Kommo-
dian, Laktanz, Athanasius, Cyrill von Jerusalem, Asterius, Basilius d. Gr.,
Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa, Johannes Chrysostomus, Ambro-
sius, Hieronymus, Augustinus. Wie er in der Urkirche als wesentliche
Einstellung den « kommunistischen » Geist findet, so ist er auch hier bemiiht,
den Kommunismus als Viterlehre herauszustellen.



230 Literarische Besprechungen

Das Textmaterial konnte Farner bei O. Schilling finden, nach welchem
er auch Seneca zitiert (Anm. 178). Trotzdem kommt Schilling bei Farner
schlecht weg, insofern seine Erklirung der Viterlehre mit sarkastischer
Kritik bedacht wird. Nicht ohne iiberhebliches Licheln spricht Farner von
dem « Dominikaner » Schilling, den er dem Benediktiner Morin gegeniiber-
stellt (Anm. 53, vgl. auch SS. 36 u. 99). Schilling war jedoch nicht eine
einzige Sekunde seines Lebens Dominikaner !

Der systematische Abri3, der als zweiter Teil folgt, versucht auf zehn
Seiten, die Beziehung zwischen rémischem und kirchlichem Recht bzgl. der
Eigentumsfrage darzutun. Auf den fiinf darauf folgenden und letzten Seiten
wird sodann der Versuch gemacht, « Prinzipielles iiber den Eigentumsbegriff
bei Thomas von Aquin » zu sagen.

Was die Erklirung der Viterlehre angeht, so sei dem Autor gerne
zugestanden, daB die Viter an den meisten Stellen den gemeinschaftlichen
(mit Absicht vermeiden wir den vom Autor bevorzugten, durch moderne
Gedankenginge belasteten Ausdruck « kommunistisch ») Besitz der irdischen
Giiter betonen, insofern sie in ihren Warnungen vor riicksichtsloser Giiter-
ansammlung auf den Urzustand der menschlichen Natur, wie er im Paradies
vor der Siinde bestand, hinwiesen, wo es nach ihrer Ansicht kein Privat-
eigentum gab. Den rhetorischen Eifer ihrer Predigten aber im Sinne der
modernen kommunistischen Theorie auszulegen, ist unbedingt abwegig.

Wie dem aber auch sei, Thomas von Aquin ist von Fallner véllig miB-
verstanden worden. Man kann nicht einfach sagen, daB nach Thomas das
Privateigentum « bloB als eine durch menschliche Ubereinkunft erfundene
menschliche Einrichtung (‘adinventio’ = ‘Hinzderfindung’') und somit als
zeitliche, vergingliche, unheilige Einrichtung » definiert worden sei. Das
Ius gentium, aus dem Thomas das Privateigentum ableitet, steht dem Ius
naturae niher als dem reinen positiven Recht (man vergleiche nur I-II 95,
2 u. 4 mit II-IT 57, 3 corpus und ad 3). Auch wird die Giiteraufteilung in
Privatbesitz nicht, wie Farner meint, losgelést von aller Beziehung zur
Siinde betrachtet. Farner hitte zum Responsum 1 in II-IT 66, 2 auch das
corpus articuli lesen miissen, wo eigentliche Kennzeichen der erbsiindlichen
Belastung aufgefiihrt werden. AuBerdem hdtte ihm I 98, 1 ad 3 Klarheit
geben konnen. Dort stellt Thomas den status naturae lapsae dem status
innocentiae gegeniiber. Damit behaupten wir aber nicht, daB bei Thomas
als einziger Grund des Privateigentums die Siinde gilt !

Als kleine, wohl drucktechnische Unstimmigkeit sei zu S. 33 angemerkt,
daB dort dem in Zitat aus Rosadi eine Thomasstelle (II-II 65, 2) angegeben
wird, die offenbar mit dem Zusammenhang keine Verbindung hat. Denn
an der betreffenden Stelle wird gefragt, ob es den Vitern erlaubt sei, ihre
S6hne, und den Herren, ihre Knechte zu schlagen.

Im Ganzen kdénnen wir unseren Eindruck iiber das Biichlein von Farner
dahin zusammenfassend formulieren, daB wir bedauern, daB ein an sich
begabter Autor, der aber in dieser Materie absoluter Laie ist, ein solches
Thema aufgreifen konnte, ohne sich vor der Verdffentlichung von einem
Fachmann beraten zu lassen.

Freiburg. A. F. Utz O. P.



Literarische Besprechungen 231

E. Welty O. P. : Vom Sinn und Wert der menschlichen Arbeit. Aus der
Gedankenwelt des hl. Thomas von Aquin. — Heidelberg, Kerle. 1946. 124 SS.

In einer Zeit wie die heutige, wo die Arbeit so grundverschieden beur-
teilt und gewertet wird, wo sie vielen so verdchtlich erscheint, daB selbst
das Wort Arbeiter den Anflug der Geringwertigkeit bekommen hat, wo
ganze Scharen notgedrungen sich zu vollstindiger Fremdarbeit bequemen
miissen, bei der sie nach fremden Plinen und Angaben an fremdem Stoff
in fremdem Lokal tdtig sind als reine Nur-Lohn-Arbeiter, wo manche die
Arbeit bloB nach dem Ertrag und auch da vielfach bloB nach dem Nutzen
der Gemeinschaft bemessen und abschitzen, wo anderseits noch mehr Stim-
men laut werden, die das Hohe Lied der Arbeit singen und sie als des Men-
schen letztes und hochstes Ziel hinstellen, wo viele einzig von der Arbeit aus
alles beurteilen und regeln wollen : in einer solchen in den duBersten Ex-
tremen sich ergehenden Zeit ist es gewiB zu begreifen, daB Welty sich der
Miihe unterzogen hat, die Ansicht des gr68ten Denkers des Mittelalters von
der Arbeit in kurzem Aufri uns zu bieten. Sein Studium auf dem Gebiete
der Neuordnung hat Verf. zu dieser Untersuchung gefiihrt. Er 16st damit
ein Versprechen ein, das er den Lesern seines bekannten Werkes : « Die
Entscheidung in die Zukunft », gegeben hatte. Es ist zu hoffen, daB alle,
die an letztgenanntem Buche Gefallen fanden, auch zu diesem neuen Biich-
lein greifen werden. Besonderes Interesse wird ihnen abgewinnen, was
Thomas von der Handarbeit sagt. Der Aquinate kannte nicht die Grenzen,
die diesem Ausdruck heute gezogen sind. Er faBt unter Handarbeit alle
Beschiftigung zusammen, bei der sich irgendwelche kérperlichen Organe
oder Krifte betitigen, um die von der Natur im Rohzustand gebotenen
notwendigen Giiter gebrauchsfihig zu machen. Er dehnt sie daher auf alle
Berufe und Beschéftigungen aus, in denen der Mensch erlaubterweise seinen
Lebensunterhalt sucht. Ihm ist der Dienst des Beamten, die Tatigkeit des
Anwaltes und des Arztes ebensogut Handarbeit wie das Schalten des Bauern
in Haus und Hof und das Schaffen des Handwerkers und des Tagléhners.

Noch schoner ist, was Thomas von der geistigen Arbeit zu sagen weil3.
Ihr gilt, was er in der Summa gegen die Heiden vom Geistigen iiberhaupt
sagt ; und das «ist wirklich einmalig und fast uniiberbietbar. Es gehort
zu dem, was immer die allerh6chste Anerkennung und Bewunderung seitens
der wissenschaftlichen Welt gefunden hat ». Beachtenswert ist, daB diese
geistige Arbeit nicht bloB von Fachgelehrten geleistet wird, sondern von
allen, die sich um ihr religiés-sittliches Fortschreiten miihen. Es handelt
sich da um die héchste und geistigste Arbeit, um das Wissen von Gott und
goéttlichen Dingen. Mit besonderer Betonung weist Verf. darauf hin, daB der
Nur-Lohn-Arbeiter in gewisser Beziehung besser gestellt ist als der Fach-
gelehrte. Letzterer kann bei seinem Studium nicht ausdriicklich den Ge-
danken an Gott und géttliche Dinge nachgehen. Das ist dem Fremdarbeiter
jedoch in weitem MaBe méglich. — Damit wurden einige Punkte heraus-
gehoben, die anlocken konnen zur Lesung dieses interessanten Biichleins,
das zwar nicht immer leicht verstindlich ist, das aber die Miihe der besinn-
lichen Lesung reichlich lohnt. H. Wilnss: O, 8.



232 Literarische Besprechungen

Mariologie.

G. Hentrich S. J. - R. de Moos S. J. : Petitiones de Assumptione Cor-
porea B. V. Mariae in caelum definienda ad Sanctam Sedem delatae. 2 Vol.
— Romae, Typis Polyglottis Vaticanis. 1942. xrL11-1061 ; xv-1110 pp.

Die zwei vorliegenden méachtigen Biande, welche eine riesenhafte Arbeit
voraussetzen, wollen keine spekulative Verarbeitung, sondern nur eine griind-
liche Registration sein. Unter diesem Gesichtspunkte haben wir sie zu
beurteilen, und sind wir den Verfassern herzlich dankbar fiir das, was sie
uns bieten.

1. Am SchluB des zweiten Bandes wird eine erstmalige Beschreibung
der sog. assumptionistischen Bewegung gegeben. Hiermit wollen wir an-
fangen. Die Konigin Isabella von Spanien hat das Verdienst, nach der
Definition der Unbefleckten Empfingnis, die Reihe der Petitionisten er-
offnet zu haben. Bedeutend war die Antwort Pius IX : « Zu seiner Zeit
wird das Geheimnis der Assumptio, welches eine Konsequenz der Immacu-
lata Conceptio ist, definiert werden. » Der Widerstand war aber noch stark.
Von den 70 franzésischen Bischéfen des Vatikanischen Konzils muB8 man
32 zu den Gegnern einer Definition rechnen. In Deutschland fiirchtete
Déllinger, daBl die Jesuiten, die einen sensationellen Artikel in der « Civilta
Cattolica » geschrieben hatten, auf die Dauer auch dem Probabilismus zur
Dogmatisation verhelfen wiirden. Trotzdem erlangte Vaccari die Unter-
schrift von 187 Konzilsviatern ; die Hauptliste zdhlte 113 Namen ; ich
mochte bezweifeln, ob davon mehr als 30 aus europdischen Landern, Italien
und Spanien ausgenommen, stammten. Nach einer kurzen Depression in-
folge einer prudentiellen Weisung des HI. Offiziums ging die Aktion bald
weiter. In den Jahren 1902-1903 leiteten der Franzose P. Renaudin O. S. B.
und der Italiener B. Longo eine neue starke Welle ein. Der Modernismus
erzielte aber einen Teilerfolg, insofern der Internationale Marianische Kongre§3
von Freiburg 1902 sich gegen jede Erwartung einer Petition enthielt. Etwas
spiater war Papst Pius X., der groBe Vorkimpfer gegen den Modernismus,
noch nicht zufrieden mit dem Ernst der bis dahin gemachten Studien ;
Benedikt XV. hingegen fand, daf die Dogmatisation dieser allgemein
geglaubten Wahrheit noch nicht konvenient sei. Immerhin ist aus den
Jahren des ersten Weltkrieges das Definitionsgesuch des 6sterreichischen
Episkopates (20) zu beachten. Wieder eine neue Welle wurde hervorgerufen
durch den panamerikanischen Marianischen Kongrel vom Jahre 1921,
durch P. Salvador (1923-1925), P. Longo (1925-1926) und Asaro-Balzar
(1929). Mit Freude und berechtigtem Stolze konnen die Verfasser am
Schlusse dieser Geschichte dann auch hinweisen auf ungefihr 3000 Prilaten,
30 000 Priester und Ordensleute, 50 000 Ordensschwestern und 8 000 000
Glaubige, welche bis jetzt ihre Stimme fiir die Dogmatisierung der Aufnahme
Mariens erhoben haben.

2. Aus allen diesen Stimmen interessiert uns besonders diejenige der
residierenden Bischéfe, die ja das Hauptkontingent der Teilnehmer eines



Literarische Besprechungen 233

eventuellen allgemeinen Konzils ausmachen wiirden. In mehreren Lindern
haben alle Bischofe sich der Bewegung angeschlossen : so in allen lateinischen
Léindern (Spanien, Italien, Portugal, Argentinien, Brasilien), mit wenigen
Ausnahmen (die Bischoéfe Frankreichs), auch in sechs slavischen oder balka-
nischen Lindern (Polen, Jugoslavien), in vier anderen europdischen Nationen
(Belgien, Osterreich, Schweiz, Luxemburg), in vier asiatischen Nationen
(Japan, China). — Mehr als die Halfte (56 9%-86 %) hat eine Definition
gewiinscht in Bolivien (86 9,), Syrien (71 9,), Frankreich (70 %), Ruménien
(60 9%,), Holland (60 9%,), Indien (56 9%,). Nicht einmal die Hilfte meldete
sich bis jetzt aus Kanada (47 9), Deutschland (39 9%), Irland (25 %),
Ungarn (22 %), RuBland (20 %), den Vereinigten Staaten von Nord-Amerika
(10 %), England (5 1 9,). Lettland, Palistina und die Slowakei haben
noch gar nichts von sich héren lassen. — Im ganzen sind 1859 Petitionen
gemacht worden durch 1332 residierende Bischofe, welche 820 Sedes (d. h.
73 %) der Kirche reprasentieren. — Es ware uns lieb gewesen, wenn die
Verfasser auch den Prozentsatz berechnet hitten von denjenigen Bistiimern,
deren jetziger Bischof oder doch ein Bischof aus den letzten 25 Jahren
eine Petition unterschrieben hat. Es wird z. B. angegeben, daB in Frank-
reich 61 Sedes sich positiv ausgesprochen haben ; bei einem fliichtigen Ver-
gleich mit dem geographischen Verzeichnis bekommen wir aber den Ein-
druck, daB davon schitzungsweise kaum 25 aus den letzten 25 Jahren
stammen : in dieser Weise kime man dann auf ungefihr 30 9% von allen
Sedes. In Spanien wiirde der Unterschied nicht grof3 sein. In Nord-Amerika
dagegen wiirde man vielleicht von 10 9, auf 7 9% heruntersinken. Die End-
zahl (73 %) wiirde wahrscheinlich nur in méaBiger Weise, aber doch merklich,
reduziert werden. Vielleicht wire es dann auch besser zu sagen: es ist
sicher, daB bei einer eventuellen heutigen Befragung eine moralische Einheit
festgestellt wiirde, anstatt : sie haben sich schon moralisch eindeutig aus-
gesprochen. Es ist auch bedauernswert, daB die gelehrteren (ich mochte
nicht sagen : die kulturell héher stehenden) oder wichtigeren Linder (wie
Frankreich, Deutschland, England, Nord-Amerika, um von RufBland noch
zu schweigen) so eine bescheidene Stelle in der Endzahl einnehmen ; obwohl
diese Konstatierung die Sachlage gar nicht wesentlich dndert, hitten wir
sie doch gern von den Verfassern ausgesprochen gesehen.

3. Aus allen diesen Petitionen méchten wir drei wichtige hervorheben.

Die 113 Prélaten der vatikanischen Hauptliste (welche wahrscheinlich
auf einer genialen Intuition der Jesuiten Hunter und Botalla beruht)
beziehen, kraft Gen. 3, 15, den Sieg Christi auf Maria ; dieser Sieg aber hat
drei integrierende Teile, nimlich den Sieg iiber die Siinde (Unbefleckte
Empfiangnis), iiber die Konkupiszenz (Jungfriaulichkeit) und iiber den Tod
(Assumptio). Diese Idee hat spiter einen groBen EinfluB ausgeiibt. Auch
findet man spéater 6fters die von der genannten Liste hinzugefiigten rationes
theologicae aus der Mutterschaft, der Jungfriulichkeit, der auBergewdhn-
lichen Heiligkeit, der Verbindung mit dem géttlichen Sohn und aus dessen
Liebe. — Die ésterreichischen Bischofe sagen (1917) einerseits, daB die iiber
Maria explicite geoffenbarten Wahrheiten sich auf drei beschrinken : die
gottliche Mutterschaft, die Jungfriulichkeit, die auBergewohnliche Gnaden-



234 Literarische Besprechungen

fiille. Andererseits erkliren sie, daf3 die Assumptio formaliter implicite ent-
halten ist : erstens in der gottlichen Mutterschaft, in der Jungfriulichkeit,
in der unbefleckt-heiligen Gnadenfiille, zweitens in dem dreifachen voll-
stindigen Sieg Mariens, drittens in ihrer Stellung als Arche und Braut.
Wenn wir uns nicht tiduschen, zwingt die innere Logik dieser Petition an-
zunehmen, daB Mutter und Arche gleichgesetzt wird, ebenfalls Siegerin und
Braut, und schlie@llich auch einigermaflen unbefleckte Gnadenfiille (Segnungs-
fiille) und vollstindiger Sieg. — Der Episkopat von Chile (1939) darf auch
besonders erwihnt werden: er will eine formell-implizite geoffenbarte
Assumptio sehen in Gen. 3,15 und Lucas (Sieg und Segnungsfiille) und
einen rein-theologischen Beweis aus der Unbefleckten Empfingnis.

4. Sehr interessant ist das Gesamtverzeichnis der in den verschiedenen
Petitionen angefiihrten Beweise. Vielleicht kénnte man die Beweise aus der
Heiligen Schrift und die, welche als rationes theologicae bezeichnet werden,
folgendermaBen schematisch darstellen.

Die Unsterblichkeit Mariens wird abgeleitet :

I. Aus der Mutterschaft als dem vorherrschenden Prinzip der Mariologie.

Sie bietet aber abstrakt genommen nur einen héchsten Konvenienzgrund.

1. Man kann sie objektfiv betrachten 337 Petitionen

a) als gottliche Mutterschaft,
b) insofern das unsterbliche Fleisch Christi aus
ihr genommen ist.

2. Es folgt aus ihr die Liebe Christi 155 Petitionen

II. Weil Mutter, ist sie moralisch mit Christus vereinigt 160 Petitionen

und auBergewodhnlich heilig 196 Petitionen
Beides klar ausgedriickt in den biblischen Daten

der allseitigen Begnadigung 149 Petitionen

des vollstindigen Sieges 144 Petitionen

Dieser Sieg und Begnadigung schlieBt ein Befreiung
von Siinden

In Maria selbst
Unbefleckte Empfiangnis 171 Petitionen
Von ihr abhingig: Jungfriulichkeit 183 Petitionen
In Bezug auf die Menschen : Miterloserin 149 Petitionen

Es kommt hinzu ihre Wiirde als Kénigin der Engel 115 Petitionen

Nach unserer Auffassung gibt die Mutterschaft, abstrakt gefaBt, einen
Konvenienzgrund, wiahrend sie konkret gefaBt zusammen genommen werden
muB mit dem, was aus ihr folgt. Die Gnadenfiille und der Sieg geben eine
formell-implizite Offenbarung der Assumptio, ihre zwei Elemente : Jung-
friaulichkeit und Unbefleckte Empfingnis (besonders diese letzte, obschon
selber nur implizit geoffenbart), bieten eine ratio theologica certa. Uber
die Sicherheit der folgenden Beweise wagen wir nicht, uns momentan aus-
zusprechen.

Um das Schema zu vervollstindigen, kann man, bei der Bezogenheit
von Maria auf uns, unsere Bezogenheit auf sie mithineinbeziehen : wir ver-
ehren keine marianischen Reliquien und auch kein Grab Mariens, also



Literarische Besprechungen 235

(ex 149) ist Maria unsterblich (mit unsterblich meinen wir hier wie oben :
nicht von den Banden des Todes gefangen gehalten).

Moge die peinlich genaue Arbeit Hentrichs und de Moos viele Theologen
anregen zu weiterer spekulativer Begriindung, besonders wenn wir den von
Pius X. verlangten Ernst auch heute noch nicht erreicht hiatten. Dann
werden die Verfasser sich in ihrer Liebe zu Maria reichlich belohnt wissen.

Nijmegen. A. Maltha O. P.

Marcello da Gaggio Montano O. F. M. Cap. : Dottrina Bonaventuriana
sul peccato originale. — Bologna, Tipografia S. Giuseppe. 1943. 223 pp.

Vorliegende Arbeit ist eine Doktordissertation der Papstlichen Uni-
versitit Gregoriana und will als solche bewertet werden. Der behandelte
Gegenstand ist ohne Zweifel einer Untersuchung wiirdig, und die ange-
fiihrten Quellen und die Literatur zeigen, daB der Verfasser mit wissen-
schaftlichem Ernst und FleiB an die Sache heranging. Die Forschungen
in deutscher und englischer Sprache sind freilich unberiicksichtigt geblieben.

Die Arbeit wird in die folgenden vier Kapitel aufgeteilt : Dasein der
Erbsiinde, Wesen der Erbsiinde, Freiwilligkeit und Ubertragung der Erb-
siinde, Strafen und NachlaB8 der Erbsiinde. Uberall wird mehr rein positiv
die Lehre des hl. Bonaventura geboten und dargestellt, als gezeigt, inwie-
weit seine Lehre iiber jene der friiheren Theologen hinausgeht. Da und
dort geschieht dies zwar auch, doch wohl kaum geniigend, da die GroBe
eines Geistes sich gerade hierin offenbart. Diesbeziiglich hitte der Autor
die von ihm selbst als « vero modello del genere » beurteilte Monographie
von P. Kors O.P. La justice primitive et le péché originel d’aprés
saint Thomas (vgl. diese Zeitschrift, I, 1923, S. 83-87) mehr zum Vorbild
nehmen kénnen. Umso ergiebiger kommt St. Bonaventura selbst zum Worte,
der die Lehre vom Urstand und von der Erbsiinde in alle Verdstelungen
behandelt hat. So meint der seraphische Doktor, im Stande der Unschuld
wiren an Zahl gleich viel mannliche und weibliche Kinder gezeugt worden
(In IT sent. d. XX a. unic. q. 1, pg. 485-487).

Wesentlich aber ist fiir Bonaventuras Lehre, daB er annimmt, Gott
hitte den Menschen im Zustand der (« Praeter-) Naturalia », der Urgerechtig-
keit geschaffen, und erst spiter ihm die heiligmachende Gnade verliehen
(vgl. S. 75, 94 ff.), jedoch vor dem Siindenfalle. Was den Sitz oder das
Substrat der Urgerechtigkeit und der heiligmachenden Gnade betrifft,
ist zu sagen, daB Bonaventura sie nicht in die Substanz der Seele, sondern
in ihre Potenzen verlegt (In II sent. d. XXVII a.1q.2;d. XXXIa.1q.2;
d. XXVI a. unic. q. 5), womit er sich von Thomas distanziert. Mit unge-
wohnlicher Schirfe verteidigt der seraphische Lehrer seine Ansicht, und
zwar besonders dadurch, daB nach ihm die heiligmachende Gnade und die
eingegossenen Tugenden sich unterscheiden « realiter sed sola comparatione
et secundum esse », sowie sich Licht und erleuchtete Farbe unterscheiden.
Nach Bonaventura bildet die Urgerechtigkeit nur eine mittelbare Disposi-
tion zur heiligmachenden Gnade, nach dem Aquinaten aber eine nichste



236 Literarische Besprechungen

und wirksamere Disposition. Nach Bonaventura hat die Gnade ihren Sitz
im freien Willen, nach Thomas im Wesen der Seele selbst. Nach beiden
besteht die Erbsiinde wesentlich in der Beraubung der Urgerechtigkeit
und nicht unmittelbar der heiligmachenden Gnade; nach beiden ist die
Begierlichkeit, der « fomes peccati » ein wesentliches Element, das Material-
element der Siinde, und nicht bloBe Ponalitit, ein Resultat, das schon
Bittremieux in seiner Abhandlung « La distinction entre la justice originelle
et la grice sanctifiante d’aprés saint Thomas d’Aquin » ausfiihrlich doku-
mentiert dargelegt hat.

Im Zusammenhange beriihrt der Verfasser auch die Frage, ob Bona-
ventura die Erbsiindlosigkeit Mariens gelehrt habe, und kommt zum
Ergebnis, nach dem seraphischen Lehrer sei Maria mit der Erbsiinde
behaftet gewesen, aber vor ihrer Geburt davon befreit und bei der
Empfingnis Christi auch von der Begierlichkeit befreit worden.

Nachdem der Autor am Ende seiner Studie Bonaventuras Erbsiinden-
lehre kurz zusammengefaBt hat, schreibt er : « Il Serafico Dottore quindi,
ci sembra poterlo affermare con piena oggettivitd, non & stato solamente
un ottimo assertore e difensore del dogma del peccato originale, ma ha
ancora contribuito in un modo eminente ad una sempre pilt esauriente
esposizione dottrinale del dogma stesso. Il suo apporto alla teologia della
colpa d’origine merita d’esser maggiormente valutato, apprezzato » (S. 217).
Diesen Worten darf man wohl ganz zustimmen ; nur hiatten wir gewiinscht,
daB der Verfasser am Schlusse seiner Forschung uns eine Ubersicht iiber
das Gemeingut und iiber die Sonderheiten der Erbsiindenlehre des Doctor
Seraphicus geboten hitte.

Rom. B. Mathis O. F. M. Cap.

Geschichte des Thomismus

Acta Pont. Academiae Romanae S. Thomae Aq. et Religionis Catholicae.
Nova series, Vol. VIII. — Romae, Apud sedem Academiae S. Thomae
(Palazzo della Cancelleria Ap.). 1943. 370 pp.

Id. Vol. IX. ibid. 1944. 308 pp.

Id. Vol. X. ibid. 1945. 308 pp.

Id. Vol. XI. Romae, « Studium ». 1945. 248 pp.

Die von Leo XIII. ins Leben gerufene R&mische Thomasakademie
verffentlichte seit dem ersten Jahre ihres Bestehens (1880) eine Zeitschrift :
L’Accademia Romana di San Tommaso d’Aquino. Im Jahre 1890 wurde
dieselbe mit der von der Bologneser Thomasakademie herausgegebenen
Zeitschrift, La scienza italiana, vereinigt, die jedoch 1895 ihr Erscheinen
einstellte. Seitdem hatte die Rémische Thomasakademie kein eigenes Organ
mehr. Erst in jiingster Zeit trat sie wieder durch die gelegentliche Ver-
offentlichung der in Studienwochen oder bei Kongressen vorgetragenen
Referate hervor (1924 : Acta Hebdomadae Thomisticae ; 1925 : Acta primi
Congressus Thomistici Internationalis ; 1931 : Acta Hebdomadae Augusti-



Literarische Besprechungen 237

nianae-Thomisticae). Seit der Neuorganisierung der Rémischen Thomas-
akademie durch Papst Pius XI. im Jahre 1934 hat sie, unter der tatkraf-
tigen und zielbewuBten Leitung ihres Sekretiars, P. Charles Boyer S. J.,
die jahrliche Veroffentlichung ihrer Acta wieder aufgenommen. Jeder Band
gliedert sich im allgemeinen in drei Teile : der erste (Dissertationes) bietet
die offentlichen Vortrige und Abhandlungen der Akademiker, der zweite
(Relationes et discussiones) die Referate mit anschlieBender Diskussion, die
in den privaten Sitzungen der Akademie abgehalten werden (zu diesen
Sitzungen werden seit einigen Jahren regelmidBig auch Professoren der ver-
schiedenen rémischen Institute eingeladen), der dritte (De rebus Academiae)
enthdlt Geschiftliches, Chronik usw. Band III enthdlt die Vortrige und
Referate des zweiten internationalen Thomistenkongresses (November 1936).
Es seien hier die Titel der vier letzten Bande angefiihrt, die den hohen
wissenschaftlichen Wert dieser Jahrbiicher und das Wirken der Akademie
veranschaulichen.

Band VIII (Akte des Jahres 1941-42) : G. Busnelli S. J., Il dubbio
di Dante sulla predestinazione (7-48). G. La Pira, I problemi della persona
umana (49-76). M. Browne O.P., Veritd logica e Verita critica (77-91).
M. Grabmann, Thomae de Claxton O, P. (ca. 1400) : Quaestiones de distinc-
tione inter esse et essentiam reali atque de analogia entis (92-153 ; zwei
bisher unedierte Texte). C. Fabro C.P.S., L'’esistenzialismo (154-191).
P. Parente, 1’egemonia dinamica della persona (192-198). G. Stanghelii,
Recenti critiche all’ilemorfismo (199-208 ; Kritik der Stellungnahme C. Otta-
vianos zu dieser Lehre). A. Rozwadowski S. J., De duplici limitatione actus
in doctrina S. Thomae (209-236). A. Landgraf, Die Wirkung der Taufe
im Fictus und im Contritus nach der Lehre der Friihscholastik (237-348).
C. Boyer S. J., Eclaircissement sur la sensation. Réponse a M. Carmelo
Ottaviano (349-356). De rebus Academiae (357-368).

Band IX (Akte des Jahres 1942-43) : Der Band beginnt mit einer
sehr interessanten Reihe von Vortrigen iiber die heutigen philosophischen
Strémungen in Italien. P. Dezza S. J., Il neotomismo (7-24). N. Petruzzellis,
I problemi dell’idealismo e il pensiero cristiano (25-52). G. Stanghetti, Da
S. Tommaso a Max Planck (53-84). F. Carnelutti, La certezza del diritto
(85-97). V.M. Kuiper O.P., Aspetti dell’esistenzialismo (99-123). Von diesen
fiinf interessanten Vortrigen verdient besonders der letzte, iiber die neueste
philosophische Strémung, Beobachtung. A. Landgraf, Das Axiom « Ver-
bum assumpsit carnem mediante anima » in der Friihscholastik (127-152).
R. Garrigou-Lagrange O.P., La notion pragmatiste de la vérité et ses
conséquences en théologie (153-178). M. Cordovani O. P., 1l cittadino e lo
stato nella filosofia di S. Tommaso d’Aquino (179-192). U. Bonamartini,
La pronunzia del Tetragramma secondo Alessio Simmaco Mazzocchi e
Gregorio Ugdulena (193-224). P. Parente, La « Relatio quaedam» a cui
S. Tommaso riduce la creazione (225-241). C. Fabro, Esistenzialismo e
realismo (242-263 ; wichtige Studie iiber den Existenzialismus als Fort-
setzung desselben Themas im VIII. Band).

Band X und XI enthalten die Arbeiten und Diskussionen der rémi-
schen Thomasakademie der Jahre 1944 und 1945. Wie in den vorher-

Divus Thomas 16



238 Literarische Besprechungen

gehenden Binden werden auch hier wichtige Fragen erortert und im Sinn
der thomistischen Lehre gelost. Besonders eingehend wird das Problem
des Wissenschaftscharakters der Theologie in zwei Artikeln behandelt
(G. M. Roschini O. S. M., La teologia & veramente scienza? Bd. X, 47-132,
R. Gagnebet O.P., La théologie de S. Thomas, science aristotélicienne de
Dieu, Bd. XI, 203-230), welche mit dem anschlieBenden Meinungsaustausch
zwischen mehreren Professoren der verschiedensten theologischen Schulen
helles Licht auf dieses aktuelle Thema werfen. Hervorzuheben ist auch der
vorziigliche Vortrag von P. C. Boyer S. J., Le corps du premier homme
et I’évolution (Bd. X, 230-254), in welchem die neuesten Ergebnisse der
Deszendenztheorie im Licht der katholischen Lehre besprochen werden.
Bd. XI enthilt einen Konferenzenzyklus iiber die menschliche Person in
religiGser, moralischer, politischer und wirtschaftlicher Beziehung, welcher
von der ICAS (Istituto Cattolico di Attivita Sociale) im Verein mit der
Thomasakademie 1945 veranstaltet wurde. Nie wohl wurde das Problem
« Mensch » mit solchem Eifer besprochen als gerade in unseren Tagen.
Deshalb sollten diese Untersuchungen, die die katholische Lehre iiber die
menschliche Personlichkeit unter Auswertung der neuesten papstlichen
Dokumente darstellen, weiteste Beachtung finden.

Rom, S. Anselmo. J. Miller O. S. B.

Vernon J. Bourke : Thomistic Bibliography 1920-1940. (The Modern
Schoolman, vol. XXI Suppl.) — St. Louis, Missouri. 1945. 312 SS.

Seit der Verdffentlichung der Bibliographie Thomiste (1921) durch
P.Mandonnet und J. Destrez und der periodischen Fortsetzung derselben im
Bulletin Thomiste (seit 1924) ist das Auffinden der thomistischen Literatur
grundséitzlich leicht gemacht. Dazu kommt noch, daB mehrere thomistische
Zeitschriften die einschligige Literatur auf philosophischem, theologischem
und historischem Gebiet regelmiBig erfassen und bekanntgeben. (Siehe vor
allem die thomistische Literaturschau in dieser Zeitschrift seit 1926, nicht
bloB im Jahrg. 1935, wie B. unter Nr. 1006 angibt.) Da aber nicht jeder
sich diese bibliographischen Hilfsmittel verschaffen kann, so ist jeder weitere
Beitrag, der das Auffinden der Literatur erleichtert und weiteren Kreisen
zuganglich macht, eine durchaus willkommene Gabe. Das gilt auch von
der vorliegenden « Thomistischen Bibliographie », welche diejenige wvon
Mandonnet-Destrez in handlicher Form weiterfiihrt.

Die Einleitung bietet, nach den notwendigen Ausfiihrungen iiber Zweck
und Anlage des Buches, kurze Angaben iiber das Leben und die Werke
des hl. Thomas und eine vollstindige, chronologisch geordnete Liste seiner
Schriften mit Verweis auf die Hauptausgaben derselben. Zur Gliederung
der eigentlichen Bibliographie wurde in dankenswerter Weise die Einteilung
Mandonnets beibehalten, so daB diese Bibliographie als eine Erginzung der-
jenigen von 1921 angesehen werden darf.

Vollstindigkeit ist, wie B. (S. 2) bemerkt, nicht angestrebt, und wie
wir feststellen konnten, auch nicht erreicht worden. Es wire dies jedoch



Literarische Besprechungen 239

unter Benutzung der bestehenden Zeitschriften ein nicht zu schwieriges
Unternehmen gewesen. B. hebt eigens hervor (ibid.), daB er viele der auf-
gefiihrten Werke nicht persénlich gesehen hat. Er scheint dieselben auch
nicht immer inhaltlich, aus Rezensionen wenigstens zu kennen, und bei der
Aufnahme einer Arbeit nur den Titel in Betracht gezogen zu haben. So
z. B. ist unter Nr. 6299 der Artikel von B. Nardi, 1l preteso tomismo di
Sigieri di Brabante, aufgefiihrt, jedoch nicht das Werk von F. Van Steen-
berghen, Siger de Brabant, Bd. 1 (1921), durch welches es veranlat wurde.
Auch die Akademie-Arbeit von F. Van Steenberghen, La vie et les oeuvres
de Siger de Brant (1937), welches viel neues Material fiir das Thomas-Studium
bietet, fehlt. Konsequenz wurde nicht immer durchgefiihrt : Ubersetzungen
wurden bald zusammen mit dem Original angegeben (z. B. Nr. 3164), bald
unter eigener Nummer (z. B. Nr. 1553-54-55 ; 2006-2007). Werke wurden
unter verschiedenen Abteilungen mehrmals vollstindig aufgezihlt (z. B.
Joannes a S. Thoma, Cursus Philosophicus, dreimal : Nr. 2218, 2492, 6434),
was nicht erfordert gewesen wire ; ein kurzer Hinweis auf die erste Nummer
hitte geniigt. Unter Nr. 4424 ist als selbstindige Arbeit eine Rezension
des unter Nr. 4515 aufgefiihrten Werkes verzeichnet. Als Indizes bietet B.
ein Autorenverzeichnis, ein Verzeichnis der anonymen Werke, sowie ein
solches der Zeitschriften und Sammlungen. Leider fehlt jedes Sachverzeich-
nis, das jedoch zum leichten und schnellen Auffinden der Literatur, vor-
nehmlich auf doktrinirem Gebiet, unumginglich notwendig ist und leicht
nach dem Muster des Bulletin Thomiste hergestellt hitte werden kénnen.

Rom, S. Anselmo. J. Miiller O. S. B.

M. Grabmann : Guglielmo di Moerbeke O. P. il traduttore delle opere
di Aristotele. (I papi del Duecento e I’Aristotelismo II.) — Miscellanea
Historiae Pontificiae XI. — Roma, Pont. Universita Gregoriana. 1946.
X11-194 pp.

Dieses neue Werk von Prof. Grabmann, das der Ubersetzungstitigkeit
Wilhelms von Moebeke gewidmet ist, bildet den zweiten Teil seiner Ge-
schichte des Aristotelismus in dessen Beziehungen zu den Pipsten des
13. Jahrhunderts (siche Divus Thomas 19 [1941] 453, Rez. des 1. Teiles).
Diese duBere Eingliederung des Bandes weist schon darauf hin, da8 G. der
weitverbreiteten Ansicht, nach welcher Wilhelm von Moerbeke seine aristo-
telischen Ubersetzungen auf GeheiB der Pipste unternommen hat, zustimmt.
Die Pipste hielten im 13. Jahrhundert ein wachsames Auge auf die Univer-
sititen, besonders auf jene von Paris, um mit aller Sorgfalt die Orthodoxie
zu bewahren. Eine Tatsache aber steht fest : die Aristotelesschriften ver-
breiteten sich immer mehr um die Mitte des Jahrhunderts, trotz der vor-
aufgegangenen papstlichen Verbote. Dazu kommen noch, von 1230 ab, die
Averroéskommentare. Schon unter Alexander IV. (1254-61) macht sich der
EinfluB der averroistischen Lehre von der Einheit des Intellektes bemerk-
bar, da dieser Papst Albert den GroBen beauftragt, dieselbe zu widerlegen.
An der Kurie Urbans IV. (1261-64) in Orvieto, welcher der Philosophie



240 Literarische Besprechungen

groBes Interesse entgegenbrachte, begegnen sich Thomas von Aquin und
Wilhelm von Moerbeke. In der nachfolgenden Zeit schreibt Thomas seine
groBen Kommentare zu den Hauptwerken des Aristoteles, wihrend Wil-
helm « ad instantiam fratris Thomae » eine rege Ubersetzungstitigkeit ent-
faltet. Nichts ist natiirlicher als anzunehmen, da8 beide Dominikaner auf
Befehl des Papstes handeln. Das setzt eine Wandlung in der pédpstlichen
« Aristoteles-Politik » voraus: da die voraufgegangene negative Einstel-
lung so gut wie nichts genutzt hat, wird nun durch wortgetreue Uber-
setzung und literale Kommentierung von seiten eines zuverlissigen Theo-
logen versucht, Aristoteles unschadlich zu machen. Der vorliegende Band
behandelt das Werk Wilhelms von Moerbeke ; ein abschlieBender dritter
Band wird der Tétigkeit des hl. Thomas gewidmet werden.

Im 1. Kap. behandelt G. das Leben Wilhelms von Moerbeke, der
péapstlicher Ponitentiar und spiter Erzbischof von Korinth war und 1286
starb. Mit Meisterhand zeichnet der Verf. eine biographische Skizze, in
welcher Echtes von Unechtem, das geschichtlich Erwiesene von dem, das
als bloBe Moéglichkeit von manchen Autoren angenommen wurde, kritisch
geschieden wird. Eine kurze erginzende Note von P. M.-H. Laurent O. P.
(S. 194) weist darauf hin, daB Gregor X. Wilhelm von Moerbeke auch
diplomatische Missionen anvertraute. Das 2. Kap. behandelt im ‘einzelnen
die Ubersetzungen, die Wilhelm auf Bitten des hl. Thomas entweder neu
aus dem Griechischen anfertigte oder durchsah und verbesserte. Das « ad
instantiam fratris Thomae » bezieht G. nicht blo8 auf die Aristotelesbiicher,
sondern auch auf die griechischen Kommentare zum Stagiriten des Ammo-
nios, Simplikios, Alexander von Aphrodisien, Themistios und Johannes
Philoponos, sowie auf die Schriften des Proklos. In diesem Kapitel vor
allem kommt die erstaunliche Gelehrsamkeit Prof. Gs. zum Ausdruck.
Unzihlige Angaben aus Hss. der verschiedensten Bibliotheken, denen G. in
jahrzehntelanger, unermiidlicher Forschung ihre Geheimnisse abgerungen
hat, werden hier geboten. Dazu wird die gesamte einschligige Literatur
aufgefiihrt, so daB dieses Buch ein unentbehrliches Hilfsmittel fiir die
Erforschung des lateinischen Aristoteles ist.

Das Manuskript des Buches war schon 1942 abgeschlossen und an die
Herausgeber gesandt worden. Umstindehalber konnte es erst 1946 ver-
offentlicht werden. Die italienische Ubersetzung aus dem Deutschen
besorgte Mgr. A. Parisella von der Konzilskongregation. Leider konnte der
Verf. weder die Ubersetzung noch die Druckbogen durchsehen. Die Heraus-
geber sagen zwar im Vorwort, daB mit groftmoglicher Sorgfalt alle Zitate
nachgepriift und der italienische Text mehrmals mit dem deutschen Original
verglichen wurde. Anscheinend geschah das aber nicht durch einen Fach-
mann. Daher viele bedauerliche Versehen, z. B.: S. 48 Z. 17, statt Com-
mento a Nicomacho, lies Commento all’Etica a Nic.: S. 63 Z.19, stait
Cod. XII lect. 7, lies Libro XII lect. 7; S. 65 Z. 15, statt 1253, lies 1323
(Kanonisation des hl. Thomas) ; S. 65 Z. 19, statt G. Carnefice, lies G. Carni-
ficis; S.70 Z.9, statt nei commenti ad Aristotele, lies nei Commenti di
Averroé¢ ad Aristotele; S.79 Z. 6, sfaft proporzionalmente, lies relativa-
mente. Von den zahlreichen Zitaten, die der Verfasser anbringt, wurden



Literarische Besprechungen 241

die franzosischen, englischen und flimischen (S. 42, n. 92) in der Original-
sprache gelassen, die deutschen dagegen iibersetzt. Weshalb wohl ? Wir
fragen uns iberhaupt : weshalb wurde das Buch ins Italienische iibertragen
und nicht in deutscher Sprache veriffentlicht, da die Sammlung « Miscellanea
Historiae Pontificiae » schon mehrere Bande auf deutsch herausgegeben hat ?

Rom, S. Anselmo. J. Miiller O. S. B.

J. de Ghellinck S. J.: L’essor de la littérature latine au XIIe siécle.
2 Vol. (Museum Lessianum, Section historique, 4 et 5.) — Bruxelles, Edition
Universelle. 1946. vii-232 ; 356 pp.

P. de Ghellinck hat sich verpflichtet, im Rahmen der Bibliothéque
Catholique des Sciences Religieuses (Paris, Bloud et Gay) die lateinische
Literatur des Mittelalters darzustellen. Die zwei ersten Bandchen sind
bereits 1939 erschienen und fiihren bis auf Anselm von Canterbury (/. de
Ghellinck, Littérature latine au moyen age. I. Depuis les origines jusqu’a
la fin de la renaissance carolingienne. 192 SS. II. De la renaissance
carolingienne a S. Anselme. 192 SS.). Ein drittes Bindchen von gleichem
Umfang sollte das Werk abschlieBen und also die lateinische Literatur des
12., 13. und 14. Jahrhunderts begreifen. Bei der Vorbereitung dieses
Teiles, der auf dem beschrinkten Raum von 200 SS. Kleinformat kaum
mehr als eine Skizze bieten konnte, wuchs.das Material begreiflicherweise
in solchem MafBe an, daB der Verf. sich vorderhand entschlo8, das vor-
liegende groBe Werk iiber die lateinische Literatur im 12. Jahrhundert
zu verdffentlichen. Wir sind ihm fiir dieses Unternehmen zu groBem Dank
verpflichtet und begriiBen diese iiberaus wertvolle Synthese, die einer der
besten Kenner der mittelalterlichen Literatur, besonders jener des 12. Jahr-
hunderts, uns darbietet. Leider war de G. durch die heutigen wirtschaft-
lichen Verhiltnisse gezwungen, auf die Verdffentlichung der wissenschaft-
lichen Unterlage, wie Quellenangaben, Zitate usw., zu verzichten und die
Bibliographie auf ein Minimum einzuschrinken. Letztere beschriankt sich,
auBer einer einleitenden Gesamtiibersicht (Bd. I, S. 19-32), bei jedem ein-
zelnen Abschnitt auf die Angabe der Texteditionen und einer Auswahl der
wichtigsten Studien. Die Darstellung gewinnt dadurch an Flu8 und wird
vielleicht gerade durch diesen Umstand, den der Forscher bedauert, von
einem groBeren Leserkreis begriiBt werden.

Das Werk behandelt die gesamte lateinische Literatur des 12. Jahrhun-
derts und ist nach den verschiedenen literarischen Gattungen eingeteilt. Es
war nicht die Absicht des Verf., in erster Linie die Entwicklung der philo-
sophisch-theologischen Literatur der Friihscholastik darzustellen, sondern
philologisches Interesse lag im Vordergrund. Doch weil der Verf. selbst
Theologe und genialer Forscher der Scholastik ist, so wird natiirlich die
theologische Literatur mit tiefer Kenntnis und groBer Griindlichkeit erér-
tert. Das geschieht vor allem im 1. und 4. Kap. « Le groupe scolaire, Théolo-
gie, Philosophie, Droit » (Bd. I, S. 33-108), behandelt die Schriftsteller, die
fiir die Geschichte der Scholastik von groBter Bedeutung sind : Anselm von



242 Literarische Besprechungen

Canterbury, Abaelard, die Schulen von St. Viktor, von Chartres und Poi-
tiers, Petrus Lombardus, die Sententiarier und Summisten, die Schrift-
erklirer, die Juristen- und Kanonistenschule von Bologna. Fiir jeden Autor
bietet de G. in gedringter Form die Lebensdaten, das literarische Werk
mit den Hauptproblemen, die sich daran kniipfen. Im 4. Kap. « Le groupe
strictement didactique et ses instruments de travail. Dictionnaires, Tra-
ductions, Livres scolaires» (Bd. II, S. 7-88), kommt die fiir die Hoch-
scholastik so wichtige Ubersetzungstitigkeit ausfiihrlich zur Darstellung,
die nicht bloB Aristoteles und die philosophische Literatur, sondern auch
patristische Werke zuganglich macht.

Wenn wir diese zwei Kapitel als von besonderer Bedeutung hervorheben,
so soll das nicht heiBen, daB wir den Inhalt der iibrigen unterschitzen.
Die heute immer hoher gewertete monastische Literatur des 12. Jahr-
hunderts — Bernard und die Zisterzienser, Benediktiner und Chorherren —
wird im 3 Kap. erortert (Bd. I, S. 173-230). Wertvoll ist auch die Zu-
sammenstellung der historischen Literatur der Chronisten und Hagiographen
(5. Kap., Bd. I, S. 80-163). Im 6. Kap. kommt schlieBlich die dichterische
Tatigkeit zur Aussprache (Bd. II, S. 199-299).

Das schéne Werk de Gs. weist im einzelnen nach, wie sehr dem 12. Jahr-
hundert die Bezeichnung « Renaissance » zukommt. Literarisches Interesse,
gewdhlte Ausdrucksform steht auf allen Gebieten bei der Tiefe des Inhalts
im Vordergrund. Demgegeniiber bedeutet das 13. Jahrhundert einen Nieder-
gang. Das sozusagen ginzliche Fehlen der aristotelischen Philosophie
bewirkt, daB die Literatur des 12. Jahrhunderts sich mehr der Patristik
angleicht, die in den groBen Schriftstellern, Anselm, Bernard, Rupert von
Deutz, Wilhelm von St. Thierry, wieder auflebt. Deshalb hat der ganze
literarische Reichtum des 12. Jahrhunderts einen groBen Eigenwert, der
leider nur zu oft unterschitzt wird. P. de G. verdanken wir, daB diese
« Ungerechtigkeit » wieder ausgeglichen wird.

Rom, S. Anselmo. J. Miiller O. S. B.



	Literarische Besprechungen

