
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 2

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Ethik

Th. Bovet: Die Person, ihre Krankheiten und Wandlungen (Der Mensch
und seine Ordnung, Bd. 1). — Bern, Haupt. 1946. 200 SS.

Th. Bovet : Die Ehe, ihre Krise und Neuwerdung (Der Mensch und seine

Ordnung, Bd. II). — Bern, Haupt. 1946. 250 SS.

Th. Bovet : Der Glaube, Erstarrung und Erlösung (Der Mensch und
seine Ordnung, Bd. III). — Bern, Haupt. 1947. 266 SS.

Die drei anregenden Bücher des Nervenarztes Th. Bovet, Zürich,
gehören engstens zusammen, nicht nur um ihres Gegenstandes willen, der
jedesmal der Mensch selbst ist (in seiner Person, in seiner Liebesgemeinschaft,
der Ehe, und in seiner Gemeinschaft mit Gott im Glauben), sondern auch
um ihrer einheitlichen Gestaltung, um ihres selbigen Blickpunktes willen,
von dem aus jedesmal der Gegenstand geschaut und beurteilt wird.

Der erste Band bemüht sich um ein ganzheitliches Verständnis der
menschlichen Person, um ihre naturhafte Harmonie, um die Darstellung
der Störung dieser ganzheitlichen Struktur in der Krankheit. Mit viel
Geschick wird der Gedanke der Einheit im Menschen verfolgt, angefangen
von den alten Naturphilosophen bis zu den neuesten naturwissenschaftlichen
und biologischen Erkenntnissen, bis hinein in die moderne Ganzheitsphilosophie

Heideggers und Binswangers, mit denen der Autor sich schließlich
einig erklärt. Gegen den « Dualismus » von Materie und Geist stellt unser
Autor die Ganzheit von Leib-Seele.

Aus dem Begriff der Ganzheit werden sodann die inneren Zusammenhänge

von Unbewußtem und Bewußtem und die verschiedenen Krankheitsbilder

gezeichnet, wird das Werden und Wachsen der Person aufgezeigt,
und werden nicht zuletzt dem Arzt praktische Winke einer gesunden
Verhalteweise gegenüber dem Patienten gegeben.
' Aufbauend auf der im ersten Band gewonnenen Erkenntnis der menschlichen

Person, wird im zweiten die Einehe als die einzige naturechte
Verbindung von Mann und Frau anerkannt. Wie nach der Lehre des ersten
Bandes die Dynamik der menschlichen Ganzheit sich ausspricht in der
Nächstenliebe, so wird hier — bei aller Bejahung der menschlichen Triebe —
die Liebe als das entscheidende Merkmal herausgestellt, das die Ehe gestaltet

: « Es wäre indessen ein Irrtum zu glauben, daß die Ehe nur auf dem
Geschlechtstrieb beruhte. Sie hat noch eine Wurzel ganz anderer Art : die
Nächstenliebe. » « Die Liebe in diesem Sinne beruht nicht auf einem Trieb,
sondern sie ist ein Gebot, das der Mensch mit seinem Geist wahrnimmt » (21).
Ehe ist darum, wie der Autor (27) betont, etwas ganz anderes als bloße
Erlaubnis zum Geschlechtsverkehr. Fern von aller « abstrakten » Betrach-



226 Literarische Besprechungen

tung des Menschen, nimmt der Autor den existenten Menschen in seiner
ganzheitlichen Struktur, um ihm den Weg zur vollkommenen Ehe zu weisen,
die « nicht abgeleitete Theorie », nicht nur « eine Erfüllung », sondern « eine
Aufgabe » ist, « die ganz vor uns steht und an unseren schöpferischen Geist
appelliert » (25). Von hier aus wird dann die Wirklichkeit der Ehe geschaut :

die neue Familie, Mann und Frau, das Erotische in der ehelichen Gemeinschaft,

die Frucht dieser Verbindung, und nicht zuletzt die eheliche Krise.
Im Hinblick auf die vollkommene Gestaltung der Ehe will der Autor auch
das Leben vor der Ehe entsprechend gelebt wissen in der Form einer
geschlechtlich sauberen und beherrschten Haltung.

Der dritte Band steigt dann hinauf ins Göttliche, nicht zwar um das
Göttliche an sich zu betrachten, sondern das Göttliche im Menschen, das
Bemühen des Menschen, an Gott zu rühren, seine Hingabe an das Göttliche
und seinen Frieden darin, und um anderseits die Abirrungen und Verzerrungen

dieser Hingabe in der religiösen « Erstarrung », im Abfall von der
« christlichen Freiheit », in der Abwendung von Gott in der Sünde, und
um schließlich die entscheidende Tat zu Gott in der Bekehrung, zur Nachfolge

Christi, des Erlösers, zu schildern.
Die drei Bücher sind geschrieben aus einer ausgebreiteten Belesenheit

der einschlägigen naturwissenschaftlichen, philosophischen und theologischen
Werke und zeugen von einem edlen Geist, der ehrlich ringt um die Erneuerung

einer gottentfremdeten Welt. Der Autor verdient volle Hochachtung.
Dennoch fragt der katholische Theologe nach den in den Tiefen des Werkes
liegenden Grundverschiedenheiten gegenüber der katholischen Schau. Der
Autor wird vielleicht diese Stellungnahme, die von einem dogmatisch gebundenen

Christentum aus vorgenommen wird, ablehnen als ein Zeichen
religiöser Erstarrung, welche er in seinem dritten Buch so heftig bekämpft.
Für ihn ist der Glaube kein Gegenstand der Diskussion, sondern eine
existentielle Tat der Nachfolge Christi. Wir sind weit entfernt, die blutige
Wirklichkeit der Glaubenstat irgendwie abzustreiten. Dennoch spielt in
diesem integralen Glauben, der alles im Menschen erfaßt und vor Gott
trägt, der Anfang alles menschlichen Tuns, d. h. die Erkenntnis, eine
entscheidende Rolle. Nach unserer Auffassung vollzieht sich im christlichen
Glauben ein wirklich erkenntnismäßiges — selbstredend von Gottes Autorität

und von Gottes Gnade getragenes — Urteil über Göttliches, eingefaßt
oder eingefangen in menschliche Begriffe, die ihrerseits um ein Unendlichês
erweitert sind durch die Offenbarung. Wir sagen nicht, daß damit die ganze
Aufgabe des Christen Gott gegenüber vollzogen wäre. Aber wir betonen,
daß damit der erste, unumgängliche Anfang gesetzt ist auf dem Wege zu
Gott, dem zu uns gekommenen. Weil aber der Glaube als Anfang des neuen
Lebens etwas Formulierbares darstellt und darum in Dogmen ausgedrückt
wird, darum ist auch der Weg zu Gott und Christus vorgezeichnet in Gesetzen,
die nicht angetastet werden dürfen, die heilig gehalten werden müssen,
allerdings nur als Mittel, den Willen Gottes zu erkennen. Wir können daher
die Theorie der Freiheit, welche Bovet entwickelt, nicht annehmen, so sehr
sie uns die — übrigens alte katholische Wahrheit — von der Liebe als
dem Ziel der Vollkommenheit, wirkungsvoll ins Gedächtnis ruft.



Literarische Besprechungen 227

In gleicher Weise wie der Glaube ist auch die Kirche etwas Geformtes,
wenngleich wir Katholiken genau wissen, daß die Kirche ihre geistigen
Arme über den engen Kreis der im leiblich sichtbaren Teil der Kirche
zusammengefaßten Christen ausstreckt und alle geistig umgreift, die in
Gnade und Wahrheit mit Christus leben. Der Grundsatz « außerhalb der
Kirche kein Heil » ist nicht so grob rigoristisch, wie der Autor es vielleicht
meint. Aber wir sind überzeugt, daß alles Leben, das durch Gottes gnädige
Hand in den « Fernstehenden » geweckt worden ist, Anteil an dem geistigen
Leben der sichtbaren Kirche ist und jene mit innerer Gewalt und göttlicher
Autorität in die sichtbare Kirche ruft, damit sie sichtbar werden, was sie
bereits unsichtbar sind : Glieder der einen Gemeinschaft Christi, als dessen
sichtbaren Stellvertreter auf Erden wir den Papst in Rom anerkennen.
Der fließende Glaubensbegriff des Autors bringt es auch mit sich, daß alle
möglichen Deutungen des Erlöserglaubens (III 208-219), ob naturalistische,
religionsgeschichtliche oder auch übernatürliche, zu einem unklaren
Gedankengebilde zusammenverwoben werden (cf. III 216 f.). Der Glaube muß
eben doch zuerst eine Überzeugung und Weltanschauung sein (was
allerdings der Autor (47) ausdrücklich ablehnt, wenngleich er, total gesehen, d. h.
als lebendiger Glaube, als gelebter, als in die Tat umgesetzter Glaube, die
a konkrete Haltung des ganzen Lebens, die einfach mit dem Jenseits im
Alltag ernst macht und damit Gottes Willen verwirklicht » bedeutet.

Ein weiterer grundsätzlicher Unterschied, der die Sicht Bovets von der
katholischen unterscheidet, ist der Gedanke der Einheit des Menschen.
Auch hier ist Bovet wie in seinem Glaubensbegriff Existentialist. Ihm ist
der nun einmal existierende Mensch die Einheit, Einheit des leib-seelischen
Daseins, etwa in dem Sinne Heideggers oder Binswangers : « 'Ich bin'
bedeutet immer auch 'ich bin mein Leib' mit seiner ganzen Befindlichkeit,
bedeutet die Sorge meines Daseins und die Liebe meines Mitseins » (I 50).
Die Einheit ist aber nach katholischer Auffassung in ihrer von Gott gedachten
Reinheit erst in der endgültigen Befindlichkeit nach der Auferstehung in
der Verklärung zu verwirklichen. Vorerst übt der gewaltige Riß seinen
verheerenden Einfluß aus, jener vom dogmenlosen Glauben Bovets stark
vernachlässigte und übersehene Riß, den die Erbsünde in die menschliche
Natur hineingebracht hat. Dieser Riß kann nicht beseitigt werden, indem
wir einfach die nun einmal schwer angeschlagene Natur als Grundlage
unseres sittlichen Verhaltens in Kauf nehmen und unsere Ethik darauf
aufbauen, sondern er fordert uns zum Kampf auf, den niederen Menschen
zu bezwingen, der den höheren, um sein ewiges Heil kämpfenden, in Bann
halten möchte. So sehr Bovet jeden Kompromiß vermeiden möchte, bedeutet
seine Auffassung vom Menschen doch einen Kompromiß, einen naturalistischen

Kompromiß mit dem gefallenen Menschen. So edel Bovet über die
Ehe denkt, so hoch er von der Keuschheit, namentlich von der vorehelichen
Keuschheit spricht, seine Moral über Sexus und Ehe fällt dennoch ins
Biologistische ab. Die katholische Ethik ist sich bewußt, daß viele Regungen
des Sinnlichen nicht Natur, sondern eben Unnatur sind, die nur in einem,
für den Biologen unverständlichen, Opfer überwunden werden kann. Für
den Katholiken ist z. B. eine mit künstlichen Verhütungsmitteln betriebene



228 Literarische Besprechungen

Beschränkung der Kinderzahl immer unstatthaft, so sehr der sinnliche Trieb
sich auflehnen mag und daraus sogenannte verdrängte Komplexe sich bilden
mögen. Bovet dagegen glaubt, aufbauend auf dem rein diesseitigen Begriff
der menschlichen Einheit, in außergewöhnlichen Fällen der Krankheit und
des ungewöhnlichen Notstandes den Eltern den Gebrauch solcher Mittel
nicht verwehren (II 169), und, so sehr er auch die voreheliche Keuschheit
fordert, in ganz besonderen « Ausnahmefällen » eine gewisse « Probezeit »

vor der Ehe für gerechtfertigt halten zu dürfen (II 208). Die katholische
Ethik hat ein wirksames Kraftmittel in diesen schweren Opfern : die Gnade
Gottes, die stets genügt, welcher man sich allerdings anschließen muß aus
ganzer Seele, mit allen Kräften, mit der letzten Hingabe an den gekreuzigten
Gottessohn. Daß tatsächlich in sehr vielen — und setzen wir selbst den
Fall : in den meisten — Fällen « verdrängte Komplexe » entstehen, ist ein
Beweis der menschlichen Schwachheit, ein Beweis des gewaltigen Risses der
menschlichen Natur, nicht aber ein Beweis gegen die Gewalt der göttlichen,
heilenden Gnade. Oder sollte man aus der geringen Anzahl derer, die nach
dem Worte Jesu tatsächlich das ewige Heil erlangen, auf die Schwäche der
Erlösergnade Christi schließen dürfen Auch in dem heiligsten Menschen
wird der Riß niemals behoben und darum immer ein « verdrängter Komplex »

feststellbar sein. Was tut dies aber Das eben ist das Kreuz, das ein
jeder mehr oder weniger mit sich selbst trägt und durch das er in stetem
Kampf sein Heil wirkt, damit ihn Gott zu endgültiger Einheit und Harmonie
der Natur auferweckt, wenn Er wiederkommen wird, zu richten die Lebendigen

und die Toten.
Von hier aus wird der Autor vielleicht ein näheres Verhältnis zur

Keuschheitsauffassung des hl. Thomas gewinnen, den er im zweiten Band
^uf S. 39 zitiert. Wir geben gerne zu, daß das Mittelalter in vielem der
Natur allzu viel Gewalt angetan hat. Wir glauben aber, daß die Lehre des
hl. Thomas, richtig verstanden, ihre Geltung doch nicht verloren hat. Bovet
zitiert II-II 153 art. 1 (der Text steht allerdings im Responsum ad 1), wo
Thomas in Hinblick auf die erbsündliche Belastung, auf Grund deren der
sinnliche Teil den höheren zu dirigieren versucht, den geschlechtlichen
Verkehr dem Tugendleben als in etwa einträglich erklärt, insofern der
Geschlechtsverkehr zwar nicht von der Tugend, aber doch vom Gipfel der
Tugend, d. h. von der Vollkommenheit der Tugend abhält. Daß aber nach
Thomas ein geschlechtliches Leben, das von oben, von der Vernunft her
geleitet ist, nicht gegen die christliche Vollkommenheit ist, wird dem Autor
das corpus articuli beweisen können, wo Thomas den sittlich geordneten
geschlechtlichen Verkehr als ebenso einwandfrei erklärt wie den Genuß der
Speise zur Erhaltung von Gesundheit und Leben. Das Responsum ad 2

hätte dem Autor die sichere Aufklärung geben können : « Daß die geschlechtliche

Begierde und Freude sich dem Befehl und der Mäßigung der Vernunft
nicht unterstellt, bedeutet Strafe der ersten Sünde » (also nicht persönliche
Schuld « Daraus folgt also nicht, daß jener Akt Sünde sei, sondern daß
in jenem Akt etwas wie Strafe ist, welche von der ersten Sünde herrührt »

(Resp. ad 3). Wenn dann Bovet ohne Stellenangabe weiter sagt, daß Thomas

von Aquin meine, « vor dem Sündenfall habe die Fortpflanzung zwar



Literarische Besprechungen 229

wohl durch geschlechtliche Verbindung stattgefunden, aber diese sei frei
von sinnlicher Begierde gewesen » (S. 39 f.), dann sei darauf hingewiesen,
daß Thomas nicht die Sinnlichkeit als solche, sondern die mißgestaltete
und ungeordnete Sinnlichkeit vom Paradieseszustand ausschließt : « defor-
mitas immoderatae concupiscentiae, quae in statu innocentiae non fuisset,
quando inferiores vires omnino rationi subdebantur » (I 98, 2).

Wir wollen aber nicht abstreiten, daß die Lesung der reichhaltigen
Werke unseres Autors für einen Kenner der katholischen Theologie eine
Anregung und Befruchtung zu weiterem vertieftem Nachdenken bedeutet.
Und wir möchten die edle Gesinnung des Autors nochmals eigens hervorheben,

wenngleich wir uns in wesentlichen Lehrstücken, vorab in der
grundsätzlichen Sicht der Dinge, weit von ihm entfernen.

Freiburg. A. F. Utz O. P.

K. Farner : Christentum und Eigentum bis Thomas von Aquin. (Mensch
und Gesellschaft, Bd. 12.) — Bern, Verlag Francke, 1947.

Das im Ganzen (incl. Titelblatt, Indices und Anmerkungen) 141 Seiten
umfassende Büchlein hat sich ein weites und problematisches Thema zum
Gegenstand gewählt. Es setzt sich als Ziel, « die herrschende Widersprüchlichkeit

in der christlichen Eigentumsfrage » zu beleuchten, « unter welchen
geschichtlichen Umständen der Eigentumsbegriff des Ur- und Frühchristentums

bis zur Hochscholastik » sich gewandelt habe, mit andern Worten :

« unter welchen geschichtlichen Umständen und aus welchen Quellen der
thomistische Eigentumsbegriff erwachsen ist ».

Farner schildert zunächst kurz den jüdischen Eigentumsbegriff des

Alten Testamentes, der auf der Theokratie des Alten Bundes aufbaute,
wonach Gott alleiniger Eigentümer von allem sei und der einzelne Mensch
nur seinen Anteil von ihm zu leben erhalten habe.

Anschließend spricht Farner von der « Radikalität der Verkündigung
Jesu » (23) und meint : « Wo immer man in der christlichen Kirche am Wortlaut

des Kerygmas nicht rücksichtslos vorbeigegangen ist, hat sich eine
Deutung entweder mehr nach einer rigoristischen Exegese oder mehr nach
einer allegorischen hin entwickelt » (23). Die rigoristische leite vornehmlich

die ganze Alte Kirche, die allegoristische beherrsche seit Augustin die

Verkündigung der Kirche in bewußter oder unbewußter Form. Allerdings
sei auch später noch die rigoristische Deutung da und dort durchgedrungen :

von den Waldensern zum Poverello von Assisi und den Täufern der
Reformationszeit bis hin zum Manne von Jasnaja Polnaja und den « Religiösen
Sozialisten » der Gegenwart.

Von den Vätern und Lehrern der Kirche behandelt Farner der Reihe
nach : Klemens von Alexandrien, Origenes, Tertullian, Cyprian, Kommo-
dian, Laktanz, Athanasius, Cyrill von Jerusalem, Asterius, Basilius d. Gr.,
Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa, Johannes Chrysostomus, Ambrosius,

Hieronymus, Augustinus. Wie er in der Urkirche als wesentliche
Einstellung den « kommunistischen » Geist findet, so ist er auch hier bemüht,
den Kommunismus als Väterlehre herauszustellen.



230 Literarische Besprechungen

Das Textmaterial konnte Farner bei O. Schilling finden, nach welchem
er auch Seneca zitiert (Anm. 178). Trotzdem kommt Schilling bei Farner
schlecht weg, insofern seine Erklärung der Väterlehre mit sarkastischer
Kritik bedacht wird. Nicht ohne überhebliches Lächeln spricht Farner von
dem « Dominikaner » Schilling, den er dem Benediktiner Morin gegenüberstellt

(Anm. 53, vgl. auch SS. 36 u. 99). Schilling war jedoch nicht eine
einzige Sekunde seines Lebens Dominikaner

Der systematische Abriß, der als zweiter Teil folgt, versucht auf zehn
Seiten, die Beziehung zwischen römischem und kirchlichem Recht bzgl. der
Eigentumsfrage darzutun. Auf den fünf darauf folgenden und letzten Seiten
wird sodann der Versuch gemacht, « Prinzipielles über den Eigentumsbegriff
bei Thomas von Aquin » zu sagen.

Was die Erklärung der Väterlehre angeht, so sei dem Autor gerne
zugestanden, daß die Väter an den meisten Stellen den gemeinschaftlichen
(mit Absicht vermeiden wir den vom Autor bevorzugten, durch moderne
Gedankengänge belasteten Ausdruck « kommunistisch ») Besitz der irdischen
Güter betonen, insofern sie in ihren Warnungen vor rücksichtsloser
Güteransammlung auf den Urzustand der menschlichen Natur, wie er im Paradies
vor der Sünde bestand, hinwiesen, wo es nach ihrer Ansicht kein
Privateigentum gab. Den rhetorischen Eifer ihrer Predigten aber im Sinne der
modernen kommunistischen Theorie auszulegen, ist unbedingt abwegig.

Wie dem aber auch sei, Thomas von Aquin ist von Fallner völlig
mißverstanden worden. Man kann nicht einfach sagen, daß nach Thomas das

Privateigentum « bloß als eine durch menschliche Übereinkunft erfundene
menschliche Einrichtung ('adinventio' 'Hinzüerfindung') und somit als
zeitliche, vergängliche, unheilige Einrichtung » definiert worden sei. Das
lus gentium, aus dem Thomas das Privateigentum ableitet, steht dem lus
naturae näher als dem reinen positiven Recht (man vergleiche nur I-II 95,
2 u. 4 mit II-II 57, 3 corpus und ad 3). Auch wird die Güteraufteilung in
Privatbesitz nicht, wie Farner meint, losgelöst von aller Beziehung zur
Sünde betrachtet. Farner hätte zum Responsum 1 in II-II 66, 2 auch das

corpus articuli lesen müssen, wo eigentliche Kennzeichen der erbsündlichen
Belastung aufgeführt werden. Außerdem hätte ihm I 98, 1 ad 3 Klarheit
geben können. Dort stellt Thomas den status naturae lapsae dem status
innocentiae gegenüber. Damit behaupten wir aber nicht, daß bei Thomas
als einziger Grund des Privateigentums die Sünde gilt

Als kleine, wohl drucktechnische Unstimmigkeit sei zu S. 33 angemerkt,
daß dort dem in Zitat aus Rosadi eine Thomasstelle (II-II 65, 2) angegeben
wird, die offenbar mit dem Zusammenhang keine Verbindung hat. Denn
an der betreffenden Stelle wird gefragt, ob es den Vätern erlaubt sei, ihre
Söhne, und den Herren, ihre Knechte zu schlagen.

Im Ganzen können wir unseren Eindruck über das Büchlein von Farner
dahin zusammenfassend formulieren, daß wir bedauern, daß ein an sich
begabter Autor, der aber in dieser Materie absoluter Laie ist, ein solches
Thema aufgreifen konnte, ohne sich vor der Veröffentlichung von einem
Fachmann beraten zu lassen.

Freiburg. A. F. Utz O. P.



Literarische Besprechungen 231

E. Welty O. P. : Vom Sinn und Wert der menschlichen Arbeit. Aus der
Gedankenwelt des hl. Thomas von Aquin. — Heidelberg, Kerle. 1946. 124 SS.

In einer Zeit wie die heutige, wo die Arbeit so grundverschieden beurteilt

und gewertet wird, wo sie vielen so verächtlich erscheint, daß selbst
das Wort Arbeiter den Anflug der Geringwertigkeit bekommen hat, wo
ganze Scharen notgedrungen sich zu vollständiger Fremdarbeit bequemen
müssen, bei der sie nach fremden Plänen und Angaben an fremdem Stoff
in fremdem Lokal tätig sind als reine Nur-Lohn-Arbeiter, wo manche die
Arbeit bloß nach dem Ertrag und auch da vielfach bloß nach dem Nutzen
der Gemeinschaft bemessen und abschätzen, wo anderseits noch mehr Stimmen

laut werden, die das Hohe Lied der Arbeit singen und sie als des
Menschen letztes und höchstes Ziel hinstellen, wo viele einzig von der Arbeit aus
alles beurteilen und regeln wollen : in einer solchen in den äußersten
Extremen sich ergehenden Zeit ist es gewiß zu begreifen, daß Welty sich der
Mühe unterzogen hat, die Ansicht des größten Denkers des Mittelalters von
der Arbeit in kurzem Aufriß uns zu bieten. Sein Studium auf dem Gebiete
der Neuordnung hat Verf. zu dieser Untersuchung geführt. Er löst damit
ein Versprechen ein, das er den Lesern seines bekannten Werkes : « Die
Entscheidung in die Zukunft », gegeben hatte. Es ist zu hoffen, daß alle,
die an letztgenanntem Buche Gefallen fanden, auch zu diesem neuen Büchlein

greifen werden. Besonderes Interesse wird ihnen abgewinnen, was
Thomas von der Handarbeit sagt. Der Aquinate kannte nicht die Grenzen,
die diesem Ausdruck heute gezogen sind. Er faßt unter Handarbeit alle
Beschäftigung zusammen, bei der sich irgendwelche körperlichen Organe
oder Kräfte betätigen, um die von der Natur im Rohzustand gebotenen
notwendigen Güter gebrauchsfähig zu machen. Er dehnt sie daher auf alle
Berufe und Beschäftigungen aus, in denen der Mensch erlaubterweise seinen
Lebensunterhalt sucht. Ihm ist der Dienst des Beamten, die Tätigkeit des
Anwaltes und des Arztes ebensogut Handarbeit wie das Schalten des Bauern
in Haus und Hof und das Schaffen des Handwerkers und des Taglöhners.

Noch schöner ist, was Thomas von der geistigen Arbeit zu sagen weiß.
Ihr gilt, was er in der Summa gegen die Heiden vom Geistigen überhaupt
sagt ; und das « ist wirklich einmalig und fast unüberbietbar. Es gehört
zu dem, was immer die allerhöchste Anerkennung und Bewunderung seitens
der wissenschaftlichen Welt gefunden hat ». Beachtenswert ist, daß diese

geistige Arbeit nicht bloß von Fachgelehrten geleistet wird, sondern von
allen, die sich um ihr religiös-sittliches Fortschreiten mühen. Es handelt
sich da um die höchste und geistigste Arbeit, um das Wissen von Gott und
göttlichen Dingen. Mit besonderer Betonung weist Verf. darauf hin, daß der
Nur-Lohn-Arbeiter in gewisser Beziehung besser gestellt ist als der
Fachgelehrte. Letzterer kann bei seinem Studium nicht ausdrücklich den
Gedanken an Gott und göttliche Dinge nachgehen. Das ist dem Fremdarbeiter
jedoch in weitem Maße möglich. — Damit wurden einige Punkte
herausgehoben, die anlocken können zur Lesung dieses interessanten Büchleins,
das zwar nicht immer leicht verständlich ist, das aber die Mühe der besinnlichen

Lesung reichlich lohnt. rr 0 p



232 Literarische Besprechungen

Mariologie.

G. Hentrich S. J. - R. de Moos S. J. : Petitiones de Assumptione Cor-
porea B. V. Mariae in caelum definienda ad Sanctam Sedem delatae. 2 Vol.
— Romae, Typis Polyglottis Vaticanis. 1942. xliii-1061 ; xv-1110 pp.

Die zwei vorliegenden mächtigen Bände, welche eine riesenhafte Arbeit
voraussetzen, wollen keine spekulative Verarbeitung, sondern nur eine gründliche

Registration sein. Unter diesem Gesichtspunkte haben wir sie zu
beurteilen, und sind wir den Verfassern herzlich dankbar für das, was sie
uns bieten.

1. Am Schluß des zweiten Bandes wird eine erstmalige Beschreibung
der sog. assumptionistischen Bewegung gegeben. Hiermit wollen wir
anfangen. Die Königin Isabella von Spanien hat das Verdienst, nach der
Definition der Unbefleckten Empfängnis, die Reihe der Petitionisten
eröffnet zu haben. Bedeutend war die Antwort Pius IX : « Zu seiner Zeit
wird das Geheimnis der Assumptio, welches eine Konsequenz der Immaculata

Conceptio ist, definiert werden. » Der Widerstand war aber noch stark.
Von den 70 französischen Bischöfen des Vatikanischen Konzils muß man
32 zu den Gegnern einer Definition rechnen. In Deutschland fürchtete
Döllinger, daß die Jesuiten, die einen sensationellen Artikel in der « Civiltä
Cattolica » geschrieben hatten, auf die Dauer auch dem Probabilismus zur
Dogmatisation verhelfen würden. Trotzdem erlangte Vaccari die Unterschrift

von 187 Konzilsvätern; die Hauptliste zählte 113 Namen; ich
möchte bezweifeln, ob davon mehr als 30 aus europäischen Ländern, Italien
und Spanien ausgenommen, stammten. Nach einer kurzen Depression
infolge einer prudentiellen Weisung des Hl. Offiziums ging die Aktion bald
weiter. In den Jahren 1902-1903 leiteten der Franzose P. Renaudin O. S. B.
und der Italiener B. Longo eine neue starke Welle ein. Der Modernismus
erzielte aber einen Teilerfolg, insofern der Internationale Marianische Kongreß
von Freiburg 1902 sich gegen jede Erwartung einer Petition enthielt. Etwas
später war Papst Pius X., der große Vorkämpfer gegen den Modernismus,
noch nicht zufrieden mit dem Ernst der bis dahin gemachten Studien ;

Benedikt XV. hingegen fand, daß die Dogmatisation dieser allgemein
geglaubten Wahrheit noch nicht konvenient sei. Immerhin ist aus den
Jahren des ersten Weltkrieges das Definitionsgesuch des österreichischen
Episkopates (20) zu beachten. Wieder eine neue Welle wurde hervorgerufen
durch den panamerikanischen Marianischen Kongreß vom Jahre 1921,
durch P. Salvador (1923-1925), P. Longo (1925-1926) und Asaro-Balzar
(1929). Mit Freude und berechtigtem Stolze können die Verfasser am
Schlüsse dieser Geschichte dann auch hinweisen auf ungefähr 3000 Prälaten,
30 000 Priester und Ordensleute, 50 000 Ordensschwestern und 8 000 000
Gläubige, welche bis jetzt ihre Stimme für die Dogmatisierung der Aufnahme
Mariens erhoben haben.

2. Aus allen diesen Stimmen interessiert uns besonders diejenige der
residierenden Bischöfe, die ja das Hauptkontingent der Teilnehmer eines



Literarische Besprechungen 233

eventuellen allgemeinen Konzils ausmachen würden. In mehreren Ländern
haben alle Bischöfe sich der Bewegung angeschlossen : so in allen lateinischen
Ländern (Spanien, Italien, Portugal, Argentinien, Brasilien), mit wenigen
Ausnahmen (die Bischöfe Frankreichs), auch in sechs slavischen oder
balkanischen Ländern (Polen, Jugoslavien), in vier anderen europäischen Nationen
(Belgien, Österreich, Schweiz, Luxemburg), in vier asiatischen Nationen
(Japan, China). — Mehr als die Hälfte (56 %-86 %) hat eine Definition
gewünscht in Bolivien (86 %), Syrien (71 %), Frankreich (70 %), Rumänien
(60 %), Holland (60 %), Indien (56 %). Nicht einmal die Hälfte meldete
sich bis jetzt aus Kanada (47 %), Deutschland (39 %), Irland (25 %),
Ungarn (22 %), Rußland (20 %), den Vereinigten Staaten von Nord-Amerika
(10 %), England (5 % %)• Lettland, Palästina und die Slowakei haben
noch gar nichts von sich hören lassen. — Im ganzen sind 1859 Petitionen
gemacht worden durch 1332 residierende Bischöfe, welche 820 Sedes (d. h.
73 %) der Kirche repräsentieren. — Es wäre uns lieb gewesen, wenn die
Verfasser auch den Prozentsatz berechnet hätten von denjenigen Bistümern,
deren jetziger Bischof oder doch ein Bischof aus den letzten 25 Jahren
eine Petition unterschrieben hat. Es wird z. B. angegeben, daß in Frankreich

61 Sedes sich positiv ausgesprochen haben ; bei einem flüchtigen
Vergleich mit dem geographischen Verzeichnis bekommen wir aber den
Eindruck, daß davon schätzungsweise kaum 25 aus den letzten 25 Jahren
stammen : in dieser Weise käme man dann auf ungefähr 30 % von allen
Sedes. In Spanien würde der Unterschied nicht groß sein. In Nord-Amerika
dagegen würde man vielleicht von 10 % auf 7 % heruntersinken. Die Endzahl

(73 %) würde wahrscheinlich nur in mäßiger Weise, aber doch merklich,
reduziert werden. Vielleicht wäre es dann auch besser zu sagen : es ist
sicher, daß bei einer eventuellen heutigen Befragung eine moralische Einheit
festgestellt würde, anstatt : sie haben sich schon moralisch eindeutig
ausgesprochen. Es ist auch bedauernswert, daß die gelehrteren (ich möchte
nicht sagen : die kulturell höher stehenden) oder wichtigeren Länder (wie
Frankreich, Deutschland, England, Nord-Amerika, um von Rußland noch
zu schweigen) so eine bescheidene Stelle in der Endzahl einnehmen ; obwohl
diese Konstatierung die Sachlage gar nicht wesentlich ändert, hätten wir
sie doch gern von den Verfassern ausgesprochen gesehen.

3. Aus allen diesen Petitionen möchten wir drei wichtige hervorheben.
Die 113 Prälaten der vatikanischen Hauptliste (welche wahrscheinlich

auf einer genialen Intuition der Jesuiten Hunter und Botalla beruht)
beziehen, kraft Gen. 3, 15, den Sieg Christi auf Maria ; dieser Sieg aber hat
drei integrierende Teile, nämlich den Sieg über die Sünde (Unbefleckte
Empfängnis), über die Konkupiszenz (Jungfräulichkeit) und über den Tod
(Assumptio). Diese Idee hat später einen großen Einfluß ausgeübt. Auch
findet man später öfters die von der genannten Liste hinzugefügten rationes
theologicae aus der Mutterschaft, der Jungfräulichkeit, der außergewöhnlichen

Heiligkeit, der Verbindung mit dem göttlichen Sohn und aus dessen
Liebe. — Die österreichischen Bischöfe sagen (1917) einerseits, daß die über
Maria explicite geoffenbarten Wahrheiten sich auf drei beschränken : die
göttliche Mutterschaft, die Jungfräulichkeit, die außergewöhnliche Gnaden-



234 Literarische Besprechungen

fülle. Andererseits erklären sie, daß die Assumptio formaliter implicite
enthalten ist : erstens in der göttlichen Mutterschaft, in der Jungfräulichkeit,
in der unbefleckt-heiligen Gnadenfülle, zweitens in dem dreifachen
vollständigen Sieg Mariens, drittens in ihrer Stellung als Arche und Braut.
Wenn wir uns nicht täuschen, zwingt die innere Logik dieser Petition
anzunehmen, daß Mutter und Arche gleichgesetzt wird, ebenfalls Siegerin und
Braut, und schließlich auch einigermaßen unbefleckte Gnadenfülle (Segnungsfülle)

und vollständiger Sieg. — Der Episkopat von Chile (1939) darf auch
besonders erwähnt werden : er will eine formell-implizite geoffenbarte
Assumptio sehen in Gen. 3, 15 und Lucas (Sieg und Segnungsfülle) und
einen rein-theologischen Beweis aus der Unbefleckten Empfängnis.

4. Sehr interessant ist das Gesamtverzeichnis der in den verschiedenen
Petitionen angeführten Beweise. Vielleicht könnte man die Beweise aus der
Heiligen Schrift und die, welche als rationes theologicae bezeichnet werden,
folgendermaßen schematisch darstellen.

Die Unsterblichkeit Mariens wird abgeleitet :

I. Aus der Mutterschaft als dem vorherrschenden Prinzip der Mariologie.
Sie bietet aber abstrakt genommen nur einen höchsten Konvenienzgrund.
1. Man kann sie objektiv betrachten 337 Petitionen

a) als göttliche Mutterschaft,
b) insofern das unsterbliche Fleisch Christi aus

ihr genommen ist.
2. Es folgt aus ihr die Liebe Christi 155 Petitionen

II. Weil Mutter, ist sie moralisch mit Christus vereinigt 160 Petitionen
und außergewöhnlich heilig 196 Petitionen

Beides klar ausgedrückt in den biblischen Daten
der allseitigen Begnadigung 149 Petitionen
des vollständigen Sieges 144 Petitionen

Dieser Sieg und Begnadigung schließt ein Befreiung
von Sünden

In Maria selbst
Unbefleckte Empfängnis 171 Petitionen
Von ihr abhängig: Jungfräulichkeit 183 Petitionen

In Bezug auf die Menschen : Miterlöserin 149 Petitionen
Es kommt hinzu ihre Würde als Königin der Engel 115 Petitionen

Nach unserer Auffassung gibt die Mutterschaft, abstrakt gefaßt, einen
Konvenienzgrund, während sie konkret gefaßt zusammen genommen werden
muß mit dem, was aus ihr folgt. Die Gnadenfülle und der Sieg geben eine

formell-implizite Offenbarung der Assumptio, ihre zwei Elemente :

Jungfräulichkeit und Unbefleckte Empfängnis (besonders diese letzte, obschon
selber nur implizit geoffenbart), bieten eine ratio theologica certa. Über
die Sicherheit der folgenden Beweise wagen wir nicht, uns momentan
auszusprechen.

Um das Schema zu vervollständigen, kann man, bei der Bezogenheit
von Maria auf uns, unsere Bezogenheit auf sie mithineinbeziehen : wir
verehren keine marianischen Reliquien und auch kein Grab Mariens, also



Literarische Besprechungen 235

(ex 149) ist Maria unsterblich (mit unsterblich meinen wir hier wie oben :

nicht von den Banden des Todes gefangen gehalten).
Möge die peinlich genaue Arbeit Hentrichs und de Moos viele Theologen

anregen zu weiterer spekulativer Begründung, besonders wenn wir den von
Pius X. verlangten Ernst auch heute noch nicht erreicht hätten. Dann
werden die Verfasser sich in ihrer Liebe zu Maria reichlich belohnt wissen.

Nijmegen. A. Maltha O. P.

Marcello da Gaggio Montano O. F. M. Cap. : Dottrina Bonaventuriana
sul peccato originale. — Bologna, Tipografia S. Giuseppe. 1943. 223 pp.

Vorliegende Arbeit ist eine Doktordissertation der Päpstlichen
Universität Gregoriana und will als solche bewertet werden. Der behandelte
Gegenstand ist ohne Zweifel einer Untersuchung würdig, und die
angeführten Quellen und die Literatur zeigen, daß der Verfasser mit
wissenschaftlichem Ernst und Fleiß an die Sache heranging. Die Forschungen
in deutscher und englischer Sprache sind freilich unberücksichtigt geblieben.

Die Arbeit wird in die folgenden vier Kapitel aufgeteilt : Dasein der
Erbsünde, Wesen der Erbsünde, Freiwilligkeit und Übertragung der
Erbsünde, Strafen und Nachlaß der Erbsünde. Überall wird mehr rein positiv
die Lehre des hl. Bonaventura geboten und dargestellt, als gezeigt, inwieweit

seine Lehre über jene der früheren Theologen hinausgeht. Da und
dort geschieht dies zwar auch, doch wohl kaum genügend, da die Größe
eines Geistes sich gerade hierin offenbart. Diesbezüglich hätte der Autor
die von ihm selbst als « vero modello del genere » beurteilte Monographie
von P. Kors O. P., La justice primitive et le péché originel d'après
saint Thomas (vgl. diese Zeitschrift, I, 1923, S. 83-87) mehr zum Vorbild
nehmen können. Umso ergiebiger kommt St. Bonaventura selbst zum Worte,
der die Lehre vom Urständ und von der Erbsünde in alle Verästelungen
behandelt hat. So meint der seraphische Doktor, im Stande der Unschuld
wären an Zahl gleich viel männliche und weibliche Kinder gezeugt worden
(In II sent. d. XX a. unie. q. 1, pg. 485-487).

Wesentlich aber ist für Bonaventuras Lehre, daß er annimmt, Gott
hätte den Menschen im Zustand der (« Praeter-)Naturalia », der Urgerechtig-
keit geschaffen, und erst später ihm die heiligmachende Gnade verliehen
(vgl. S. 75, 94 ff.), jedoch vor dem Sündenfalle. Was den Sitz oder das
Substrat der Urgerechtigkeit und der heiligmachenden Gnade betrifft,
ist zu sagen, daß Bonaventura sie nicht in die Substanz der Seele, sondern
in ihre Potenzen verlegt (In II sent. d. XXVII a. 1 q. 2 ; d. XXXI a. 1 q. 2 ;

d. XXVI a. unie. q. 5), womit er sich von Thomas distanziert. Mit
ungewöhnlicher Schärfe verteidigt der seraphische Lehrer seine Ansicht, und
zwar besonders dadurch, daß nach ihm die heiligmachende Gnade und die
eingegossenen Tugenden sich unterscheiden « realiter sed sola comparatione
et secundum esse », sowie sich Licht und erleuchtete Farbe unterscheiden.
Nach Bonaventura bildet die Urgerechtigkeit nur eine mittelbare Disposition

zur heiligmachenden Gnade, nach dem Aquinaten aber eine nächste



236 Literarische Besprechungen

und wirksamere Disposition. Nach Bonaventura hat die Gnade ihren Sitz
im freien Willen, nach Thomas im Wesen der Seele selbst. Nach beiden
besteht die Erbsünde wesentlich in der Beraubung der Urgerechtigkeit
und nicht unmittelbar der heiligmachenden Gnade ; nach beiden ist die
Begierlichkeit, der « fomes peccati » ein wesentliches Element, das Materialelement

der Sünde, und nicht bloße Pönalität, ein Resultat, das schon
Bittremieux in seiner Abhandlung « La distinction entre la justice originelle
et la grâce sanctifiante d'après saint Thomas d'Aquin » ausführlich
dokumentiert dargelegt hat.

Im Zusammenhange berührt der Verfasser auch die Frage, ob
Bonaventura die Erbsündlosigkeit Mariens gelehrt habe, und kommt zum
Ergebnis, nach dem seraphischen Lehrer sei Maria mit der Erbsünde
behaftet gewesen, aber vor ihrer Geburt davon befreit und bei der
Empfängnis Christi auch von der Begierlichkeit befreit worden.

Nachdem der Autor am Ende seiner Studie Bonaventuras Erbsündenlehre

kurz zusammengefaßt hat, schreibt er : « II Serafico Dottore quindi,
ci sembra poterlo affermare con piena oggettività, non è stato solamente
un ottimo assertore e difensore del dogma del peccato originale, ma ha
ancora contribuito in un modo eminente ad una sempre piü esauriente
esposizione dottrinale del dogma stesso. Il suo apporto alla teologia della
colpa d'origine mérita d'esser maggiormente valutato, apprezzato » (S. 217).
Diesen Worten darf man wohl ganz zustimmen ; nur hätten wir gewünscht,
daß der Verfasser am Schlüsse seiner Forschung uns eine Übersicht über
das Gemeingut und über die Sonderheiten der Erbsündenlehre des Doctor
Seraphicus geboten hätte.

Rom. B. Mathis O. F. M. Cap.

Geschichte des Thomismus

Acta Pont. Academiae Romanae S. Thomae Aq. et Religionis Catholicae.
Nova series, Vol. VIII. — Romae, Apud sedem Academiae S. Thomae
(Palazzo della Cancelleria Ap.). 1943. 370 pp.

Id. Vol. IX. ibid. 1944. 308 pp.
Id. Vol. X. ibid. 1945. 308 pp.
Id. Vol. XI. Romae, « Studium ». 1945. 248 pp.

Die von Leo XIII. ins Leben gerufene Römische Thomasakademie
veröffentlichte seit dem ersten Jahre ihres Bestehens (1880) eine Zeitschrift :

L'Accademia Romana di San Tommaso d'Aquino. Im Jahre 1890 wurde
dieselbe mit der von der Bologneser Thomasakademie herausgegebenen
Zeitschrift, La scienza italiana, vereinigt, die jedoch 1895 ihr Erscheinen
einstellte. Seitdem hatte die Römische Thomasakademie kein eigenes Organ
mehr. Erst in jüngster Zeit trat sie wieder durch die gelegentliche
Veröffentlichung der in Studienwochen oder bei Kongressen vorgetragenen
Referate hervor (1924 : Acta Hebdomadae Thomisticae ; 1925 : Acta primi
Congressus Thomistici Internationalis ; 1931 : Acta Hebdomadae Augusti-



Literarische Besprechungen 237

nianae-Thomisticae). Seit der Neuorganisierung der Römischen
Thomasakademie durch Papst Pius XI. im Jahre 1934 hat sie, unter der tatkräftigen

und zielbewußten Leitung ihres Sekretärs, P. Charles Boyer S. J.,
die jährliche Veröffentlichung ihrer Acta wieder aufgenommen. Jeder Band
gliedert sich im allgemeinen in drei Teile : der erste (Dissertationes) bietet
die öffentlichen Vorträge und Abhandlungen der Akademiker, der zweite
(Relationes et discussiones) die Referate mit anschließender Diskussion, die
in den privaten Sitzungen der Akademie abgehalten werden (zu diesen
Sitzungen werden seit einigen Jahren regelmäßig auch Professoren der
verschiedenen römischen Institute eingeladen), der dritte (De rebus Academiae)
enthält Geschäftliches, Chronik usw. Band III enthält die Vorträge und
Referate des zweiten internationalen Thomistenkongresses (November 1936).
Es seien hier die Titel der vier letzten Bände angeführt, die den hohen
wissenschaftlichen Wert dieser Jahrbücher und das Wirken der Akademie
veranschaulichen.

Band VIII (Akte des Jahres 1941-42) : G. Busnelli S. J., II dubbio
di Dante sulla predestinazione (7-48). G. La Pira, I problemi della persona
umana (49-76). M. Browne O. P., Verità logica e Verità critica (77-91).
M. Grabmann, Thomae de Claxton O. P. (ca. 1400) : Quaestiones de distinc-
tione inter esse et essentiam reali atque de analogia entis (92-153 ; zwei
bisher unedierte Texte). C. Fabro C. P. S., L'esistenzialismo (154-191).
P. Parente, L'egemonia dinamica della persona (192-198). G. Stanghetti,
Recenti critiche all'ilemorfismo (199-208 ; Kritik der Stellungnahme C.
Ottavianos zu dieser Lehre). A. Rozwadowski S. J., De duplici limitatione actus
in doctrina S. Thomae (209-236). A. Landgraf, Die Wirkung der Taufe
im Fictus und im Contritus nach der Lehre der Frühscholastik (237-348).
C. Boyer S. J., Eclaircissement sur la sensation. Réponse à M. Carmelo
Ottaviano (349-356). De rebus Academiae (357-368).

Band IX (Akte des Jahres 1942-43) : Der Band beginnt mit einer
sehr interessanten Reihe von Vorträgen über die heutigen philosophischen
Strömungen in Italien. P. Dezza S. J., II neotomismo (7-24). N. Petruzzellis,
I problemi dell'idealismo e il pensiero cristiano (25-52). G. Stanghetti, Da
S. Tommaso a Max Planck (53-84). F. Carnelutti, La certezza del diritto
(85-97). V. M.Kuiper O. P., Aspetti dell'esistenzialismo (99-123). Von diesen
fünf interessanten Vorträgen verdient besonders der letzte, über die neueste
philosophische Strömung, Beobachtung. A. Landgraf, Das Axiom « Ver-
bum assumpsit carnem mediante anima» in der Frühscholastik (127-152).
R. Garrigou-Lagrange O. P., La notion pragmatiste de la vérité et ses

conséquences en théologie (153-178). M. Cordovani O. P., Il cittadino e lo
stato nella filosofia di S. Tommaso d'Aquino (179-192). U. Bonamartini,
La pronunzia del Tetragramma secondo Alessio Simmaco Mazzocchi e
Gregorio Ugdulena (193-224). P. Parente, La « Relatio quaedam » a cui
S. Tommaso riduce la creazione (225-241). C. Fabro, Esistenzialismo e
realismo (242-263 ; wichtige Studie über den Existenzialismus als
Fortsetzung desselben Themas im VIII. Band).

Band X und XI enthalten die Arbeiten und Diskussionen der
römischen Thomasakademie der Jahre 1944 und 1945. Wie in den vorher-

Divus Thomas 16



238 Literarische Besprechungen

gehenden Bänden werden auch hier wichtige Fragen erörtert und im Sinn
der thomistischen Lehre gelöst. Besonders eingehend wird das Problem
des Wissenschaftscharakters der Theologie in zwei Artikeln behandelt
(G. M. Roschini O. S. M., La teologia è veramente scienza? Bd. X. 47-132,
R. Gagnebet O.P., La théologie de S. Thomas, science aristotélicienne de
Dieu, Bd. XI, 203-230), welche mit dem anschließenden Meinungsaustausch
zwischen mehreren Professoren der verschiedensten theologischen Schulen
helles Licht auf dieses aktuelle Thema werfen. Hervorzuheben ist auch der
vorzügliche Vortrag von P. C. Boyer S. J., Le corps du premier homme
et l'évolution (Bd. X, 230-254), in welchem die neuesten Ergebnisse der
Deszendenztheorie im Licht der katholischen Lehre besprochen werden.
Bd. XI enthält einen Konferenzenzyklus über die menschliche Person in
religiöser, moralischer, politischer und wirtschaftlicher Beziehung, welcher
von der ICAS (Istituto Cattolico di Attività Sociale) im Verein mit der
Thomasakademie 1945 veranstaltet wurde. Nie wohl wurde das Problem
« Mensch » mit solchem Eifer besprochen als gerade in unseren Tagen.
Deshalb sollten diese Untersuchungen, die die katholische Lehre über die
menschliche Persönlichkeit unter Auswertung der neuesten päpstlichen
Dokumente darstellen, weiteste Beachtung finden.

Rom, S. Anselmo. J. Müller O. S. B.

Vernon J. Bourke : Thomistic Bibliography 1920-1940. (The Modern
Schoolman, vol. XXI Suppl.) — St. Louis, Missouri. 1945. 312 SS.

Seit der Veröffentlichung der Bibliographie Thomiste (1921) durch
P. Mandonnet und J. Destrez und der periodischen Fortsetzung derselben im
Bulletin Thomiste (seit 1924) ist das Auffinden der thomistischen Literatur
grundsätzlich leicht gemacht. Dazu kommt noch, daß mehrere thomistische
Zeitschriften die einschlägige Literatur auf philosophischem, theologischem
und historischem Gebiet regelmäßig erfassen und bekanntgeben. (Siehe vor
allem die thomistische Literaturschau in dieser Zeitschrift seit 1926, nicht
bloß im Jahrg. 1935, wie B. unter Nr. 1006 angibt.) Da aber nicht jeder
sich diese bibliographischen Hilfsmittel verschaffen kann, so ist jeder weitere
Beitrag, der das Auffinden der Literatur erleichtert und weiteren Kreisen
zugänglich macht, eine durchaus willkommene Gabe. Das gilt auch von
der vorliegenden « Thomistischen Bibliographie », welche diejenige von
Mandonnet-Destrez in handlicher Form weiterführt.

Die Einleitung bietet, nach den notwendigen Ausführungen über Zweck
und Anlage des Buches, kurze Angaben über das Leben und die Werke
des hl. Thomas und eine vollständige, chronologisch geordnete Liste seiner
Schriften mit Verweis auf die Hauptausgaben derselben. Zur Gliederung
der eigentlichen Bibliographie wurde in dankenswerter Weise die Einteilung
Mandonnets beibehalten, so daß diese Bibliographie als eine Ergänzung
derjenigen von 1921 angesehen werden darf.

Vollständigkeit ist, wie B. (S. 2) bemerkt, nicht angestrebt, und wie
wir feststellen konnten, auch nicht erreicht worden. Es wäre dies jedoch



Literarische Besprechungen 239

unter Benutzung der bestehenden Zeitschriften ein nicht zu schwieriges
Unternehmen gewesen. B. hebt eigens hervor (ibid.), daß er viele der
aufgeführten Werke nicht persönlich gesehen hat. Er scheint dieselben auch
nicht immer inhaltlich, aus Rezensionen wenigstens zu kennen, und bei der
Aufnahme einer Arbeit nur den Titel in Betracht gezogen zu haben. So

z. B. ist unter Nr. 6299 der Artikel von B. Nardi, II preteso tomismo di
Sigieri di Brabante, aufgeführt, jedoch nicht das Werk von F. Van Steen-

berghen, Siger de Brabant, Bd. 1 (1921), durch welches es veranlaßt wurde.
Auch die Akademie-Arbeit von F. Van Steenberghen, La vie et les oeuvres
de Siger de Brant (1937), welches viel neues Material für das Thomas-Studium
bietet, fehlt. Konsequenz wurde nicht immer durchgeführt : Übersetzungen
wurden bald zusammen mit dem Original angegeben (z. B. Nr. 3164), bald
unter eigener Nummer (z. B. Nr. 1553-54-55 ; 2006-2007). Werke wurden
unter verschiedenen Abteilungen mehrmals vollständig aufgezählt (z. B.
Joannes a S. Thoma, Cursus Philosophicus, dreimal : Nr. 2218, 2492, 6434),
was nicht erfordert gewesen wäre ; ein kurzer Hinweis auf die erste Nummer
hätte genügt. Unter Nr. 4424 ist als selbständige Arbeit eine Rezension
des unter Nr. 4515 aufgeführten Werkes verzeichnet. Als Indizes bietet B.
ein Autorenverzeichnis, ein Verzeichnis der anonymen Werke, sowie ein
solches der Zeitschriften und Sammlungen. Leider fehlt jedes Sachverzeichnis,

das jedoch zum leichten und schnellen Auffinden der Literatur,
vornehmlich auf doktrinärem Gebiet, unumgänglich notwendig ist und leicht
nach dem Muster des Bulletin Thomiste hergestellt hätte werden können.

Rom, S. Anselmo. J. Müller O. S. B.

M. Grabmann : Guglielmo di Moerbeke O. P. il traduttore delle opere
di Aristotele. (I papi del Duecento e l'Aristotelismo II.) — Miscellanea
Historiae Pontificiae XI. — Roma, Pont. Università Gregoriana. 1946.
xii-194 pp.

Dieses neue Werk von Prof. Grabmann, das der Übersetzungstätigkeit
Wilhelms von Moebeke gewidmet ist, bildet den zweiten Teil seiner
Geschichte des Aristotelismus in dessen Beziehungen zu den Päpsten des
13. Jahrhunderts (siehe Divus Thomas 19 [1941] 453, Rez. des 1. Teiles).
Diese äußere Eingliederung des Bandes weist schon darauf hin, daß G. der
weitverbreiteten Ansicht, nach welcher Wilhelm von Moerbeke seine
aristotelischen Übersetzungen auf Geheiß der Päpste unternommen hat, zustimmt.
Die Päpste hielten im 13. Jahrhundert ein wachsames Auge auf die Universitäten,

besonders auf jene von Paris, um mit aller Sorgfalt die Orthodoxie
zu bewahren. Eine Tatsache aber steht fest : die Aristotelesschriften
verbreiteten sich immer mehr um die Mitte des Jahrhunderts, trotz der
voraufgegangenen päpstlichen Verbote. Dazu kommen noch, von 1230 ab, die
Averroëskommentare. Schon unter Alexander IV. (1254-61) macht sich der
Einfluß der averroistischen Lehre von der Einheit des Intellektes bemerkbar,

da dieser Papst Albert den Großen beauftragt, dieselbe zu widerlegen.
An der Kurie Urbans IV. (1261-64) in Orvieto, welcher der Philosophie



240 Literarische Besprechungen

großes Interesse entgegenbrachte, begegnen sich Thomas von Aquin und
Wilhelm von Moerbeke. In der nachfolgenden Zeit schreibt Thomas seine

großen Kommentare zu den Hauptwerken des Aristoteles, während
Wilhelm « ad instantiam fratris Thomae » eine rege Übersetzungstätigkeit
entfaltet. Nichts ist natürlicher als anzunehmen, daß beide Dominikaner auf
Befehl des Papstes handeln. Das setzt eine Wandlung in der päpstlichen
« Aristoteles-Politik » voraus : da die voraufgegangene negative Einstellung

so gut wie nichts genutzt hat, wird nun durch wortgetreue
Übersetzung und literale Kommentierung von Seiten eines zuverlässigen Theologen

versucht, Aristoteles unschädlich zu machen. Der vorliegende Band
behandelt das Werk Wilhelms von Moerbeke ; ein abschließender dritter
Band wird der Tätigkeit des hl. Thomas gewidmet werden.

Im 1. Kap. behandelt G. das Leben Wilhelms von Moerbeke, der
päpstlicher Pönitentiar und später Erzbischof von Korinth war und 1286
starb. Mit Meisterhand zeichnet der Verf. eine biographische Skizze, in
welcher Echtes von Unechtem, das geschichtlich Erwiesene von dem, das
als bloße Möglichkeit von manchen Autoren angenommen wurde, kritisch
geschieden wird. Eine kurze ergänzende Note von P. M.-H. Laurent O. P.
(S. 194) weist darauf hin, daß Gregor X. Wilhelm von Moerbeke auch
diplomatische Missionen anvertraute. Das 2. Kap. behandelt im einzelnen
die Übersetzungen, die Wilhelm auf Bitten des hl. Thomas entweder neu
aus dem Griechischen anfertigte oder durchsah und verbesserte. Das « ad
instantiam fratris Thomae » bezieht G. nicht bloß auf die Aristotelesbücher,
sondern auch auf die griechischen Kommentare zum Stagiriten des Ammo-
nios, Simplikios, Alexander von Aphrodisien, Themistios und Johannes
Philoponos, sowie auf die Schriften des Proklos. In diesem Kapitel vor
allem kommt die erstaunliche Gelehrsamkeit Prof. Gs. zum Ausdruck.
Unzählige Angaben aus Hss. der verschiedensten Bibliotheken, denen G. in
jahrzehntelanger, unermüdlicher Forschung ihre Geheimnisse abgerungen
hat, werden hier geboten. Dazu wird die gesamte einschlägige Literatur
aufgeführt, so daß dieses Buch ein unentbehrliches Hilfsmittel für die
Erforschung des lateinischen Aristoteles ist.

Das Manuskript des Buches war schon 1942 abgeschlossen und an die
Herausgeber gesandt worden. Umständehalber konnte es erst 1946
veröffentlicht werden. Die italienische Übersetzung aus dem Deutschen
besorgte Mgr. A. Parisella von der Konzilskongregation. Leider konnte der
Verf. weder die Übersetzung noch die Druckbogen durchsehen. Die Herausgeber

sagen zwar im Vorwort, daß mit größtmöglicher Sorgfalt alle Zitate
nachgeprüft und der italienische Text mehrmals mit dem deutschen Original
verglichen wurde. Anscheinend geschah das aber nicht durch einen
Fachmann. Daher viele bedauerliche Versehen, z.B. : S. 48 Z. 17, statt
Commente a Nicomacho, lies Commente all'Etica a Nie. ; S. 63 Z. 19, statt
Cod. XII lect. 7, lies Libro XII lect. 7 ; S. 65 Z. 15, statt 1253, lies 1323
(Kanonisation des hl. Thomas) ; S. 65 Z. 19, statt G. Carnefice, lies G. Carni-
ficis ; S. 70 Z. 9, statt nei commenti ad Aristotele, lies nei Commenti di
Averroè ad Aristotele ; S. 79 Z. 6, statt proporzionalmente, lies relativa-
mente. Von den zahlreichen Zitaten, die der Verfasser anbringt, wurden



Literarische Besprechungen 241

die französischen, englischen und flämischen (S. 42, n. 92) in der Originalsprache

gelassen, die deutschen dagegen übersetzt. Weshalb wohl Wir
fragen uns überhaupt : weshalb wurde das Buch ins Italienische übertragen
und nicht in deutscher Sprache veröffentlicht, da die Sammlung « Miscellanea
Historiae Pontificiae » schon mehrere Bände auf deutsch herausgegeben hat

Rom, S. Anselmo. J. Müller O. S. B.

J. de Ghellinck S. J. : L'essor de la littérature latine au XIIe siècle.
2 Vol. (Museum Lessianum, Section historique, 4 et 5.) — Bruxelles, Edition
Universelle. 1946. vm-232 ; 356 pp.

P. de Ghellinck hat sich verpflichtet, im Rahmen der Bibliothèque
Catholique des Sciences Religieuses (Paris, Bloud et Gay) die lateinische
Literatur des Mittelalters darzustellen. Die zwei ersten Bändchen sind
bereits 1939 erschienen und führen bis auf Anselm von Canterbury (/. cle

Ghellinck, Littérature latine au moyen âge. I. Depuis les origines jusqu'à
la fin de la renaissance carolingienne. 192 SS. II. De la renaissance
carolingienne à S. Anselme. 192 SS.). Ein drittes Bändchen von gleichem
Umfang sollte das Werk abschließen und also die lateinische Literatur des

12., 13. und 14. Jahrhunderts begreifen. Bei der Vorbereitung dieses
Teiles, der auf dem beschränkten Raum von 200 SS. Kleinformat kaum
mehr als eine Skizze bieten konnte, wuchs das Material begreiflicherweise
in solchem Maße an, daß der Verf. sich vorderhand entschloß, das
vorliegende große Werk über die lateinische Literatur im 12. Jahrhundert
zu veröffentlichen. Wir sind ihm für dieses Unternehmen zu großem Dank
verpflichtet und begrüßen diese überaus wertvolle Synthese, die einer der
besten Kenner der mittelalterlichen Literatur, besonders jener des 12.
Jahrhunderts, uns darbietet. Leider war de G. durch die heutigen wirtschaftlichen

Verhältnisse gezwungen, auf die Veröffentlichung der wissenschaftlichen

Unterlage, wie Quellenangaben, Zitate usw., zu verzichten und die
Bibliographie auf ein Minimum einzuschränken. Letztere beschränkt sich,
außer einer einleitenden Gesamtübersicht (Bd. I, S. 19-32), bei jedem
einzelnen Abschnitt auf die Angabe der Texteditionen und einer Auswahl der
wichtigsten Studien. Die Darstellung gewinnt dadurch an Fluß und wird
vielleicht gerade durch diesen Umstand, den der Forscher bedauert, von
einem größeren Leserkreis begrüßt werden.

Das Werk behandelt die gesamte lateinische Literatur des 12. Jahrhunderts

und ist nach den verschiedenen literarischen Gattungen eingeteilt. Es
war nicht die Absicht des Verf., in erster Linie die Entwicklung der
philosophisch-theologischen Literatur der Frühscholastik darzustellen, sondern
philologisches Interesse lag im Vordergrund. Doch weil der Verf. selbst
Theologe und genialer Forscher der Scholastik ist, so wird natürlich die
theologische Literatur mit tiefer Kenntnis und großer Gründlichkeit erörtert.

Das geschieht vor allem im 1. und 4. Kap. « Le groupe scolaire. Théologie,

Philosophie, Droit » (Bd. I, S. 33-108), behandelt die Schriftsteller, die
für die Geschichte der Scholastik von größter Bedeutung sind : Anselm von



242 Literarische Besprechungen

Canterbury, Abaelard, die Schulen von St. Viktor, von Chartres und
Poitiers, Petrus Lombardus, die Sententiarier und Summisten, die
Schrifterklärer, die Juristen- und Kanonistenschule von Bologna. Für jeden Autor
bietet de G. in gedrängter Form die Lebensdaten, das literarische Werk
mit den Hauptproblemen, die sich daran knüpfen. Im 4. Kap. « Le groupe
strictement didactique et ses instruments de travail. Dictionnaires,
Traductions, Livres scolaires » (Bd. II, S. 7-88), kommt die für die Hoch-
scholastik so wichtige Übersetzungstätigkeit ausführlich zur Darstellung,
die nicht bloß Aristoteles und die philosophische Literatur, sondern auch
patristische Werke zugänglich macht.

Wenn wir diese zwei Kapitel als von besonderer Bedeutung hervorheben,
so soll das nicht heißen, daß wir den Inhalt der übrigen unterschätzen.
Die heute immer höher gewertete monastische Literatur des 12.
Jahrhunderts — Bernard und die Zisterzienser, Benediktiner und Chorherren —
wird im 3 Kap. erörtert (Bd. I, S. 173-230). Wertvoll ist auch die
Zusammenstellung der historischen Literatur der Chronisten und Hagiographen
(5. Kap., Bd. II, S. 80-163). Im 6. Kap. kommt schließlich die dichterische
Tätigkeit zur Aussprache (Bd. II, S. 199-299).

Das schöne Werk de Gs. weist im einzelnen nach, wie sehr dem 12.
Jahrhundert die Bezeichnung « Renaissance » zukommt. Literarisches Interesse,
gewählte Ausdrucksform steht auf allen Gebieten bei der Tiefe des Inhalts
im Vordergrund. Demgegenüber bedeutet das 13. Jahrhundert einen Niedergang.

Das sozusagen gänzliche Fehlen der aristotelischen Philosophie
bewirkt, daß die Literatur des 12. Jahrhunderts sich mehr der Patristik
angleicht, die in den großen Schriftstellern, Anselm, Bernard, Rupert von
Deutz, Wilhelm von St. Thierry, wieder auflebt. Deshalb hat der ganze
literarische Reichtum des 12. Jahrhunderts einen großen Eigenwert, der
leider nur zu oft unterschätzt wird. P. de G. verdanken wir, daß diese
« Ungerechtigkeit » wieder ausgeglichen wird.

Rom, S. Anselmo. J. Müller O. S. B.


	Literarische Besprechungen

