
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 2

Artikel: Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O.P.
[Fortsetzung]

Autor: Zimara, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einblicke in die Unterrichtsweise
des Franz de Vitoria O. P.

Von Dr. C. ZIMARA S. M. B.

(Fortsetzung)

II
Vitorias Unterricht trägt das Siegel einer wachen und

aufgeschlossenen Zeitgemäßheit. Man spürt, wie stark ihn das Bewußtsein

erfüllt, daß er in einer geistigen Zeitenwende lebt, von der die Theologie

nicht unberührt bleiben kann, zu deren Problemen, Programmen,
neuen Anschauungen, neuen Wertungen vielmehr gerade sie wie kaum
eine Wissenschaft Stellung zu beziehen verpflichtet ist, zumal die

Exponenten des neuen Geistes, offen oder versteckt, unmittelbar oder auf

Umwegen, ihre Angriffe auf christlichen Glauben und Sitten, Kirche und
Theologie richteten. Sowohl seine Anlagen wie sein Bildungsgang scheinen

ihm Eignung und Rüstzeug geliefert zu haben, um zu diesen Dingen
je am gegebenen Ort Worte zu sagen, die den jungen Hörern das frohe
Gefühl geben mußten, ihr Lehrer sei denen durchaus gewachsen, deren

Meinungen er beurteilte. Vitoria war in Paris geschult worden. Dort
hatte er unter anderm mit dem aufstrebenden Humanismus Kontakt
genommen. Luis Vives war da zeitweise sein Mitschüler gewesen, mit
ihm hatte auch er sich für Erasmus so sehr begeistert, daß Vives dachte,
ihn später noch, als die Entwicklung des heißumstrittenen Holländers
immer fragwürdiger wurde, dessen eigentlichen Parteigängern beigesellen

zu können. Seit vier Jahren hatte Vitoria Paris verlassen, in seiner

spanischen Heimat rechnete man ihn bereits zu den bedeutendsten

Theologen, als in Valladolid auf Betreiben der Inquisition die Verträglichkeit

einer Reihe erasmischer Sätze mit der kirchlichen Lehre untersucht

werden sollten. Aus Brügge meldete nun Vives unterm 13. Juni 1527

seinem Freund Erasmus von dieser geplanten Begutachtung und
versicherte ihn, er werde unter den beigezogenen Männern auch Verteidiger
finden. Über Franz von Vitoria lesen wir in dem Brief : « Franciscus a

Vitoria, itidern dominicanus, Parisiensis Theologus, homo maximi nomi-
nis ac fidei apud suos, quique non semel causam tuam défendit frequenti
theologorum collegio Lutetiae ; est in illis ipXuapiaç exercitatissimus ;



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 193

bonas litteras attigit iam inde a puero ; admiratur te ac adorat. Sed

ingenio ut est acutissimo sie etiam quieto, remisso quoque nonnihil
Et multa potuissent per hunc in Hispania transigi super his rebus
auetoritate et opinione summae eruditionis qua valet apud sodales suos

et plerosque popularium profitetur Salmanticae in ea cathedra quam
illi Primam vocant, stipendio haud sane parvo. »1

Die Aufgeschlossenheit den berechtigten Anliegen des Humanismus
gegenüber, der klare Blick für die neuen Werte, die er auch der
Glaubenswissenschaft bringen konnte, führen Vitoria zu genaueren philologischen
Fragestellungen und Worterklärungen als vordem unter zünftigen Theologen

üblich war und meist auch in späterer Zeit sein wird. Dabei

berücksichtigt er je nachdem ausdrücklich humanistische Meinungen.
Wo er es für angezeigt erachtet, beginnt er die Erläuterung eines Artikels
der Summa mit etymologischer Analyse der Hauptbegriffe. So gleich zu
Beginn des Traktates vom Glauben über das Wort « fides », freilich sofort
mit einem gewissen Dämpfer an die Adresse anmaßender Philologie :

« De termino 'fides' non parum erit si explicemus significationem, non
ut grammatici huius temporis, qui theologiam dueunt ad significationes
nominum. Sed quia teste Aristotele in primo Perihermen prima quae-
stio est de eo quod nomen significat, ut conveniamus in quid nominis,
ideo breviter dico quod fides videtur multa significare, sed maxime quatuor

Primo fides capitur pro eo quod dicitur fidelitas ; et in hac

significatione est frequens usus apud latinos. Vide Ciceronem Ex hac

prima significatione oritur alia, scilicet 'fides' idem est quod 'sponsio',
'votum', aut 'promissio', Tertio modo capitur 'fides' pro 'confiden-
tia' Et videtur nomen verbale a verbo 'fido', 'fidis'. Et sive deri-

1 Getino, El Maestro Fr. Francisco de Vitoria, Madrid 1930, S. 91. — Dieses
Lob hatte zur Folge, daß Erasmus selber einen vom 29. Nov. 1527 datierten Brief
an Vitoria richtete, worin er ihm seine Sache ans Herz legte, nicht ohne schmeichelhafte

Worte für den Adressaten, wie : «... ex amicorum enim literis intelligo,
te virum esse singulari doctrina et aequitate praeditum Haec nequaquam ad
te scriberem, nisi mihi doctorum hominum literis persuasum esset, te virum esse

magno rectoque iudicio praeditum, eoque curaturum, ne quid istic geratur secus
quam oportet» (Getino, Op. cit., apendice 3, S. 501 ff.). Als aber der berühmte
Humanist so schrieb, war Vitorias Urteil über die zwei ihm zugewiesenen Punkte
der Anklage längst abgegeben. Es handelte sich um Bemerkungen über trinitarische
Fragen und die Gottheit Christi anläßlich der Erklärung von Schrifttexten. Vitoria
sagt entschieden, was er zur Wahrung der Glaubenslehre für nötig hält, ist aber
nach Möglichkeit wohlwollend in der Deutung der Worte des Erasmus. Der Schluß
des Gutachtens, das keineswegs bestimmt war, etwa Erasmus zur Kenntnis zu
gelangen, ist charakteristisch für die noble Art : « et haec puto me dixisse ipso
Erasmo non invito » (Getino, Op. cit., S. 98 ff.).



194 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

vetur ab illo sive non, ex eo quia 'fido' habet primam longam et 'fides'
brevem, nihilominus Quarto modo capitur 'fides' pro credulitate qua
credimus verbis et dictis alterius Verum est quod Laurentius Valla
negat quod 'fides' latine possit accipi pro credulitate ; neque invenitur
apud latinos. Sed pro hoc quod dicimus : 'Credo Deum esse trinum',
latine dici oportet : 'persuadeo mihi, suasum est Deum esse trinum et
unum'. Sequitur Laurentium Budaeus in Annotationibus super Pan-
dectas iuris, in lege prima De servo corrupto, ff., vir omnino egregius
et magnae auctoritatis, qui etiam negat quod 'fides' in quarta acceptione
capiatur pro credulitate dicunt quod 'pistis' graece idem est quod
'persuasio' latine interprètes pro illo vocabulo 'pistis' verterunt :

'fidem'. Ista tarnen Budaeus clamat quod nullo modo est interpretatio
bona Quidquid sit de hoc, dico tarnen quod omnes sancti et doctores
catholici doctissimi et eruditi 'fide' usi sunt, accipiendo 'fidem' pro
credulitate et firma sententia qua credimus dictis alterius, ut Tertul-
lianus, Cyprianus, Lactantius Maxime quod nullus alius latinorum
sequitur Laurentium. Unde Erasmus, qui non cedit Laurentio in lingua
latina, vertit et ponit 'fidem' ubique pro 'pistis' Et revera nisi
caecutio, apud latinos ita utuntur isto vocabulo pro credulitate et per-
suasione. Unde Virgilius : 'Credo equidem, nec vana fides, genus esse

deorum', IV Aeneidos ; ubi non potest capi pro 'confidentia', quia sermo
erat de re praeterita Item, etiam apud latinos : 'non est homo

dignus fide', id est : cui credatur ...» (q. 1 a. 1 n. 1 ff.).
Zum Ursprung des Wortes « articulus » hatte auch schon der Aqui-

nate einiges am entsprechenden Ort bemerkt. Vitoria gibt Ergänzungen
über humanistische Entdeckungen dazu : « isti grammatici, ut Calepinus
et alii dicunt quod derivatur a nomine 'artus' ; est diminutivum eius. Sed

Philippus Melanthon in sua Arte grammaticae graecae dicit quod derivatur

a verbo graeco apxa,unde äpOpov id est 'articulus'. Idem etiam Manuel

Moscopulus. Forte quod idem est sicut id quod dicit Calepinus. »1 Bei
Erklärung des Wortes « apostasia », wo es ihm nicht überflüssig scheint,
die Hörer auf den richtigen Wortakzent aufmerksam zu machen, wie

Trigo, der gewissenhafte Schreiber, es getreulich zu Papier bringt, zieht
er die neue lateinische Bibelübersetzung des Erasmus heran : « 'Apostasia',

longa penultima, apud graecos non significat retrocedere a Deo

1 Q. 1 a. 6 n. 2. — Calepinus Ambrosius Calepinus od. Ambrogio da Cale-
pio, O. Er. S. Aug., f 1511, Vf. eines Dictionarium linguae latinae, 1. Ausg. Reggio
1502. Manuel Moschopulos (14. Jahrh.), Vf. einer SuXXoyri ovojxxtuv ättixmv,
gedruckt Venedig 1524.



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 195

magis quam a quocumque alio, sed vocatur retrocessio ; unde profugae,
qui ab uno duce ad alium transeunt, dicuntur 'apostatae'. Unde super
ilia verba secundae Thessal. 2 : 'Quoniam nisi venerit discessio pri-
mum', — Paulus ibi loquitur de die iudicii — Hieronymus dicit quod
in graeco habetur 'apostasia', id est defectio a fide vel ab imperio romano,
ut aliqui exponunt. Unde novi interprètes traducunt : 'Nisi venerit
defectio.' Ex significatione ergo non significat nisi absolute : retroce-
dere. Sed apostatare a fide erit retrocedere a fide ...» (q. 12 a. 1 n. 1).

Humanistische Sprachinteressen bewegen Victoria wohl auch zu
Aufklärungen wie diesen : « 'Eleemosyna' est nomen graecum et debet scribi

per duplex ee. Dato quod non sit nomen latinum, omnes tarnen doctores

utuntur eo, ut Cyprianus, Lactantius et alii » (q. 32 a. 1). Solche

Bemerkungen haben um die Zeit ihren Wert, da noch manche Werke eifrige
Verwendung finden, worin die Sorge um richtige Schreibweise gering ist.
So steht z. B. in der Summa des Silvester Prierias « elemosyna » 1. Ein
andermal mahnt Vitoria : « Sed primo nota quod non debet dici 'acci-

dia', sed 'acedia', ut patet ex graecis » (q. 35 a. 1 n. 2). Daß er in
seinem Auditorium nicht immer auf das nötige Verständnis für solche

Anliegen sprachlicher Korrektheit stieß, offenbart gerade hier das Skriptum

unseres Bakkalaureus Trigo in tragikomischer Weise. Denn bei

Gelegenheit obiger Bemerkung schreibt derselbe ausgerechnet das ein-

zigemal « acedia », sonst überall unbekehrbar das gerügte « accidia »,

gewiß an die fünfzigmal in ebendem Artikel, noch etlichemal anderwärts.

Noch zu Beginn der folgenden Quaestio, über den Neid, läßt
Trigo den Magister erklären : « Circa materiam de accidia, quia aliqui
dicunt se non intellexisse, dico quod accidia est taedium, un desabri-
miento rerum divinarum ad quas homo tenetur. Cuando dejo de ir a
misa por un aborrecimiento y descontento de la misa tune proprie
est peccatum accidiae » (q. 36 a. 1 n. 2). Hoffentlich sind wenigstens bei
diesem Nachtrag die sachlichen Erklärungen auf fruchtbareren Boden

gefallen als die sprachlichen.
Aus Beeinflussung durch den Humanismus stammt bei Vitoria wohl

auch die wenigstens gelegentliche Rücksichtnahme auf kritische
Echtheitsfragen. Nicht minder aufmerksam als Cajetan verfolgte er allem
nach die Arbeiten des Erasmus auf dem Gebiete. Aber in seinem Unterricht

distanziert er sich nicht selten nachdrücklich, mit geradezu auf-

1 Vitoria fordert auch richtiges Griechisch oder richtiges Latein ohne
Bastardierungen (so q. 51, a. 2 n. 6).



196 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

fälliger Entschiedenheit von dessen Hypothesen, Mutmaßungen und
Insinuationen. Es soll an einem ersten Beispiel erläutert werden, wie er
das, was ihm wesentlich scheint, unbeirrt festhalten will.

Erasmus hatte die Echtheit des sog. Comma Joanneum bestritten
und den Satz in den zwei ersten Auflagen seiner Ausgabe des griechischen
Neuen Testamentes mit eigengefertigter lateinischer Übersetzung (1516
und 1519) übergangen, indem er erklärte, ihn in keiner griechischen Hs.

zu finden. In die dritte Auflage (1522) wurde die Stelle von ihm im
Anschluß an eine späte griechische Hs. eingefügt, nachdem er sich
darüber mit Lopez de Stunica, Hauptmitarbeiter an der Polyglotte von
Alcala, auseinandergesetzt hatte. Vitoria wußte bestimmt, daß die

Meinung des angesehenen Niederländers zum Comma selbst hernach eher

negativ blieb, denn dies war ein Punkt der obenerwähnten Valladolider
Anklageschrift gegen Erasmus aus dem Jahre 1527, zu deren Prüfung
Vitoria beigezogen worden war. Jene Anklage lautete : « Erasmus in
annotationibus primae loan, quinto corruptos codices defensat, in bea-

tum Hieronymum debacchatur, Arianorum causam agit atque tutatur.
Nam et locum : Très sunt qui testimonium dant in coelo, pater, verbum,
et spiritus sanctus, et hi très unum sunt, bello inexorabili impugnat,
suffragantia omnia respuit, rationes etiam frivolas undique in contra-
rium coacervat...» 1 In der dem Großinquisitor Erzbischof A. Manrique
von Sevilla gewidmeten Apologie wider die genannte Anklageschrift
antwortete Erasmus dazu unter anderm : « Quod attinet ad primam
calumniae particulam, nec usquam sciens defenso corruptos codices, sed

quod in Graecis comperio bona fide trado latinis auribus, incolumi quod
ad me quidem attinet, vulgata lectione, et in annotatione utra lectio
mihi germana videatur indico, iudicium Ecclesiae deferens, quod hac-
tenus a me factum est in omnibus. Sed quid hoc ad causam sacrosanctae
Trinitatis An ea persuaderi non poterit, si haec particula absit a
sacris codicibus Atqui Graecis potissimum bellum fuit cum Arianis,
et tarnen nullus illorum, quod equidem compererim, adfert hoc
testimonium. Non hoc ibi vertebatur in dubium, an patris, filii, et spiritus
sancti sit eadem essentia. Nam id ubique mihi convenit cum his qui
locum hune arroserunt : sed illud ventilabatur, utra lectio sit aposto-
licae veritatis, nostra qua nunc utimur vulgo, an Graecorum. In Para-
phrasi sequor, quod habent nunc Latinorum codices. In annotationibus

1 Des. Erasmi Roterodami apologia adversus articulos aliquot per monachos
quosdam in Hispaniis exhibitos : ab auctore recognita et aucta Proben. Basi-
leae 1529. S. 28 f.



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 197

autem admoneo lectorem utri lectioni magis faveam, argumentis nec
paucis nec levibus in hoc adductis Si hic locus aberat in latinis
codicibus, unde restituit Hieronymus Ex Graecis Atque probabilius
est in emendatis Graecorum codicibus abfuisse. Alioqui si sublatum erat
hoc testimonium, a quibus sublatum est Nimirum ab Arianis. Atqui
tantum licuit, ut omnes etiam orthodoxorum codices corrumperent
Quod si codices orthoxorum habebant hanc lectionem et faciebat ad-

versus Arianos, quur nullus eorum qui ex professo pugnant adversus

Arianos, locum hunc protulit Nec Athanasius nec Didymus nec
Nazianzenus nec Chrysostomus nec Theophylactus Chrysostomi
simius, nec Cyrillus nec Ambrosius nec Hilarius, nec Augustinus

usquam quod sane meminerim, disputans cum Arianis, utitur hoc testi-
monio ...» Erasmus fährt fort mit der Behauptung, das Comma sei

uns zum Erweis der Trinitätslehre ebensowenig nötig wie den Kirchenvätern,

und er halte die Meinung, die Arianer hätten den Satz aus der
Schrift ausgemerzt, für schlechterdings unwahrscheinlich. Weiter
erklärt er unter anderm : « Quod si quis obiiciat vitandum fuisse scanda-

lum, nos ista vulgo non scripsimus, sed scholasticis privatim legenda,

ne hoc quidem facturi, nisi calumniator quidam hue adegisset » und
erwähnt, was er in den ersten Auflagen seines Neuen Testamentes zum
Comma annotiert hatte. Abschließend heißt es : « Postremo testimonium
patris, filii et spiritus, proxima restituimus aeditione, ex codice quodam
Britannico, sed recentiore. Comperimus autem aliquot Graecos codices

ad Latinorum lectionem esse mutatos : id factum est ex quo foedus

ictum inter Romanam ecclesiam et Graecorum. Verum ideo nos diver-
sam sequi maluimus, ut appareret quid orthodoxi Graeci, quorum habe-

mus commentarios, legerint, quod illorum enarratio frequenter non con-

gruit ei quod nos legimus. Quis igitur non perspicit, quam multa proca-
citer ne dicam mendaciter in unum articulum congesserit iste libellus
Pronunciat locum corruptum apud Graecos, id quod docui non esse

verisimile. Pronunciat me Arianorum causam agere, quum ingenue pro-
fitear, quod Ariani negant, quumque hic locus non valeat efflcaciter
adversus Arianos, nisi quoties unum dicuntur plures, nihil aliud intelligi
potest, quam eadem individua substantia, nec impugno bello inexora-
bili, sic enim isti loquuntur, testimonium, sed indico quid Graeci codices,

quorum mihi tunc erat copia, scriptum habuerunt, nec ago frivolis, sed,

gravissimis argumentis, quatenus licet in re coniecturali. »1

1 Ebd. S. 30 fi.



198 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

Vitoria nun verwendet das Comma an zwei Stellen im Traktat über
den Glauben, ohne indes ein Wort über angebliche Unechtheit zu
verlieren : « Est notandum particulariter de fide, quod fides est ex auditu :

unde non inclinât nisi mediante aliqua ratione et motivo. Itaque fides

inclinât ad assentiendum propter rationem. Ego assentio, id est credo

quod Spiritus Sanctus procedit a Pâtre et Filio. Quare Quia determi-
natum est in concilio Nicaeno 1. Et credo quod Filius est aequalis Patri
quia ipse dixit : 'Ego et Pater unum sumus '(loan. 10), et quia deter-
minatum est. Et credo Deum esse trinum quia invenio in canonica
Ioannis : 'Très sunt qui testimonium dant in caelo, Pater, Verbum et
Spiritus Sanctus, et hi très unum sunt' (1 loan. 5) » (q. 8 a. 1 n. 5).
Die zweite Stelle kürzt das Comma, offenbar als feststehend, einfach
ab : « Si adversarius nihil admittat nec credat eorum quae sunt fidei,
non est cum illo disputandum, sed satis est quod respondeamus
argumenta eius. Sed si aliquis admitteret unum articulum et aliquas scrip-
turas Bibliae, ex illis possemus arguere contra illum ad probandum
alia quae ipse negat, sicut contra arrianos qui negabant Trinitatem et
admittebant primam canonicam, immo totam scripturam, probaremus
quod sit trinus Deus ex illo 'Très sunt qui testimonium, etc., et hi très
unum sunt' (1 loan. 5) » (q. 10 a. 7 n. 3). Vielleicht ging hier für Vitoria
die Polyglotte von Alcala und die Ansicht ihrer Herausgeber zur
fraglichen Stelle so sehr über gegenteilige « Konjekturen », daß er Diskussion

einfach für überflüssig hielt, zumal Erasmus sich doch
herbeigelassen hatte, das Comma aufzunehmen.

Überraschende Wendigkeit möchten wir aus unserer heutigen
Perspektive in der Art sehen, wie Vitoria die paulinische Echtheit des

Hebräerbriefes begründet, im Zusammenhang damit noch über die Adressaten

des zweiten Petrusbriefes merkwürdige Auskunft gibt. Bei der

Frage, ob es unvergebbare Sünden gebe, erwähnt er Hebr. 6, 4 ff. und
sagt : « Alii dicunt quod illa epistola non est Pauli, solum propter istum
locum, qui révéra videtur eis difficilis. Sed forte quod propter istum
locum et alia similiter dicit Petrus in sua secunda canonica, ultimo
cap. : 'Sicut et carissimus noster frater Paulus, secundum datam sibi
sapientiam, scripsit vobis, sicut et in omnibus epistolis, loquens in eis

de his, in quibus sunt quaedam difficilia intellectu, quae indocti et instabiles

dépravant, sicut et ceteras scripturas, ad suam ipsorum perdi-

1 Diese Angabe könnte überraschen. Nach andern Stellen zeigt Vitoria, daß
er um die erst spätere Einführung des Filioque in das Symbol von Nizäa-Konstan-
tinopel weiß, er spricht hier ungenau.



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 199

tionem.' Beatus Petrus scripsit Hebraeis ; et illis dicit epistolam missam

a Paulo : illa ergo est Pauli, et locus ille est intelligendus de baptismo »

(q. 14 a. 3 n. 4). Die Valladolider Anklage hatte Erasmus auch die
Bedenken gegen die Echtheit des Hebräerbriefes folgendermaßen
angekreidet : « Epistolam ad Hebraeos, per Concilium sub nomine apostoli
Pauli receptam, et per beatum Petrum apostolum ultimo secundae rela-
tam Erasmus frequenter negat esse Pauli. »1 Die Erwiderung des

Humanistenhauptes auf diesen Vorwurf betonte, daß es sich nicht um Leugnung,

sondern um bloße Bezweiflung handle, wie solches schon im Altertum

vorgekommen sei ; ferner wird darin bestritten, daß 2 Petr. auf
Hebr. Bezug nehme und zudem die Echtheit von 2 Petr. selbst

verdächtigt 2. Trotzdem hernach selbst Cajetan den paulinischen Ursprung
von Hebr. in Zweifel zog, ja sogar weiter ging als Erasmus, indem er
die Kanonizität des Briefes für fraglich erklärte, blieb Vitoria fest ; was

uns am meisten wundert, ist freilich die Behauptung : « Beatus Petrus

scripsit Hebraeis. » Es wäre zu erforschen, wie er dazu kommt. Wiederholt

zitiert er Hebr. als Brief Pauli ohne weitere Bemerkung3. Doch
einmal wirft er sich flammensprühend wohl etwas einseitig ins Zeug,

wo er die Einzigkeit des Opfers im Neuen Bunde aus Hebr. belegt und

sagt : « Tota ergo intentio Pauli est quod Deus seipsum pro genere
humano obtulit sufficientissimum sacrificium et ideo quod non oportet
nos aliud offerre. Unde patet quod non licet in lege nova offerre aliud
sacrificium nisi eucharistiam. Ex quo infertur quam impie et irreligiöse
faciant negantes vel revocantes in dubium epistolam ad Hebraeos, an

1 Bei Erasmus, Op. cit., S. 181.
8 Erasmus schreibt : « De epistolae ad Hebraeos autore iam decies respon-

dimus, Fabris, Leis, Beddis, Sutoribus, item in ipsis annotationibus, ut ineptum
sit aliquid addere. Tantum illud nunc dicam, quod hie vocant Concilium, non est
concilium generale, sed Carthaginense, cui dicitur Augustinus interfuisse, in quo
decretum est, ne quid recitaretur in templis, praeter scripturas canonicas, quod
utinam et hodie servaretur. Porro quo liquidius constaret, quae Volumina nomen
hoc complecteretur, commemoratis omnibus scripturae voluminibus, inter epistolas
titulo Pauli proditas recitata est et ilia quae scribitur ad Hebraeos. Non enim hoc
illic agebatur, cuius esset autoris, sed additus est titulus vulgo receptus ut agnos-
ceretur. Declaravimus autem ipsum Augustinum etiam in his libris quos senex
aedidit, de autore epistolae dubitare. Epistolam ipsam et nos recipimus, nec us-
quam hanc negamus esse Pauli quod isti fingunt, sed ostendimus priscos dubitasse,
atque ex superfluo fatemur et nos dubitare, et re vera dubitamus quod ad sensum
nostrum attinet : Caeterum quod Petrus ep. 2 cap. ultimo citarit epistolam ad
Hebraeos, opinor hactenus neminem eruditum sommasse Nec ideo vacillat
autoritas scripti, si ignotus aut certus autor scripsit » (ebd. S. 181 f.).

» Z. B. q. 1 a. 1 n. 11 ; a. 3 n. 11 ; a. 10 n. 6 ; q. 2 a. 8 n. 10 ; q. 6 a. 1 n. 5 ;

q. 16 a. 1 n. 2 ; q. 22 a. 1 n. 4.



200 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

sit Pauli, et per consequens an sit canonica, et an sit sacra scriptura.
Patet, quia in tota sacra scriptura non haberemus unde prohibeamur
offerre sacrificia illa legis naturae, nisi ex ilia epistola ad Hebraeos.
Cum ergo consuetudo universalis Ecclesiae catholicae non offerat nisi
sacrificium altaris, et hoc non aliunde possit haberi nisi ex epistola ad

Hebraeos, sequitur quod non offerre sacrificia legis naturae in nova lege

quod est de fide. Ergo et illa epistola est beati Pauli. Vel quare negantes
illam non offerunt in nova lege sacrificia sicut in lege naturae Revera

non propter aliud nisi quia traderentur rogo » (q. 85 a. 4 n. 4). War
Vitoria von der Zensur der Pariser Theologen im Jahre 1533 und von
den eben (1535) veröffentlichten Diatriben des Ambrosius Catharinus

gegen Cajetans exegetische Wagnisse beeindruckt 1

Bei dem Professor von Salamanca fehlt auch nicht ein Echo der
Kontroverse um den Ursprung des apostolischen Glaubensbekenntnisses,
die wiederum vornehmlich von Erasmus geschürt wurde. Die Kläger
von Valladolid warfen ihm vor : « Et symbolum apostolorum saepe-
numero dicit non esse apostolorum, vel in dubium vertit. » 2 Erasmus

verteidigte sich wie folgt : « Nihil vetat symbolum apostolorum dici, ob

antiquitatem, et ob id quod continet apostolicam doctrinam, etiam si

non sit proditum ab apostolis. Proditum enim appello, scripto proditum.
Nullus enim Christianus dubitat, quin talia docuerint apostoli. Porro

scripto non fuisse proditum declarat ipsa varietas. Nec ideo vacillaret
fides, si quis dubitaret de autore illius symboli, quum eadem habeantur
in Evangeliis. Dubitatum est de autore Evangelii secundum Marcum,
nec ideo vacillat illus autoritas. Dubitatur et hodie de autore libro lob,
aliisque nonnullis, citra periculum fidei Catholicae. Quod autem in ser-
mone qui tribuitur Augustino narrantur a singulis singuli prolati arti-
culi, praeterquam quod res caret fide, re perta potius ad catechume-

norum memoriam adiuvandam, Sermones illi nullo modo videntur Augustini.

At idem in libro ad catechumenos primo eiusdemque numeri cap.
non appellat symbolum apostolorum, sed dicit e scripturis divinis collec-

tum, ac scripto proditum, ad subsidium humanae memoriae. Nec hoc
a me dicitur ut elevem autoritatem eius symboli, quum inibi fatear
esse spiritus ac maiestatis apostolicae. »8 Vitoria ist indes keineswegs
gewillt, da mitzumachen : « Quia sunt tria symbola, scilicet Athanasii

1 Vgl. die Worte Melchior Canos zu Cajetans Beurteilung des Hebräerbriefes,
De loc. theol. 2, 11. Zu dessen Exegese : ib. 7, 3, concl. 5.

2 Bei Erasmus, Op. cit., S. 183.
8 Ebd.



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 201

et Apostolorum. De isto est dubium, an fuit editum ab Apostolis.
Isti grammatici dicunt quod non. Probant, quia si ab illis fuit
editum, quare ergo non ponitur in biblia inter sacras litteras Sed cum
illic non ponatur, sequitur quod non est editum ab illis. Responde-
tur : Isti dicunt quod vocatur symbolum Apostolorum, non quod
sit editum ab Apostolis, sed quia continet primam fidem quam ipsi
praedicaverunt. Sed tarnen Cyprianus et Cassianus et Ambrosius

et Hieronymus etiam scio quod dicat cum aliis, quod fuit
editum ab Apostolis. Et révéra ita ego puto, quia credo quod Apostoli
conveniebant ut scirent quid esset praedicandum. Unde Paulus dicit se

convenisse Hierosolymam ad Apostolos. Et ita credo quod fecerunt illud
symbolum, sicut etiam erat determinatum apud eos quid oporteret prae-
dicari. Et haec est sententia omnium patrum antiquorum, quod videlicet

editum fuit ab Apostolis. Isti dicunt quod non, sed ab Ecclesia.

Contra, quare ergo non datis locum, vel papam et concilium in quo
fuit editum Et cum non dent, sine dubio ab Apostolis fuit editum.
Ad argumentum, quare ergo non ponitur in biblia, respondeo quod non

ponitur inter scripturas sacras quia, licet hoc dicant illi sancti patres,
non tarnen illud est ita certum quod sit de fide sicut est de fide quod
evangelia fuerunt édita a Ioanne et Marco, etc. Nec illud est
determinatum ab Ecclesia, scilicet quod sit editum ab Apostolis ; sed dicimus

quod est editum ab Apostolis quia illi sancti patres dicunt. Sed secundo

dico, quia ex ista solutione sequeretur quod illud esset scriptura sacra,
dato quod nos nesciremus. Et probo illud. Symbolum factum est ab

Apostolis. Ergo est sacra scriptura. Antecedens est verum : ergo et

consequens, quia consequentia est nota ; habuerunt enim potestatem
faciendi scripturam. Et ideo dico quod non est sacra scriptura. Et ratio
est quia non quidquid scribebant Apostoli erat a spiritü prophetico ;

et ideo posset illud antecedens negari, quia oportet quod sie dicatur :

est editum ab Apostolis spiritu prophetico : ergo est scriptura sacra.
Tunc enim bene sequitur quod est scriptura sacra. Et ita possumus
dicere de symbolo illo, quod non fuit editum ab Apostolis spiritu prophetico,

sed quod Apostoli ipsi inter se convenerunt et fecerunt illud tam-
quam memoriam de illo quod debebant praedicare ; non tarnen quod
esset scriptura sacra » (q. 1 a. 8 n. 3 f.).

Ein paarmal begegnen uns Hinweise Vitorias auf die Bezweiflung
der Echtheit fatristischer Schriften. Die Rufin von Aquileia zugehörige
Erklärung des apostolischen Symbols wurde damals Cyprian oder auch

Hieronymus unterschoben. Der Professor von Salamanca merkt die auf-



202 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

tauchenden Bedenken gegen erstere Zuweisung wenigstens an, in einer

Art freilich, die auf historische Kritik Erpichten nicht gerade zusagen
würde : « Cyprianus in Expositione symboli catholici, sive illa expositio
sit eius sive non, tarnen quicumque illam fecit, dicit quod ...» ; und
kurz darauf erklärt er doch wieder ohne Umschweife : « Sed tarnen

Cyprianus in Expositione symboli, ubi supra, et Cassianus ...» (q. 1 a. 8

n. 2 f.). Eine andere Stelle enthüllt ebenfalls den jener Zeit im
allgemeinen, Erasmus nicht ausgenommen, noch eignenden Mangel an

Voraussetzungen für richtige Geschichts- wie Literarkritik : « de Traiano

legitur quod in finali impoenitentia decessit, et tarnen quod praecibus
beati Gregorii fuit liberatus et restitutus ad gloriam Item etiam de

Hieronymo dicitur quod suscitavit très mortuos damnatos, ut Eusebius

narrat, et illi mirabilia praedicabant... Ad hoc dico : primo, de historia
Traiani Damascenus ita dicit, quod fuit notum orientalibus et occiden-
talibus. Sed quomodo potest esse quod nec Gregorius de hoc meminit,
nec aliquis etiam qui illo tempore scripsit Forte nihil fuit, maxime

quia secundum omnes, Damascenus fuit ante Gregorium. Ille ergo qui
ita dicit, forte fuit alius monachus Damascenus Ad illud de Hieronymo

: est mera fabula, et Eusebius non narrat illud, sed quidam fabulosi

qui collegerunt vitam Hieronymi sub titulo Eusebii, et dicunt illi multa
fabula, sicut quod scripsit ad Damasum eo tempore quo iam ab illo
quatuordecim annos erat defunctus Damasus » (q. 14 a. 3 n. 2). Es handelt

sich bei Johannes von Damaskus um die tatsächlich wohl unechte
Homilie « Über die im Glauben Entschlafenen ». Wir möchten staunen
über die Bemerkung, der Damaszener habe vor Gregor d. Gr. gelebt,
und zwar « secundum omnes » Aber solche chronologische Irrtümer
waren noch bei Autoren des Spätmittelalters und der Humanistenzeit
leicht möglich1. Die chronologische Reihenfolge bei Aufzählung mehrerer
Autoren gemeinsamer Meinung wird bei Vitoria selten eingehalten, ein

Zeichen, daß noch kein ausgesprochener Sinn für Ideengescbichte, für
literarische Abhängigkeit besteht 2.

1 Vgl. De Ghellinck, Patristique et argument de tradition au bas moyen âgei
in : Aus der Geisteswelt des Mittelalters (Festschrift f. M. Grabmann) I. Bd..
Münster i. W. 1935, S. 416, über Johannes Xyssington, der den Damaszener als
Zeitgenossen Augustins bezeichnete.

2 Vgl. q. 1 a. 3 n. 8 : « Nicolaus von Lyra) ibi, et Scotus in tertio
dicunt ...» ; a. 10 n. 14 : «... Cajetanus et Turrecremata ...» : q. 6 a. 1 n. 5 :

« Gabriel, Almain et etiam Scotus putant » ; q. 10 a. 12 n. 11 : « si sequamur opi-
nionem illam rigurosam Capreoli, Cajetani et Durandi et Marsilii» und ebd. n. 14

für dasselbe : « défendit earn Cajetanus, Marsilius, Capreolus et Durandus » u. a. m.



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 203

Die zeitgemäße Einstellung Vitorias geht Hand in Hand mit einem
tiefverankerten Glaubensbewußtsein und klarer Erkenntnis des

Eigencharakters der theologischen Wissenschaft als Glaubenswissenschaft, der

Forderungen dementsprechender, sachgerechter Methode und Normen,
der Achtung, die sie ihren maßgebenden Quellen gegenüber schuldet.
Hier sieht er in gewissen humanistischen Bestrebungen, Wertungen,
Behauptungen, Gefahren oder geradezu Irrtümer, die es abzuwehren,

zu überwinden gilt. Sein Unterricht wird ihm dann zum Herzensanliegen.
Scharf lehnt er jeden Kompromiß mit der freigeistigen, skeptischen
Nörgelei eines Erasmus ab, meist ohne ihn dabei ausdrücklich zu nennen,
rechnet aber nicht minder entschieden mit den leichtfertig ehrfurchtslosen

Spitzfindigkeiten, oft rein theoretisch gemeinten, spielerischen
Fragestellungen mancher Nominalisten ab.

So wendet er sich gegen Robert Holkoth, Adam Wodham und
Peter d'Ailly in der Frage, ob Gott lügen könne : « Primum omnium,
ad dissolutionem quaestionis, oportet advertere quod est documentum

Augustini in primo De doctrina Christiana, quod nobis non licet de Deo

ita libéré loqui sicut loquimur de creaturis, scilicet an luna possit eclip-
sari. In quo erratum est a modernis, qui dicunt, Christum et peccare
et damnari posse, irse con todos los diablos. Perperam agunt. Si habe-

remus rationes convincentes, illud scilicet quod Deus potest peccare et
damnari, bene diceremus illud, quia theologi est id diffinire, et non
sartoris aut agricolae. Secus autem non est asserendum. Isti tarnen sunt
contenti si solvant rationes quae fiunt in contrarium. Sed hoc non
sufficit, quinimmo de similibus quaestionibus cum reverentia loquendum
est. Ita ergo in proposito disputandum est cum reverentia an Deus

possit mentiri, et non leviter asserere. Nec sufficit ad dicendum quod
Deus potest mentiri, quod solvam rationes quae in contrarium fiunt ;

sed opus est habere magnas rationes. Et hoc institutum est non solum

catholicorum, sed gentilium. Plato in libro Dialogorum, loquens de

Socrate ; Socrates ergo in Cratylo : 'Deos iam mittamus per deos ob-

secro, nam disserere de his vereor.' Et Aristoteles et Seneca praecipiunt,

nunquam nos verecundiores esse decet quam cum de his agitur, ne quid
impudenter, addo etiam ne quid inscienter in rebus religiosis dicere
audeamus. Vide Senecam » (q. 1 a. 3 n. 3). Nach Erläuterung der nötigen
Unterscheidungen heißt es : « Quod Deus per seipsum de lege ordinata
non possit decipere, satis conveniunt doctores moderni cum sanctis et
antiquis doctoribus. Sed quantum ad secundam partem non ita conveniunt.

Sanctus Thomas et antiqui doctores dicunt quod nec per alium



204 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

potest Deus de potentia ordinata aliquem decipere. Sed inter modernos

est Adam, Holcoth et Alliaco qui tenent contra sanctum Thomam, quod
licet Deus per seipsum non possit decipere et revelare falsum, bene

tarnen potest per alium decipere. Sed Alphonsus Toletanus dicit omnino

quod haec opinio reponenda est inter errores. Et revera ita est, quia
ita turpe est mentiri per alium sicut per se, quia ita turpe esset domino
mentiri per servum sicut per seipsum dicit Augustinus : 'Deus ergo
deceptor non est, quod credere impium et nefarium est.' Videte dicta
contra istos : 'quod credere — ait — nefarium et impium esse quis non
intelligat ?' Videte si loquitur ut Holcoth Alliaco dicit, quod revera
ita est quod daemon ex imperio Domini mentitus est et decepit. Sed

Chrysostomus et Theophylactus, qui sunt maioris multo auctoritatis

quam isti novi theologi, dicunt quod non praecepit, quia non elegit
ilium, cum ipse daemon se obtulerit. Sed dicunt quod permisit
Quarta propositio : Deus de potentia absoluta non potest mentiri. Con-

trarium huius tenent isti doctores praedicti arguunt isti : quidquid
Deus potest cum causa secunda, potest per se. Sed cum causa secunda

potest concurrere ad mentiendum. Ergo ipse se solo potest mentiri. —
Ad hoc dico, quod si negaremus illam maximam, ipsi nihil probarent.
Nego igitur illam. Ubi namque habetur ilia maxima — O est maxima

theologorum. — Respondeo quod est Holcoth et Alliaco. Ideo nego
illam, cum non sit maxima Augustini et sanctorum. Quae maxima ad-

huc est falsa quia Deus potest causare motum cum causa secunda, et

non potest per se moveri. Item, quia Deus potest concurrere ad faciendum

matrem praegnantem, non tarnen se solo. Vel dico etiam quod
Deus potest illam entitatem quae est mendacium per se facere, sed non
mentiri. Novissime in articulo Parisiensi condemnatur error iste, scilicet

quod Deus posset mentiri et decipere ; ibi enim dicitur quod Deus non
potest mentiri et dicere falsum, nec secundum humanitatem, id est :

nec Christus ut homo potest mentiri et decipere ...» (ib. n. 8 ff.).
Anderwärts spricht er gegen den verstiegenen Cornelius Agrippa von

Nettesheim, meint aber damit offenbar in etwa auch Erasmus, und stellt
sie auf eine Stufe mit Häretikern, welche die Irrtumslosigkeit der Heiligen
Schrift preisgeben : « Sed moderni de numéro grammaticorum, qui licet
non sunt haeretici, parum tarnen distantes, admittunt quod in Ecclesia
et scriptura est falsum. Unde Agrippa in libro De vanitate scientiarum
dicit quod evangelistae actu illuminabantur a Spiritu Sancto, et tunc
dicebant verum, nec poterant ipsi prophetae et evangelistae aliquo modo

errare ; sed postea obüviscebantur, scribebant de suo, et ex inadvertentia



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 205

aliquid poterant dicere et errare. Et ideo unus dixit hora sexta et alius
hora tertia. De determinationibus autem Ecclesiae et Conciliorum, vah
ludibrio sunt apud haereticos statuta Ecclesiae et eius determinationes.
Ubique, inquiunt, erratum est. Nihilominus tarnen Hieronymus et
Augustinus et alii sancti asserunt quod in scriptura nulluni falsum con-
tinetur nec potest. Isti tarnen haeretici et ille Agrippa dicunt quod
prophetae et evangelistae non poterant errare quantum ad substantiam
fidei, sed quoad alia quae non sunt de substantia poterant errare, ut
quod Christus passus est hora sexta vel tertia non est de substantia
fidei, sed quod passus est absolute. Et probant hoc ex Paulo, ad Rom. 3.

'Est omnis homo mendax, Deus autem verus' ; solus Deus quoad omnia
est verus. Ego mallem habere linguam praecissam, quam concedere

quod evangelista nec ex inadvertentia aut quomodocumque potuit er-
rare. Non credam quamdiu sum christianus » (ib. n. 13). Er erwähnt
als die wahrscheinlichste Meinung wegen der verschiedenen Zeitangabe
des Todes Christi ein « mendum in littera » oder die besondere Art der
Stundenzählung bei den alten Juden. Nochmals betont er : « Augustinus
ad Hieronymum, tractans illud ad Gal. 2, quomodo Paulus arguit Petrum
dicit : Si semel admittamus in scriptura mendacium, peribit tota scrip-
turae auctoritas. Et révéra ita est. Non ergo est audiendum hoc, nec

unquam fuit aliquis christianus qui putaret evangelistas mentitos, nisi
a triginta annis, ut isti grammatici. »

Daß hier Erasmus miteinbegriffen ist, kann nicht zweifelhaft bleiben.
Die Valladolider Inquisitoren legten ihm zur Last : « In annotationibus
Matthaei cap. 2. in aeditione 3. manifeste labitur Erasmus, si quis
Christiana pietate rem consideret, non contentus verborum implicamen-
tis. Nam et Evangelistas errasse, lapsosque esse memoria contendit.
Asserit enim ex uno errore in sacris litteris non derogari totius scrip-
turae autoritati. »1 In seiner Replik suchte sich Erasmus zwar
reinzuwaschen, seine Erklärungen trugen aber letztlich den Stempel schillernder

Zweideutigkeit, gespickt mit Vorbehalten : « Ut ad hoc caput videar
respondisse, nihil aliud requiram, nisi ut inspiciatur locus. Ibi nec est
manifestus Erasmi lapsus, nec contendit Evangelistas errasse, memoria-

que lapsos, sed adversus morosos et impios calumniatores hoc proponit
pro autoritate scripturae sacrae, ut etiam si lapsi essent scriptores in
ordine gestorum, aut memoria nominis, aut alia re simili, quae proprie
non attinet ad fidem Christianum, non statim collabi totam scripturam.

1 Erasmus, Op. cit. ob. 46, S. 153.

Divus Thomas 14



206 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

aHoqui iam esset tota collapsa, quum in codicibus etiam emendatissimis

inveniantur huiusmodi lapsus. Et quod hic concedo, non semel dicit
Hieronymus Nec interim isti distinguunt inter errorem vocis et
sententiae. Constat autem evangelistas aliis verbis referre sensum pro-
phetarum. Hie fieri potuit, ut spiritus sanctus passus sit illos labi in
verbis, aut fortasse voluerit eos labi memoria, manente sensus integri-
tate, quem aliis verbis maluit explicari. Proximum huic est de nomine
autoris. Hanc morositatem si recipimus, eadem erit autoritatis ruina in
libris utriusque testamenti, quum nulla sint exemplaria, quae per omnia
consonent. Et tarnen quod ad meum sensum attinet, magis eorum
sententiae faveo, qui credunt apostolos in scripturis canonicis duntaxat,
nec sententia nec verbo lapsos fuisse Et hue perpulit quorundam
ambitiosa calumnia, quum alioqui ne musca quidem fuerit ullum factura
strepitum. Nunc cum contemptis Unguis, totaque lectionis cura neglecta,
ne codicum quidem describendorum habita ratione, tarn multa confusa

corruptaque sint in sacris codicibus, isti nihil aliud occinunt nobis, quam
autoritatem ecclesiae, et spiritum sanctum scripturarum autorem. At ibi
vigilandum erat, quum impune depravarentur omnia, ipsis de instantibus
et relationibus disputantibus. Ibi curandum erat ne quod spiritu saneto

proditum esset, temeritate scribarum vitiaretur, nunc intempestive ob-

strepunt iis, qui scripturam pristinae synceritati conantur restituere
In his quae citant ex Matth. 27. prima verba non sunt mea, sed refe-

runtur iUic ex aliis autoribus, nec ad hoc quod hic agitur pertinent.
Quae sequuntur non tribuunt errorem evangehstis, sed per Actionem, si

lapsus esset memoriae, in nomine dumtaxat prophetae, significo hoc esse

candoris Christiani, non ideo reiicere totam scripturam, quum constet
apostolos et ignorasse quaedam, et errasse in nonnullis, etiam quae ad
fidem pertinent, si credimus Augustino, nec ideo non est sacrosancta
illorum autoritas. Nec hoc ipsum assevero, sed dico, opinor, quin et
ante praefatus sum me non credere tale quippiam in evangelistis acci-
disse Nunc illud vide, uter magnificentius de sacris litteris sentit,
qui non detrahit illis sententiae fidem, etiam sicubi non constet ordo
verborum aut rerum, aut titulus autoris, quod tarnen arbitrer non esse :

an is, qui si vel unius voculae lapsum deprehenderit, statim diffidat uni-
versae scripturae sacrae Sunt quaedam in litteris apostolicis quae non
sunt ad salutem necessaria, veluti quum Paulus iubet sibi remitti lacer-

nam quam reliquerat Troadae. Fingamus hic quod non est, ilium esse

lapsum memoria, credere vestem Troadae relictam, quam alibi reliquerit,
an protinus erit reiicienda totius scripturae autoritas, an potius dicendum,



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 207

in veste non periclitari fidem Christianam Nec statim hic error est

asscribendus spiritui sancto, si quis esset, sed humanae naturae, cuius
vires et actiones sie temperabat divinus spiritus, ut thesaurum haberent
in vasis fictilibus. Et quod alieubi verbis ac sententiis et ordine dissident

evangelistae, fortassis hoc ipsum artificio spiritus fit ad firmitatem no-
strae fidei. Denique morositas haec recidit in autoritatem codicum quos
nunc habemus, si quis dubitaret ullam voculam aut deesse aut superesse,
aut aliud nomen pro alio positum esse Nunc testor me abhorrere
ab ulla oblivione tribuenda Apostolis, sed inter multas rationes elabendi
e quaestionis difficultate et hanc comjnemoro, meam insuper adiungens
aliorum commentis, tantum abest ut velim Evangelistas humano tantum
sensu scripsisse. Ubi memoriam et oblivionem gubernat spiritus, ibi tarn
est utilis oblivio quam memoria : Si tarnen haec oblivio dicenda est,

quoties dicenti venit in mentem quod post recordans narrat. »1

Solche Mehrdeutigkeiten, Winkelzüge, die schließlich doch wie
beunruhigende Insinuationen klangen, den Nachgeschmack eines Zweifels
über die wahre Meinung ihres Verfassers in der Seele des Lesers zurücklassen

konnten, machen verständlich, daß Vitoria sich ereifert und
allfällige Liebhaber nicht bloß des phantastischen Nettesheimers, sondern
vielleicht noch eher Liebhaber erasmischer Libelle unter seinen Hörern,
vor falschen Schlüssen warnen zu müssen dachte. Er hatte Grund : die

meisten Schriften des Erasmus waren, kaum gedruckt, schon ausverkauft,

eine Auflage nach der andern. Aber auch die « Declamatio de

vanitate et incertitudine scientiarum » des Cornelius Agrippa fand in
jener aufgeregten, sensationslüsternen und skandalsüchtigen, der Autorität

und Tradition feindlichgesinnten Zeit großen Anklang, erschien sie

doch an mehreren Orten innerhalb weniger Jahre (Köln 1527 ; Paris 1529 ;

Antwerpen 1530 ; Köln 1534).
Erasmus meinte, es wäre besser, über die Glaubenslehre möglichst

wenig entscheiden, möglichst wenig allgemeinverbindlich erklären zu
wollen ; er bedauerte, daß man im Lauf der Zeiten so manche neue
Glaubenssätze geprägt habe, die in der Heiligen Schrift nicht zu finden
seien. Schon das ô[i.oo6<jtoç von Nizäa erregte seinen Unmut im
Hinblick auf den Riß, den es in die Kirche gebracht habe, usw. Vitoria
legt verständlicherweise Wert darauf, vor seinen Schülern von solchen

Anschauungen gehörig Abstand zu nehmen, indem er dem Humanisten,

1 Obige Worte der Replik des Erasmus beziehen sich auf die ob. 46 und
folgende ähnlichen Inhaltes, S. 153 ff.



208 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

wieder ohne ihn zu nennen, auch die Kompetenz bestreitet, in solchen

Fragen zu Gericht zu sitzen : « Isti theologi grammatici dicunt quod
melius fuisset non multiplicare tot articulos nec crescere. Sat esset —
inquiunt — credere in Deum et in Iesum Christum. Et addunt quod
in synodo Nicaena incoepit corrumpi sinceritas fidei. Quid opus fuit tot
symbolis et adhuc nunquam fmiuntur, sed continue hunt articuli. Ex
quo quid aliud nisi contentiones oriuntur — De hoc non potest dubi-
tari quin fuit necessarium articulos distingui, et quod fuit necessarium

quod crescerent secundum temporis successionem. Et ut relinquamus
Spiritum Sanctum, nam de fide est quod non permittet Ecclesiam errare
in rebus fidei et in rebus pertinentibus ad morem, sed iam quamvis non
regeretur ab eo, nonne esset temerarium et impudens quod unus ausus
sit condemnare facta omnium conciliorum ubi convenit totus fere orbis

Quis obsecro condemnaret ilia propter auctoritatem cuiusdam grammatici

et rethoriculi Certe nemo sanae mentis. Non est dubium ; etiam
seclusa auctoritate Spiritus Sancti, esset standum in factis Ecclesiae

an sufficiat dicere 'Credo in Deum' Certe non ; ita enim facit turca
et paganus. Et fides, ut ibi dictum est, de propositionibus est. Ergo
non sufficit credere in Deum et in Christum, sed credere de eis aliquid,
scilicet aliquas propositiones. Alias enim non esset una fides. Nam ilia
credunt mauri, et quod Deus est et quod Christus est propheta. Ergo
fides nostra debet distingui a fide illorum. Et per quid nisi proponatur
nobis per propositiones certas communes omnibus, ut nihil unus credat

quod non alius dicunt isti quod non debuerunt esse tot articuli. —
Respondeo quod ita necessario fuit quia, ut diximus, fides nostra debet

distingui a fide paganorum et iudaeorum et etiam a fide haereticorum.

Et ideo semper quod insurgit aliqua haeresis piincipalis, opus est quod
distinguamur ab illis. Et hoc non per baptismum, quia eodem modo

baptizabantur. Ergo per hoc quod condantur novi articuli et propositiones

quae nobis proponantur determinate, quibus credamus et quibus
ab illis distinguamur. Et ita factum est in synodo Nicanea et aliis in
principio Ecclesiae » (q. 1 a. 7 n. 2). Am Schluß des Artikels bemerkt er
über die den Kirchenvätern in theologischen Dingen schuldige Achtung :

« Non est modestia recedere ab illorum auctoritate et sententia, maxime

quando inter se conveniunt, sicut faciunt isti qui modo theologizant, qui
sine modestia et reverentia tractant eorum dicta. Non nego quin ali-
quando potuerunt labi ; tarnen, quidquid illud fuerit, in (an ?)aliquis lapsus

sit, oportet cum modestia tractare. Sed quod id quod omnes dicunt
sie floeeipendatur, est magna irreverentia ...»



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 209

Die Schärfe der Ausdrücke wird verständlicher, wenn man sieht,
wie Erasmus seinerseits z. B. in der schon mehrfach angezogenen Apologie

gegen die Valladolider seine Ankläger häufig beschimpft, sie wegen
schlechten Lateins bzw. angeblicher Unkenntnis der klassischen Sprachen
und ähnlichem lächerlich machen will, so wenn er schreibt : « Fortassis
hic mihi sit explicandum quid proprie sit religio, quando cum his res
est, qui sine grammatica facti sunt theologi Ab hac religione quantum
recesserint qui de relationibus, instantibus et incircunsessionibus disputant,

disputant imo pronunciant, iam ante demonstratum est. » 1 Ein
andermal spottet er : « Hoc quod sensi verbis accommodatioribus expli-
care non potui. Et sensus pius est, nisi forte fuit vere scelerosus. Nec
ideo non est fas uti verbis in nativo significato, si nonnunquam sonant
in malam partem. Vide quantum periculi sit agere cum his, qui neque
Graece sciunt neque Latine, eoque quicquid non intelligunt arrodunt.
Mirum vero discrimen si propter unam voculam repullularit haeresis tot
saeculis plus quam sepulta. » 2 Auch die Bemerkung über die Kirchenväter

ist nicht überflüssig, wenn man sieht, wie ehrfurchtslos Erasmus
in diesem Büchlein wiederholt von ihnen spricht, obschon er daneben

beteuert, sie über alles zu schätzen. In der an den Erzbischof von
Sevilla gerichteten Praefatio desselben, heißt es z. B. : « Ut enim de

caeteris sileam, in Romanorum pontificum, in Hieronymi et Augustini
scriptis inveniuntur, quae sententiam habent simpliciter haereticam, si

quis nunc ea profiteri contendat. Sunt humani quidam lapsus, quos aliis
meritis condonat aequitas, tale quippiam mihi condonari nolim. »3

Wiederum : « Sunt in Hieronymi et Augustini libris aliquot sententiae, quas
si quis nunc pertinaciter tueri vellet, haberetur haerèticus. Eas honoris
illorum gratia nemo traducit. At si quis errorem suum illorum autoritate
tueri contendat, iam libéré reiiciendum foret illorum iudicium, et si quid
hinc esset offendiculi, conveniret imputari non reiicienti, sed conten-
denti. » 4 Mit Hinweisen auf Hieronymus-, Augustinus-, Hilarius-, Didy-
mustexte meint er : « Nec statim labescit orthodoxorum autoritas si

comperiantur adversus haereticos argumentis usi, quae possint ab acutis
hominibus refelli. Homines errant, et in pugna ius est quomodolibet
vincere adversarium, quo magis fiat docilis : et magni duces in mediam
aciem coniiciunt quosdam parum strenuos, qui numéro potius quam
viribus iuvant exercitum, et apud alios aha valent argumenta. Quod si

1 Erasmus, Op. cit., S. 52.
a Ebd. S. 6.

2 Ebd. S. 91.
* Ebd. S. 38.



210 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

quis contendat omnia veterum argumenta, quibus utuntur adversus hae-

reticos esse firmissimae certitudinis, quid aliud apud omnes doctos lucri-
faciet, quam insigniter impudentis opinionem ?»1 Hier kann er sich am
Schluß nicht einmal die hinterhältige Bemerkung ersparen : « Proinde

quod unum atque alterum deprompsimus locum, necessitati datum, quod
rem non eo persequimur quo possemus, illorum reverentiae tributum
est. » 2 Häufig lehnt er die Angriffe auf seine Meinungen einfach unter
Hinweis auf einen Kirchenvater ab : « Si verum est quod Ambrosius
aliter interpretatur, cum illo litigent, me absolvant »3 ; « tota haec causa

cum Hieronymo delitiganda est, qui hoc tot locis affirmât... »4 Von der

patristischen Schriftauslegung heißt es etwa : « Si tarn morosis iudiciis
placet agere, iam dudum tota concidit illorum autoritas, ut in quorum
libris constet esse quaedam scripturarum testimonia detorta ad sensum
haereticum. »5 Um sich selber zu entschuldigen oder reinzuwaschen,
macht Erasmus vor nichts und niemand Halt, es ist ihm im Gegenteil
willkommen, wenn er anerkannte Autoritäten möglichst kompromittieren
kann, um sich daneben in dann doch günstigeres Licht rücken zu dürfen.
Einer etwaigen Lehrentwicklung trägt er in solchen Fällen nicht Rechnung,

den Begriff einer Dogmenentwicklung kennt er offenbar nicht,
will seiner ganzen Einstellung nach davon wohl auch nichts wissen.

Es wäre nach alledem eine Verkennung der Sachlage, Vitoria Enge
oder übermäßige Strenge in seiner Abwehr gewisser erasmischer Ausfälle

vorwerfen zu wollen. Er schont den trotz mancher Übertreibungen
und Entgleisungen verdienten Humanisten bereits dadurch, daß er ihn
an solchen Stellen nicht nennt, sondern allgemein von « isti grammatici »

Philologen) oder ähnlich redet. Wo er ihn nennt, geschieht es meist
anerkennend, so wenn er ihm vor Valla den Vorrang des noch tüchtigeren

Latinisten gibt8, wenn er ihn wegen eines Widerrufes im
Anschluß an die Erörterung über den Sinn von Hebr. 11,1 lobt7. Vornehm

spricht er von seiner Erklärung der Vaterunserbitten und lädt ein, die-

1 Ebd. S. 47. ' Ebd. S. 50.
3 Ebd. S. 76. 4 Ebd. S. 165.
5 Ebd. S. 78. * S. oben S. 194.
' « Erasmus et Laurentius Valla irrident hoc. Dicuntenim quod Paulus

nunquam cogitavit nec voluit ibi diffinire fidem Erasmus dicit quod est
encomium, id est laus fidei. Sed ipse in Apologia quam fecit contra Stunnicam dicit
quod Hieronymus dicit illam esse diffinitionem fidei. Et Erasmus dicit quod in
hoc non voluit taxare sanctum Thomam et alios theologos qui legitime exponunt
illam descriptionem, sed glossam in cap. Firmiter, de summa Trinitate et fide
catholica, qui perperam glossat illam descriptionem Pauli. Et revera bene dicit »

(q. 4 a. 1).



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 211

selbe einzusehen L Die Meinung über Freistellung des Glaubensbekenntnisses

beim Eintritt des Frühgetauften ins Unterscheidungsalter, die
Erasmus mit Luther teilte und die später vom Trienter Konzil verurteilt

wurde, lehnt Vitoria freilich ab 2. Ferner will er nichts von der

verallgemeinernden skeptischen Abwertung wissen, die Erasmus der

Glaubensbegründung gegenüber sich erlauben zu dürfen meinte 3.

Vielleicht war er in seinem Urteil über die Apokalypse etwas stark von
Erasmus und wohl auch von Cajetan beeinflußt. Bekanntlich hatte
Cajetan auf eine Kommentierung der Apokalypse mit dem schlichten
Geständnis verzichtet, daß er deren Literalsinn nicht festzustellen
vermöge. Die Eingabe von Valladolid gegen Erasmus sagte : «Apocalypsim
vehementer contendit a sacris litteris rescindere, et beati Ioannis apostoli
non esse, nec aliis sacris litteris aequandam. » Der Angegriffene
antwortete gereizt : « Contendere et rescindere verbum est istorum, non
meum. Annotatio mea refert argumenta quaedam partim veterum, partim

mea. Caeterum quam coner hoc opus a sacris litteris rescindere
declarant haec verba annotationis : 'At rursum mihi non potest persuaded

deum passurum fuisse, ut diaboli techna tot seculis impune
deluderet Populum Christianum' etc. Hic sermo, deum immortalem, quantum
abest a contentione rescindendi Quod autem attinet ad aequalitatem
autoritatis, sie loquor : 'Ad evincendum hic liber non perinde valet,

quum totus constet allegoriis' etc. In disputatione contentiosa non pro-

1 « Idem est panis crastinus et panis quotidianus. Erasmo magis placet in
Annotationibus suis quod dicatur : panis quotidianus. Sed non intelligit de eucha-
ristia nec de pane naturali, sed de verbo Dei, quod est eibus spiritualis animae
Dico quod si poneretur tamquam allegoria, iste sensus bene placeret quod posset
intelligi hoc modo ; sed tarnen quod sit sensus litteralis non est verisimile nec cre-
dendum, quia Christus loquebatur Apostolis, et non per parabolam loquebatur illis,
ut verisimile est. Utraque expositio est bona, sed mihi magis arridet illa, quod
intelligamus solum de pane materiali quotidiano, et non de eucharistia. Proba-
tur iste videtur sensus litteralis. Circa ultimam petitionem, scilicet .Libera
nos a malo', dicit Erasmus quod intelligitur quod liberet nos a malo, id est a dae-
mone Multa alia dicit Erasmus. Videas si tibi placet » (q. 83 a. 9 n. 3 f.).

2 « Dubitatur an pueri christiani baptizati, dum veniunt ad annos discre-
tionis, sint interrogandi, ut dicit Erasmus, an velint recipere fidem, ita quod sint
permittendi in sua libertate. Hoc videtur bonum quibusdam grammaticis. Ad
hoc dico quod sunt compellendi, et non sunt permittendi in sua libertate. Et dicere
oppositum, ut isti grammatici dicunt, est favere haereticis, et est pessime dictum.
Sed debent cogi ut observent fidem parentum christianorum » (q. 10 a. 8 n. 10).

2 « Isti theologi grammatici irrident et Augustinum et Hieronymum, qui ad-
ducunt rationes ad ea quae sunt fidei. Sed révéra est praeceptum Petri apostoli,
et debemus respondere adversariis arguentibus contra ea quae sunt fidei ; est
optimum Studium » (q. 2 a. 10 n. 3).



212 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

bant efficaciter allegoriae, nisi si quas interpretatus est Christus, aut
apostoli. Idem et hodie fatentur Theologi. Nec ideo divus Ambrosius
ac Hieronymus derogarunt autoritati Danielis, quod Esaiam omnibus

praetulerunt. Pudet huiusmodi sycophantias referre, et piget respon-
dere. »1 Vitoria hält die Apokalypse für ein Buch, das fragwürdiger
subjektiver Auslegung besonders ausgesetzt ist und darum in der gewöhnlichen

praktischen Glaubensunterweisung kaum dienen mag : « Nec tene-
rentur cives audire episcopum declarantem Apocalypsim ; et tarnen
tenentur audire illum exponentem et docentem articulos fidei » (q. 1 a. 10

n. 2). « Si tenetur rusticus audire praedicatorem : ergo tenetur scire

evangelium et mysteria epistolarum Pauli et etiam Apocalypsim. —
Respondeo quod non est simile, quia si praedicator dicit : 'ego exponam
vobis articulos fidei, bene tenetur audire et scire illos ; non tarnen si

praedicet eis alia quaecumque » (q. 2 a. 8 n. 7). Und wiederum : « Dixi-
mus nos de christianis modo, quod licet illis ignorare totam Apocalypsim »

(q. 16 a. 1 n. 4).
Der Wille, aus der bunten und ziemlich verworrenen erasmischen

Kritik Berechtigtes herauszuschälen, gewinnt in folgenden Worten
Gestalt : « est notandum quod haereticus est qui negat propositionem
de fide. Sed propositio de fide est contenta formaliter in scriptura, vel
evidenter ex ea deducta, vel formaliter ab Ecclesia determinata vel quae
ex illa evidenter sequitur, ut supra exposuimus. Ex quo sequitur quod
non sunt multiplicandae propositiones de fide ; nam aliquando est causa
maioris haeresis. V. g., aliqui modo et forte sine causa conqueruntur
quod Ecclesia determinavit Spiritum Sanctum esse a Filio ; nam ante
quilibet poterat opinari, salva fide, quod voluisset. Determinatus est

ille articulus, et graeci, quia in suis doctoribus inveniebant oppositum,
non crediderunt Ecclesiae, et fuerunt haeretici. Sic narrat Eusebius et

Hieronymus de quibusdam episcopis vel clericis Africae qui celebrabant

pascha in quartadecima luna. Nos celebramus dominica sequenti post
quartamdecimam lunam. Et Victor praecepit eis ne celebrarent pascha

tune, et excommunicavit eos. Scripsit ad illum Irenaeus, vir sanctus

profecto, quod non posset ita cito revocare illos episcopos et clericos
orientis ab ilia consuetudine. Unde dixit quod, salva unitate Ecclesiae

in aliis, celebrarent pascha quartadecima luna ; oppositum enim fuisset

causa maioris mali. Et sapienter in concilio Constantiensi bohemis con-

cessum est quod, salva unitate fidei in aliis, quod communicarent popu-

1 Erasmus, Op. cit., S. 183.



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 213

lum sub utraque specie. Non enim possent sine gravi scandalo et peri-
culo haeresis revocari ab ilia sententia, quia fundabant se in illo : « Nisi
manducaveritis carnem Filii hominis, et biberitis eius sanguinem (loan. 6).
Bene si esset unus homo vel viginti aut centum in uno regno, tales

cogendi essent ne retinerent ritum ilium. Sed tota una provincia,
melius est quod toleretur quam quod ex illo incidat in haeresim. Modo
bohemi male usi sunt humanitate Ecclesiae » (q. 11 a. 4 n. 5). Kurz
vorher war der Standpunkt der spanischen Inquisitionszeit bündig zum
Ausdruck gekommen : « Dubitatur quis vocatur haereticus relapsus. Res-

pondeo quod ille qui incidit in haeresim quam abiuravit in iudicio, vel
qui vehementer est suspectus de haeresi quam abiuravit. Et breviter,
omnis ille qui assentitur iterum alicui propositioni haereticae postquam
semel abiuraverit illam vel quamcumque aliam, talis est haereticus

relapsus et plectendus capite. Circa omnia ista est notandum quod hoc

intelligitur de haereticis, non de haeresiarchis inventoribus haeresum, ut
de Luthero, Wiclef ; illi enim, quantumcumque petant misericordiam,
prima vice sunt comburendi, quia non creditur eis. Praeterea, esset in
detrimentum multorum, si adhuc semel parceret Ecclesia illis » (n. 4).
Doch ist er bemüht, auch der Inquisition die Grenzen einzuschärfen,
die sie einzuhalten habe : « Est notanda doctrina quod non omnis

error, etiam in rebus pertinentibus ad fidem, est haeresis, sed requiritur
pertinacia, et ultra quod sit circa propositionem determinatam in scriptum

aut in Ecclesiae doctrina. Quod multum est notandum. Nam erratum

est in hac parte. Nam vocantur ad concilium inquisitorum : statim
dicunt : est haeretica propositio. Videndum est in quo erret ; nam

quantumcumque quis pertinaciter erret in propositione quae non est in

scriptum aut ex illa deducitur evidenter, vel non est determinata ab

Ecclesia, non est haereticus nec comburendus aut plectendus poenis
haereticorum, sed cogendus est revocare dictum suum aliis poenis. Sicut

qui diceret Christum esse in eucharistia et simul substantiam panis, non
continetur contrarium in scriptum ; dato quod forte in ilia Clementina

prima De summa Trinitate et fide catholica determinetur quod ibi non
est substantia panis, sed id non est determinatum : non esset haereticus ;

tarnen ut revocaret sententiam suam esset cogendus, quia theologi
probant egregia ratione quod non est ibi panis substantia, non tarnen
sufficit ad hoc quod sit de fide, dico nisi sit determinatum ab Ecclesia »

(ib. a.2 n. 10).
Christliche Humanisten werden von Vitoria durchwegs mit

Wohlwollen erwähnt, so wird Guillaume Budé mit den Epitheta « vir omnino



214 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

egregius et magnae auctoritatis »1 geschmückt, auch wenn er dessen

Meinung bei der Gelegenheit nicht teilen will, und anderwärts sagt er
von ihm : « Budaeus eleganter in principio Pandectarum dicit, quod hoc

distat inter aequum et iustum, quia iustum addit mutuum de necessitate

et rigore iuris, aequum vero minuit hanc necessitatem » (q. 57 a. 1 n. 8).
Pico della Mirandola und den Polyhistor Grafen von Carpi (f 1531), der
mit den Lutheranern wie mit Erasmus die Klinge kreuzte, stellt Vitoria
seinen Schülern als zwei Laien vor, die kraft ihres umfassenden Wissens

auch über Glaubenssachen erfolgreich disputieren konnten : « Glossa

quaerit, an si esset aliqua persona laica docta, utrum illi liceret dispu-
tare de fide ; et respondet quod forte sie. Et ita est dicendum quando
est persona doctissima, ut erat Picus Mirandula, et etiam comes Car-

pensis. Non est dubium nisi quod liceret illis publice disputare. Et
econtrario, si esset aliquis sacerdos idiota, non peritus, illi non liceret
publice disputare de rebus fidei, quia esset periculum » (q. 10 a. 7 n. 3).
Luis Vives, sein Landsmann und Bekannter aus der Pariser Zeit, wird
von Vitoria in diesen Quästionen nicht zitiert. Man kann aber denken,
daß er sich die Veröffentlichungen eines solchen Geistes nicht entgehen
ließ. So dürften es z. B. die Forderungen des großen spanischen Humanisten

in bezug auf geschichtskritischen Sinn in Heiligenleben sein, welche
auch Erasmus erhob, die Widerhall und Unterstützung gefunden haben

in folgenden Worten : «... non quidquid Ecclesia universalis aeeipit
etiam tamquam verum, est de fide. Non enim sufficit ad hoc quod
aliqua propositio sit de fide, quod reeipiatur a tota Ecclesia tamquam
vera, etiamsi sit de historia martyrii Petri. Verum est quod est
argumentum et apparens quod illud est verum, quamvis in ecclesiis aliquibus
negligenter fiat ; legunt enim historias que no llevan pies ni cabeza 2 ;

plura miracula referunt de uno saneto quam de omnibus Apostolis
Ecclesia cantat quod magi fuerunt reges, et continet historiam martyrii
Petri et aliorum ; nec tarnen quod magi fuerint reges nec historia Petri
est de fide. Ecclesia tarnen utitur verisimilibus. Et cum non constet
de falsitatibus illarum historiarum, ideo in Ecclesia cantantur ; nec prop-
terea sunt determinatae ab Ecclesia. Nec ideo est reiieiendum quod tota
Ecclesia habet et cantat, nisi in contrarium appareret verisimile. Unde
nec ea quae Gregorius composuit et scripsit in Ecclesia nec hymni Ambro-
sii sunt de fide, licet in maxima veneratione sunt tenenda » (q. 1 a. 10 n. 3).

1 S. oben S. 194.
2 Spanische Redensart weder Füße noch Kopf haben ; wie etwa : Ohne

Hand und Fuß).



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 215

Selbstverständlich mußte Vitoria damals besonders im Traktat über
den Glauben schon auf die lutherischen Lehren Bezug nehmen. Es bleibt
zweifelhaft, ob er persönlich Luthers Veröffentlichungen eingesehen habe
oder dessen Standpunkt nur aus den Kontroversschriften katholischer
Autoren wie Eck, Kard. John Fisher Roffensis), Driedo, Clichtovaeus,
Cajetan kenne, die er zitiert. Gelegentlich möchte man denken, er lege
Luthers Meinung aus erster Quelle dar. So bei dieser Fassung im Ton
direkter Auseinandersetzung : « Dicitis quod credere est necessarium ad
salutem. Contra, pueri baptizati, si moriantur, consequuntur salutem ;

et tarnen non credunt ; ergo conclusio nulla Lutherus dicit quod
pueri illi credunt. — O salvantur quia habent fidem infusam. — Res-

pondet ipse et irridet hoc, quia nihil — inquit — est ista fides infusa. —
Contra, quia impossibile est pueros placere Deo sine fide. — Respondet
ipse quod falsum est quod hoc intelligatur de fide infusa, sed quod de

actuali debet intelligi. Cum hoc tarnen ipse nescit quomodo puer credat ;

non enim dicit quod acceleratur usus rationis puerorum ; non vidit
pueros loquentes. Sed dico quod praeceptum hoc datur de adultis et
non de pueris. Patet, quia Marci ultimo, dicit Dominus : 'Qui crediderit'
etc. Et quod de adultis intelligat patet ex praecedentibus, quia prae-
mittitur : 'Docete omnes gentes' et 'praedicate evangelium omni crea-
turae', et postea ponuntur ilia verba 'Qui crediderit' etc. Et tarnen non
debebant docere et praedicare evangelium pueris, quia illis non praedi-
catur. Ergo adultis. Item, ad Hebraeos, 11 : 'Accedentem ad Deum

oportet credere' etc., ubi loquitur de adultis. Aliqui dicunt quod sufficit
quod ipsi pueri habeant fidem infusam. Sed hoc nihil est, quia si credere

est necessarium, non sufficit habere fidem infusam ...» (q. 2 a. 3 n. 3).
Diese Erklärungen sind in ihrer Bestimmtheit und genauen, zugleich aber

sachgerechten Analyse des Schrifttextes bemerkenswert. Offen sagt er,
daß Luther eine Ausdeutung jener Bibelworte auf den Glaubenshabitus
als Habitus (— fides infusa zum Unterschied von actualis) mit Recht

ablehnt, löst jedoch mit wenig Worten einleuchtend dessen ratlose
Problematik. Es wäre zu untersuchen, ob er sich da einem der Kontroverstheologen

anschließt oder sich selber den Weg gebahnt hat.
Was Vitoria zur Frage der Rechtfertigung und Heilsgewißheit

« allein aus Glauben » bietet, scheint einerseits ebenfalls nahezulegen,
daß er etwas von Luther selbst zur Hand genommen habe. Denn er
bekennt, die Gedankengänge des Reformators einfach nicht verstehen
zu können, ein Eindruck, der gewiß einen Sucher logischer Gedankengänge

bei Lesung etwa der lateinischen Pauluskommentare Luthers leicht



216 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

befallen kann. Aber einzelne Bemerkungen sprechen doch eher dafür,
daß Vitoria aus zweiter Quelle schöpft. Die ganze Stelle ist kennzeichnend

für seine intellektuelle Ehrlichkeit : « Lutherus et haeretici eum
sequentes totam vitam christianam tribuunt fidei, et dicunt : cave ne
credas sophistis distinguentibus fidem informem et formatam, quia
dicere — inquiunt — quod est aliqua fides informis, est haereticum.
Sed impossibile est quod quis habeat fidem sine eo quod sit dispositus
ad vitam aeternam. Praeterea, fides non potest esse sine gratia et
caritate. Ergo non est in malis. Hoc probant quia Paulus ad Romanos,

per totum dicit quod iustificamur ex fide. Item, multa dicuntur in
scriptura ex quibus patet quod fides sufficit ad vitam aeternam, et
tarnen si esset sine gratia, non esset sufficiens causa nostrae salutis. Et
sie dicunt quod si aliquis est in mortali, quod non credit. — Isti haeretici

novi délirant cum antiquis, quamvis antiqui dicebant errores quos
intelligebamus, sed ego non intelhgo Lutherum in hac parte. Si quaeram
an homicida salvabitur, certum est quod non, ut dicit Paulus. Contra :

quia ille habet fidem. Respondet Lutherus quod nullus est malus qui
habeat fidem, nec fornicarius nec homicida. Ego non possem impugnare
hoc, quia non intelligo. Est tarnen magna disputatio cum Luthero et
cum aliis non lutheranis de comparatione fidei ad caritatem et alias
virtutes. Nam Lutherus, magnificans fidem super alias omnes virtutes
dicit quod fides et gratia sunt causa nostrae salutis, ita quod nec

propter ieiunium nec eleemosynas nec propter alia quaevis alia opera
bona datur nobis vita aeterna, sed totum tribuit fidei. Et fundamentum
istorum est ex Paulo. Primus locus est ex epistola ad Romanos, 11 :

'Si autem gratia, iam non ex operibus ; alioquin gratia non est gratia.'
Ergo non sumus grati Deo per opera nostra. Nihil ergo faciunt opera
nostra. Praeterea, idem dicit ad Rom. 14 : 'Regnum Dei non est esca

et potus.' Et ita dicunt quod nec aha opera nostra aliquid faciunt ad

vitam aeternam, sed solum gratia et fides. Item 'Non ex operibus quae
fecimus nos, sed propter suam misericordiam salvos nos fecit' (ad Tit. 3).

— Iam doctores scripserunt contra istam haeresim. Antiqui de tali
haeresi non meminerunt, quia nunquam cogitaverunt quod opera bona
nostra non fuerint alicuius mercedis apud Deum, nec putaverunt quod
aliquis esset tarn insanus, qui astrueret quod apud Deum non laudamur

per eleemosynas et alia opera, nisi per credere. Ideo nolo cum istis
disputare, sed solum volo respondere loco adducto ex Paulo. Pro quo
nota, quod in Roma inter gentiles fideles et iudaeos erat contentio, quod
iudaei dicebant non esse admittendos ad fidem Christi nisi servarent



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 217

legalia et circumciderentur, gentiles autem dicebant quod sat erat credere
in Christo. Et Paulus contra utrosque scribit. Contra iudaeos scribit,
quod ex operibus legis non erat iustificatio, sed ex fide quam patres
habebant de Christo ; contra gentiles autem ostendit, quod fides non
sufficit ad salutem, sed opus est quod operentur et habeant iustitiam.
Et breviter ubicumque Paulus damnat opera, non damnat opera ilia
quae sunt de se bona et iusta, sed damnat opera legis. Huius sententiae
est Origenes super Paulum in illo loco Idem expresse dicit Ambrosius

in illo loco Et novissime patet hoc expresse contra Lutherum,
Matth. 25 : 'Venite benedicti Patris mei ..." Et reddens ibi causam, non
dicit quia credidistis, sed Ergo propter opera datur regnum » (q. 4

a. 4 n. 2 f.).
Luthers Ansichten über das Fegfeuer waren um 1530 schon von der

Leugnung, daß man sein Dasein aus der Offenbarung belegen könne, zu
einer Feindseligkeit gegen die Annahme dieses Zustandes überhaupt
fortgeschritten ; Vitoria scheint aber darüber noch gemäß der Polemik von
1520 und den damals von Leo X. verurteilten Sätzen zu sprechen :

« Lutherus dicit quod maxima poena illarum animarum quae sunt in
purgatorio est quod timent an damnabuntur vel non ; nimis cruciantur
de timoré an cadent in internum. Et probat hoc : quia si ista poena
non est in eis, cum ab igne non patiantur, immo doctores dicunt quod

per detentionem cruciantur, quae, rogo, poena est quod Deus dicat :

ibi eris per quatuor dies detentus, quibus finitis ibis ad gloriam Ego
certe laetus essem per illos quatuor dies. Ergo est ponenda in eis alia

poena, scilicet nimius timor de earum salute. — Sed non est dubium
nisi quod hoc est falsum. Et probatur, quia illae sunt certae quod
consequents gloriam. Probatur, quia in illis est fides, ut Lutherus dicit.
Arguitur sic : sanetus homo in via erat certus quod animae in purgatorio

impossibile est quod damnentur et non consequantur suam salutem.
Mirum esset quod cum ille moritur, perderet illud iudicium. Quomodo
esset oblitus quod in via cognoscebat Et sie in purgatorio omnes sunt
certi de consequutione gloriae. Non est ergo poena in eis quod timeant
an perdent gloriam vel non » (q. 18 a. 3 n. 3). Einige Monate nach diesen

Ausführungen im Traktat von der Hoffnung, wahrscheinlich in das Jahr
1535, sind die Darlegungen über Luthers Lehre anzusetzen, die er bei
einer Frage über das Gebot der Gottesliebe bringt : « Notate quod ex
hoc quod dicit Augustinus, scilicet quod non possumus in vita perfecte
adimplere hoc praeeeptum de dilectione Dei super omnia, dicit Lutherus
quod omnia opera nostra sunt peccata venialia, et essent mortalia nisi



218 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

esset propter misericordiam Dei. Et hoc ideo quia non implemus hoc

praeceptum dilectionis Dei, nam tenemur diligere Deum tota mente et

ex toto corde. Sed dicit quod in nullo opere hoc facimus nec confor-

mamus nos illi praecepto et sie dicit nullum esse meritum Certe
hoc est absurdissimum, non dico haereticum. Quia iam illa dilectio
beati Laurentii et dilectio Mariae essent peccata venialia. Certe mira-
bile est quod beata Virgo in adimpletione legis peccaret venialiter. Item,
saltern sequitur quod non potest quis decedere sine debito purgatorii...
quod sequatur probatur sic : quia pro primo opere, quod secundum
Lutherum est peccatum veniale, non possum satisfacere nisi per aliud
secundum opus ; et tarnen istud secundum opus est etiam peccatum
veniale : tertium opus etiam est peccatum veniale et sie conse-

quenter. Ergo dato ultimo actu quem quis haberet in fine vitae, non
posset decedere sine debito purgatorii ; et sic non est dicendum quod
aliquis recta via possit ire ad patriam. — 0, forte dicet aliquis quod
Lutherus non ponit purgatorium. — Dico quod profecto Lutherus nun-

quam negavit esse purgatorium, sed solum dicit quod ex scriptura sacra

non potest convinci et colligi quod sit ponendum purgatorium. Hoc

negat Lutherus et non aliud » (q. 44 a. 6 n. 4). Im Jahre 1530 hatte
Luther jedoch in seinem « Widerruf vom Fegfeuer » selbst das Dasein
des letzteren in Abrede gestellt, worin Melanchthon allerdings ihm nicht
folgen mochte. Wahrscheinlich war Vitoria in diesem Punkte über die

letzte Stellungnahme Luthers nicht genau informiert.
Vermutlich gilt dasselbe von seiner Kenntnis der spezifisch

lutherischen Abendmahlslehre, da er einmal einfach sagt : « Si veniret Lutherus
ad istam Universitatem, et praedicaret quod Christus non est vere in
eucharistia, non sufficeret viris doctis dicere 'comburatur', sed opus esset

convincere talem per scripturam » (q. 10 a. 7 n. 1). Vielleicht denkt
Vitoria hier an die Leugnung der dauernden Gegenwart Christi, doch
auch sonst wäre seine Meinung bzw. ungenaue Zueignung an Luther
selbst begreiflich, wenn man vor Augen hält, welche Verwirrung alsbald
die « Sakramentierer » bei dieser Frage im lutherischen Lager anrichteten.
Übrigens zeigt ein Wort Vitorias noch im gleichen Artikel, daß er unter
« Lutherus » nicht immer die Person des Reformators versteht,
sondern zuweilen irgendwelche Anhänger seiner Lehre, Lutheraner : « Si

veniret aliquis Lutherus hue, et voluisset sustentare aliquem errorem
Lutheri ...» (n. 3).

Luthers Meinung über die knechtliche Furcht wird ausdrücklich aus

John Fishers Assertionis lutheranae confutatio entnommen : «... qui



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 219

timet creaturam non referendo in Deum, peccat. Sed qui timet timoré
servili timet illo modo creaturam. Ergo timor servilis est malus. Lutherus
hanc sequitur opinionem vel potius haeresim. Dicit enim, ut citat Roffen-
sis in art. 8, ubi reprehendit et impugnat ipsum, quod timor servilis est
omnino malus... Et adeo lutherani non laudant istum timorem, ut damnent

quidquid factum est propter ilium ; et graviter errare dicunt prae-
dicantes populo ut Deum timeant et diligant timore poenarum inferni.
Et consequenter dicunt, quod qui timore poenarum inferni incipit bene

operari, adeo nihil proficit, ut potius peccatis adiungat peccatum... error
iste damnatus est Parisius me praesente Ad rationem Luther suffii-
cienter respondet dominus Roffensis in loco citato...» (q. 19 a.4 n. 2 ff.).

Auf die Solafideslehre kommt Vitoria nochmals zu sprechen bei
der Frage, ob die Caritas die höchste Tugend sei : « Videtur quod non
sit disputatio, postquam Paulus illud dicit Solus Lutherus negat hoc,
immo quod fides est perfectior caritate ; et totum quod catholici tri-
buunt caritati, seil, quod est vita, etc. totum ipse tribuit fidei. Vide
de hoc Roffensem, art. 15. Probat Lutherus sententiam suam ex sacra

scriptura, et primo ex illo Mat. 9 'Fides tua te salvum fecit', ubi non
dixit 'caritas tua' aut 'poenitentia'. Immo dicit quod quando sit ali-
quis in peccato, non consulatis quod habeat caritatem, sed quod habeat
fidem, id est quod credat, quia contritio, inquit, facit magis hypocritam.
Item Mat. 17 Item ad Rom. 5 Et ad Rom. 3 Item ad Rom. 14

Videte, inquit Lutherus, quantum apostolus magnificavit fidem.
Item ad Hebraeos, 11... Item Actuum, 15 Et ad Rom. 4 Propter
haec omnia et alia iste bonus vir défendit quod sola fides sufficit ad

salutem, et quod ilia praestat cuicumque alii virtuti. Vide de hoc

Roffensem in art. 15 contra Lutherum et in principio primi. Respondea-
mus igitur ad omnia ista. Et primo testimoniis Lutheri opponamus alia
testimonia sacrae scripturae quae sunt contra eius sententiam primae
ad Cor. 13 : 'Manent haec tria, fides, spes et caritas, maior autem horum
est caritas.' Ego nescio quid posset respondere ad hoc Lutherus, nec
bene nec male. Nunquam enim contra se facit argumentum, sed pro se.

Et ibi dicit Paulus : 'Si habuero fidem ita ut... ' Item ad Coloss. 3

Item ad Gal. 5 Item primae ad Tim. 1 Praeterea opponamus
totam canonicam primam Ioannis Item loan. 14 Item loan. 15...
Vide etiam primae Cor. 10 Luc. 10 Mat. 22. Et sic omittamus
(dimittamus opinionem Lutheri. Patet ergo quod maioris meriti est
versari in operibus caritatis quam fidei et aliarum virtutum. Certe, si

Lutherus vidisset ista loca, non praecipitasset sententiam suam » (q. 23



220 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

a. 6 n. 2 f.). Vitoria hat einen guten Blick für die Kernpunkte im System
der Neuerer, z. B. ihre Leugnung der Verdienstlichkeit menschlicher
Akte vor Gott : « Novi haeretici putant quod nostra conclusio sit
haeresis pelagianorum, et dicunt quod omnes actus nostri damnantur.
Immo quidam illorum haereticus novus diffinit fidem et dicit : 'Hoc
attinet ad fidem catholicam damnantem omnia nostra.' Unde secundum
illos omnia opera nostra sunt peccata » (q. 2 a. 9 n. 2).

Über die lutherische Ablehnung der kirchlichen Lehrgewalt erklärt
er : « Est conclusio tenenda ab omnibus christianis, — quod et scriptura
sacra et Ecclesia sunt pares in hoc quod sunt infallibiles in auctoritate
et veritate, ita quod sicut scriptura non potest errare nec decipere aut
decipi, ita nec Ecclesia, quia tarn infallibilis est Veritas propositionis
determinatae ab Ecclesia, sicut est in scriptura sacra. Et haec conclusio
est notissima et concessa ab omnibus catholicis. Haec autem est pesti-
fera haeresis lutheranorum errantium in hoc quod oppositum dicant.
Est enim prima haeresis eorum, labefactare determinationes Ecclesiae.
De hoc potestis videre multa in libris contra haereticos » (q. 1 a. 10 n. 4).

Im Abschnitt über das Gebet des Traktates De iustitia bzw. De

religione versäumt er nicht, die lutherische Polemik gegen die Heiligenanrufung

zu behandeln (q. 83 a. 4 n. 4). Die Angriffe der Neuerer auf
den Opfercharakter der Messe und die Antwort werden in wesentlicher

Zusammenfassung wiedergegeben auf Grund der betreffenden
Gegenschriften Ecks und Cajetans (q. 85 a. 4 n. 5 f.).

Es war wohl vorwiegend die notwendige Reaktion gegen die Lehren
der Reformatoren, welche Vitoria Anregung gab, die sog. positive Theologie,

wie wir sie heute nennen, eingehender und intensiver zu pflegen
als bis dahin für den theologischen Bildungsgang üblich. Im Sinn
positiver Theologie waren ihm die eigentlichen Polemiker auf katholischer
Seite vorausgegangen, die er verwendete. Wie groß aber die Umstellung
ist, die Vitoria diesbezüglich für die Methode des Theologieunterrichtes
einleitete, zeigt vielleicht nichts deutlicher als ein Vergleich zwischen
dem anfangs 1517 abgeschlossenen Kommentar Cajetans zur Secunda

secundae und der Behandlung des gleichen Stoffes hier durch Vitoria
um 1535 : die Begründung entsprechender Lehrpunkte aus Schrift und
Kirchenvätern fehlt bei jenem sozusagen noch ganz, obschon Cajetan
gewiß nicht der geistiger Umstellung und Anpassung unfähige Mann war.
Was vor 1518-20 noch nicht gegeben war, war eben der entscheidende,
aufrüttelnde Anstoß, die Notwendigkeit der Kontroverse, die allein auf



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 221

der in etwa noch gemeinsamen Basis stattfinden konnte, nämlich
positiver Theologie 1.

Freilich zitiert Vitoria die Heilige Schrift meist ohne sich unbedingt
des genauen Wortlautes bedienen zu wollen, was ja infolge der Forderung
der Universitätsstatuten, den Lehrvortrag ohne Bücher noch Skriptum
zu halten, sozusagen unmöglich war. Daran würde der Versuch, zu
bestimmen, welchen Vulgatatext er benutzte, von vorneherein scheitern.

Im allgemeinen bleibt er bei irgend einer Vulgataausgabe, ohne auf
Originaltexte zurückzugehen : sachlich sind seine Zitate richtig, auch wo
er den Wortlaut etwas variiert2. Gelegentlich widmet er sich der
Zusammenstellung einer reicheren Schriftbegründung für eine Lehre oder

unter katholischen Theologen umstrittene Meinung 3, fast überall
verweilt er ausführlich bei der biblischen Unterbauung des katholischen
Standpunktes. Er lobt Augustinus auch deshalb, weil er gern die Heilige
Schrift zur Grundlage seiner Überzeugung macht : « Et beatus Augustinus

nusquam non condemnat istum errorem Videte illum in libro
De praedestinatione sanctorum, circa finem, ubi contra Pelagium adducit
ex sacra scriptura plurima loca ; fuit enim diligentissimus in scriptura »

(q. 6 a. 1 n. 3). Entsprechend tadelt er, wie wir sahen, Bischöfe, die

geringe Bibelkenntnis besitzen 4. Er bevorzugt und verlangt die

Schriftauslegung nach dem Literalsinn 5, betrachtet gleichwohl die allegorische
Exegese der Kirchenväter wenigstens in gewissen Fällen als Aufdeckung

1 Es könnte jemand erwidern, Cajetan beabsichtige in seinem Kommentar zur
Summa bewußt eine ausschließliche Erläuterung des Thomastextes, sehe darin von
zeitgemäßen Fragestellungen und ihnen angepaßter Methode der Antwort deshalb
ab. Das entspräche aber nicht den Tatsachen. Man vgl. nur z. B., wie ausführlich
Cajetan in der 3. q. 80 a. 12 die Frage des Utraquismus behandelt « propter novi-
tates », wie er sagt. Gerade das zeigt, wie selbst sein Kommentar zur 3. pars, ob-
schon erst 1522 veröffentlicht, seine Stoffbehandlung aus früheren Jahren enthält,
was übrigens durch die Abfassung der diesen Sakramentenkommentar ergänzenden
Quaestiones de sacramentis schon im J. 1520 bestätigt wird.

2 Q. 10 a. 7 n. 1 heißt Tit 3, 10 : « Paulus dicit : 'Haereticum hominem devita
post trinam monitionem' » ; a. 9 n. 2 : « Apostolus ad Titum dicit : .Haereticum
hominem post primam et secundam admonitionem devita' » ; q. 11 a. 2 n. 6 : «... ex
illo Pauli ad Titum, 3 : .Hominem haereticum devita post trinam monitionem' » ;

u. a. m.
3 Vgl. q. 32 a. 5 n. 3 : « Primum, probabo conclusiones simpliciter testimoniis

sacrae scripturae ...»
4 S. diese Zeitschrift, Jhg. 1946, S. 442. Er bedauert die Vernachlässigung der

Begründung der Glaubenslehre aus der Heiligen Schrift : « iam in scholis non est
argumentum ex scriptura sacra, quia statim dicunt : ad rationem » (Q. 1 a. 4 n. 4).

5 Das folgt z. B. aus dem ganzen Tenor von q. 11 a. 2, wo er die Qualifikation
der Häresie bei Leugnung einer Schriftdeutung, die nicht nachweislich eigentlicher

Literalsinn ist, als unberechtigt erachtet.

Divus Thomas 15



222 Einblicke in die 'Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

eines tieferen, verborgenen Sinnes aus besonderer Erleuchtung Gottes :

« Ego intelligebam illud 'In principio erat Verbum', scilicet in principio
temporis, et beatus Augustinus intelligit alium sensum, quem ego non
percepissem sine Augustino. Sicut etiam est exemplum de iudaeo : ilium
locum 'Abraham habuit duos filios' intelligit in sensu litterali ; ego
autem intelligo in sensu allegorico de duobus Testamentis. Unde quod
Augustinus melius extensive pénétrât ilium locum quam ego, non pro-
venit a fide, quia ita rectam fidem habeo sicut ille et tarnen cum hoc

non penetro sensum scripturae sicut ille ; ergo hoc provenit a dono

Spiritus Sancti ; et hoc vocamus donum intellectus. — Praeterea dico

quod Gregorius adhuc in illo intelligit alium sensum moralem quem non
omnes intelligunt, etiam docti, et si intelligunt, est per industriam Gre-

gorii. Isto ergo modo extensive potest unus melius quam alius intelligere
eumdem locum scripturae. Secundo dico quod etiam intensive ; hoc

enim quod est, Deum esse trinum, melius et perfectius intelligebat
Augustinus quam simplex idiota, et quam nos. Unde Lucae ultimo :

Dominus apparens discipulis 'aperuit illis sensum ut intelligerent scrip-
turas'. Uli ergo intelligebant loca scripturae perfectius quam nos ; dato

quod nos intelligamus sensum litteralem alicuius loci in scriptura, illi
tarnen perfectius » (q. 8 a. 1 n. 9).

Einerseits betont Vitoria, daß die einhellige Überlieferung für uns
eine gültige Richtschnur der Schrifterklärung in Glaubenssachen abgibt :

« In his quae spectant ad salutem, standum est scripturae sacrae secundum

quod exponitur a Sanctis doctoribus, quantumcumque appareant
rationes in contrarium. Cum ergo ex sacra scriptura secundum exposi-
tionem Augustini, immo Ecclesiae, constet quod homo non potest credere

sine auxilio speciali Dei, ita tenendum est » (q. 6 a. 1 n. 3). Er weist
auf die alte Erfahrung hin : « Dico quod non est locus in scriptura qui
non possit calumniari (verkehrt auslegen) ; et iste est primus error haere-

ticorum. Sed tarnen ego admonui, quod si aliquis intelligat scripturam
contra omnem sensum scriptorum et doctorum, et sine motivo, sine

apparentia, non solum esset peccatum, sed haereticum. Ita Paulus dicit,
quod Deus dedit doctores ut exponerent sine dubio scripturam » (q. 33

a. 2 n. 2). Anderseits weiß er sich durchaus die nötige Freiheit für eine

objektive Exegese zu wahren. So sagt er grundsätzlich : « Ad hoc quod
aliqua propositio sit de fide, id est, quod teneamur illi assentire per
fidem, non sufficit quod secundum se inferatur ex sacra scriptura, sed

requiritur quod inferatur quoad nos, id est quod nobis constet quod
infertur Quantumcumque videatur aliquibus doctoribus et teneant



Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P. 223

aliquam propositionem inferri ex scriptura, si tarnen illud quod infertur
non constet nobis, dato quod secundum se sequatur, non sequitur quod
propositio ilia sit de fide quoad nos, id est non tenemur illi assentire ex
fide si non est nobis evidens consequentia Quantumcumque omnes
doctores et sancti et omnes universitates dicant quod aliqua propositio
est de fide et quod sequitur ex scriptura, non tenetur homo credere illam
nisi constet quod est in scriptura vel quod est determinata ab Ecclesia

quia non tenetur aliquis assentire alicui propositioni tanquam de fide,

quousque innitatur alicui fundamento inlallibili Patet, quia licet
habeat magnum fundamentum, scilicet doctores et universitates, illud
tarnen est fallibile, possunt enim errare Non solum est haereticus

qui negat propositionem formaliter existentem in scriptura vel in deter-
minatione Ecclesiae, sed etiam qui negat illam quae sequitur ex propo-
sitione contenta in scriptura vel in determinatione Ecclesiae ita quod
nulla est apparentia ad negandum consequentiam Non obstantibus
supradictis, quicumque negat propositionem quam omnes sancti et sa-

pientes dicunt sequi ex scriptura, est suspectus haereticus ; non tarnen
est haereticus propter illud Sed circa hoc dico quod talis non est

tolerandus, immo cogendus est ad decantandum palinodiam qui negaret
propositionem quam concorditer omnes dicunt sequi ex scriptura, quod
est notandum » (q. 11 a. 2 n. 8). Ein Beispiel seiner eigenen Anwendung
dieser Grundsätze steht ebendort : « Ex illo ad Rom. 1 'Digni sunt morte
non solum qui talia faciunt, sed et qui consentiunt' inferunt aliqui quod
non licet consulere minus malum ut evitemus maius. Sed ego nego
consequentiam ; et do rationem : quia qui consulit non consentitur, immo
dolet. Si non darem rationem apparentem, forte essem haereticus. »

Zu Jak. 5, 14 erklärt er einmal : « Ad hoc quod aliqua propositio sit de

fide, non sufficit quod concilium universale recte congregatum utatur illa
tamquam vera, nec omnia ilia quae adducuntur in tali concilio ad pro-
bandum et determinandum ilia quae sunt fidei ; omnia illa, inquam,
non sunt de fide. Probo. In concilio Florentino determinatur quod
sacra unctio est sacramentum, et hoc est de fide. Sed tarnen ibi ad
confirmationem citatur Iacobus in quinto cap. 'Si quis infirmatur in
vobis' etc., qui locus, ut dicunt omnes sancti, intelligitur de unctione
extrema, et tarnen non est de fide quod ille sit sensus » (q. 1 a. 10 n. 3).
Mehrmals stellt er in Abrede, daß gewisse Schrifttexte, welche für das
Dasein von eingegossenen Habitus ausgewertet wurden, nach dem
Zusammenhang wirklich diese Bedeutung hätten (q. 4 a. 6 n. 2 ; q. 6 a. 1

n. 5, 2).



224 Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O. P.

Neben der Heiligen Schrift wendet Vitoria dem patristischen Argument

größere Aufmerksamkeit zu, als die mittelalterliche Scholastik es

zu tun pflegte. Es scheint, daß er sich dabei nicht bloß durch Florilegien
führen ließ, wie deren eine Anzahl dem 14. und 15. Jahrh. dienten und

genügten *, seine Ansprüche gehen weiter, er wünscht direkte
Väterlesung, wirft Nominalisten, wie wir sahen, ihre Nachlässigkeit darin

vor, weist seine Hörer auf die Schriften der Väter hin. Ein Beispiel :

« Videte Augustinum in libro De spiritu et littera ad Marcellinum,

cap. 29 Idem in Quaestionibus novi et veteris testamenti, q. 1

Et De gratia et libero arbitrio et loquitur ibi in cap. 18 ad Valen-
tinum ; est in octava parte operum Augustini, antepenultimo libro
Vide ibi illum Vide eum super quartum capitulum primae canonicae

Ioannis, tractatu 9 ...» (q. 19 a. 2 n. 2). Für Augustinus legt er große
Vorliebe an den Tag, sodaß er etwa gegen eine Ansicht einfach sagen
kann : « Nego illam, cum non sit maxima Augustini et sanctorum »

(q. 1 a. 3 n. 12 f.) u. ä. m. Bei der Frage, wie man sich gegen Häretiker
zu verhalten habe, zieht er den Bischof von Hippo eingehend zu Rate :

« Ista quaestio fuit iactata tempore Augustini Ego collegi loca ali-

qua ex Augustino, quia nunc de novo insurgit ista haeresis ...» (q. 11

a. 3 n. 2). Er hält viel auf dessen Schrifterklärung, wie wir sahen,

bemerkt auch einmal : « Extensive potest esse maius donum intellectus
in uno, puta in Augustino, qui plura cognovit de scriptura quam Paulus

primus heremita, dato quod ille esset ita iustus » (q. 8 a. 4 n. 4). Hier
schätzt er Hieronymus auch hoch und zitiert ihn eifrig. Inhaltlich umstrittene

Stellen besonders aus Augustinus überprüft Vitoria mit Gründlichkeit

und erläutert sie durch ausführliche andere Zitate zum Vergleich, so

Kap. 9 des 1. Buches De civ. Dei wegen der sog. correctio fraterna (q. 23

a. 2 n. 7). Dennoch weiß er wieder : « Nullus est doctor tantae auctoritatis,
quin possit errare circa fidem, ut Augustinus et tota Universitas Parisien-
sis potest errare » (ib.). Er zitiert viele Lateiner und auch viele Griechen

unter den Kirchenvätern und Kirchenschriftstellern, von letzteren etwa
Origenes, Eusebius von Cäsarea, Athanasius, Basilius, Chrysostomus,
Pseudodionys, den Damaszener, Theophylakt. Es scheint aber nicht,
daß er selber die Griechen im Urtext las 2. (Schluß folgt.)

1 De Ghellinck, loc. cit. S. 423 S.
* Auch Aristoteles scheint er nämlich im Urtext nicht zu kennfen. Einmal

muß er die wahre Bedeutung einer bestimmten lateinischen Wiedergabe eines
Aristotelestextes aus 2. Rhetor, feststellen, tut es aber nur durch Vergleichung mit
einer andern, verständlicheren lateinischen Übersetzung des gleichen Satzes (q. 36

a. 1 n. 5).


	Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria O.P. [Fortsetzung]

