Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 2

Artikel: Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik [Fortsetzung]
Autor: Horvath, Alexander M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der wissenschaftliche Charakter
der Apologetik

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

(Fortsetgung)

II1. Zielsetzung der Glaubensverteidigung

1. Apologetische Kritik der Wissenschaften

Die Glaubensbefeindung erreicht ihr Ziel dadurch, 'daB sie den
gegenstindlichen Wert des Subjektes der Theologie verwirft; nur in
dieser Eigenschaft tritt es in ihr Blickfeld. Als Subjekt und Prinzip
werden dabei die Erkenntnismittel der natiirlichen Wissenschaften ver-
wendet. In ihnen 148t sich aber der christliche Gottesbegriff nicht ver-
gegenstindlichen. Seine Verwerfung ist daher unvermeidlich. Die Frage,
ob die Formel ! als Subjekt, als Weltanschauungsprinzip anwendbar ist,
hat fiir den Naturalismus keinen Sinn. Mit der Verwerfung des Gegen-
standes der Theologie ist die Antwort gegeben und sind weitere Fragen
zwecklos.

Der prinzipiellen Glaubensbefeindung steht die Glaubensverteidi-
gung gegeniiber. Thr hauptsichliches Merkmal ist vorliufig darin zu
suchen, daB sie den Gottesbegriff als Leilgegenstand betrachtet. Dies wird
durch eine objektive, vorurteilslose Einstellung erreicht. Die Aus-
spriiche und Forderungen der Wissenschaft werden nicht herabgesetzt.
Auf die Wahrung ihrer Interessen wird ein ganz besonderes Gewicht
gelegt. Aber dies bloB mit einer wohlwollenden Indifferenz : es sollen
alle berechtigten Anspriiche gewahrt bleiben, aber jede Uberhebung
ausgeschlossen sein. Um diesen erhabenen, parteilosen Standpunkt
nicht bloB zu bewahren, sondern auch vernunftgemilBl gestalten zu
konnen, muB eine Kritik der Wissenschaft und der wissenschaftlichen
Einstellung unbedingt vorausgehen. Man versteht darunter die Unter-
suchung der Leistungsfihigkeit des Verstandes, die Bestimmung seines
Gegenstandes, seiner Beziehungen zur Wahrheit als solcher usw. An
sich eine rein philosophische Aufgabe. Weil sie aber im Interesse der

1 Divus Thomas 25 (1947) 30 f.



178 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Beurteilung des theologischen Subjektes aufgegriffen und gelost wird,
muB sie nach den Prinzipien, die wir im ersten Teil unserer Untersuchun-
gen entwickelt haben 1, an der Artbestimmung der Theologie teilnehmen.
Stellt es sich heraus, daB die natiirliche Wissenschaft nicht der einzige
formale Erkenntnisgrund sein kann und die Méglichkeit, oder wenigstens
die Nichtunmdéglichkeit anderer Arten der Seinsvervollkommnung des
Verstandes besteht, so ist die wohlwollende Indifferenz nicht bloB dem
Affekte nach, sondern auch vernunftgemilB begriindet 2. In dieser all-
gemeinen Form ist die Kritik an der Wissenschaft eine apologetische
Vorarbeit, die im besonderen wegen der Auseinandersetzung mit den
einzelnen Systemen bei jeder Frage eigens notwendig erscheint. Eine
wissenschaftlich ernst zu nehmende Apologetik muf3 also ihre Stellung
der Wissenschaft gegeniiber klar prizisieren, um einerseits die wohl-
wollende Indifferenz zu bewahren, andrerseits aber sich mit ihr sach-
lich auseinandersetzen zu kénnen.

Der Apologet mul Achtung vor der Wissenschaft zur Schau tragen,
dieselbe als eine tatsichliche Gegebenheit so behandeln, wie sie es ver-
dient. Diese Achtung wird nur wachsen, wenn er den Ursprung und
den richtigen Wert der Wissenschaft aufzuhellen sucht. Die gleiche
Achtung muB8 aber auch dem theologischen Subjekt entgegengebracht
werden. Mag es auch begriffliche Angaben enthalten, die den Verstand
auf eine harte Probe stellen, so muB es doch ohne Voreingenommenheit,
weder als wahr, noch als falsch, hingenommen werden, um hernach
dariiber ein sachliches Urteil bilden und seine Annehmbarkeit oder Ver-
werflichkeit vom streng wissenschaftlichen Standpunkt aus begriinden
zu konnen. In dieser wohlwollend indifferenten Einstellung der Apolo-
getik kann man eine Art methodischen Zweifels erblicken. Der Zweifel
wire ein prinzipieller, wenn man die Wahrheit des Subjektes im voraus
leugnen oder dessen Rechtfertigung als unméglich ablehnen wiirde. Das
ist die Einstellung des Naturalismus. Der methodische Zweifel hingegen
besteht in unserem Falle darin, daB man sich mit dem Subjekt der
Theologie als einem véllig unbekannten und unbestimmten Gegenstand
beschiftigt. AuBer seiner logischen FaBbarkeit it man an ihm nichts

1 Divus Thomas 24 (1946) 29-44; 288-310.

* Wir denken hier nicht an die individuelle, affektive Stellungnahme. Der
einzelne Gelehrte kann gliubig oder ungliubig sein. Dementsprechend ist seine
Arbeit meistens gefirbt; aber dies bezieht sich nicht auf die prinzipielle Ein-
stellung. Wir wollen nur den prinzipiellen Voluntarismus ausschlieBen, der seine
Voreingenommenheit vernunftgemaB nicht begriinden will.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 179

gelten ; er erscheint vor dem Verstand mit lauter Fragezeichen umgeben.
Das Ziel der Apologetik besteht dann in der allseitigen Bestimmung und
Vergegenstindlichung des theologischen Subjektes, und zwar in seiner
Eigenschaft sowohl als Gegenstand wie auch als Prinzip. Die Kritik der
Wissenschaft, die Erkenntnis der einzelnen Systeme und das Urteil
iiber dieselbe ist nicht Selbstzweck der Glaubensverteidigung. Durch
diese Arbeit erhalten die apologetischen Beweise ihre wissenschaftliche
Kraft ; in dieser Werkstitte werden die Waffen der Glaubensverteidi-
gung zu kampffihigen Instrumenten gefeilt und gestaltet. Die wissen-
schaftliche Gestaltung des Subjektes ist nicht bloB Selbstzweck der Apolo-
getik, sondern ihre einzige Aufgabe, der jede andere Arbeit, wissen-
schaftliche Forschung und Untersuchung wesentlich untergeordnet ist.
Wir sagen « wesentlich » : nicht als ob die innere Art der wissenschaft-
lichen Arbeit geidndert, ja iiberhaupt beeinflut wire ; sondern weil sie
ihrer relativen Stellung nach eine wesentlich neue Bestimmung erhilt :
sie wird bei véllig unverinderter Arteigenheit in den Dienst der Recht-
fertigung des Gottesbegriffes gestellt. Im ersten Teil unserer Studie
haben wir von verschiedenem Gesichtspunkte aus begriindet, daB das
Subjekt einer Wissenschaft alles, was in seinen Bannkreis gezogen wird,
nach seiner Arteigenheit bestimmt. Da aber das Subjekt, dessen Recht-
fertigung der Apologetik obliegt, ganz bestimmt einen theologischen
Wert darstellt, ist sie wesentlich Theologie ; sie bildet einen Teil derselben.

2. Vergleich der Apologetik mit der Metaphysik

Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik wie auch ihre
Arbeitsweise erhellt am besten aus einem Vergleich mit der Metaphysik,
Dies wollen wir im folgenden untersuchen.

Man kann an das allgemeine Sein in zweifacher Form herantreten.
Was ist das Seiende als solches, ausschlieBlich in seiner Eigenschaft als
Seiendes ? Man betrachtet hiebei nur das charakteristischste Merk-
mal desselben, die Insichvollendung, sofern dieselbe der Unvollendung,
dem Nichtinsichsein, entgegengesetzt ist. Letzteres kann im Sinne des
volligen Nichtseins (nihilum) genommen werden, aber auch das Im-
Anderen-Sein (als in seiner Ursache) bedeuten. Nur das Nichtsein ist
der Reichweite des allgemeinen Seins fremd, nicht aber das Im-An-
deren-Sein ; ist in ihm doch vermittelst des Kausal-Verhiltnisses die
Beziehung zum In-Sich-Sein eingeschlossen. Daher die grundlegende
Bestimmung des allgemeinen Seins als das, was vom Standpunkt des In-



180 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Stch-Seins in Betracht gezogen werden kann. Die synthetische Ontologie
bestimmt im einzelnen, was diesem Begriff unterstellt werden kann ;
ihr AbschluB ist die volle Entwicklung des Seienden. Dies ist die zweite
Form, in welcher man das allgemeine Sein behandeln kann, d. h. in
den einzelnen Ziigen, die eigens besprochen und verteidigt werden.

Die Metaphysik ist ihrem Wesen nach eine Verteidigung, eine
apologetische Wissenschaft. Als prima philosophia wird sie daher das
Vorbild jeder anderen, besonders bestimmten Apologetik sein. Sie tritt
zunidchst an das allgemeine Sein heran, um es als Objekt zu vergegen-
stindlichen und seine Leuchtkraft als Prinzip und Subjekt hervorzu-
heben. Hierin besteht die Rechtfertigung des allgemeinen Seins nach
seinem gegenstindlichen und prinzipiellen Werte. Sie geschieht zur
Beruhigung des Verstandes ; sie bewirkt in ihm die feste Uberzeugung,
daB die Realitit nicht nach den Forderungen der partikuliren Angaben
des Seins zu werten und zu beurteilen ist, sondern daB3 die maBgebenden
Prinzipien und Gesichtspunkte dem Seienden als solchem zu entnehmen
sind. Dieser Rechtfertigung dient die gesamte metaphysische Arbeit,
die ein Zweifaches in sich schlieBt : die positive Bestimmung des Seienden
und seiner Eigenschaften und die Verteidigung gegen Angriffe 1. Das End-

1 Die Metaphysik entnimmt das Subjekt den rein natiirlichen Angaben.
Das Sein und die ersten Prinzipien scheinen natiirlich auf, aber nur in einer un-
bestimmten Form. Aufgabe der Metaphysik ist die nihere Bestimmung derselben
und hauptsichlich der Beweis ihres Ursprungs und Wertes. Daher ihre beiden
Hauptteile : die Ontologie und die Kritik. Je nachdem die Kritik ausfillt, wird
auch die Ontologie gefirbt und der Wert des Seins bestimmt. Die Kritik kann
die natiirlichen Urangaben verteidigen (positive Metaphysik) oder darauf ver-
zichten und alles in Zweifel ziehen (Skeptizismus). Sie kann aber auch den realen
Wert derselben leugnen und sie einfachhin als subjektive Gegebenheiten behandeln.
Was ist das Seiende, nicht bloB dem Inhalte, sondern auch dem Werte nach ?
Dies ist die Hauptfrage der Metaphysik. Ist es ein in sich seiender Bestand, oder
ein subjektives Gebilde ? Die Antwort wird in mannigfacher Form erteilt. So
erstehen neben den pantheistischen und monistischen Spekulationen der Meta-
physik die zahlreichen subjektivistischen Versuche. Die Metaphysik nennt sich
nicht umsonst « prima philosophia » ; denn in ihr wird der Wert auch der iibrigen
Wissenschaften entschieden. Was das allgemeine Sein in sich und in seinem Wert
darstellt, ist auch in dessen partikuliren Bestimmungen enthalten. Daher die
Wichtigkeit der metaphysischen Kritik und Verteidigung : sie ist einfachhin eine
leitende Wissenschaft. Deshalb muB sie festbegriindet sein, um jeden Angriff
von seiten der Umrandung bestehen zu kénnen. Die Umrandung bilden die Einzel-
Wissenschaften, die ihre eigenen Wege wandeln und sich um die Metaphysik wenig
kiimmern. Aber gerade deshalb kdnnen sie Resultate erzielen, die der Metaphysik
nicht giinstig sind, Der Vorrang der Metaphysik besteht demnach nicht darin,
daB sie unbekiimmert iiber den anderen Wissenschaften thront, sondern die wirk-
liche Fiihrung derselben auf sich nimmt. Dies ist aber nur dann méglich, wenn



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 181

resultat lautet : Die Hochschitzung des Seins in seinem allgemeinen Wert,
wie auch seine Verwendung als Weltanschawungs-Prinzip, ist wissenschaft-
lich wohlbegriindet und man darf im Interesse anderer, partikulirer
Gesichispunkte nicht davon absehen.

In gleicher Weise kann man auch an das Subjekt der Theologie
herantreten. Auch in ihm muB8 man eine Urkenntnis erblicken, wie in
jedem anderen Wissens-Subjekt. Das gemeinsame Merkmal solcher Ge-
gebenheiten ist, daB sie nicht bewiesen, sondern vorausgesetzt werden 1.
Sie kénnen reine Urkenntnisse sein, wie das Subjekt und die Prinzipien
der Metaphysik, oder in einer anderen Wissenschaft ihre Vergegen-
stindlichung gefunden haben ; von ihr werden sie infolgedessen iiber-
nommen und als Erkenntnismittel einer angegliederten Wissenschaft
verwendet. Das Subjekt der Theologie kann nach beiden Beziehungen
betrachtet werden. Vorerst ist es als Urkenntnis die allererste und funda-
mentale Gegebenheit der Offenbarung. Wie das allgemeine Sein und die
ersten Prinzipien im eigenen Licht aufleuchten und als Inbegriff des
ganzen menschlichen Wissens vor dem Verstand erscheinen, so leuchtet
auch das Offenbarungs-Licht zuerst im Begriff des fiirsorgenden Gottes

sie mit ihnen in stindigem Kontakt bleibt, ihre Resultate von dem hdheren Stand-
punkt der Weisheit aus beurteilt, aber auch sich bemiiht, die eigenen Angaben
in deren Licht zu betrachten und, wenn nétig, zu revidieren. Auf diese Weise
erhalten nicht bloB die Wissenschaften einen Gewinn von der Metaphysik, sondern
auch umgekehrt die Metaphysik von den Wissenschaften. Die metaphysischen
Sitze werden in den Einzelwissenschaften der Feuerprobe unterzogen ; aus ihren
Resultaten wird ersichtlich, ob sie haltbar oder verwerflich sind. In ihnen er-
scheint der allgemeine metaphysische Inhalt in handgreiflicher, konkreter Form,
so daB sie die Behauptungen der Metaphysik bekriftigen oder widerlegen. In
diesem Sinne wird sie durch die Einzelwissenschaft bereichert, aber auch vor
manchen spekulativen Ubergriffen bewahrt. Die fithrende Rolle kann sie nur dann
einnehmen, wenn ihre Angaben denen der Wissenschaften nicht widersprechen.
So muBte auch Kant seine metaphysische Theorie durch die Praxis erginzen und
den spekulativ agnostischen Standpunkt, bzw. dessen Ohnmacht in der realen
Vergegenstiandlichung mit den Anspriichen des affektiven Lebens heilen. Ein
groBerer Bankrott wie dieser kann der Metaphysik nicht widerfahren. Hierdurch
wird die Doppelwahrheit proklamiert, und nicht bloB das subjektive Seelenleben,
sondern auch die objektive Weltanschauung durch eine uniiberbriickbare Kluft
getrennt.

! Nulla scientia probat suum subiectum, sed supponit illud. Dies betont
der hl. Thomas in einer anderen Form 3. Metaph. 1. 5, und besonders I 1, 8, wo
er die Eigenheit der Theologie hervorhebt. « Sicut aliae scientiae non argumen-
tantur ad sua principia probanda, sed ex principiis argumentantur ad ostendendum
alia in ipsis scientiis, ita haec doctrina (theologia) non argumentatur ad sua prin-
cipia probanda quae sunt articuli fidei, sed ex eis procedit ad aliquid ostendendum,
sicut Apostolus I. Cor. 15, ex resurrectione Christi argumentatur ad resurrec-
tionem communem probandam. »



182 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

auf, der in jeder weiteren Mitteilung mehr und mehr bestimmt wird
und so als Inbegriff und Wertmesser der gesamten iibernatiirlichen
Erkenntnis erscheint 1. Nur der Offenbarung ist dieser Begriff zu ent-
nehmen, in ihrem Lichte allein ist er annehmbar. Was von seinem
ersten Inhalt gilt, muB von jeder einzelnen der geoffenbarten Wahr-
heiten gelten. Alle sind Prinzipien, die in und durch sich selbst Bestand
haben und eine Stiitze von seiten anderer Wahrheiten oder Prinzipien
weder benétigen, noch haben kénnen. Wenn wir also die gesamte und
vollig abgeschlossene Offenbarung in der wohlbekannten Formel : Credere
oportet accedentem ad Deum quia est, et inquirentibus se remunerator
sit, zusammenfassen und als Subjekt der Theologie vorlegen, so steht
in ihm eine Urkenntnis vor uns, von welcher im vollen Sinne gilt : non
probatur, sed alia probantur per illud 2.

Der zweite Gesichtspunkt, unter welchem das theologische Subjekt
betrachtet werden kann, ist sein Ursprung und seine Verankerung im
Wissen Gottes. Der menschliche Verstand ist nicht fihig, dasselbe in-
haltlich anderswoher als aus dem Wissen Gottes zu entnehmen. Im
Lichte des lumen Divinum purum ist es eine einleuchtende Wahrheit ;
fiir das lumen Divinum obscuratum aber ist es bloB Gegenstand des
Glaubens, der infolgedessen an sich fiir die Wissenschaft belanglos ist.
Nur eines vermag sie zu leisten : sich dieser Angabe anzuschliefen, sie
als Prinzip anzunehmen und zum Beweis anderer Wahrheiten zu bewiitzen.
Ahnlich miissen auch manche Einzelwissenschaften vorgehen, welche
die einer hoheren Quelle entnommenen Angaben einfach hinnehmen und
deren Wahrheitsgehalt auf dem eigenen Gebiet fruchtbar gestalten.

1 Hebr. 16, 6.

* Urkenntnisse sind Angaben, die aus vorausgehenden Prinzipien nicht ab-
geleitet werden. Einfachhin und ohne jede Einschrinkung gehéren zu dieser
Gattung der Erkenntnisse jene Gegebenheiten, die ohne jede vorausgehende
BewuBtseinsinhalte in eigener Kraft, organisch, aufleuchten. So das allgemeine
Sein und die Prinzipien, die aus ihm gebildet werden. Auf einem bestimmten
Gebiet heiBen Urkenntnisse solche, die aus keinem hdheren homogenen Prinzip
abgeleitet werden, obwohl zu ihrer Erfassung gewisse, manchmal tiefe Vorkennt-
nisse notwendig sind. Im ersten Sinne ist auf dem Gebiet der Theologie die Pauli-
nische Formel eine Urkenntnis, das wissenschaftlich formulierte Subjekt aber die
von uns geltend gemachte zweite Fassung. Zu seiner Erfassung-sind manche
Vorkenntnisse notwendig, aber es gibt kein theologisches Prinzip, aus welchem
es abgeleitet werden konnte. In der wissenschaftlich gefaBten Autoritit Gottes
ist es festgewurzelt und fordert die Zustimmung des Verstandes. Ahnlich ist es
auch bei anderen Wissenszweigen, in welchen ihr Subjekt eine Urkenntnis ist,
zu deren Erfassung aber manche Vorkenntnisse erfordert sind. So z. B. das Subjekt
der Naturphilosophie, das ens mobile.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 183

Hierin besteht die Angliederung (subalternatio) an eine hohere Wissens-
form, die als scientia subalternans selbstindig, d. h. mit eigenen wissen-
schaftlichen Erkenntnismitteln jene Wahrheiten beurteilt, die in den
niederen Wissenschaften als Prinzipien mit der Uberzeugung voraus-
gesetzt werden, daB iiber deren Wert anderswo mit aller Sicherheit das
entscheidende Wort gesprochen wurde. Der angegliederten Wissenschaft
obliegt es daher keineswegs, ihr Subjekt zu beweisen, wohl aber kann
man von ihr verlangen, daf sie ihre Angliederung rechifertigt und
begriindet. In dieser Lage befindet sich auch die Theologie. Jener ihrer
Teile, in dem sie die genannte Rechtfertigung vollzieht, nennt man
Apologetik. Von diesem Standpunkt aus kann man die Apologetik
beschreiben als die Rechifertigung einer Angliederung der menschlichen
Erkenninis an das Wissen Gottes, sofern dasselbe nicht in der Natur,
sondern in der Offenbarung aufleuchtet und in der Form der Autoritit
als formales Erkenminismittel beniitzt wivd.

Wir haben dies im vorhergehenden Kapitel 1 beschrieben, wo wir
die Verbindung aller theologischen Sitze mit dem Wissen Gotles dar-
gelegt haben. Nach dieser Seite wollen wir hier die Aufgabe der Apo-
logetik nicht beschreiben, da dies dort schon hinlinglich geschehen ist.
Nur darauf méchten wir hinweisen, daB die Zielsetzung der Apologetik
gar nicht priziser formuliert werden kann als durch die genannte Recht-
fertigung. Hiermit ist einerseits der wissenschaftliche Charakter der
Apologetik genau bezeichnet, da die Rechtfertigung nur dann beweis-
kriaftig sein kann, wenn sie allen Forderungen des menschlichen Ver-
standes gerecht wird. DaB dies meistens nur mit den Mitteln des in-
direkten Beweises geschehen kann, vermindert den wissenschaftlichen
Wert der Apologetik nicht. Hiermit wird sie vielmehr auf das Niveau
der Metaphysik erhoben, die auch nur vermittelst indirekter Beweise
ihre Aufgabe 16st. Wie in der materiellen Ordnung in den Hohenlagen
andere Lebensbedingungen herrschen als in den Niederungen, so ist
es auch auf geistigem Gebiete der Fall. Der menschliche Verstand ist
daselbst hellsichtiger und die Beweiskraft der Argumente wirkt auf ihn
iiberzeugender, auch wenn sie nicht in so massiver Form erscheint, wie
dies in den irdischen Sphiren wiinschbar ist. Der Wahrheitsdrang und
die Empfindsamkeit fiir die Wahrheit wachsen, je mehr man in die Héhe
steigt ; sie werden nicht durch partikulire Erkenntnisse, sondern durch
die klare Einsicht in die allgemeinen Werte genéhrt. Durch die Ziel-

! Divas Thomas 24 (1946) 349-392.



184 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

setzung der Apologetik wird auch ihr theologischer Charakter vollig
sichergestellt. Nichts ist derart iiber die Profanwissenschaften erhaben,
wie die Angliederung der menschlichen Erkenntnisse an das fiir uns
iibernatiirliche Wissen Gottes. Nicht umsonst nennt Thomas die Dis-
ziplin, die dieses Werk ausfiihrt, « doctrina sacra». Heilig und ver-
borgen ist das Wissen Gottes im allgemeinen, noch mehr aber in den
Geheimnissen seiner Offenbarung. Das ganze Sireben also, mit ihm den
Kontakt herzustellen und die Verbindung mat thm durch wissenschaftliche
Miitel 2u beweisen, mufl als geheiligt gelten, muf an die Artbestimmung
des nach auflen hin aufscheinenden Wissens Golles gezogen werden —
kurz, Theologie oder wenigstens ein Teil derselben sein.

Unter den natiirlichen Wissenszweigen kann nur die Metaphysik
nicht eine angegliederte Wissenschaft sein. Sie hat iiber sich keine
hohere Instanz, der sie untergeordnet wire ; denn ihre Aufgabe besteht
gerade darin, die hochsten Prinzipien und Gesetze zu bestimmen, nach
welchen iiber das Schicksal der menschlichen Erkenntnis, iiber deren
Wert und Reichweite zu urteilen ist. Wenn auch die Fiihrung derselben
immanent, d. h. auf ein streng umgrenztes Gebiet beschrinkt ist, er-
wartet sie zur fruchtbaren Erfiillung ihrer Aufgabe nicht die Stiitze
von einer hoheren Erkenntnisquelle, welcher sie ihre Wahrheit in dem
Sinne entlehnen wiirde, da3 sie nur in deren Licht annehmbare Sitze
aufstellen kénnte. Im eigenen Licht leuchten sie dem Verstand auf;
zu ihrer Rechtfertigung ist nicht die Zuriickfithrung auf eine hdhere
Erkenntnisquelle nétig, sondern blo8 ihre Erklirung, inhaltliche Er-
weiterung und allseitige Verteidigung. Die eben beschriebene Apolo-
getik hat also eine Ahnlichkeit mit der der Metaphysik nicht in dem
Sinne, daB sie im selbstindigen Besitze ihres Subjektes wiire, son-
dern nur insofern, als auch das Subjekt der Theologie eine Urkenntnis
ist und infolgedessen ebenso behandelt werden mulBl wie die Urkennt-
nisse der Metaphysik. Betrachten wir dasselbe in dieser Eigenschaft,
so sind Aufgabe und Zielsetzung der Apologetik ganz gleich zu formu-
lieren wie die der Metaphysik : die allgemeine Rechifertigung des theo-
logischen Subjektes, d. h. seine fiir den menschlichen Verstand migliche
Vergegenstindlichung, der Nachweis seines prinzipiellen Charakters, sowie
seine Eignung zur Gestaltung eimer christlichen Weltanschauung.

3. Konkrete Zielsetzung der Apologetik

Die erste Frage, die die Apologetik stellen muB, lautet: Ist der
Gegenstand, der im Subjekt der Theologie ausgedriickt wird, eine Wirk-



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 185

lichkeit, eine Gegebenheit der Geschichte ? Um diese Frage beantworten
zu konnen, muBl nach Thomas! wenigstens die allgemeine Namens-
bestimmung vorausgehen. Es wird dazu nicht etwa eine tiefe Entwick-
lung der Begriffe erfordert. Es geniigt, wenn diese in einer Form geboten
wird, wie wir es beim allgemeinen Sein betont haben. Wie letzteres
im Gegensatz zum Nichtseienden charakterisiert wird, so kann man
auch das theologische Subjekt als eine Gegebenheit beschreiben, deren
Erfassung, ja iiberhaupt Auffindung iiber dem Kraftbereich des mensch-
lichen Verstandes steht. Woher ist es, woher leitet es seine Existenz-
berechtigung ab, mit welchen Forderungen tritt es auf? Dies sind
die Hauptfragen, die die Apologetik zunichst 16sen muB. Es handelt
sich hierbei noch nicht um die reale Wahrheit des Begriffes, sondern
nur um die tatsichliche Gegebenheit. Die wohlwollende Indifferenz der
Apologetik zeigt sich in dieser Beziehung darin, daB sie den christlichen
Gottesbegriff in sich und als Weltanschauungsprinzip mit den gleichen
Mitteln behandelt wie die Angaben der iibrigen Religionen. Die Ziel-
setzung der Apologetik kann indessen mit einer bloB bejahenden Fest-
stellung nicht abgeschlossen werden. Soweit kann auch die Religions-
philosophie oder die vergleichende Religionswissenschaft fithren ; aber
sie zeigen kein besonderes Interesse an der wirklich erwiesenen Gegeben-
heit selbst. Daher kann dieser Teil der Untersuchung ganz nach profanen
Gesichtspunkten eingestellt sein. Theologisch und insbesondere apologe-
tisch wird diese Untersuchung nur dann gefirbt sein, wenn sie in der
Absicht angestellt wird, hierdurch die Beurteilung der realem Wahrheit
und des weltanschaulichen Wertes vorzubereiten und zu ermoglichen. Nur
auf diese Weise kann eine objektive Untersuchung erwartet werden.
Denn tritt man mit den Vorurteilen und Prinzipien einer evolutioni-
stischen Philosophie an die Frage heran, so ist die Erklirung des Sub-
jektes und die Beurteilung seiner Wahrheit im voraus unmdéglich. Viel
bestimmter tritt die apologetische Zielsetzung zum Vorschein, wenn
die Untersuchung zu dem Zwecke angestellt wird, zu erweisen, daB die
Formel so in den Quellen aufgefunden werden kann, wie sie im Katholi-
zismus erscheint und vorgelegt wird. In diesem Falle tritt der theo-
logische Charakter dieser Forschung schirfer hervor ; selbst wenn ihre
Resultate nicht zu Gunsten des Katholizismus ausfallen sollten, kann
man ihr den Charakter der Theologie, wenigstens im analogen Sinne,
nicht absprechen.

1712 2ad2



186 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Die zweite Frage, die die Apologetik beantworten mufl, dreht sich
um die reale Wahrheit des Subjekies 1. Hier muB sich die Apologetik
vor allem volle Klarheit iiber die Leistungsfihigkeit des Verstandes
verschaffen. Das Beispiel der Metaphysik mufl ihr vorschweben. Wie
diese bekennen mufl, daB sie nicht die Herrschaft iiber ihr Subjekt
und iiber ihre Prinzipien besitzt, sondern diese sie selbst beherrschen,
so muB auch die Apologetik mit einer dhnlichen Gesinnung an ihr
Subjekt herantreten. Es wiire verhingnisvoll, wollte man hierin eine
kritiklose Ohnmacht erblicken. Auch die Metaphysik kommt erst
dann zu ihrem AbschluB, wenn sie nach vielen, allseitig wertvollen
Untersuchungen einsieht, daB sie hoéher stehende Gegenstinde und
Prinzipien als das allgemeine Sein nicht kennen und als Beweismittel
aufstellen kann. Ahnlich muB die Apologetik ihren Standpunkt recht-
fertigen. Die Auseinandersetzungen mit dem Naturalismus, die positive
Bestimmung der Leistungsfihigkeit und der Reichweite des Verstandes
begriinden den eigentlichen Standpunkt der Apologetik, der als die
Einsicht in die Unmoglichkeit eines direkien Beweises des Subjekles
beschrieben werden kann. Diese Einsicht ist aber auf Grund der er-
wihnten Forschungen mit der gleich tiefen wissenschaftlichen Uber-
zeugung verbunden, daB smmerhin die Moglichkeit besteht, das Subjekt
indivekt und von seiten der Umgebung zu rechifertigen und tiber dasselbe
eine Umrandungs-Erkenninis von wissenschaftlichem Wert zu erwerben.
Die Zielsetzung der Apologetik tritt durch- diese Aufgabe schiirfer her-
vor : Rechtfertigung des Subjektes von seiten der Umrandung. Die apo-
logetische Untersuchung kann demnach nicht mit der Evidenz des Sub-
jektes abgeschlossen werden, sondern mit der Aufzeigung, daB gegen
seine Anmahme von seiten der Umrandung, also von seiten der Wissen-
schaft, nichts vorgebracht werden kann, was dieselbe hindern oder gar un-
maoglich machen wiirde. Im Vergleich mit anderen religidsen Strebungen
kann das apologetische Endurteil auch so formuliert werden : Der christ-
liche Gottesbegriff ist, sowohl in sich, als 1m Vergleich mit dhmlichen An-
gaben anderer Religionen, als ein realer und allein annehmbarer Bestand
nachgewiesen. Im Laufe der Untersuchung, deren allgemeine Ziel-
setzung die Erreichung der objektiven Wahrheit ist, verwandelt sich

1 Man untersucht, ob die Grundlagen der katholischen Formel in den Ur-
quellen enthalten sind, oder wann sie in einer ausdriicklichen Satzung in der
Geschichte erscheinen. Die Zielsetzung der Apologetik kann in dieser Hinsicht
also formuliert werden : die geschichtliche Feststellung des Subjektes, oder seine
Rechtfertigung als einer Wirklichkeit mit geschichtlichen Mitteln.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 187

die wohlwollende Indifferenz in eine begeisterte Anhénglichkeit und in
ein Bekenntnis von fester wissenschaftlichen Uberzeugung, die im Urteil
sich ausspricht : Die christliche Formel kann ein vernunfigemdifer Gegen-
stand des Glaubens (credibile) sein ; diese Erkenntnis muf3 alsdann noch
durch die moralische Forderung erginzt werden : also ist sie in dieser
Weise anzunehmen (credendum) 1.

Auch in dieser Hinsicht miissen wir sagen, daB die Apologetik, die
mit einer vorurteilslosen, wohlwollenden Indifferenz beginnt und durch
die wissenschaftlichen Forschungen zur Einsicht der Annehmbarkeit der
christlichen Formel gelangt, im strengen Sinne des Wortes Theologie
ist, auch dann, wenn die Einzelforschungen oft bloB ein philosophisches
oder historisches Geprige an sich tragen. Den theologischen Charakter
leiten wir nicht von der apologetischen Zielsetzung, sondern von dem
theologischen Subjekt ab, dessen gegenstindlicher Wert untersucht
wird, wobei sein Licht und objektiver Inhalt die ganze Forschung
beherrscht, und alle Momente derselben an seiner eigenen Erkennbar-
keit teilnehmen liBt.

4. Verschiedene apologetische Stromungen

Wie ist der christliche Gottesbegriff von seiten der Umgebung zu
beurteilen ? So lautet die allgemein gestellte Frage. Je nachdem die
Antwort ausfillt, nimmt die Wissenschaft glaubensfeindliches oder
glaubensfreundliches Geprige an. In beiden Lagern finden wir Ver-
treter verschiedenster Richtungen, die nur darin {ibereinstimmen, daB
sie die allgemeine Verwerfung oder Rechtfertigung des Subjektes vor-
zunehmen beabsichtigen. Sie unterscheiden sich aber voneinander
wesentlich in der Bestimmung der Umgebung. Wird dieselbe in den
natiirlichen Erkenntnismitteln erblickt, so ergibt sich die infellektuali-
stische Apologetik. Werden aber die Forderungen des affektiven Lebens
als maBgebend betrachtet, so sprechen wir von voluntaristisch einge-
stellter Apologetik. Die Zielsetzung der Apologetik kénnen wir auch
von diesem Standpunkte aus formulieren. Die intellektualistische Apolo-
getik will die Anspriiche und Forderungen des Verstandes zur Geltung

1 Wenn man bei der Glaubensbefeindung iiberhaupt von einer wohlwollenden
Indifferenz sprechen kann, so ist daselbst das Resultat der Untersuchung ein
gegenteiliges. Im Laufe derselben wichst die Abneigung, Verachtung und der
HaB gegeniiber dem Gottesbegriff und das Endurteil lautet : die christliche Formel
hat keinen héheren Wert als die Angaben der iibrigen religidsen Genossenschaften.



188 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

bringen, die voluntaristische aber jene des affektiven Lebens. In ganz
reiner Form wird man diese beiden Richtungen selten finden. Beide
konnten in dieser Isolierung die groBten Gefahren mit sich bringen. Die
letzte Folgerung der Apologetik lautet : diese Wahrheit oder Tatsache
ist anzunehmen — credendum est. Wenn auch hierin nicht ein allseits
wirksamer Befehl ausgesprochen ist, so kann man die Beziehung zum
affektiven Leben nicht bloB nicht leugnen, sondern man muB sie direkt
bejahen. Wie will man zu dieser SchluBfolgerung gelangen, wenn man
mit rein intellektualistischen Mitteln arbeitet und die affektiven direkt
ausschlieft ? Entschieden groBer sind indessen die Gefahren bei einer
voluntaristischen Apologetik. Werden die Affekte, die Bediirfnisse des
Willens als MaBstab der Offenbarungswahrheit hingestellt, so fehlt jeder
Halt fiir die objektive Beurteilung derselben. Die ausschlieBliche Pro-
klamierung des Willens kann nie eine Weltanschauung oder ein Welt-
anschauungsprinzip begriinden. Die richtige Apologetik wird einen Mit-
telweg einschlagen und ihre Beweisfiihrung so gestalten, daf sie den An-
spriichen des ganzen Menschen entspricht, d.h., daf sie den Verstand tiber-
zeugt und zugleich den Willen bewegt. Dies nicht einseitig mit den Mitteln
der Redekunst, sondern durch Aufzeigung jener Momente, in welchen
die Offenbarung allen Bediirfnissen und Forderungen des Menschen-
seins entgegenkommt und entspricht. Sie 148t sich nicht durch dieselben
regeln und bemessen, aber sie zeigt sich derart herablassend und wver-
stindig, daB sie keinen verniinftigen Wunsch der Natur unerfiillt 1aBt 1.

Jede Art der Glaubensverteidigung kann man Apologetik nennen.
Um diesen Namen in seiner Allgemeinheit anwenden zu konnen, ist

! Wie man die feindlich gesinnte wissenschaftliche Forschung um das theo-
logische Subjekt Naturalismus nennt, so kann man die beharrliche wohlgesinnte
Indifferenz als Supernaturalismus im allgemeinen charakterisieren, ohne damit
einen realen Wert bezeichnen zu wollen. Es ist bloB ein Name, unter welchem
die verschiedenen Bestrebungen zusammengefaBt werden, die auf die Rettung des
theologischen Subjektes hinzielen. Die Frage des Ubernatiirlichen in sich ist ein
eigenes Problem der Apologetik, bei dessen Losung die einzelnen Systeme weit
auseinander gehen. Die Glaubensbefeindung ist deshalb naturalistisch eingestellt,
weil sie entweder im voraus oder nach gewissen Untersuchungen behauptet, daB
es Wahrheiten, die die Fassungskraft des Verstandes iibersteigen, nicht geben
kann. Deshalb ist sie prinzipieller Rationalismus. Andere wissenschaftliche Ver-
suche schlieBen die Moglichkeit solcher Wahrheiten nicht zum vornherein aus,
sie wollen sich aber auch an das Gegenteil nicht unbedingt binden. Sie halten
die Frage fiir beachtenswert und einer Diskussion wiirdig. Je nach dem erzielten
Resultat trennen sich die Apologeten in verschiedene Lager. Ein Beispiel der
Trennung bildet der Modernismus. Auch er will den Glauben verteidigen, ja nach-
weisen, daB derselbe fiir die Menschen aller Zeiten ein geeigneter Fithrer ist und



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 189

nichts anderes erfordert als eine wohlwollende Indifferenz dem geoffen-
barten Gottesbegriff gegeniiber, das ehrliche Bestreben, ihn von seiten
der Umgebung zu untersuchen und zu beurteilen. Im Laufe der Unter-
suchung stellt sich bald heraus, welchen Sinn die genannte Einstellung
hatte. Bei der Formulierung des Endresultates trennen sich die apologe-
tischen Bestrebungen in positiver und negativer Richtung. Negativ
wird man alle jene Formen der Apologetik nennen, die in den geoffen-
barten Gottesbegriff naturalistische Wesensziige hineintragen wollen.
Man kann sie nicht im strengen Sinne des Wortes Theologie nennen,
da sie tatsichlich die Offenbarung und den geoffenbarten Gottesbegriff
wissenschaftlich nicht aufbauen und verteidigen, sondern zerstéren und
ihres eigentlichen Wesenszuges, der Ubernatiirlichkeit, berauben. Das-
selbe ist von jenen Arten der Apologetik zu sagen, die einen Teil der
Formel ausmerzen oder seinen Inhalt vermindern wollen. Wir haben
diese Bestrebungen unter dem Namen « hiretische Versuche » zusammen-
gefaBt. Nur in dquivokem Sinne konnen wir in allen diesen Fillen von
Theologie sprechen. Es wird in ihnen der Wesenszug derselben ver-
mindert und verdunkelt, der Vorherrschaft der Wissenschaft der Weg
geebnet, ja oft direkt gedffnet und so stillschweigend der Naturalismus,
der groBte Feind der Theologie, proklamiert. Im eigentlichen, unver-
minderten Sinne kann man nur die positive Apologetik Theologie nennen.
Wir verstehen darunter jene Form der Glaubensverteidigung, die die
Untersuchungen um den geoffenbarten Gottesbegriff mit wohlwollender
Indifferenz beginnt und bei dessen Ubernatiirlichkeit als einer mit
wissenschaftlichen Mitteln begriindeten Tatsache anlangt !.

sucht ihn tatsichlich jedem Zeitalter nahe zu bringen. Nur glaubt er dies mit
AusschluB jeder wirklichen Ubernatiirlichkeit erreichen zu kénnen und zu miissen.
Die duBere Form der Dogmen mag unverindert bleiben und scheinbar eine unbe-
greifliche Wahrheit darstellen ; aber wenn man tiefer blickt, so sieht man, daB
sie nicht auf gottliche Offenbarung, sondern auf natiirlichen Ursprung und Fort-
bildung zuriickzufiithren sind und in dieser Form von der Kirche gesatzt und vor-
gelegt werden. Es wird scheinbar die Formel des theologischen Subjektes gut-
geheiBen, aber ohne jeden ernsten Inhalt, ja mit der Forderung der Moglichkeit
einer von der fritheren wesentlich verschiedenen Bedeutung. Somit kann man
den Modernismus keineswegs eine Glaubensverteidigung nennen. Er gehort zur
gefihrlichsten Form des Naturalismus und Rationalismus und scheidet vom realen
Supernaturalismus vollstindig aus. Ahnlich ist der Semirationalismus zu beur-
teilen. Er betont die Ubernatiirlichkeit, l5st sie aber in Naturalismus auf, sobald
sie in den Bereich und Bannkreis des Verstandes gelangt. Die Offenbarungs-
wahrheit wird einsichtig und Gegenstand des menschlichen Wissens.

! Der theologische Charakter der Apologetik kann selbst in ihrer positiven
Fassung in verschiedener Form und in ganz bestimmten Graden hervortreten.

Divus Thomas ' 13



190 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Wenn die Offenbarung und ihre Angaben auf natiirliche Erkennt-
nisquellen nicht zuriickzufiithren sind und wenn dies wissenschaftlich

Die Indifferenz, von der wir 6fters gesprochen haben, kann soweit gehen, daB
man die christliche Formel in ihrem Wert von den Angaben der iibrigen Religionen
nicht im mindesten unterscheidet. Es wire allerdings eine Voreingenommenheit,
ihr vor den Beweisen und apologetischen Untersuchungen ausdriicklich einen Vor-
rang einzuriumen ; es tut aber der wohlwollenden Indifferenz keineswegs Eintrag,
wenn man dem christlichen Gottesbegriff stillschweigend alle Qualifikationen zu-
schreibt, die das kirchliche Lehramt ihm zugesagt haben will. Die Wissenschaft
braucht dieselben im voraus nicht anzuerkennen ; aber sie darf dieselben auch
nicht ausschlieBen und soll die ausdriickliche Anerkennung dem Endurteil der
Untersuchungen iiberlassen.

Die unterschiedslose Behandlung und Bewertung des theologischen Subjektes
und der Formeln der iibrigen Religionen kann in keiner Weise zu den theologischen
Disziplinen gerechnet werden. Hier tritt das Subjekt der Theologie nicht einmal
nach seiner inbegriffenen, moglichen (potentiellen) theologischen Wertung auf.
Deshalb kann es die Untersuchungen und deren einzelne Momente nicht an seiner
Artbestimmung teilnehmen lassen ; im Gegenteil : es wird selbst in die Artbestim-
mung der profanen Religionswissenschaft herabgezogen und geht darin wie ein
gewohnlicher Gegenstand auf. Mit dieser prinzipiellen Indifferenz arbeiten die
profane Religionswissenschaft und die negativen Formen der Apologetik. Die
methodische Indifferenz ist der positiven Apologetik eigen. Dies kann in zwei-
facher Form geschehen. Entweder nimmt sie das Subjekt so entgegen, wie es
ihm dargeboten wird, als einen Gegenstand des christlichen Glaubens, und
betrachtet es wihrend der ganzen Forschung und Untersuchung in dieser Eigen-
schaft. Sie will im Endurteil schlieBlich aussprechen : der Standpunhkt des Christen-
tums ist richtig. Es ist auch wissenschaftlich erweisbar, daf die Formel sowohl als
Gegenstand wie auch als Weltanschawungsprinzip, vor dem Forum der Wissenschaft
bestehen kann. Die Apologetik ist in dieser Fassung eine Beruhigung des gliubigen
Gemiites, daB der Glaube von seiten der Umrandung begriindet werden kann,
den natiirlichen Erkenntnismitteln und Gegenstinden nicht widerspricht. DagB
der theologische Charakter der Apologetik in diesem Falle iiber jeden Zweifel
erhaben ist, kann nicht bestritten werden. Selbst bei der synthetischen Apologetik
beleuchtet das Subjekt mit seinem eigentlichen, formalen Erkenntnislicht alle
Untersuchungen, so da8 dieselben in ihrer ganzen Ausdehnung zur Artbestimmung
der Theologie gezogen werden.

Weniger stark tritt dies bei der zweiten mdglichen Stellungnahme hervor,
wobei das Subjekt zwar als eine christliche Angabe hingenommen wird, seine
Eigenschaften aber nur stillschweigend, mit wohlwollender Indifferenz betrachtet
und zum Gegenstand der Forschung gemacht werden. Diese Stellungnahme ist
ganz theologisch. Das Subjekt bleibt Prinzip und Leitgegenstand aller Unter-
suchungen ; nur wirkt es nicht mit der vollen Entfaltung seiner Leuchtkraft,
sondern bloB8 mit seiner inbegriffenen Potentialitit. Dies reicht auch hin, um
einen artbestimmenden EinfluB auszuiiben und jede Phase der Forschung zu
bestimmen.

Beide Formen der Apologetik schlieBen die Glaubensbefeindung aus ; sie ent-
springen dem gliubigen Gemiit und sind geeignet, den formalen Wert des Christen-
tums und des theologischen Subjektes aufzuzeigen. Fiir die synthetische Apolo-
getik ist insbesondere die zweite Form geeignet, wihrend die erste mehr den
Forderungen der analytischen Glaubensverteidigung entspricht.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 191

nachweisbar ist, so ist nur die Annahme méglich, daB sie einer hohe-
ren, iibernatiirlichen Ordnung angehoren. Hieraus muB die Apologetik
alle Konsequenzen ziehen und die Ubernatiirlichkeit in einer Weise be-
tonen, daB die formale Vorherrschaft der Natur ginzlich ausgeschlos-
sen wird. Deshalb konnen wir eine formale Apologetik ! nur in jenem
wissenschaftlichen Bestreben erblicken, dessen Zielsetzung nicht bei vor-
eingenommenen Forschungen stehen bleibt, sondern im Endurteil klar
hervortritt und ausgesprochen wird : Der Gottesbegriff ist als Ausdruck
der iibernatiirlichen Offenbarung annehmbar, ohne daf irgendein Interesse
oder eine Forderung der Natur verletzt, geschweige demn ginzlich ver-
nichtet werden miifle.

(Fortsetzung folgt.)

1 Unter formaler Apologetik verstehen wir den wissenschaftlichen Versuch,
den realen Wert des christlichen Gottesbegriffes zu beweisen (in via synthesis),
oder, von demselben ausgehend (in via analysis), die Angaben der Offenbarung
und der natiirlichen Ereignisse zu beurteilen. Die niedrigste Form der Apologetik,
die wir apologia materialis nennen, bleibt bei der reinen Umrandungserkenntnis
prinzipiell stehen und will zum Problem der Realitit in keiner Weise Stellung
nehmen. Hier tritt der rein logisch-wissenschaftliche Charakter in den Vorder-
grund und das Christentum wird den iibrigen religiosen Formen gleichgestellt
und bloB nach seinem logischen Werte betrachtet.



	Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik [Fortsetzung]

