
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 2

Artikel: Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der wissenschaftliche Charakter
der Apologetik

Von Dr. Alexander M. HORVÂTH 0. P.

(Fortsetzung)

III. Zielsetzung der Glaubensverteidigung

1. Apologetische Kritik der Wissenschaften

Die Glaubensbefeindung erreicht ihr Ziel dadurch, daß sie den

gegenständlichen Wert des Subjektes der Theologie verwirft ; nur in
dieser Eigenschaft tritt es in ihr Blickfeld. Als Subjekt und Prinzip
werden dabei die Erkenntnismittel der natürlichen Wissenschaften
verwendet. In ihnen läßt sich aber der christliche Gottesbegriff nicht
vergegenständlichen. Seine Verwerfung ist daher unvermeidlich. Die Frage,
ob die Formel1 als Subjekt, als Weltanschauungsprinzip anwendbar ist,
hat für den Naturalismus keinen Sinn. Mit der Verwerfung des

Gegenstandes der Theologie ist die Antwort gegeben und sind weitere Fragen
zwecklos.

Der prinzipiellen Glaubensbefeindung steht die Glaubensverteidigung

gegenüber. Ihr hauptsächliches Merkmal ist vorläufig darin zu
suchen, daß sie den Gottesbegriff als Leitgegenstand betrachtet. Dies wird
durch eine objektive, vorurteilslose Einstellung erreicht. Die
Aussprüche und Forderungen der Wissenschaft werden nicht herabgesetzt.
Auf die Wahrung ihrer Interessen wird ein ganz besonderes Gewicht
gelegt. Aber dies bloß mit einer wohlwollenden Indifferenz : es sollen
alle berechtigten Ansprüche gewahrt bleiben, aber jede Überhebung
ausgeschlossen sein. Um diesen erhabenen, parteilosen Standpunkt
nicht bloß zu bewahren, sondern auch vernunftgemäß gestalten zu
können, muß eine Kritik der Wissenschaft und der wissenschaftlichen

Einstellung unbedingt vorausgehen. Man versteht darunter die
Untersuchung der Leistungsfähigkeit des Verstandes, die Bestimmung seines

Gegenstandes, seiner Beziehungen zur Wahrheit als solcher usw. An
sich eine rein philosophische Aufgabe. Weil sie aber im Interesse der

1 Divus Thomas 25 (1947) 30 f.



178 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Beurteilung des theologischen Subjektes aufgegriffen und gelöst wird,
muß sie nach den Prinzipien, die wir im ersten Teil unserer Untersuchungen

entwickelt haben1, an der Artbestimmung der Theologie teilnehmen.
Stellt es sich heraus, daß die natürliche Wissenschaft nicht der einzige
formale Erkenntnisgrund sein kann und die Möglichkeit, oder wenigstens
die Nichtunmöglichkeit anderer Arten der Seinsvervollkommnung des

Verstandes besteht, so ist die wohlwollende Indifferenz nicht bloß dem

Affekte nach, sondern auch vernunftgemäß begründet2. In dieser

allgemeinen Form ist die Kritik an der Wissenschaft eine apologetische
Vorarbeit, die im besonderen wegen der Auseinandersetzung mit den

einzelnen Systemen bei jeder Frage eigens notwendig erscheint. Fine
wissenschaftlich ernst zu nehmende Apologetik muß also ihre Stellung
der Wissenschaft gegenüber klar präzisieren, um einerseits die
wohlwollende Indifferenz zu bewahren, andrerseits aber sich mit ihr sachlich

auseinandersetzen zu können.

Der Apologet muß Achtung vor der Wissenschaft zur Schau tragen,
dieselbe als eine tatsächliche Gegebenheit so behandeln, wie sie es

verdient. Diese Achtung wird nur wachsen, wenn er den Ursprung und
den richtigen Wert der Wissenschaft aufzuhellen sucht. Die gleiche

Achtung muß aber auch dem theologischen Subjekt entgegengebracht
werden. Mag es auch begriffliche Angaben enthalten, die den Verstand
auf eine harte Probe stellen, so muß es doch ohne Voreingenommenheit,
weder als wahr, noch als falsch, hingenommen werden, um hernach
darüber ein sachliches Urteil bilden und seine Annehmbarkeit oder
Verwerflichkeit vom streng wissenschaftlichen Standpunkt aus begründen
zu können. In dieser wohlwollend indifferenten Einstellung der Apologetik

kann man eine Art methodischen Zweifels erblicken. Der Zweifel
wäre ein prinzipieller, wenn man die Wahrheit des Subjektes im voraus
leugnen oder dessen Rechtfertigung als unmöglich ablehnen würde. Das

ist die Einstellung des Naturalismus. Der methodische Zweifel hingegen
besteht in unserem Falle darin, daß man sich mit dem Subjekt der

Theologie als einem völlig unbekannten und unbestimmten Gegenstand
beschäftigt. Außer seiner logischen Faßbarkeit läßt man an ihm nichts

1 Divus Thomas 24 (1946) 29-44 ; 288-310.
* Wir denken hier nicht an die individuelle, affektive Stellungnahme. Der

einzelne Gelehrte kann gläubig oder ungläubig sein. Dementsprechend ist seine
Arbeit meistens gefärbt ; aber dies bezieht sich nicht auf die prinzipielle
Einstellung. Wir wollen nur den prinzipiellen Voluntarismus ausschließen, der seine
Voreingenommenheit vernunftgemäß nicht begründen will.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 179

gelten ; er erscheint vor dem Verstand mit lauter Fragezeichen umgeben.
Das Ziel der Apologetik besteht dann in der allseitigen Bestimmung und

Vergegenständlichung des theologischen Subjektes, und zwar in seiner

Eigenschaft sowohl als Gegenstand wie auch als Prinzip. Die Kritik der

Wissenschaft, die Erkenntnis der einzelnen Systeme und das Urteil
über dieselbe ist nicht Selbstzweck der Glaubensverteidigung. Durch
diese Arbeit erhalten die apologetischen Beweise ihre wissenschaftliche

Kraft ; in dieser Werkstätte werden die Waffen der Glaubensverteidigung

zu kampffähigen Instrumenten gefeilt und gestaltet. Die
wissenschaftliche Gestaltung des Subjektes ist nicht bloß Selbstzweck der Apologetik,

sondern ihre einzige Aufgabe, der jede andere Arbeit,
wissenschaftliche Forschung und Untersuchung wesentlich untergeordnet ist.
Wir sagen « wesentlich » : nicht als ob die innere Art der wissenschaftlichen

Arbeit geändert, ja überhaupt beeinflußt wäre ; sondern weil sie

ihrer relativen Stellung nach eine wesentlich neue Bestimmung erhält :

sie wird bei völlig unveränderter Arteigenheit in den Dienst der

Rechtfertigung des Gottesbegriffes gestellt. Im ersten Teil unserer Studie
haben wir von verschiedenem Gesichtspunkte aus begründet, daß das

Subjekt einer Wissenschaft alles, was in seinen Bannkreis gezogen wird,
nach seiner Arteigenheit bestimmt. Da aber das Subjekt, dessen

Rechtfertigung der Apologetik obliegt, ganz bestimmt einen theologischen
Wert darstellt, ist sie wesentlich Theologie; sie bildet einen Teil derselben.

2. Vergleich der Apologetik mit der Metaphysik

Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik wie auch ihre
Arbeitsweise erhellt am besten aus einem Vergleich mit der Metaphysik,
Dies wollen wir im folgenden untersuchen.

Man kann an das allgemeine Sein in zweifacher Form herantreten.
W7as ist das Seiende als solches, ausschließlich in seiner Eigenschaft als

Seiendes Man betrachtet hiebei nur das charakteristischste Merkmal

desselben, die Insichvollendung, sofern dieselbe der Unvollendung,
dem Nichtinsichsein, entgegengesetzt ist. Letzteres kann im Sinne des

völligen Nichtseins (nihilum) genommen werden, aber auch das Im-
Anderen-Sein (als in seiner Ursache) bedeuten. Nur das Nichtsein ist
der Reichweite des allgemeinen Seins fremd, nicht aber das Im-An-
deren-Sein ; ist in ihm doch vermittelst des Kausal-Verhältnisses die

Beziehung zum In-Sich-Sein eingeschlossen. Daher die grundlegende
Bestimmung des allgemeinen Seins als das, was vom Standpunkt des In-



180 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Sich-Seins in Betracht gezogen werden kann. Die synthetische Ontologie
bestimmt im einzelnen, was diesem Begriff unterstellt werden kann ;

ihr Abschluß ist die volle Entwicklung des Seienden. Dies ist die zweite
Form, in welcher man das allgemeine Sein behandeln kann, d. h. in
den einzelnen Zügen, die eigens besprochen und verteidigt werden.

Die Metaphysik ist ihrem Wesen nach eine Verteidigung, eine

apologetische Wissenschaft. Als prima philosophia wird sie daher das

Vorbild jeder anderen, besonders bestimmten Apologetik sein. Sie tritt
zunächst an das allgemeine Sein heran, um es als Objekt zu
vergegenständlichen und seine Leuchtkraft als Prinzip und Subjekt hervorzuheben.

Hierin besteht die Rechtfertigung des allgemeinen Seins nach
seinem gegenständlichen und prinzipiellen Werte. Sie geschieht zur
Beruhigung des Verstandes ; sie bewirkt in ihm die feste Überzeugung,
daß die Realität nicht nach den Forderungen der partikulären Angaben
des Seins zu werten und zu beurteilen ist, sondern daß die maßgebenden

Prinzipien und Gesichtspunkte dem Seienden als solchem zu entnehmen
sind. Dieser Rechtfertigung dient die gesamte metaphysische Arbeit,
die ein Zweifaches in sich schließt : die positive Bestimmung des Seienden

und seiner Eigenschaften und die Verteidigung gegen Angriffe 1. Das End-

1 Die Metaphysik entnimmt das Subjekt den rein natürlichen Angaben.
Das Sein und die ersten Prinzipien scheinen natürlich auf, aber nur in einer
unbestimmten Form. Aufgabe der Metaphysik ist die nähere Bestimmung derselben
und hauptsächlich der Beweis ihres Ursprungs und Wertes. Daher ihre beiden
Hauptteile : die Ontologie und die Kritik. Je nachdem die Kritik ausfällt, wird
auch die Ontologie gefärbt und der Wert des Seins bestimmt. Die Kritik kann
die natürlichen Urangaben verteidigen (positive Metaphysik) oder darauf
verzichten und alles in Zweifel ziehen (Skeptizismus). Sie kann aber auch den realen
Wert derselben leugnen und sie einfachhin als subjektive Gegebenheiten behandeln.
Was ist das Seiende, nicht bloß dem Inhalte, sondern auch dem Werte nach
Dies ist die Hauptfrage der Metaphysik. Ist es ein in sich seiender Bestand, oder
ein subjektives Gebilde Die Antwort wird in mannigfacher Form erteilt. So
erstehen neben den pantheistischen und monistischen Spekulationen der
Metaphysik die zahlreichen subjektivistischen Versuche. Die Metaphysik nennt sich
nicht umsonst « prima philosophia » ; denn in ihr wird der Wert auch der übrigen
Wissenschaften entschieden. Was das allgemeine Sein in sich und in seinem Wert
darstellt, ist auch in dessen partikulären Bestimmungen enthalten. Daher die
Wichtigkeit der metaphysischen Kritik und Verteidigung : sie ist einfachhin eine
leitende Wissenschaft. Deshalb muß sie festbegründet sein, um jeden Angriff
von Seiten der Umrandung bestehen zu können. Die Umrandung bilden die Einzel-
Wissenschaften, die ihre eigenen Wege wandeln und sich um die Metaphysik wenig
kümmern. Aber gerade deshalb können sie Resultate erzielen, die der Metaphysik
nicht günstig sind. Der Vorrang der Metaphysik besteht demnach nicht darin,
daß sie unbekümmert über den anderen Wissenschaften thront, sondern die wirkliche

Führung derselben auf sich nimmt. Dies ist aber nur dann möglich, wenn



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 181

résultat lautet : Die Hochschätzung des Seins in seinem, allgemeinen Wert,
wie auch seine Verwendung als Weltanschauungs-Prinzip, ist wissenschaftlich

wohlbegründet und man darf im Interesse anderer, partikulärer
Gesichtspunkte nicht davon absehen.

In gleicher Weise kann man auch an das Subjekt der Theologie
herantreten. Auch in ihm muß man eine Urkenntnis erblicken, wie in
jedem anderen Wissens-Subjekt. Das gemeinsame Merkmal solcher

Gegebenheiten ist, daß sie nicht bewiesen, sondern vorausgesetzt werden1.
Sie können reine Urkenntnisse sein, wie das Subjekt und die Prinzipien
der Metaphysik, oder in einer anderen Wissenschaft ihre
Vergegenständlichung gefunden haben ; von ihr werden sie infolgedessen
übernommen und als Erkenntnismittel einer angegliederten Wissenschaft
verwendet. Das Subjekt der Theologie kann nach beiden Beziehungen
betrachtet werden. Vorerst ist es als Urkenntnis die allererste und
fundamentale Gegebenheit der Offenbarung. Wie das allgemeine Sein und die

ersten Prinzipien im eigenen lacht aufleuchten und als Inbegriff des

ganzen menschlichen Wissens vor dem Verstand erscheinen, so leuchtet
auch das Offenbarungs-Licht zuerst im Begriff des fürsorgenden Gottes

sie mit ihnen in ständigem Kontakt bleibt, ihre Resultate von dem höheren Standpunkt

der Weisheit aus beurteilt, aber auch sich bemüht, die eigenen Angaben
in deren Licht zu betrachten und, wenn nötig, zu revidieren. Auf diese Weise
erhalten nicht bloß die Wissenschaften einen Gewinn von der Metaphysik, sondern
auch umgekehrt die Metaphysik von den Wissenschaften. Die metaphysischen
Sätze werden in den Einzelwissenschaften der Feuerprobe unterzogen ; aus ihren
Resultaten wird ersichtlich, ob sie haltbar oder verwerflich sind. In ihnen
erscheint der allgemeine metaphysische Inhalt in handgreiflicher, konkreter Form,
so daß sie die Behauptungen der Metaphysik bekräftigen oder widerlegen. In
diesem Sinne wird sie durch die Einzelwissenschaft bereichert, aber auch vor
manchen spekulativen Übergriffen bewahrt. Die führende Rolle kann sie nur dann
einnehmen, wenn ihre Angaben denen der Wissenschaften nicht widersprechen.
So mußte auch Kant seine metaphysische Theorie durch die Praxis ergänzen und
den spekulativ agnostischen Standpunkt, bzw. dessen Ohnmacht in der realen
Vergegenständlichung mit den Ansprüchen des affektiven Lebens heilen. Ein
größerer Bankrott wie dieser kann der Metaphysik nicht widerfahren. Hierdurch
wird die Doppelwahrheit proklamiert, und nicht bloß das subjektive Seelenleben,
sondern auch die objektive Weltanschauung durch eine unüberbrückbare Kluft
getrennt.

1 Nulla scientia probat suum subiectum, sed supponit illud. Dies betont
der hl. Thomas in einer anderen Form 3. Metaph. 1. 5, und besonders I 1, 8, wo
er die Eigenheit der Theologie hervorhebt. « Sicut aliae scientiae non argumen-
tantur ad sua principia probanda, sed ex principiis argumentantur ad ostendendum
alia in ipsis scientiis, ita haec doctrina (theologia) non argumentatur ad sua
principia probanda quae sunt articuli fidei, sed ex eis procedit ad aliquid ostendendum,
sicut Apostolus I. Cor. 15, ex resurrectione Christi argumentatur ad resurrec-
tionem communem probandam. #



182 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

auf, der in jeder weiteren Mitteilung mehr und mehr bestimmt wird
und so als Inbegriff und Wertmesser der gesamten übernatürlichen
Erkenntnis erscheint f. Nur der Offenbarung ist dieser Begriff zu
entnehmen, in ihrem Lichte allein ist er annehmbar. Was von seinem

ersten Inhalt gilt, muß von jeder einzelnen der geoffenbarten Wahrheiten

gelten. Alle sind Prinzipien, die in und durch sich selbst Bestand
haben und eine Stütze von Seiten anderer Wahrheiten oder Prinzipien
weder benötigen, noch haben können. Wenn wir also die gesamte und
völlig abgeschlossene Offenbarung in der wohlbekannten Formel : Credere

oportet accedentem ad Deum quia est, et inquirentibus se remunerator
sit, zusammenfassen und als Subjekt der Theologie vorlegen, so steht
in ihm eine Erkenntnis vor uns, von welcher im vollen Sinne gilt : non
probatur, sed alia probantur per illud 3.

Der zweite Gesichtspunkt, unter welchem das theologische Subjekt
betrachtet werden kann, ist sein Ursprung und seine Verankerung im
Wissen Gottes. Der menschliche Verstand ist nicht fähig, dasselbe

inhaltlich anderswoher als aus dem Wissen Gottes zu entnehmen. Im
Lichte des lumen Divinum purum ist es eine einleuchtende Wahrheit ;

für das lumen Divinum obscuratum aber ist es bloß Gegenstand des

Glaubens, der infolgedessen an sich für die Wissenschaft belanglos ist.
Nur eines vermag sie zu leisten : sich dieser Angabe anzuschließen, sie

als Prinzip anzunehmen und zum Beweis anderer Wahrheiten zu benützen.

Ähnlich müssen auch manche Einzelwissenschaften vorgehen, welche
die einer höheren Quelle entnommenen Angaben einfach hinnehmen und
deren Wahrheitsgehalt auf dem eigenen Gebiet fruchtbar gestalten.

1 Hebr. 16, 6.
a Urkenntnisse sind Angaben, die aus vorausgehenden Prinzipien nicht

abgeleitet werden. Einfachhin und ohne jede Einschränkung gehören zu dieser
Gattung der Erkenntnisse jene Gegebenheiten, die ohne jede vorausgehende
Bewußtseinsinhalte in eigener Kraft, organisch, aufleuchten. So das allgemeine
Sein und die Prinzipien, die aus ihm gebildet werden. Auf einem bestimmten
Gebiet heißen Urkenntnisse solche, die aus keinem höheren homogenen Prinzip
abgeleitet werden, obwohl zu ihrer Erfassung gewisse, manchmal tiefe Vorkenntnisse

notwendig sind. Im ersten Sinne ist auf dem Gebiet der Theologie die
Paulinische Formel eine Urkenntnis, das wissenschaftlich formulierte Subjekt aber die
von uns geltend gemachte zweite Fassung. Zu seiner Erfassung sind manche
Vorkenntnisse notwendig, aber es gibt kein theologisches Prinzip, aus welchem
es abgeleitet werden könnte. In der wissenschaftlich gefaßten Autorität Gottes
ist es festgewurzelt und fordert die Zustimmung des Verstandes. Ähnlich ist es
auch bei anderen Wissenszweigen, in welchen ihr Subjekt eine Urkenntnis ist,
zu deren Erfassung aber manche Vorkenntnisse erfordert sind. So z. B. das Subjekt
der Naturphilosophie, das ens mobile.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 183

Hierin besteht die Angliederung (subalternatio) an eine höhere Wissens-

form, die als scientia subalternans selbständig, d. h. mit eigenen
wissenschaftlichen Erkenntnismitteln jene Wahrheiten beurteilt, die in den

niederen Wissenschaften als Prinzipien mit der Überzeugung vorausgesetzt

werden, daß über deren Wert anderswo mit aller Sicherheit das

entscheidende Wort gesprochen wurde. Der angegliederten Wissenschaft

obliegt es daher keineswegs, ihr Subjekt zu beweisen, wohl aber kann

man von ihr verlangen, daß sie ihre Angliederung rechtfertigt und

begründet. In dieser Lage befindet sich auch die Theologie. Jener ihrer
Teile, in dem sie die genannte Rechtfertigung vollzieht, nennt man
Apologetik. Von diesem Standpunkt aus kann man die Apologetik
beschreiben als die Rechtfertigung einer Angliederung der menschlichen

Erkenntnis an das Wissen Gottes, sofern dasselbe nicht in der Natur,
sondern in der Offenbarung aufleuchtet und in der Form der Autorität
als formales Erkenntnismittel benützt wird.

Wir haben dies im vorhergehenden Kapitel1 beschrieben, wo wir
die Verbindung aller theologischen Sätze mit dem Wissen Gottes

dargelegt haben. Nach dieser Seite wollen wir hier die Aufgabe der
Apologetik nicht beschreiben, da dies dort schon hinlänglich geschehen ist.
Nur darauf möchten wir hinweisen, daß die Zielsetzung der Apologetik
gar nicht präziser formuliert werden kann als durch die genannte
Rechtfertigung. Hiermit ist einerseits der wissenschaftliche Charakter der

Apologetik genau bezeichnet, da die Rechtfertigung nur dann beweiskräftig

sein kann, wenn sie allen Forderungen des menschlichen
Verstandes gerecht wird. Daß dies meistens nur mit den Mitteln des

indirekten Beweises geschehen kann, vermindert den wissenschaftlichen
Wert der Apologetik nicht. Hiermit wird sie vielmehr auf das Niveau
der Metaphysik erhoben, die auch nur vermittelst indirekter Beweise

ihre Aufgabe löst. Wie in der materiellen Ordnung in den Höhenlagen
andere Lebensbedingungen herrschen als in den Niederungen, so ist
es auch auf geistigem Gebiete der Fall. Der menschliche Verstand ist
daselbst hellsichtiger und die Beweiskraft der Argumente wirkt auf ihn
überzeugender, auch wenn sie nicht in so massiver Form erscheint, wie
dies in den irdischen Sphären wünschbar ist. Der Wahrheitsdrang und
die Empfindsamkeit für die Wahrheit wachsen, je mehr man in die Höhe

steigt ; sie werden nicht durch partikuläre Erkenntnisse, sondern durch
die klare Einsicht in die allgemeinen Werte genährt. Durch die Ziel-

1 Divus Thomas 24 (1946) 349-392.



184 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

setzung der Apologetik wird auch ihr theologischer Charakter völlig
sichergestellt. Nichts ist derart über die Profanwissenschaften erhaben,
wie die Angliederung der menschlichen Erkenntnisse an das für uns
übernatürliche Wissen Gottes. Nicht umsonst nennt Thomas die
Disziplin, die dieses Werk ausführt, « doctrina sacra ». Heilig und
verborgen ist das Wissen Gottes im allgemeinen, noch mehr aber in den

Geheimnissen seiner Offenbarung. Das ganze Streben also, mit ihm den

Kontakt herzustellen und die Verbindung mit ihm durch wissenschaftliche

Mittel zu beweisen, muß als geheiligt gelten, muß an die Artbestimmung
des nach außen hin aufscheinenden Wissens Gottes gezogen werden —
kurz, Theologie oder wenigstens ein Teil derselben sein.

Unter den natürlichen Wissenszweigen kann nur die Metaphysik
nicht eine angegliederte Wissenschaft sein. Sie hat über sich keine
höhere Instanz, der sie untergeordnet wäre ; denn ihre Aufgabe besteht

gerade darin, die höchsten Prinzipien und Gesetze zu bestimmen, nach
welchen über das Schicksal der menschlichen Erkenntnis, über deren

Wert und Reichweite zu urteilen ist. Wenn auch die Führung derselben

immanent, d. h. auf ein streng umgrenztes Gebiet beschränkt ist,
erwartet sie zur fruchtbaren Erfüllung ihrer Aufgabe nicht die Stütze

von einer höheren Erkenntnisquelle, welcher sie ihre Wahrheit in dem
Sinne entlehnen würde, daß sie nur in deren Licht annehmbare Sätze

aufstellen könnte. Im eigenen Licht leuchten sie dem Verstand auf ;

zu ihrer Rechtfertigung ist nicht die Zurückführung auf eine höhere

Erkenntnisquelle nötig, sondern bloß ihre Erklärung, inhaltliche
Erweiterung und allseitige Verteidigung. Die eben beschriebene Apologetik

hat also eine Ähnlichkeit mit der der Metaphysik nicht in dem

Sinne, daß sie im selbständigen Besitze ihres Subjektes wäre,
sondern nur insofern, als auch das Subjekt der Theologie eine Urkenntnis
ist und infolgedessen ebenso behandelt werden muß wie die Urkennt-
nisse der Metaphysik. Betrachten wir dasselbe in dieser Eigenschaft,
so sind Aufgabe und Zielsetzung der Apologetik ganz gleich zu formulieren

wie die der Metaphysik : die allgemeine Rechtfertigung des

theologischen Subjektes, d. h. seine für den menschlichen Verstand mögliche

Vergegenständlichung, der Nachweis seines prinzipiellen Charakters, sowie
seine Eignung zur Gestaltung einer christlichen Weltanschauung.

3. Konkrete Zielsetzung der Apologetik

Die erste Frage, die die Apologetik stellen muß, lautet : Ist der
Gegenstand, der im Subjekt der Theologie ausgedrückt wird, eine Wirk-



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 185

lichkeit, eine Gegebenheit der Geschichte Um diese Frage beantworten

zu können, muß nach Thomas 1 wenigstens die allgemeine
Namensbestimmung vorausgehen. Es wird dazu nicht etwa eine tiefe Entwicklung

der Begriffe erfordert. Es genügt, wenn diese in einer Form geboten
wird, wie wir es beim allgemeinen Sein betont haben. Wie letzteres
im Gegensatz zum Nichtseienden charakterisiert wird, so kann man
auch das theologische Subjekt als eine Gegebenheit beschreiben, deren

Erfassung, ja überhaupt Auffindung über dem Kraftbereich des menschlichen

Verstandes steht. Woher ist es, woher leitet es seine

Existenzberechtigung ab, mit welchen Forderungen tritt es auf Dies sind
die Hauptfragen, die die Apologetik zunächst lösen muß. Es handelt
sich hierbei noch nicht um die reale Wahrheit des Begriffes, sondern

nur um die tatsächliche Gegebenheit. Die wohlwollende Indifferenz der

Apologetik zeigt sich in dieser Beziehung darin, daß sie den christlichen
Gottesbegriff in sich und als Weltanschauungsprinzip mit den gleichen
Mitteln behandelt wie die Angaben der übrigen Religionen. Die
Zielsetzung der Apologetik kann indessen mit einer bloß bejahenden
Feststellung nicht abgeschlossen werden. Soweit kann auch die
Religionsphilosophie oder die vergleichende Religionswissenschaft führen ; aber
sie zeigen kein besonderes Interesse an der wirklich erwiesenen Gegebenheit

selbst. Daher kann dieser Teil der Untersuchung ganz nach profanen
Gesichtspunkten eingestellt sein. Theologisch und insbesondere apologetisch

wird diese Untersuchung nur dann gefärbt sein, wenn sie in der

Absicht angestellt wird, hierdurch die Beurteilung der realen Wahrheit
und des weltanschaulichen Wertes vorzubereiten und zu ermöglichen. Nur
auf diese Weise kann eine objektive Untersuchung erwartet werden.
Denn tritt man mit den Vorurteilen und Prinzipien einer evolutioni-
stischen Philosophie an die Frage heran, so ist die Erklärung des

Subjektes und die Beurteilung seiner Wahrheit im voraus unmöglich. Viel
bestimmter tritt die apologetische Zielsetzung zum Vorschein, wenn
die Untersuchung zu dem Zwecke angestellt wird, zu erweisen, daß die
Formel so in den Quellen aufgefunden werden kann, wie sie im Katholizismus

erscheint und vorgelegt wird. In diesem Falle tritt der
theologische Charakter dieser Forschung schärfer hervor ; selbst wenn ihre
Resultate nicht zu Gunsten des Katholizismus ausfallen sollten, kann
man ihr den Charakter der Theologie, wenigstens im analogen Sinne,
nicht absprechen.

1 I 2, 2 ad 2.



186 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

" Die zweite Frage, die die Apologetik beantworten muß, dreht sich

um die reale Wahrheit des Subjektes h Hier muß sich die Apologetik
vor allem volle Klarheit über die Leistungsfähigkeit des Verstandes
verschaffen. Das Beispiel der Metaphysik muß ihr vorschweben. Wie
diese bekennen muß, daß sie nicht die Herrschaft über ihr Subjekt
und über ihre Prinzipien besitzt, sondern diese sie selbst beherrschen,

so muß auch die Apologetik mit einer ähnlichen Gesinnung an ihr
Subjekt herantreten. Es wäre verhängnisvoll, wollte man hierin eine

kritiklose Ohnmacht erblicken. Auch die Metaphysik kommt erst
dann zu ihrem Abschluß, wenn sie nach vielen, allseitig wertvollen
Untersuchungen einsieht, daß sie höher stehende Gegenstände und
Prinzipien als das allgemeine Sein nicht kennen und als Beweismittel
aufstellen kann. Ähnlich muß die Apologetik ihren Standpunkt
rechtfertigen. Die Auseinandersetzungen mit dem Naturalismus, die positive
Bestimmung der Leistungsfähigkeit und der Reichweite des Verstandes

begründen den eigentlichen Standpunkt der Apologetik, der als die

Einsicht in die Unmöglichkeit eines direkten Beweises des Subjektes
beschrieben werden kann. Diese Einsicht ist aber auf Grund der
erwähnten Forschungen mit der gleich tiefen wissenschaftlichen

Überzeugung verbunden, daß immerhin die Möglichkeit besteht, das Subjekt
indirekt und von Seiten der Umgebung zu rechtfertigen und über dasselbe

eine Umrandungs-Erkenntnis von wissenschaftlichem Wert zu erwerben.

Die Zielsetzung der Apologetik tritt durch diese Aufgabe schärfer hervor

: Rechtfertigung des Subjektes von Seiten der Umrandung. Die
apologetische Untersuchung kann demnach nicht mit der Evidenz des

Subjektes abgeschlossen werden, sondern mit der Aufzeigung, daß gegen
seine Annahme von seilen der Umrandung, also von Seiten der Wissenschaft,

nichts vorgebracht werden kann, was dieselbe hindern oder gar
unmöglich machen würde. Im Vergleich mit anderen religiösen Strebungen
kann das apologetische Endurteil auch so formuliert werden : Der christliche

Gottesbegriff ist, sowohl in sich, als im Vergleich mit ähnlichen
Angaben anderer Religionen, als ein realer und allein annehmbarer Bestand

nachgewiesen. Im Laufe der Untersuchung, deren allgemeine
Zielsetzung die Erreichung der objektiven Wahrheit ist, verwandelt sich

1 Man untersucht, ob die Grundlagen der katholischen Formel in den
Urquellen enthalten sind, oder wann sie in einer ausdrücklichen Satzung in der
Geschichte erscheinen. Die Zielsetzung der Apologetik kann in dieser Hinsicht
also formuliert werden : die geschichtliche Feststellung des Subjektes, oder seine
Rechtfertigung als einer Wirklichkeit mit geschichtlichen Mitteln.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 187

die wohlwollende Indifferenz in eine begeisterte Anhänglichkeit und in
ein Bekenntnis von fester wissenschaftlichen Überzeugung, die im Urteil
sich ausspricht : Die christliche Formel kann ein vernunftgemäßer Gegenstand

des Glaubens (credibile) sein; diese Erkenntnis muß alsdann noch
durch die moralische Forderung ergänzt werden : also ist sie in dieser

Weise anzunehmen (credendum)1.
Auch in dieser Hinsicht müssen wir sagen, daß die Apologetik, die

mit einer vorurteilslosen, wohlwollenden Indifferenz beginnt und durch
die wissenschaftlichen Forschungen zur Einsicht der Annehmbarkeit der
christlichen Formel gelangt, im strengen Sinne des Wortes Theologie
ist, auch dann, wenn die Einzelforschungen oft bloß ein philosophisches
oder historisches Gepräge an sich tragen. Den theologischen Charakter
leiten wir nicht von der apologetischen Zielsetzung, sondern von dem

theologischen Subjekt ab, dessen gegenständlicher Wert untersucht
wird, wobei sein Licht und objektiver Inhalt die ganze Forschung
beherrscht, und alle Momente derselben an seiner eigenen Erkennbarkeit

teilnehmen läßt.

4. Verschiedene apologetische Strömungen

Wie ist der christliche Gottesbegriff von seifen der Umgebung zu
beurteilen So lautet die allgemein gestellte Frage. Je nachdem die

Antwort ausfällt, nimmt die Wissenschaft glaubensfeindliches oder

glaubensfreundliches Gepräge an. In beiden Lagern finden wir
Vertreter verschiedenster Richtungen, die nur darin übereinstimmen, daß
sie die allgemeine Verwerfung oder Rechtfertigung des Subjektes
vorzunehmen beabsichtigen. Sie unterscheiden sich aber voneinander
wesentlich in der Bestimmung der Umgebung. Wird dieselbe in den

natürlichen Erkenntnismitteln erblickt, so ergibt sich die intellektuali-
stische Apologetik. Werden aber die Forderungen des affektiven Lebens
als maßgebend betrachtet, so sprechen wir von voluntaristisch
eingestellter Apologetik. Die Zielsetzung der Apologetik können wir auch

von diesem Standpunkte aus formulieren. Die intellektualistische Apologetik

will die Ansprüche und Forderungen des Verstandes zur Geltung

1 Wenn man bei der Glaubensbefeindung überhaupt von einer wohlwollenden
Indifferenz sprechen kann, so ist daselbst das Resultat der Untersuchung ein
gegenteiliges. Im Laufe derselben wächst die Abneigung, Verachtung und der
Haß gegenüber dem Gottesbegriff und das Endurteil lautet : die christliche Formel
hat keinen höheren Wert als die Angaben der übrigen religiösen Genossenschaften.



188 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

bringen, die voluntaristische aber jene des affektiven Lebens. In ganz
reiner Form wird man diese beiden Richtungen selten finden. Beide
könnten in dieser Isolierung die größten Gefahren mit sich bringen. Die
letzte Folgerung der Apologetik lautet : diese Wahrheit oder Tatsache
ist anzunehmen — credendum est. Wenn auch hierin nicht ein allseits
wirksamer Befehl ausgesprochen ist, so kann man die Beziehung zum
affektiven Leben nicht bloß nicht leugnen, sondern man muß sie direkt
bejahen. Wie will man zu dieser Schlußfolgerung gelangen, wenn man
mit rein intellektualistischen Mitteln arbeitet und die affektiven direkt
ausschließt Entschieden größer sind indessen die Gefahren bei einer
voluntaristischen Apologetik. Werden die Affekte, die Bedürfnisse des

Willens als Maßstab der Offenbarungswahrheit hingestellt, so fehlt jeder
Halt für die objektive Beurteilung derselben. Die ausschließliche
Proklamierung des Willens kann nie eine Weltanschauung oder ein

Weltanschauungsprinzip begründen. Die richtige Apologetik wird einen

Mittelweg einschlagen und ihre Beweisführung so gestalten, daß sie den

Ansprüchen des ganzen Menschen entspricht, d.h., daß sie den Verstand überzeugt

und zugleich den Willen bewegt. Dies nicht einseitig mit den Mitteln
der Redekunst, sondern durch Aufzeigung jener Momente, in welchen
die Offenbarung allen Bedürfnissen und Forderungen des Menschenseins

entgegenkommt und entspricht. Sie läßt sich nicht durch dieselben

regeln und bemessen, aber sie zeigt sich derart herablassend und
verständig, daß sie keinen vernünftigen Wunsch der Natur unerfüllt läßt1.

Jede Art der Glaubensverteidigung kann man Apologetik nennen.
Um diesen Namen in seiner Allgemeinheit anwenden zu können, ist

1 Wie man die feindlich gesinnte wissenschaftliche Forschung um das
theologische Subjekt Naturalismus nennt, so kann man die beharrliche wohlgesinnte
Indifferenz als Supernaturalismus im allgemeinen charakterisieren, ohne damit
einen realen Wert bezeichnen zu wollen. Es ist bloß ein Name, unter welchem
die verschiedenen Bestrebungen zusammengefaßt werden, die auf die Rettung des
theologischen Subjektes hinzielen. Die Frage des Übernatürlichen in sich ist ein
eigenes Problem der Apologetik, bei dessen Lösung die einzelnen Systeme weit
auseinander gehen. Die Glaubensbefeindung ist deshalb naturalistisch eingestellt,
weil sie entweder im voraus oder nach gewissen Untersuchungen behauptet, daß
es Wahrheiten, die die Fassungskraft des Verstandes tibersteigen, nicht geben
kann. Deshalb ist sie prinzipieller Rationalismus. Andere wissenschaftliche
Versuche schließen die Möglichkeit solcher Wahrheiten nicht zum vornherein aus,
sie wollen sich aber auch an das Gegenteil nicht unbedingt binden. Sie halten
die Frage für beachtenswert und einer Diskussion würdig. Je nach dem erzielten
Resultat trennen sich die Apologeten in verschiedene Lager. Ein Beispiel der
Trennung bildet der Modernismus. Auch er will den Glauben verteidigen, ja
nachweisen, daß derselbe für die Menschen aller Zeiten ein geeigneter Führer ist und



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 189
\

nichts anderes erfordert als eine wohlwollende Indifferenz dem geoffenbarten

Gottesbegriff gegenüber, das ehrliche Bestreben, ihn von Seiten

der Umgebung zu untersuchen und zu beurteilen. Im Laufe der
Untersuchung stellt sich bald heraus, welchen Sinn die genannte Einstellung
hatte. Bei der Formulierung des Endresultates trennen sich die apologetischen

Bestrebungen in positiver und negativer Richtimg. Negativ
wird man alle jene Formen der Apologetik nennen, die in den geoffenbarten

Gottesbegriff naturalistische Wesenszüge hineintragen wollen.
Man kann sie nicht im strengen Sinne des Wortes Theologie nennen,
da sie tatsächlich die Offenbarung und den geoffenbarten Gottesbegriff
wissenschaftlich nicht aufbauen und verteidigen, sondern zerstören und
ihres eigentlichen Wesenszuges, der Übernatürlichkeit, berauben.
Dasselbe ist von jenen Arten der Apologetik zu sagen, die einen Teil der
Formel ausmerzen oder seinen Inhalt vermindern wollen. Wir haben
diese Bestrebungen unter dem Namen « häretische Versuche » zusammengefaßt.

Nur in äquivokem Sinne können wir in allen diesen Fällen von
Theologie sprechen. Es wird in ihnen der Wesenszug derselben
vermindert und verdunkelt, der Vorherrschaft der Wissenschaft der Weg
geebnet, ja oft direkt geöffnet und so stillschweigend der Naturalismus,
der größte Feind der Theologie, proklamiert. Im eigentlichen,
unverminderten Sinne kann man nur die positive Apologetik Theologie nennen.

Wir verstehen darunter jene Form der Glaubensverteidigung, die die

Untersuchungen um den geoffenbarten Gottesbegriff mit wohlwollender
Indifferenz beginnt und bei dessen Übernatürlichkeit als einer mit
wissenschaftlichen Mitteln begründeten Tatsache anlangtx.

sucht ihn tatsächlich jedem Zeitalter nahe zu bringen. Nur glaubt er dies mit
Ausschluß jeder wirklichen Übernatürlichkeit erreichen zu können und zu müssen.
Die äußere Form der Dogmen mag unverändert bleiben und scheinbar eine
unbegreifliche Wahrheit darstellen ; aber wenn man tiefer blickt, so sieht man, daß
sie nicht auf göttliche Offenbarung, sondern auf natürlichen Ursprung und
Fortbildung zurückzuführen sind und in dieser Form von der Kirche gesatzt und
vorgelegt werden. Es wird scheinbar die Formel des theologischen Subjektes
gutgeheißen, aber ohne jeden ernsten Inhalt, ja mit der Forderung der Möglichkeit
einer von der früheren wesentlich verschiedenen Bedeutung. Somit kann man
den Modernismus keineswegs eine Glaubensverteidigung nennen. Er gehört zur
gefährlichsten Form des Naturalismus und Rationalismus und scheidet vom realen
Supernaturalismus vollständig aus. Ähnlich ist der Semirationalismus zu
beurteilen. Er betont die Übernatürlichkeit, löst sie aber in Naturalismus auf, sobald
sie in den Bereich und Bannkreis des Verstandes gelangt. Die Offenbarungswahrheit

wird einsichtig und Gegenstand des menschlichen Wissens.
1 Der theologische Charakter der Apologetik kann selbst in ihrer positiven

Fassung in verschiedener Form und in ganz bestimmten Graden hervortreten.

Divus Thomas 13



190 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Wenn die Offenbarung und ihre Angaben auf natürliche
Erkenntnisquellen nicht zurückzuführen sind und wenn dies wissenschaftlich

Die Indifferenz, von der wir öfters gesprochen haben, kann soweit gehen, daß
man die christliche Formel in ihrem Wert von den Angaben der übrigen Religionen
nicht im mindesten unterscheidet. Es wäre allerdings eine Voreingenommenheit,
ihr vor den Beweisen und apologetischen Untersuchungen ausdrücklich einen
Vorrang einzuräumen ; es tut aber der wohlwollenden Indifferenz keineswegs Eintrag,
wenn man dem christlichen Gottesbegriff stillschweigend alle Qualifikationen
zuschreibt, die das kirchliche Lehramt ihm zugesagt haben will. Die Wissenschaft
braucht dieselben im voraus nicht anzuerkennen ; aber sie darf dieselben auch
nicht ausschließen und soll die ausdrückliche Anerkennung dem Endurteil der
Untersuchungen überlassen.

Die unterschiedslose Behandlung und Bewertung des theologischen Subjektes
und der Formeln der übrigen Religionen kann in keiner Weise zu den theologischen
Disziplinen gerechnet werden. Hier tritt das Subjekt der Theologie nicht einmal
nach seiner inbegriffenen, möglichen (potentiellen) theologischen Wertung auf.
Deshalb kann es die Untersuchungen und deren einzelne Momente nicht an seiner
Artbestimmung teilnehmen lassen ; im Gegenteil : es wird selbst in die Artbestimmung

der profanen Religionswissenschaft herabgezogen und geht darin wie ein
gewöhnlicher Gegenstand auf. Mit dieser prinzipiellen Indifferenz arbeiten die
profane Religionswissenschaft und die negativen Formen der Apologetik. Die
methodische Indifferenz ist der positiven Apologetik eigen. Dies kann in
zweifacher Form geschehen. Entweder nimmt sie das Subjekt so entgegen, wie es
ihm dargeboten wird, als einen Gegenstand des christlichen Glaubens, und
betrachtet es während der ganzen Forschung und Untersuchung in dieser Eigenschaft.

Sie will im Endurteil schließlich aussprechen : der Standpunkt des Christentums

ist richtig. Es ist auch wissenschaftlich erweisbar, daß die Formel sowohl als
Gegenstand wie auch als Weltanschauungsprinzip, vor dem Forum der Wissenschaft
bestehen kann. Die Apologetik ist in dieser Fassung eine Beruhigung des gläubigen
Gemütes, daß der Glaube von Seiten der Umrandung begründet werden kann,
den natürlichen Erkenntnismitteln und Gegenständen nicht widerspricht. Daß
der theologische Charakter der Apologetik in diesem Falle über jeden Zweifel
erhaben ist, kann nicht bestritten werden. Selbst bei der synthetischen Apologetik
beleuchtet das Subjekt mit seinem eigentlichen, formalen Erkenntnislicht alle
Untersuchungen, so daß dieselben in ihrer ganzen Ausdehnung zur Artbestimmung
der Theologie gezogen werden.

Weniger stark tritt dies bei der zweiten möglichen Stellungnahme hervor,
wobei das Subjekt zwar als eine christliche Angabe hingenommen wird, seine

Eigenschaften aber nur stillschweigend, mit wohlwollender Indifferenz betrachtet
und zum Gegenstand der Forschung gemacht werden. Diese Stellungnahme ist
ganz theologisch. Das Subjekt bleibt Prinzip und Leitgegenstand aller
Untersuchungen ; nur wirkt es nicht mit der vollen Entfaltung seiner Leuchtkraft,
sondern bloß mit seiner inbegriffenen Potentialität. Dies reicht auch hin, um
einen artbestimmenden Einfluß auszuüben und jede Phase der Forschung zu
bestimmen.

Beide Formen der Apologetik schließen die Glaubensbefeindung aus ; sie
entspringen dem gläubigen Gemüt und sind geeignet, den formalen Wert des Christentums

und des theologischen Subjektes aufzuzeigen. Für die synthetische Apologetik

ist insbesondere die zweite Form geeignet, während die erste mehr den
Forderungen der analytischen Glaubensverteidigung entspricht.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 191

nachweisbar ist, so ist nur die Annahme möglich, daß sie einer höheren,

übernatürlichen Ordnung angehören. Hieraus muß die Apologetik
alle Konsequenzen ziehen und die Übernatürlichkeit in einer Weise

betonen, daß die formale Vorherrschaft der Natur gänzlich ausgeschlossen

wird. Deshalb können wir eine formale Apologetik 1 nur in jenem
wissenschaftlichen Bestreben erblicken, dessen Zielsetzung nicht bei

voreingenommenen Forschungen stehen bleibt, sondern im Endurteil klar
hervortritt und ausgesprochen wird : Der Gottesbegriff ist als Ausdruck
der übernatürlichen Offenbarung annehmbar, ohne daß irgendein Interesse

oder eine Forderung der Natur verletzt, geschweige denn gänzlich
vernichtet werden müßte.

(Fortsetzung folgt.)

1 Unter formaler Apologetik verstehen wir den wissenschaftlichen Versuch,
den realen Wert des christlichen Gottesbegriffes zu beweisen (in via synthesis),
oder, von demselben ausgehend (in via analysis), die Angaben der Offenbarung
und der natürlichen Ereignisse zu beurteilen. Die niedrigste Form der Apologetik,
die wir apologia materialis nennen, bleibt bei der reinen Umrandungserkenntnis
prinzipiell stehen und will zum Problem der Realität in keiner Weise Stellung
nehmen. Hier tritt der rein logisch-wissenschaftliche Charakter in den Vordergrund

und das Christentum wird den übrigen religiösen Formen gleichgestellt
und bloß nach seinem logischen Werte betrachtet.


	Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik [Fortsetzung]

