
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 2

Artikel: Ausweg aus der Rechtsunsicherheit

Autor: Utz, Arthur Fridolin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ausweg aus der Rechtsunsicherheit
Von Dr. Arthur Fridolin UTZ O. P.

Das grauenvolle Geschehen des vergangenen Krieges hat allerorts
das an sich schon lange brennende Problem einer Neuordnung der
Besitzverhältnisse mit noch unerbittlicherer Strenge zum vordringlichen
Thema allgemeiner Besprechung gemacht. Angesichts der engen
Verknüpfung und der nicht zu entwirrenden Verwobenheit aller Länder
untereinander ist das Problem nur auf einer groß angelegten,
allgemeinen völkerrechtlichen Grundlage zu lösen. Das Hin und Her von
Rede und Gegenrede kann nur auf einer sicheren Rechtsgrundlage zur
Ruhe kommen, auf einer Basis, welche die überzeitlichen Menschenrechte

als Grundnorm gelten läßt. Die Menschenrechte aber werden
wir nur wiederfinden, wenn wir das Recht dort verankern, wo es seiner

Natur nach seinen Standort hat, im Wesen des Menschen. Mit diesem

Rückgriff auf die Natur des Menschen, um welche sich alles praktische
Denken, auch das der Rechtsphilosophie, zu kümmern hat, muß
allerdings die moderne Rechtsphilosophie eine völlige Kehrtwendung machen

von ihrer bisherigen, im « Reinen Recht » begründeten Rechtsauffassung

weg.
Wie verheerend die moderne Rechtsbegründung auf das gesamte

Rechtsdenken und soziale Leben sich auswirkt, wie heilsam aber anderseits

die Rückkehr zu der auf der philosophischen Anthropologie
aufbauenden Rechtsbetrachtung sein kann, sei im folgenden dargestellt.
Es wird damit die entscheidende Richtung angewiesen, in welcher wir
weitergehen müssen, um eine rechtlich sichere, sozialphilosophisch einzig

annehmbare und wirtschaftlich dauerhafte Neuformung der
Besitzverhältnisse zu ermöglichen 1.

Die Maximen der modernen Rechtslehre

Die Grundeinstellung der modernen Rechtslehre ist durch drei
Negationen von der alten Naturrechtslehre unterschieden :

1 Wir verweisen auf unser demnächst erscheinendes Buch über die Ethik des
Eigentumsrechtes.



168 Ausweg aus der Rechtsunsicherheit

1. Ausscheidung des Rechts aus der ethischen Haltung dessen, der
durch das Gesetz verpflichtet wird.

2. Leugnung des subjektiven Rechts als eines Rechtsanspruches

vor aller positiven Rechtsnormierung.
3. Leugnung jeder naturrechtlichen Begründung des objektiven

Rechts.
Als die harmloseste, die Gemeinschaft vielleicht am wenigsten

gefährdende, ja scheinbar das öffentliche Leben auf sichere Basis
stellende Eigenheit könnte die erst genannte bezeichnet werden. Die
Maxime will besagen, daß der Mensch in seiner Ganzheit als Person
durch das Gesetz nicht betroffen wird, sondern lediglich seine Handlung,

seine irgendwie zu setzende Tat, und auch sie nur, insofern sie

im Falle des Versagens einer Straffolge unterliegt. Was sollte man
anderes erwarten, als daß der Bürger sich mit dem Gesetz nicht in
Konflikt bringe, daß er z. B. seine Steuern bezahle, ob mit Freuden
oder nicht, ob widerwillig oder mit innerer Sorge um das Gemeinwohl
« Das Recht erfaßt den Menschen nicht in seiner Totalität, nicht mit
allen seinen seelischen und körperlichen Funktionen. Es statuiert — als

Pflicht oder Berechtigung — nur ganz bestimmte menschliche Akte.
Mit anderen Worten : Der Mensch gehört der durch eine Rechtsordnung
konstituierten Gemeinschaft nicht zur Gänze, sondern nur mit einzelnen
seiner Handlungen oder Unterlassungen an, soweit diese eben durch
die Normen der Gemeinschaftsordnung geregelt werden » (H. Kelsen,
Reine Rechtslehre, 1934, 52 f.).

Dabei werden etwa sonst noch mögliche subjektive Motive des

Rechtsgehorsams durchaus nicht geleugnet. Es braucht keineswegs
immer die Furcht vor der Strafe oder Exekution das entscheidende

Motiv zu sein. Es können auch religiöse, moralische Beweggründe,
Rücksicht auf gesellschaftliche Sitte, Besorgnis sozialer Ächtung, sehr

häufig der Mangel jedes Anreizes zu einem rechtswidrigen Verhalten
sein, welche eine tatsächliche Übereinstimmung zwischen Recht und
Wirklichkeit herbeiführen (a. a. O. 31 f.). Aber diese Beweggründe
stehen außerhalb der Rechtsordnung als solcher.

Dieser erste Punkt, der allerdings die beiden folgenden bereits
einschließt, mag viel Sympathie gewinnen, weil damit einmal säuberlich
der Rechtsbereich von allem Nicht-Rechtlichen geschieden und dem
Recht ein Aktionsradius eingeräumt wird, auf welchem es als autonomer
Herr und Meister wirken kann. Eine andere Frage aber ist dann, ob
die Ethik und auch die Religion, wenn sich die rechtliche Verpflichtung



Ausweg aus der Rechtsunsicherheit 169

derart von ihr absetzt, noch einen Seinsboden haben können. Ob der
Eid, wenn er von Rechts wegen nur eine im Falle der Unwahrheit mit
verstärkter Strafandrohung belegte Aussage ist, darüber hinaus
überhaupt noch einen sittlichen und religiösen Sinn haben könne, der etwa
« neben » der Strafandrohung besteht, oder ob damit nicht das gesamte
sittliche Leben mit seiner Verpflichtung zur Wahrheit, mit seiner
Heilighaltung des Eides dahinfällt, ob nicht schließlich als gesellschaftliches
Leben nur noch ein äußerlich registrierbares Gebaren zurückbleibt, dem

jeglicher menschliche Sinn und jegliche letzte Verantwortung abgeht.
Unter diesem Betracht erscheint die erste Aufstellung wahrhaftig nicht
mehr so harmlos.

Der zweite Punkt, den wir als für den modernen Rechtspositivismus
kennzeichnend nannten, ist für die Lehre vom Eigentum umwälzend
und verhängnisvoll. Die Forderung hat allerdings ihre geschichtliche
Begründung. Gerade im Hinblick auf das Privateigentum, um altein-

gessene und alterworbene, wenigstens scheinbare, Rechte zu retten, hat
ein unkonsequenter Rechtspositivismus die Gesetzgebung zum Werkzeug

erniedrigt, den privatrechtlichen, subjektiven und erworbenen

Anspruch gegen fremde Eingriffe zu schützen. Dagegen stellt die Reine
Rechtslehre in folgerichtiger Fortführung des Grundgedankens des

Rechtspositivismus die totale Verneinung jeder eigentlichen subjektiven
Berechtigung, indem sie die Freiheit des Verfügenkönnens in
selbständigem Rechtsbereich aus dem Wesen des Rechtes verbannt. Von

Be-rechtigung könne nur gesprochen werden, insofern das Gesetz in die

Bedingungen der Unrechtsfolge und der Strafverhängung eines

Vergehens die subjektive Äußerung eines in seinen Interessen Verletzten,
d. h. dessen Klage oder Beschwerde aufgenommen habe. Damit wird
das subjektive Recht, der Rechtsanspruch oder die Berechtigung restlos
ins objektive Recht aufgenommen und sowohl seiner zeitlichen wie
inhaltlichen Vormachtstellung beraubt.

Auch diese Seite der Reinen Rechtslehre hat ihren verlockenden

Reiz, insofern damit die einmal gewaltsam erworbenen und in der Tradition

besessenen Privatrechte ohne sonderliche Schwierigkeit ihrer sogen.

Rechtmäßigkeit entkleidet und von neuem vor das Forum des Gesetzes

gerufen werden können. Anderseits aber wird der vom Gewissen gebildete

und von hier aus recht denkende Mensch sich doch fragen, ob es

nicht irgendwelche personale Rechte gebe, die weit vor dem objektiven
statuierten Rechte liegen, vorgegebene Rechte, die anzutasten Frevel
wäre. Und vor allem wird der in die Zukunft hineinschauende Weise



170 Ausweg aus der Rechtsunsicherheit

mit Schrecken an die völlige Rechtsunsicherheit denken, die damit
geschaffen wird und welche nicht Recht, sondern Revolutionen gebiert
in unabsehbarer Kette, ein Schrecken allerdings, über den die Reine
Rechtslehre erhaben lächelt, weil für sie die Rechtssicherheit eine

Illusion bedeutet.
Der Grund dieser von allem personalen Rechtsanspruch gelösten

Rechtsauffassung liegt in jener Aufstellung, die wir als das dritte Kennmal

der modernen Rechtstheorie bezeichnet haben. Hier spricht die
Reine Rechtslehre ihre innerste Seele aus. Sie lehnt es rundweg ab,
einer die Rechtsordnung sichernden Idee nachzujagen. Im Gegensatz

zur Ethik, die einen inhaltlich gefüllten Begriff des Guten als Maßstab
ethisch guten Handelns voraussetzt, verwirft die Reine Rechtslehre eine

Idee der Gerechtigkeit, der die positive Gesetzgebung sich gleichzu-
formen hätte. Fernab von der von ihr verschrieenen « Ideologie »

behauptet sie, Wissenschaft der Norm zu sein, der Norm im Sinne eines

willentlich geforderten Sollens, daß auf einen bestimmten Tatbestand
eine bestimmte Strafe zu folgen habe. Die Rechtsordnung ist ihr ein
Stufenbau von übereinander gelagerten Normen, von denen jede nach

unten hin normiert und von oben her normiert ist. Die oberste Norm
ihrerseits holt ihre Geltung nicht aus der Übereinstimmung mit einem

etwa in der Natur vorgefundenen Sinngehalt, sondern aus der tatsächlichen

Entsprechung, welche die Gesetze in dem überwiegenden Teil der
ihnen unterstellten Individuen findet. Also die letzte Orientierung
vollzieht sich am Willen, und zwar nicht am Willen Gottes, der etwa durch
die Schöpfung seine Absichten in der Natur niedergelegt hat, sondern

am positiven, frei gesetzten Willen der Menschen. Damit will die
Reine Rechtslehre den endgültigen Strich gezogen haben zwischen

Naturgesetz und Rechtsgesetz (H. Kelsen, Vergeltung und Kausalität,
1941, 273 ; Hauptprobleme der Staatslehre, 1911, 27) 1.

Mit diesem die Geltung des Grundrechtes bestimmenden Prinzip
glaubt die Reine Rechtslehre auch ein für alle denkbaren Verfassungen
und Rechtsordnungen mögliches Völkerrecht gefunden zu haben. Wahr-

1 Es sei nur kurz bemerkt, daß Kelsen der Naturrechtslehre zu Unrecht
die Verwischung zwischen Kausalität und Norm, d. h. zwischen Naturgesetz und
Rechtsgesetz vorwirft, vorab in seinem jüngst (1946) der Öffentlichkeit über-
gebenen Buche über Vergeltung und Kausalität (gedruckt bereits 1941). Kelsen
beachtet nicht den von der Naturrechtslehre längst klargestellten Unterschied
zwischen physischem Naturgesetz (Kausalordnung) und moralischem Naturgesetz,
welches Norm unseres Handelns ist und die Grundlage der Naturrechtslehre
darstellt.



Ausweg aus der Rechtsunsicherheit 171

haftig ein verlockendes Prinzip, nach welchem eine jede Verfassung und

Rechtsordnung eines Volkes ohne weiteres die Anerkennung von Seiten

der andern Staaten erhält, da auch für diese innerhalb ihres eigenen
Rechtsbereiches dasselbe Prinzip bestimmend ist, eben die Entsprechung,
welche das Grundrecht Verfassung) zu einem entscheidenden Grade

tatsächlich findet.
Man könnte vielleicht als Folge solcher Rechtsbegründung den

ewigen Frieden erwarten, wenn nicht mit dem Sturz jeder inhaltlich
gefüllten und im Sein begründeten Idee der Gerechtigkeit die Kategorie
des Rechts nur noch rein formalen Charakter besäße, so daß es irre-
velant ist, auf welchen Tatbestand und Inhalt diese Kategorie
angewandt wird. « Sie bleibt anwendbar, welchen Inhalt immer die so

verknüpften Tatbestände haben, welcher Art immer die als Recht zu

begreifenden Akte sein mögen. Keiner gesellschaftlichen Wirklichkeit
kann wegen ihrer inhaltlichen Gestaltung die Vereinbarkeit mit dieser

Rechtskategorie bestritten werden. Sie ist im Sinne der Kantischen

Philosophie erkenntnis-theoretisch-transzendental, nicht metaphysischtranszendent.

Gerade dadurch bewahrt sie ihre radikal anti-ideologische
Tendenz ; weshalb gerade in diesem Punkt der heftigste Widerstand
von Seiten der traditionellen Rechtstheorie einsetzt, die es schwer

ertragen kann, daß die Ordnung der Sowietrepublik ganz ebenso als

Rechtsordnung begriffen werden kann wie die des faschistischen Italien
oder die des demokratisch-kapitalistischen Frankreich » (H. Kelsen,
Reine Rechtslehre, 24).

Die Maximen der Naturrechtslehre

Eine Sicherheit in den Rechtsverhältnissen und in der Folge eine

Gesundung der Wirtschaft, eine erlösende Umschichtung der
Besitzverhältnisse und nicht zuletzt der Friede unter den Völkern ist nur auf
der Grundlage der alten Naturrechtslehre möglich. Diese Naturrechtslehre

ist durch drei Grundsätze gekennzeichnet, die just diametral den

drei Negationen der Reinen Rechtslehre entgegenstehen :

1. Verwurzelung des objektiven Rechts im Naturrecht.
2. Rechtsanspruch der Person vor ciller positiven Gesetzgebung.
3. Sittliche Verpflichtung dessen, der das objektive Recht vorfindet.

1. Nicht ohne Grund steht hier der Satz am Anfang, welcher der
dritten der drei oben angeführten Negationen aus der Reinen Rechts-



172 Ausweg aus der Rechtsunsicherheit

lehre entspricht. Denn während die Reine Rechtslehre in ihrer
Rechtsbegründung nur aus der vorgefaßten Tendenz der Ausscheidung der
ethischen Person aus dem Pflichtenbereich des Gesetzes begriffen werden

kann, ist die real begründete Naturrechtslehre nur erfaßbar, wenn man
mit ihr unvoreingenommen den Weg von der Urgegebenheit praktischen
Sollens an geht und von da den Bereich des Rechts von der übrigen
praktischen Vernunft sondert, soweit dies entsprechend der Sachlage
möglich ist. Die Reine Rechtslehre geht trotz ihres theoretischen
Gebarens empirisch vor, indem sie das positive, menschlich gesatzte Recht
zum Ausgangspunkt ihres Denkens macht, während es doch nach
grundsätzlich philosophischer Betrachtung nichts Einfacheres gibt, als beim

seinsmäßig Ersten zu beginnen, eben dem Sein der Natur.
Trotz des kompakten Seins, in welchem jegliches Wesen, eben als

bestimmtes Wesen, da ist, bedeutet es doch kein völlig fertiges Sein.

Das beweist schon seine Bewegung, das beweist seine Entwicklung, die
seiner Festgefügtheit Dynamik verleiht. Diese Dynamik liegt aber
tiefer als nur in dem, was als Entwicklung wahrgenommen wird. Sie

ist gegeben auf Grund der im Wesen selbst liegenden Tendenz, in der

Teleologie seines Seins.

Wir könnten diesem Gedanken auch auf anderem Wege beikommen,
indem wir jegliches Wesen dieser Welt als ein in den letzten Gründen
des Seins Zusammengesetztes nachweisen und von da aus auf einen

Schöpfer schließen, um von ihm aus, als dem erkennenden und wollenden
Sein schlechthin, zu beweisen, daß er jedem Seienden in der Erschaffung
ein bestimmtes Ziel als Wesenszweck des Daseins eingeben mußte,
mindestens den Zweck, für ihn dazusein und in der Hinbewegung zu
ihm die eigene Vollendung zu finden. Diese finale Hinwendung zum
Ursprung ist entsprechend den Seinsstufen verschieden, so daß alles

je nach Art und Weise des Seins dem einzigen Endzweck des Alls dient.
Thomas von Aquin hat diesen Gedanken der gestuften Finalität in
mustergültiger Metaphysik im einzelnen verfolgt.

Es genüge für den Augenblick die Einsicht, daß ein jegliches Ding,
wie es immer heiße, immanentes Streben im Sinne einer Seinsneigung
nach einer letztgültigen Verwirklichung in sich trage, die es als solche

noch nicht besitzt, aber zu erreichen imstande ist.
Solche Tendenz liegt auch im Wesen des Menschen, denn auch er

ist nicht fertig, sondern findet bestimmte Anlagen in seiner Natur vor,
die eine Vollendung fordern. Auch an ihn ist von der Natur der Ruf
ergangen, das zu werden, was in ihm grundsätzlich in der Schöpfung



Ausweg aus der Rechtsunsicherheit 173

angelegt wurde, fertiger Mensch, fertig im Sinne von ausgewachsen nach
allen Seiten, leiblich und geistig, erkenntnismäßig und willentlich. Und
da der Mensch als geistiges Wesen frei handeln kann, muß er in freiem
Bemühen den Naturstrebungen, d. h. den in seinem Wesen vorgezeichneten

Bahnen nachgehen. Die praktische Vernunft, die ihrerseits wie

die ganze menschliche Natur dieser Zielgerichtetheit unterliegt, kann
nicht anders, als diese in der Natur vorliegende Finalität in forderndem
Soll als Gesetz menschlichen Lebens aussprechen. Hier ist der Ort, wo
die Natur zum Naturgesetz wird : im Prozeß der Einverwandlung der
natürlichen Finalität in die praktische Vernunft. Nicht die « Kausalität »

selbst, d. h. das Geschaffensein als solches, ist die Norm, d. h. das Soll,
wie fälschlicherweise Kelsen die Naturrechtslehre auslegt. Wohl aber

schöpft das Soll unserer praktischen Vernunft seine eigentlich
verpflichtende Kraft aus der Tatsache, daß sein Inhalt in der von Gott
geschaffenen Natur als Niederschlag eines « ewigen », göttlichen Gesetzes

vorgegeben ist. Das besagt aber nicht, daß die Begriffe « creatio » und
« lex aeterna » identisch wären.

Das Naturgesetz ist keine inhaltleere Kategorie, ist kein Sollen,
das eine reine Unrechts- und Straffolge bezeichnet, sondern ist
beinhaltet, eben mit dem begabt, was die Reine Rechtslehre als Ideologie
aus dem Recht ausscheiden möchte. Aber es kann kein menschliches

Handeln geben, das nicht auf dieser Grundgegebenheit, als der Ur-
gegebenheit der menschlichen Natur überhaupt, aufbaut. Auch das

rechtliche Verhalten, das ein Verhalten des einen Menschen einem andern
Menschen oder der Gemeinschaft gegenüber bedeutet, kann von diesem

Apriori nicht absehen. Darum wird das Verhalten des Menschen zum
Mitmenschen vor aller eigenwilligen Entscheidung durch ein naturhaftes
Gesetz genormt. Und wenn die Menschen zur Regelung des gegenseitigen
Verhältnisses weiterhin Gesetze machen, dann nur, um die Grundnorm
der Natur zu erfüllen, die da lautet, daß alle in friedvoller Zusammenarbeit

dem gemeinsamen Endziel zuzustreben haben. Diese enge
Verknüpfung mit dem Naturgesetz schließt aber nicht aus, daß das positive
Gesetz wirklich neue Normen aufstellen kann, die über die allgemeinen
Bezeichnungen des natürlichen Gesetzes hinausgehen. Es ist darum
keineswegs nur « der törichte Versuch einer künstlichen Beleuchtung
bei hellstem Sonnenlicht » (Kelsen, Reine Rechtslehre, 15).

2. Mit dem Gesagten haben wir bereits den zweiten entscheidenden
Punkt der Naturrechtslehre berührt : den Rechtsanspruch des andern

Divus Thomas 12



174 Ausweg aus der Rechtsunsicherheit

vor aller menschlichen Gesetzgebung. Jeder Mensch in der Gesellschaft

begegnet uns als ein objektiver Tatbestand der Natur mit der gleichen
naturhaften Zielrichtung, wie wir sie in uns tragen. Die soziale Struktur
unseres Wesens verlangt von uns gebieterisch, daß wir den andern
Menschen als gleichberechtigtes Wesen anerkennen und in unsere
Gemeinschaft aufnehmen, in die er von Natur bereits hineingeboren wurde.
Sein Rechtsanspruch ist darum, soweit er sich in der Zielgerichtetheit
der menschlichen Natur hält, nicht irgendeine selbstmächtige Occupation,

kein verfrühtes Behaupten, kein überstürztes und hastiges Inan-
spruchnehmen, sondern eine naturhafte Tatsache, welche unsere
praktische Vernunft zum Inhalt eines, unser Verhalten ihm gegenüber
bestimmenden Solls macht. Der naturhafte Rechtsanspruch des andern
steht im objektiven Recht selbst eben im Naturrecht, ist sowohl zeitlich
wie inhaltlich mit ihm zugleich gegeben, und zwar vor allem menschlichen

Wollen und vor jedem gesatzten Recht.
Der Anspruch des andern hat darum die Bewandtnis einer wahren

Berechtigung, einer Freiheit gegen jeden Eingriff von unserer Seite.

Gewiß besteht die wesentliche Funktion des Gesetzes im Verpflichten.
Aber diese Pflicht setzt als Pflicht zum Recht denknotwendig im andern
die Freiheit von meinem Zugriff voraus. Der Gesichtspunkt der Freiheit

gehört wesentlich zum Recht, ein Gedanke, der namentlich im
Eigentumsrecht seine Bedeutung hat. Doch in der Reinen Rechtslehre
kann das Privateigentum nicht so recht heimisch werden, weil es dort
einzig an das gesatzte Recht geknüpft ist.

Es ist also nicht wahr, daß nur kapitalistischer Geist zur Befriedung

seines gierigen Hungers nach Privatbesitz den subjektiven
Rechtsanspruch betonen könne. Allerdings ist richtig, daß es kapitalistischen
Geist verrät, wenn man behauptet, das positive Gesetz habe nichts
anderes zu tun, als Occupationen von altersher zu rechtfertigen und
für die Zukunft zu sichern. Hier ist der Weg zur Neuformung, nicht
die Verlagerung des Rechtsbegriffes auf Grund einer Reinen Rechtslehre,

sondern einzig der Rückzug auf das ursprüngliche objektive und
subjektive Recht der Natur.

3. Indem wir die Zielgerichtetheit der Natur erkennend in uns
aufnehmen und im praktischen Verstand fordernd an unser Handeln
aussprechen, vollzieht sich das, was man gemeiniglich mit Forderung
des Gewissens bezeichnet. Und da das Naturgesetz nichts anderes ist
als das von uns vollzogene Nachsprechen des ewigen Gesetzes Gottes,



Ausweg aus der Rechtsunsicherheit 175

erhellt der urreligiöse Sinn unseres Gewissensspruches, der dem Modernen

vielleicht als eine typisch christliche Ideologie vorkommen mag, eigentlich

aber zum Gemeingut der Philosophie gehört, weil er im Wesen der

naturgesetzlichen Verpflichtung beschlossen ist. Die Forderung
gerechten Verhaltens gegenüber dem Nächsten und der Gemeinschaft

wird aber von keiner andern praktischen Vernunft in uns und von uns
ausgesprochen als von demselben ethischen und religiösen Gewissen.

Die Verpflichtung zum Recht kann sich darum nicht aus dem sittlichen
Pflichtenkreis entfernen.

Diesen von Grund auf ethischen und religiösen Sinn trägt auch die

Verpflichtung dem positiven Recht gegenüber. Wenn das positive
Gesetz auch über das reine Naturgesetz hinausgehen mag, so erfüllt es

doch seiner ganzen Wesenheit nach die Grundbedingungen des

Naturgesetzes, sodaß alle seine Normen den verpflichtenden Charakter aus
dem Naturgesetz entnehmen. Es steht folgerichtig ein jeder Mensch

mit seiner persönlichen Gewissensverantwortung in der Gemeinschaft,
wenngleich von der Gemeinschaft her nur Handlungen öffentlicher
Bewandtnis von ihm gefordert werden. Der öffentlichen Autorität mag
die Kontrolle über die innere Anteilnahme am gemeinschaftlichen
Schicksal und Wohlergehen fernliegen, weil sie praktisch doch nicht
möglich ist. Das hindert aber nicht, daß die positiven Gesetze selbst

mit ihrem ganzen Inhalt vom Menschen verlangen, daß er mit der
innersten Verantwortung vor seinem eigenen ethischen Endziel
tatkräftiges Ja zu ihnen spreche. Und das darum, weil das positive Gesetz

seinen ganzen Beruf vom Naturgesetz empfangen hat.
Dennoch ist die Naturrechtslehre keineswegs außerstande, eine

klare Unterscheidung zwischen Ethik und Recht aufzuzeigen. Das

Rechte, das ich dem andern schulde, wird nämlich einzig danach
bestimmt, was ihm — von seiner Natur oder vom positiven Gesetz her —
zusteht, im Gegensatz zu meinem sonstigen sittlichen Verhalten, das

sein Maß meiner sittlichen Zielgerichtetheit entnimmt. Z. B. wird das

Maß des Vergnügens, das ich mir etwa gönnen möchte, nach dem

bestimmt, was mich meiner sittlichen Vollendung entgegenführt, eine

Bedingung, die auch die Forderung der Zumessung an meine Gesundheit

einschließt. Dagegen spielt meine Person in der Bestimmung des

Preises, den ich für eine gekaufte Ware zu bezahlen habe, keine Rolle.
Der zu bezahlende Preis gehört dem, von welchem ich die Ware bezogen
habe. Er wird sachlich bestimmt, unbesehen meiner persönlichen
sittlichen Ausrichtung (womit weiter nichts gesagt sei über die Preis-



176 Ausweg aus der Rechtsunsicherheit

bestimmung überhaupt). Durch die Beziehung zu einem andern, der
als streng geschiedenes Subjekt mir gegenübersteht, wird auch der

Gegenstand des Rechts zunächst von meiner Person gelöst und zum
Medium gemacht, das zwischen mir und dem andern den Zustand der
Gleichheit herstellen soll. Hier im Gegenstand liegt die Möglichkeit
und auch Notwendigkeit einer Unterscheidung zwischen Ethik (streng

genommen : Ethik im allgemeinen) und Recht. Jedoch kann das einmal
als Recht Gültige nicht davon absehen, als sittliche Verpflichtung an
mich heranzutreten, d. h. es kann nicht darauf verzichten, von mir
Befolgung und Leistung zu verlangen um meiner endgültigen ethischen

Zielgerichtetheit willen, weil es seine Geltung — auch als positiv
Rechtes — der Grundnorm des Naturrechtes entlehnt. Recht und Ethik
sind unterscheidbar wie zwei konzentrische Kreise. Sie sind aber nicht
trennbar, es sei denn, man leugne die Grundlage der rechtlichen
Verpflichtung : das Naturgesetz.

Die Leugnung des Naturgesetzes aber bedeutet nicht nur den

Untergang für eine wahre und echte Rechtsauffassung, sondern auch

für Ethik und Religion, so daß die Ausflucht des Rechtspositivismus,
man wolle Ethik und Religion in ihrem « eigenen » Wirkbereich
unangetastet lassen, eitel ist. Durch den Rechtspositivismus jeder Prägung
ist das Gewissen nicht nur aus der Öffentlichkeit, sondern überhaupt
aus dem Leben verbannt.

Ob aber das Recht jemals wieder seinem ethischen Sinn
zurückgegeben wird An dieser Frage hängt nicht nur die rechtliche Sicherheit,

sondern auch die wirtschaftliche Ausgeglichenheit und politische
Ruhe der Völker, der Friede auf Erden.


	Ausweg aus der Rechtsunsicherheit

