Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 2

Artikel: Diskussionen tber das aktuell Unendliche in der ersten Hélfte des 14.
Jahrhunderts

Autor: Maier, Anneliese

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussionen uiber das aktuell Unendliche
in der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts

Von Dr. Anneliese Maier, Rom

I

Das Problem, ob es ein aktuell Unendliches, ein Transfinites im
strengen Sinn, in der Welt gibt, das in den spidteren Jahrhunderten ein
Lieblingsthema der Philosophen bildete, hat in dieser Form fiir die
Scholastik nicht existiert. Denn fiir sie stand nicht nur durch den
christlichen Glauben, sondern auch durch die Autoritit des Aristoteles
fest, daBB es weder ein extensives, noch ein intensives infinitum in actu
gebe. Das Universum ist seiner Ausdehnung nach endlich, und unend-
liche Krifte oder Vollkommenheiten kommen nur Gott zu, aber nicht
der geschaffenen Welt. Aristoteles, und mit ihm die Scholastik, hat
nur die Unendlichkeit der Sukzession gekannt, im buchstiblichen Sinn
einer End-losigkeit. So ist es fiir sie mindestens méglich, dal die Zeit
(und die Bewegung) unendlich ist, wenigstens die kiinftige — wie es mit
der vergangenen steht, werden wir noch sehen —, und andererseits
ist es evident, dall der ProzeB des Zihlens kein Ende hat, daB also die
Zahlenreihe unendlich ist. Fiir die aristotelische Philosophie ist eine
derartige Unendlichkeit freilich nur eine potentielle und keine aktuelle,
wobei diese « Potenz » — es ist kein sehr gliicklicher Ausdruck, der zu
manchen Miverstindnissen AnlaBl gegeben hat — richtig zu verstehen
ist : als eine Potenz, die niemals vollstindig in Akt {ibergefiihrt werden
kann. Es liegt im Begriff der unendlichen Sukzession als solcher, daB sie
kein Ende hat, — dafl niemals ein letzter Augenblick und niemals eine
letzte und hochste Zahl erreicht wird, sondern daBl das, was wirklich
realisiert ist, immer nur eine endliche Dauer und eine endliche Anzahl
sind, iiber die hinaus stets die Moglichkeit des unendlichen, nicht
realisierten progressus bleibt. Die Scholastik hat den Seinsmodus dieser
infinita auch umgekehrt als actus permixtus potentia charakterisiert und
hat von einem « infinitum in fieri » gesprochen 1.

1 Die beiden Begriffe korrespondieren einander in der Terminologie der
Scholastik. Denn jeder Bewegungszustand, jedes sukzessive Sein, jedes fieri ist



148 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

Damit war jedoch das Problem des Unendlichen noch nicht gelést.
Man konnte zwar nicht fragen, ob es auller diesem infinitum in fieri
nicht auch ein infinitum in facto esse oder ein aktuell Unendliches gebe,
aber man hat gefragt, ob es nicht der Allmacht Gottes moglich wire, oder
moglich gewesen wire, ein solches zu schaffen 1. Und dieses Problem
ist im Grunde identisch mit dem Unendlichkeitsproblem, wie es die
Neuzeit gestellt hat. Denn die Unmdglichkeit des infinitum in actu hat
fiir die scholastische Philosophie ja nicht in irgend einer Beschrinkung
der Allmacht Gottes ihren Grund, sondern lediglich in den Antinomien,
die im Begriff des Unendlichen als solchem liegen. Gott kann alles
schaffen, was nicht in sich widerspruchsvoll ist ; aber der Begriff des
aktuell Unendlichen ist es, wenigstens fiir die Hochscholastik, aus einer
Reihe von Griinden, von denen wir die wichtigsten noch kennen lernen
werden. |

Auch im 14. Jahrhundert haben die meisten diesen Standpunkt
eingenommen. Doch hat es daneben auch ausgesprochene Infinitisten
gegeben, und zwar offenbar mehr, als wir bis jetzt wissen. Die bis-
herigen Forschungen 2 haben nur drei Vertreter des aktuell Unendlichen

nach der iiblichen Definition ein actus entis in potentia secundum quod in potentia,
d. h. aber eine Mischung aus Akt und Potenz. Das wiirde auch gelten, wenn der
terminus des fieri endlich wire. Jedenfalls driickt der actus permixtus potentia
(oder potentiae) der Scholastik nicht einen héheren Aktualititsgrad aus als die
« potentia », die Aristoteles den infinita zuschreibt (wie Duhem [s. u. Anm. 2] an-
genommen hatte).

1 Die Frage, ob es ein aktuell Unendliches in der Welt wirklich gibt, ist nur
fiir einen einzigen Fall gestellt worden : fiir die Anzahl der letzten Bestandteile
des Kontinuums. Hier gibt es drei Moglichkeiten : 1. das Kontinuum soll aus
« semper divisibilia » bestehen, d. h. die Anzahl seiner letzten Teile ist potentiell
unendlich groB, und ihre GréBe entsprechend potentiell unendlich klein, wobei der
letztere Begriff in genauer Analogie zum ersteren definiert wird ; 2. das Kontinuum
besteht aus aktuell unendlich vielen unendlich kleinen magnitudines derselben Art
wie das Kontinuum, also eine Linie etwa aus unendlich vielen unendlich kleinen
Linien usw.; 3. es besteht aus aktuell unendlich vielen Punkten, wobei diese
letzteren als schlechthin ausdehnungslos und nicht als unendlich kleine GréBen
angesehen werden (vgl. zu diesem ganzen Problemkomplex unsern Aufsatz Das
Problem des Kontinuums in der Philosophie des 13. und 14. Jahrhunderts, Anto-
nianum XX, 1945, S. 331 ff.; und Die Vorliufer Galileis im 14. Jahrhundert,
Freiburg 1947, Kap. 6). Die erste (aristotelische) Auffassung ist die herrschende
gewesen ; die zweite und dritte haben nur ganz wenige Vertreter gefunden, die
wir im Folgenden nennen werden, ohne auf das Problem des Kontinuums im
einzelnen noch einmal einzugehen.

* P. Duhem, Etudes sur Léonard de Vinci II Paris 1909, S. 37 ff. und
368 ff. ; H. Elie, Le traité de l'infini de Jean Mair, Paris 1938, Einleitung und
Anhang.



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 149

im 14. Jahrhundert festgestellt : Johannes Bassolis, Robert Holkot und
Gregor von Rimini 1.

Die folgenden Ausfithrungen wollen nun diese Liste etwas erweitern,
ohne Anspruch auf Vollstindigkeit zu erheben. Es scheint uns, da8
dieses Problem in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts eine gréBere
Rolle gespielt und lebhaftere Diskussionen ausgelost hat, als bisher
bekannt ist. Und das Problem als solches ist interessant genug, um
diesen Diskussionen etwas tiefer nachzugehen.

Es ist allerdings eine Aufgabe, die nicht immer ganz einfach ist.
Denn zu den Schwierigkeiten, die schon in der Sache als solcher liegen,
kommt eine weitere, wesentliche, hinzu : die Voraussetzungen, von denen
aus die Diskussion gefiihrt wird, sind nicht bei allen Autoren dieselben.
Wenn man fragt, ob ein infinitum in actu moglich wire, so ist es nicht
immer dieselbe Vorstellung vom aktuell Unendlichen, von der man bei
dieser Fragestellung ausgeht. Denn so treffend und klar die Scholastik
den Begriff des infinitum in potentia zu definieren gewuB3t hat, so
unklar und mehrdeutig sind die Beschreibungen, die sie vom infinitum
in actu gegeben hat. Auch das liegt freilich im Grunde in der Natur
der Sache.

Die Scholastik pflegte das infinitum in fieri mit der aristotelischen
Definition zu beschreiben : infinitum est cuius quantitatem accipientibus
semper est aliquid extra accipere, oder lieber noch mit der Formel,
die dasselbe besagt : non tantum quin maius fiir die unendliche Grofe 2,

1 AuBerdem meint Duhem, Durandus de S. Porciano habe eine deutliche
Hinneigung zum infinitistischen Standpunkt gezeigt, vielleicht sogar unter dem
EinfluB von Bassolis. Aber abgesehen davon, daB die letztere Annahme durch die
tatsichlichen chronologischen Verhiltnisse, die wir heute besser kennen als Duhem,
ausgeschlossen ist, kann man das aus Durands Text (Sent. I dist. 43 qu. 2) nicht
wohl herauslesen. Er kennt wie alle seine Zeitgenossen natiirlich die Argumente
fiir das aktuell Unendliche ganz genau, aber er lehnt sie deutlich genug ab.

? Die Mehrzahl der scholastischen Philosophen hat iiber Aristoteles hinaus-
gehend angenommen, daB auch extensive GréB8en (magnitudines) und nicht nur
Zahlen in diesem Sinn unendlich sein konnen. Fiir Aristoteles war mit der End-
lichkeit der in der Welt vorhandenen, nicht verginglichen aber auch nicht ver-
mehrbaren Materie nicht nur die Moglichkeit aktuell unendlicher GréBen aus-
geschlossen, sondern auch die einer ins Unendliche gehenden VergréBerung (infi-
nitum per appositionem). Denn da keine neue Materie entstehen kann, miiBte
dieser ProzeB der Apposition aufhéren, wenn die vorhandene Materie erschopft
ist. Fiir die christlichen Philosophen ist hier natiirlich der Rekurs auf die
Schopfungskraft Gottes mdéglich, die ja nicht an die einmal geschaffene Materie
gebunden ist, sodaB die Annahme eines infinitum in fieri auch fir magnitudines
den meisten gerechtfertigt erscheint.



150 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

und non tot quin plures fiir die unendliche Zahl !, Mit andern Worten :
ein potentiell Unendliches ist eine beliebig groBe (endliche) magnitudo
oder multitudo, die aber niemals so grof} ist, daB es nicht noch griéBere
Werte derselben Art gibe. Es ist, modern ausgedriickt, eine Variable,
die gegen unendlich geht, aber immer endlich bleibt.

Das aktuell Unendliche oder das infinitum in facto esse 2 wird zu-
nichst in analoger Weise definiert als tantum quod non maius bzw. tot
quod non plures. In aristotelischer Formulierung : infinitum est quo
nihil est maius, oder, in Umkehrung jener Definition des potentiell
Unendlichen : infinitum est cuius nihil est extra sumere. Doch wird
diese letztere Definition im allgemeinen als unprizis abgelehnt 3,

- Das infinitum in actu wire danach also das iiberendliche Maxi-
mum aller GréBen derselben Art. Daneben gibt es aber noch eine
andere Definition : infinitum est quod excedit quodcumque finitum
ultra omnem proportionem determinatam 4, Das ist natiirlich ein ganz
anderer und viel weiterere Begriff, den wir am besten mit dem modernen
Terminus des Transfiniten wiedergeben 5. Der Unterschied in diesen

1 Die analoge Formel fiir die unendlich kleinen magnitudines lautet: non
ita parvum quin minus ; unendlich kleine Zahlenwerte gibt es nicht : die betrachte-
ten multitudines sind immer ganze Zahlen, und die kleinste ist die 2.

? Noch mit einem dritten Gegensatzpaar wird der Unterschied von aktuell
und potentiell unendlich bezeichnet : infinitum categorematice et syncategorematice
sumptum. Das Begriffspaar stammt aus der Logik der exponibilia. In categore-
matischem Sinn wird ein Bestimmungswort gebraucht, wenn es an der Stelle des
Pridikats (oder hinter dem Nomen) steht, in synkategorematischem, wenn es an
der Stelle des Subjekts (oder vor dem Nomen) seinen Platz hat. Und es ist nichts
weiter als eine terminologische Festsetzung, dal der kategorematische Gebrauch
dem Bestimmungswort « unendlich » die Bedeutung des infinitum in actu, der
synkategorematische die Bedeutung des infinitum in potentia verleiht. Infiniti
homines erunt wiirde also heiBen : es wird potentiell unendlich viele Menschen
geben, d. h. non tot quin plures ; homines infiniti sunt, oder homines sunt infiniti
dagegen : es gibt aktuell unendlich viele Menschen,

$ Inhaltlich gelten die beiden Definitionen fiir gleichbedeutend. Bei der
ersten — infinitum est quo nihil est majus — scheint es zunichst denkbar, daB
es mehrere gleich groBe infinita (eiusdem rationis) geben konnte, was bei der
zweiten von vornherein ausgeschlossen ist. Aber auch fiir die erste : wenn es mehrere
gleich groBe infinita geben konnte, so wire ihre Summe jedenfalls gréBer als sie,
was gegen die Voraussetzung ist. _

4 Noch eine andere Formulierung fiir diesen Begriff finden wir in Nicolaus
von Autrecourts Traktat Exigit ordo executionis (ed. J. R. O’Donnell, Mediaeval
Studies I, 1939, S. 210) : infinitum extensive venit apud intellectum vel per nihil
habere extra se . .., vel quia in eo non erat accipere aliquem communem mensuram
per quam mensureretur totum.

8 Das aktuell unendlich Kleine dagegen hat die Scholastik (mit einer Aus-
nahme, die uns noch beschiftigen wird) nur in dem Sinn eines Minimum verstanden



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts. 151

beiden Bestimmungen, den die Autoren des 13. und 14. Jahrhunderts
im allgemeinen nicht gesehen haben, hat manches gegenseitige MiG-
verstindnis in den Diskussionen um diese Probleme zur Folge gehabt.
Es ist natiirlich nicht dasselbe, ob man etwa bei der Zahlenreihe die
Existenz eines Maximums behauptet, oder ob man nur transfinite Zahlen-
werte im allgemeinen annehmen will.

Diese Diskrepanz hat noch eine weitere zur Folge, die gleichfalls
eine groBe Rolle gespielt hat, und iiber die man nicht ins Klare kam,
weil man die Unterschiede in den Voraussetzungen iibersehen hat. Es
handelt sich um die Frage, ob es im Unendlichen GréBenunterschiede
geben kann oder nicht. Fiir alle die, die nur ein infinitum in fieri aner-
kannten, war es selbstverstindlich, daBl unendlich immer gleich unend-
lich ist, daB also kein infinitum groBer sein kann als ein anderes der-
selben Art, und daB man nichts zu einem unendlichen Wert addieren
und nichts von ihm wegnehmen kann. Diese selbe Auffassung ergibt
sich auch fiir die Infinitisten mit Notwendigkeit aus der Interpretation
des Unendlichen als eines Maximalwertes : wenn das Unendliche per
definitionem das ist, quo nihil est maius, so eriibrigt sich die Frage, ob
ein infinitum gréBer sein konne als ein anderes. Bei der zweiten Wesens-
bestimmung des aktuell Unendlichen liegt der Fall dagegen anders : hier
ist es durchaus moglich, wenn auch nicht notwendig, daB es mehrere
Werte (eiusdem rationis) gibt, die jede beliebige endliche GréBe ultra
omnem proportionem determinatam iibersteigen, und daB diese Werte
sich untereinander gréBenmiBig unterscheiden.

Das ist der zweite strittige Punkt in den Diskussionen um das
aktuell Unendliche gewesen. Und das, um was es hier geht, ist allerdings
eine ganz wesentiiche Seite des Unendlichkeitsproblems. Denn in diesem

(quo nihil est minus) ; ein Begriff, der dem Transfiniten entsprechen wiirde, exi-
stierte fiir die Infinitesimalsphére nicht. — Die Frage, ob es ein aktuell unendlich
Kleines gibt — so hat man gefragt, und nicht nur, wie beim unendlich GroBen,
ob es ein solches geben kénnte ! — ist identisch mit dem Problem des Kontinuums
(vgl. ob.) ; denn die Scholastik hat einen und nur einen Weg gekannt, der zum
unendlich Kleinen fiithrt : die Zerlegung des Kontinuums in sogenannte « partes
proportionales », d. h. die ins Unendliche fortgesetzte Teilung nach einem gegebenen
Verhiltnis (fortgesetzte Halbierung, Drittelung usw.). Und hier ist dann eben
die Frage, ob diese Teilung jemals bei aktuell unendlich kleinen Minima ein Ende
findet, oder ob das Kontinuum aus semper divisibilia besteht. Jedenfalls aber
folgt fiir die scholastischen Philosophen aus der Moglichkeit des infinitum in actu
nicht eine korrespondierende Méglichkeit fiir das unendlich Kleine ; die letztere
wird aus ganz anderen Erwigungen heraus angenommen oder abgelehnt, als die

erstere.



152 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

Fall haben beide Parteien recht. Nimmt man etwa die unendliche Menge
der ganzen Zahlen einerseits und andererseits die unendliche Menge aller
Zehnerpotenzen, so sind diese Mengen einander gleich — &quivalent,
sagen wir heute —, denn man kann durchgingig jedem Glied der einen
Menge eines der andern zuordnen und umgekehrt : unendlich ist also
gleich unendlich *. Aber andererseits besteht auch kein Zweifel, daB die
eine Menge zehnmal so groB ist wie die andere, oder umgekehrt : daB
die eine Menge eine Teilmenge der andern ist. Die moderne Mathematik
driickt diese Tatsache in dem sogenannten Aquivalenzsatz aus, der die
Grundlage der Mengenlehre bildet : eine unendliche Menge (und nur eine
solche) kann einer Teilmenge dquivalent sein. Das heilt, sie 16st den
Widerspruch, in dem die Scholastik nur ein « entweder-oder » sehen zu
miissen glaubte, durch ein «sowohl als auch» und sieht in ihm ein
charakteristisches Merkmal der unendlichen Menge.

Zu einer derartigen Losung sind unsere Philosophen natiirlich noch
nicht gekommen. Sie entscheiden sich entweder fiir das eine oder fiir
das andere und versuchen dann von dem gewihlten Standpunkt aus den
Gegner zu widerlegen — naturgemdll mit geringem Erfolg. So haben
ihre Diskussionen in diesem Punkt zu keinem positiven Ergebnis gefiihrt,
aber sie haben doch manche Erkenntnis und vor allem manche treffende
und prizise Formulierung der « Paradoxien des Unendlichen » ergeben.

II

Heinrich von Harclay, Kanzler von Oxford, hat, wahrscheinlich um
1313, eine Reihe von Quistionen disputiert 2, von denen eine lautet :
Utrum mundus potuit fuisse ab aeterno 3. Es ist das ein altes, schon
in der Hochscholastik viel erértertes Problem, in das nun Harclay eine
neue Niiance hineinbringt.

Das Problem, ob die Welt hitte von Ewigkeit her bestehen kénnen,
gehort zu den Fragen, an denen sich im 13. Jahrhundert die Meinungen
schieden. DaB sie de facto einen Anfang und damit nur eine endliche
Dauer in der Vergangenheit gehabt hat, steht den christlichen Philo-

1 Sofern es sich um Mengen gleicher Machtigkeit handelt : aber von dieser
Unterscheidung hat das Mittelalter natiirlich noch nichts geahnt. Fiir unsere
Philosophen sind alle Mengen, auch die Kontinuen, vom Typus der sogenannten
abzihlbaren Menge, d. h. wesensgleich der Menge der ganzen Zahlen.

? Vgl. F. Pelster, Heinrich von Harclay, Kanzler von Oxford, und seine
Quiistionen, Miscell. Franz Ehrle, 1, Rom 1924, S. 307 ff,

3 Vat. Burgh. 171, fol, 22'-24’,



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 153

sophen gegen Aristoteles fest 1. Aber wieder ist die Frage, ob es nicht
hitte anders sein konnen, ob der Begriff einer zwar geschaffenen aber
doch von Ewigkeit her bestehenden Welt in sich widerspruchsvoll wire 2.
Denn darauf kommt es immer wieder an: wenn kein solcher Wider-
spruch nachzuweisen ist, so ist ohne weiteres zuzugeben, dal Gott die
Welt hitte ab aeterno schaffen kénnen. Es ist zugleich die Frage, ob
die Annahme eines Weltanfangs — der novitas mundi, wie man im
Gegensatz zur aeternitas zu sagen pflegte — beweisbar, oder ob sie nur
ein Glaubensartikel sei. Auf den letzteren Standpunkt haben sich
Thomas ? und seine Schule gestellt : die Frage gehort fiir sie zu denen,
die Aristoteles in der Topik als problemata neutra bezeichnet hat ¢, d. h.
man kann beide Ansichten mit derselben Wahrscheinlichkeit, oder um-
gekehrt : man kann keine beweisen. Es ist dieselbe Auffassung, die
spiter Kant in dem Lehrstiick von den Antinomien vertreten hat. Im
13. Jahrhundert hat sie leidenschaftlichen Widerstand von Seiten der
Franziskaner erfahren. In den verschiedenen Listen, die die doktrinalen
Gegensitze zwischen Dominikanern und Franziskanern aufzihlen, ist
regelmidlig auch dieses Lehrstiick angefiihrt. Von den beiden groBlen
weltgeistlichen Philosophen der Hochscholastik hat sich Gottfried von
Fontaines % auf die Seite der Thomisten, Heinrich von Gent ¢ auf die der
Franziskanerschule gestellt. Mit Duns Scotus kommt dann eine gewisse
Wendung in der Haltung der letzteren. Er selbst entscheidet sich nicht
eindeutig — doctor videtur esse problematicus in hac quaestione, bemerkt

1 Die These, daBl die Welt (unerschaffen) von Ewigkeit her bestanden hitte,
gehort zu den 1270 und 1277 verurteilten averroistischen Sitzen. Es war dann
eine viel diskutierte Frage, ob Aristoteles diese Ansicht wirklich vertreten habe,
oder ob sie ihm nur falschlich von Averroés zugeschrieben worden sei.

? Dabei ist der springende Punkt in diesen Diskussionen, daB die Welt als
erschaffen vorausgesetzt wird. Es hat daneben einzelne Denker gegeben — Nico-
laus von Autrecourt z. B. — die eine unerschaffene und unvergingliche materiale
Welt annehmen wollten (oder diese Annahme mindestens vom philosophischen
Standpunkt fiir wahrscheinlicher halten wollten). Aber die damit postulierte
Ewigkeit ist ontologisch eine andere als die einer ab aeterno geschaffenen Welt
und fithrt im allgemeinen nicht zu Fragestellungen, die das Unendlichkeitsproblem
beriihren.

3 Opusculum de aeternitate mundi; Sent. IT d. 1 q.1 a.5 (utrum mundus
sit aeternus) ; Quodl. III q. 31 ; Quodl. XII q. 7; S. Th. I q. 46 a. 2; u. 6.

4 Die Auffassung, daB das Ewigkeitsproblem ein problema neutrum sei, ist
nicht, wie Michalski und mit ihm andere meinten (vgl. Elie, a. a. O. S. 67 n. 3),
erst gegen die Mitte des 14. Jahrhunderts aufgetaucht, sondern findet sich schon
durchweg in den Diskussionen des 13. Jahrhunderts.

5 Quodl. II q. 3.

¢ Quodl. I q. 7-8.



154 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

das Scholion der Wadding-Ausgabe zu der betreffenden Stelle 1 — aber
in seiner Schule findet sich mehr als einer, der die Mdglichkeit einer
ab aeterno geschaffenen Welt zugibt.

Das Seltsame ist nun aber das, daB von all diesen Verteidigern der
Ewigkeit der Welt im 13. Jahrhundert und in den Anfingen des 14.
keiner die Moglichkeit eines aktuell Unendlichen hat zugeben wollen.
Die Gegner haben ihnen — neben anderem 2 — allerdings vorgeworfen,
daB die Annahme einer ab aeterno bestehenden Welt eine unendliche
vergangene Zeit und damit ein infinitum in actu voraussetzen wiirde,
und haben alle Griinde angefiihrt, die man seit Aristoteles gegen das
aktuell Unendliche vorzubringen pflegte. Aber ohne rechten Erfolg ;
denn Thomas erklirt kurzerhand : per has rationes sufficienter probatur,
quod non sit infinitum in actu ; nec hoc est necessarium ad aeternitatem
mundi 3, Und das ist die Haltung aller, die ihm in diesem Punkt
gefolgt sind.

Die Vertreter der aeternitas mundi fassen niamlich die abgelaufene
unendliche Zeit genau so auf wie die kiinftige : als ein infinitum in fieri.
Ebenso wie die kiinftige Zeit ins Unendliche geht, oder wenigstens gehen
kann, in dem Sinn, daB in infinitum ein Tag auf den andern folgt, ohne
daB jemals der letzte erreicht wird, ebenso hitte auch umgekehrt, nach
riickwirts gesehen, ein Tag dem andern voraufgehen kénnen, ohne daf3

1 Op. Ox. II dist. 1 q. 3.

? Die Argumente, mit denen man die Unméglichkeit einer ab aeterno bestehen-
den Welt beweisen wollte, zerfallen in zwei Klassen, die namentlich im 14. Jahr-
hundert scharf geschieden werden. Die einen beziehen sich auf die Frage, ob der
Begriff der Kreatur kompatibel sei mit der Vorstellung einer duratio ab aeterno.
Die wichtigsten Bedenken, die geltend gemacht wurden, sind die folgenden drei :
folgt aus der coaeternitas der Kreatur mit ihrem Schépfer nicht notwendig die
consubstantialitas ? bedeutet das ab aeterno Bestehen nicht zugleich ein mit Not-
wendigkeit Bestehen, derart daB die Freiheit des Schopferakts in Frage gestellt
wire ? setzt schlieBlich die Schéopfung ex nihilo nicht eine zeitliche Aufeinander-
folge von Nicht-sein und Sein und damit einen Anfang in der Zeit voraus ? Es
sind die sogenannten rationes a priori gegen die Ewigkeit der Welt, denen im
18. Jahrhundert das Hauptgewicht beigelegt wurde, wihrend sie im 14. mehr und
mehr in den Hintergrund treten. Die zweite Klasse von Argumenten untersucht
dagegen die unendliche Dauer als solche auf ihre Méglichkeit oder ihren inneren
Widerspruch hin. Diese Argumente stehen im 14. Jahrhundert im Vordergrund
des Interesses, und sind oft die einzigen, die noch erdrtert werden.

3 Im Sentenzenkommentar, 1. c. Am SchluB des Opusculum de aeternitate
mundi findet sich allerdings der merkwiirdige Satz, in dem man sogar ein
Argument fiir die Unechtheit des Opusculum hat sehen wollen : Et praeterea adhuc
non est demonstratum, quod Deus non possit facere ut sint infinita actu. Aber
Thomas war nach allen seinen sonstigen AuBerungen Finitist.



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 155

jemals der erste erreicht wird 1. Es ist wie bei einer Linie, die dieselbe
ist und in derselben Weise ins Unendliche geht, ob man sie nach rechts
oder nach links verfolgt. Auf diese Weise treffen natiirlich die einschli-
gigen Gegenargumente nicht, denn alles, was gegen die Mdoglichkeit eines
aktuell Unendlichen angefiihrt wird, wird ohne weiteres zugegeben mit
dem Hinweis, daB eine solche ja gar nicht behauptet werden soll, und
dall somit alle Schwierigkeiten in demselben Grad lésbar oder unlésbar
sind wie gegeniiber dem kiinftigen infinitum in potentia, das ja auch die
Gegner anerkennen 2.

In diesem Punkt nun weicht Heinrich von Harclay von der tradi-
tionellen Auffassung entscheidend ab. Wir folgen dem Gedankengang
seiner Quaestio in groBen Ziigen. Harclay zidhlt zunichst die verschie-
denen Antworten auf, die auf die Frage, utrum mundus potuit fuisse ab
aeterno, gegeben worden sind : Hic sunt tres opiniones ; una talis quod
mundus fuit ab aeterno et non potuit non fuisse ; alia quod non fuit
ab aeterno, potuit tamen fuisse ; tertia quod nec potuit fuisse ab aeterno,
nec fuit per consequens. In einem ersten Artikel wird dann ausfiihrlich
und mit groBer Sachkenntnis nachgewiesen, daBl die genuine aristote-
lische Ansicht tatséichlich die gewesen sei, die Averroés ihm zuschreibt 3 :
daBl namlich die Welt von Ewigkeit her bestanden habe. Dann folgt
die entgegengesetzte (dritte) opinio, quae est magistri Henrici (von Gent).

! So gut es in der Zukunft Tage gibt, die immer nur futuri und niemals
praesentes und praeteriti sein werden, so gibt es in der Vergangenheit Tage, die
nur vergangen und niemals gegenwartig oder kiinftig waren (oder anders gesagt :
die immer nur praeteriti und niemals praetereundi waren).

.2 Wenn gar kein anderer Ausweg bleibt, hilft man sich auch mit mehr oder
weniger sophistischen Unterscheidungen. So sollen z. B. die unendlich vielen
vergangenen Tage nicht perfransiti sein — der Einwand lautet : infinita non pos-
sunt esse pertransita —, weil zu einem pertransire per definitionem ein Anfangs-
und ein SchluBterminus gehort, und hier der erstere fehlt : sie sind nur praeteriti ;
u. a. m.

3 Er beruft sich fiir diese Interpretation auf Robert Grosseteste : nach Auf-
zahlung einiger auctoritates, die Lincolniensis episcopus Robertus im ersten Teil
seines Hexaemeron anfiihre, zitiert er ihn wortlich : « Haec adduximus contra quos-
dam modernos qui nituntur contra Aristotelem et suos expositores et sacros simul
expositores, de Aristotele haeretico facere catholicum mira caecitate et praesump-
tione putantes se limpidius intelligere et verius interpretari ex littera latina cor-
rupta quam philosophos tam gentiles quam catholicos, qui eius litteram incorruptam
originalem graecam plenissime noverunt. Non igitur se decipiant et frustra delu-
dant, ut Aristotelem faciant catholicum, ne inutiliter tempus suum et virtutes
ingenii consumant et Aristotelem catholicum constituendo se ipsos haereticos
faciant. » Haec Lincolniensis. (Vgl. Pelster, a. a. O. S. 352 ; wir korrigieren deci-
pient und deludent in decipiant und deludant nach dem Zitat derselben Stelle, das
Thomas von Wylton bringt, vgl. u. S. 160, Anm. 5.)



156 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

Sie besagt : quod includit contradictionem mundum fuisse ab aeterno,
ideo non potest fieri a Deo. Es folgt die Aufzihlung von zehn rationes,
von denen aber nur ein Teil von Heinrich von Gent herriihrt. Die ersten
drei Argumente beziehen sich auf Schwierigkeiten anderer Art 1. Harclay
iibergeht sie in der Auflésung auch mit der Bemerkung : ad primum
argumentum, secundum et tertium quaere responsionem alibi. Aber die
iibrigen sieben enthalten in kurzer und sehr priziser Form die haupt-
sichlichsten Einwinde, die gegen die Mdglichkeit einer vergangenen
unendlich langen Zeit angefiihrt zu werden pflegten und die Harclay
dann weiterhin, im dritten Artikel zum Beweis der eigenen Auffassung,
Schritt fiir Schritt widerlegt.

Denn Harclay selbst stimmt der zweiten der aufgezihlten opiniones
zu, quod mundus et motus potuit fuisse ab aeterno. Er vertritt damit
dieselbe Auffassung wie Thomas, aber nun von einem wesentlich andern
Standpunkt aus. So kommt es auch, daB er die Beweise, die « frater
Thomas » fiir diese opinio anfiihrt, zuriickweist : sed hoc non valet ali-
quid erklirt er, und scheut sich nicht, die thomistische Argumentation
als « rudis fuga » zu bezeichnen. Denn fiir ihn selber ist nun die aeternitas
ab ante nicht mehr ein potentiell, sondern ein aktuell Unendliches.
Freilich ist Harclay weit davon entfernt, schlechthin die Moglichkeit des
infinitum in actu in jeder Form anzuerkennen. Er ist nur ein sehr
bedingter Infinitist. Seine Auffassung ist kurz gesagt die, dal} es zwar
aktuell unendliche multitudines (oder numeri) 2 und aktuell unendliche
gerade Linien geben kénnte, aber keine aktuell unendlichen Flichen und
Kérper und auch keine aktuell unendlichen intensiven GréBen.

Der « Beweis » fiir diese Auffassung besteht in der Uberlegung, da3
der progressus in infinitum dem Wesen der Zahl als solcher nichts nimmt
und daB die infinitas in actu dem Begriff der multitudo nicht wider-
spricht. Entsprechendes gilt fiir die gerade Linie : infinitas non tollit
naturam lineae rectae; linea ergo recta posset esse infinita in actu,
quantum est a parte sui. Fiir Flichen und Korper dagegen gilt umge-
kehrt : superficiei et corpori et omni figurae repugnat contradictorie in-

! Namlich auf die contradictio zwischen dem Begriff des Geschépfs und dem
der ewigen Dauer (vgl. ob.).

? Und zwar nimmt Harclay in einem besondern Fall — dem einzigen, der in
Betracht kommt — dariiber hinaus die wirkliche Existenz von unendlichen multi-
tudines an : in einer nicht erhaltenen Quaestio iiber die Struktur des Kontinuums,
deren Inhalt uns aber indirekt bekannt ist (vgl. Vorliufer Galileis, Kap. 6), stellt
er sich auf den Standpunkt, daB das Kontinuum aus (aktuell) unendlich vielen
Punkten bestehe.



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 157

finitas, sicut potest demonstrative probari. Leider wird dieser Beweis
nicht gefiihrt. Aus diesen Voraussetzungen' ergeben sich nun einige
Folgerungen. Die Linie kann zwar an sich unendlich sein, aber nur
wenn diese Moglichkeit nicht durch andere Momente aufgehoben wird.
Und das ist unter zwei Bedingungen der Fall : einmal wenn die Linie
terminus superficiei vel corporis ist, weil diese beiden letzteren ja nicht
unendlich sein konnen; und zweitens, wenn die Linie in re naturali
realisiert ist !, denn da gilt der aristotelische Grundsatz quod omnium
natura constantium est terminus magnitudinis, der auch den Ausgangs-
punkt fiir die Lehre von den maxima und minima naturalia bildet. Wenn
aber diese beiden Hindernisse nicht bestehen, so gilt ohne weiteres :
nulla ratio impedit infinitatem in actu quin posset esse. Daraus folgt
dann weiter quod motui et tempori non repugnat infinitas extensiva.
Denn : tempus et motus habent dimensionem linearem tantum, und die
beiden Hindernisse, die die aktuelle Unendlichkeit ausschlieBen kénnten,
kommen hier nicht in Betracht. Das erste fillt von vornherein weg,
denn diese lineare Ausdehnung kann natiirlich nicht die Begrenzungs-
linie einer Figur sein ; aber auch das zweite scheidet aus, denn das esse
in re naturali, um das es sich hier handelt, ist ja ein sukzessives und
kein simultanes, et hoc modo non repugnat infinitas rei naturali. Haec
ergo, so schlieBt er ab, est causa vera, ut credo, quare tempus et motus
possunt esse infiniti in actu vel infiniti pertransiti.

Von diesem Standpunkt aus erfolgt die Widerlegung der Argumente
gegen die aeternitas mundi. Diese Argumente, die immer und immer
wieder vorgebracht worden sind, beruhen im wesentlichen auf zwei Vor-
aussetzungen. Die erste besagt einfach: ein aktuell Unendliches ist
ausgeschlossen ; und auch wenn die ab aeterno vergangene Zeit als solche
nicht unbedingt als ein aktuell Unendliches anzusehen wire, so wiirde
doch aus ihr die Moglichkeit einerseits einer aktuell unendlichen multi-
tudo, andererseits einer unendlichen magnitudo folgen. Denn wenn die
Welt von Ewigkeit her hitte bestehen konnen, so hitte Gott jeden Tag
eine Seele erschaffen konnen ; folglich wire die Anzahl der heute existie-
renden unsterblichen Seelen aktuell unendlich. Und ebenso hitte Gott
jeden Tag einen Stein von einer bestimmten GroBe erschaffen und alle
erschaffenen Steine zueinander hinzufiigen konnen, dann wiirde heute

! Derart, so fiigt Harclay zur Erliuterung hinzu, daB etwa zwei parallele
Linien, die an sich unendlich lang sein konnten, und die ja auch keine Figur
begrenzen und damit nicht termini einer Fliche sind, in der Natur doch nicht
verwirklicht sein kénnten.

Divus Thomas 11



158 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

eine aktuell unendliche magnitudo existieren. Diese Einwinde, nament-
lich der erste, haben den Vertretern der aeternitas mundi viel Kopf-
zerbrechen bereitet. Jedenfalls haben die Philosophen des 13. Jahrhun-
derts und auch noch die des 14., die auf dem thomistischen Standpunkt
geblieben sind, hdufig Antworten gegeben, die den Knoten eher zerhauen
als losen : so hilt man es etwa fiir denkbar, daf Gott zwar die Welt
ab aeterno hitte schaffen konnen, aber nicht den Menschen, soda8 doch
nur endlich viele Seelen bisher vorhanden wiren ; oder — eine beliebte
Auskunft — es wird an eine Art von Seelenwanderung, eine circulatio
animarum gedacht, derart, daB es zwar unendlich viele Menschen, aber
nur endlich viele unsterbliche Seelen gegeben hitte, u. a. m. Fiir Harclay
ist die Antwort einfacher. Er kann ohne weiteres zugeben, daBl im Fall
der ab aeterno bestehenden Welt heute unendlich viele Seelen existieren
wiirden, denn die Mdglichkeit aktuell unendlicher Mengen hat er ja an-
erkannt. Schwieriger ist dagegen die Losung des andern Einwands von
den unendlich vielen Steinen, oder allgemeiner : den unendlich vielen
ausgedehnten GrofBen, die zusammen eine unendliche magnitudo ergeben
wiirden. Denn die letztere ist ja auch fiir Harclay ausgeschlossen. Der
Ausweg, den er findet, ist etwas verbliiffend : si mundus fuisset ab
aeterno, non potuit Deus continue fecisse lapidem [post lapidem], nisi
tandem destruxisset lapides factos. Niheres erfahren wir leider nicht

Das zweite Postulat, von dem aus die Mdglichkeit der aeternitas
mundi bekimpft zu werden pflegte, ist der Grundsatz : unendlich ist
gleich unendlich, den wir schon kennen. Wenn die Welt, so wird argu-
mentiert, unendlich lange Zeit bestanden hat, dann wiirde daraus ent-
weder folgen, daB es im Unendlichen GréBenunterschiede gibt — denn
es wiren bis heute infinitae revolutiones solis und infinitae revolutiones
lunae vergangen, aber die letzteren wiren zwdlfmal so viel wie die
ersteren; entweder ist also ein Unendlich gréBer als ein anderes — oder
der Teil wire gleich dem Ganzen. Ferner konnte man zu einer unend-
lichen GroBe etwas hinzufiigen, denn die unendlich lange Zeit, die bis
heute vergangen ist, ist zweifellos groBer, als die, die bis gestern ver-
gangen war ; usw.

Auf dem thomistischen Standpunkt pflegte man auf diese Einwinde
zu antworten, daB die Bestimmungen Ganzes und Teil, gréBer und kleiner
usf. nur passiones quantitatis finitae seien und auf das Unendliche nicht
angewandt werden koénnten, und dall man zu einem unendlichen Wert
nur a parte illa, qua est finitum, etwas hinzufiigen oder etwas weg-



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 159

nehmen kénnte. Man verzichtete also von vornherein darauf, mit unend-
lichen GroBen zu rechnen.

Dem gegeniiber erklirt nun Heinrich von Harclay kurzerhand quod
unum infinitum eiusdem rationis potest esse maius alio infinito eiusdem
rationis, sicut una linea alia linea, si utraque esset infinita, et una
multitudo alia multitudine maior, licet utraque infinita. Et videtur
mihi non esse dubium, quin, si esset quantitas infinita, si esse posset,
quod nihilominus in illo esset totum et pars, et per consequens excedens
et excessum. Die Begriindung besteht in einer #hnlichen Uberlegung
wie der, die ihn zur Annahme des aktuell Unendlichen gefiihrt hat : der
progressus in infinitum — der Grenziibergang, wie wir heute sagen —
nimmt einer Zahl und einer Quantitit nichts, was zu ihrem Wesen
gehort ; zum Wesen der Quantitit gehort aber, da das Ganze gréBer
ist als der Teil. Das wird an einem Beispiel illustriert : accipio unam
quantitatem 8 pedum et aliam 4 pedum. Dico quod quantitas 4 pedum
non est divisibilis in tot partes infinitas eiusdem quantitatis, in quot
partes infinitas dividitur vel divisibilis est quantitas 8 pedum ... Ergo
plures sunt partes infinitae in potentia in una quantitate quam in alia
de partibus eiusdem quantitatis. Ergo infinitas non impedit maiori-
tatem et excessum respectu alterius infiniti. Denn wenn man beide
Linien immer weiter in gleich groBe Teile teilt, dann ist immer die
Anzahl der Teile in der einen Linie doppelt so groB wie in der andern,
und so bleibt es auch beim progressus in infinitum. Harclay hat hier
zweifellos etwas Richtiges gesehen und einen korrekten Grenziibergang
vollzogen.

Damit sind dann natiirlich die entsprechenden Einwinde gelost :
Harclay kann ohne weiteres zugeben, daB die Anzahl der Mondumliufe
zwoélfmal so groB wire, als die der Sonnenumldufe usw. Und so gut es
im Unendlichen das Verhiltnis von Ganzem und Teil gibt, so gut gibt
es auch Addition und Subtraktion, und nicht nur auf der endlichen,
sondern auch auf der unendlichen Seite. Unter der Voraussetzung, dal
die Sonne ein wesentliches Zeugungsprinzip bei der Entstehung der
Lebewesen ist, und daB es in der vergangenen Zeit unendlich viele
Menschen hitte geben konnen, kénnte man sagen, quod duratio solis
esset prolixior duratione totali infinita omnium hominum. Mit andern
Worten : es gibt nicht nur geometrische Proportionen, sondern auch
arithmetische Differenzen zwischen unendlichen GroBen. — Es versteht
sich nach dem allen von selbst, da der Unendlichkeitsbegriff, den
Harclay im Auge hat, auch wenn er es nicht ausdriicklich sagt, nicht



160 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

das infinitum «quo nihil est maius» ist, sondern das Unendliche im
Sinn eines Transfiniten.

Heinrich von Harclay ist iibrigens nicht der erste gewesen, und er
betont das ausdriicklich, der behauptet hat, da ein infinitum gréBer
sein konne als ein anderes : er beruft sich auf Robert Grosseteste (Lincol-
niensis), der das auch schon angenommen habe !, obwohl er andererseits
die Moglichkeit des aktuell Unendlichen und de aeternitas mundi ab-
gelehnt zu haben scheint 2.

Harclays Theorie des Unendlichen hat alsbald lebhaften Wider-
spruch gefunden. Thomas von Wylton, oder Thomas Anglicus, der von
1314-1320 magister regens in Oxford war, z. T. wihrend der Kanzler-
schaft Harclays, hat in einer Quaestio seines in diesen Jahren entstan-
denen Quodlibet 3 sich ausfiihrlich mit Harclays Auffassung des Unend-
lichen auseinandergesetzt. An ista simul stent quod motus sit aeterna-
liter a Deo productus et cum hoc quod Deus sic produxit mundum
libere quod potuit ipsum non produxisse, lautet die Frage 4. Er erklirt
gleich zu Beginn, daB ihre Beantwortung abhinge von der Entscheidung
des andern Problems : ob die Welt hitte ab aeterno bestehen kénnen ;
und er will darum zunichst die drei Theorien vortragen, die es hierzu
gibt, und dann sagen « quod melius intelligo in hac materia ». In der
Wiedergabe der drei mdglichen opiniones geht er genau so vor wie
Harclay : zuerst der Nachweis, z. T. mit denselben Worten %, daBl
Aristoteles wirklich die Ewigkeit der Welt behauptet habe ; dann die
zweite Ansicht, daBl die Welt nicht nur nicht von Ewigkeit her bestanden
hat, sondern auch nicht hitte bestehen kénnen, mit ihren Argumenten,

1 In der nicht erhaltenen Quaestio iiber die Struktur des Kontinuums, aus der
Wilhelm von Alnwick in einer seiner Determinationes, die uns noch beschiftigen
werden, folgendes anfiihrt : Item pro ista opinione adduxit (ndmlich Heinrich von
Harclay) auctoritatem domini Lyncolniensis qui super 4. Phys. cap. de tempore
dicit quod unum infinitum est maius alio et quod sunt plura puncta in maiori
magnitudine quam in minori ... Dicit etiam sic : credo ... quod numerus infinitus
ad numerum infinitum potest se habere in omni proportione numerali et non
numerali. Aliquis enim numerus infinitus duplex est ad alium numerum infinitum
et triplus et sic secundum ceteras species proportionis (Pal. lat. 1805, fol. 9).

* Harclay bemerkt (in unserer Quaestio) zu dem Einwand de infinitate ani-
marum : dicendum quod haec ratio non est nova, immo antiqua. Lincolniensis
ubi supra (d. h. im Hexaemeron) facit eam et probat per hoc quod mundus non
potuit fuisse ab aeterno (vgl. u. S. 162, Anm. 5).

3 Das nur fragmentarisch in einer einzigen Handschrift erhalten ist : Burgh. 36.

¢ Fol. 71-79’.

8 Auch jenes Zitat aus Grosseteste kehrt wortlich wieder fol. 71" ; (vgl. ob.
S. 155, Anm. 3).



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 161

die Wylton iiber Harclay hinausgehend ausdriicklich in zwei Klassen
scheidet : solche, die die repugnantia inter creaturam aeternaliter pro-
ductam et liberam productionem activam Dei betreffen, und solche, die
sich auf die Widerspriiche beziehen, die aus der Unendlichkeit der ver-
gangenen Zeit und Bewegung als solcher folgen. SchlieBlich die dritte
opinio : daBB die Welt zwar nicht von Ewigkeit her bestanden hat, aber
daB sie hitte ab aeterno existieren koénnen.

Seine eigene Entscheidung geht dahin, da wir weder beweisen
kénnen, dafl die Welt nicht ab aeterno hat bestehen kénnen, noch daB
sie nicht ab aeterno bestanden hat, licet cum omnimoda certitudine ad-
haesionis per fidem, quae maior est et infallibilior quam certitudo innitens
rationi naturali teneam, quod mundus incepit.

Auch er nimmt also die Mdoglichkeit einer ab aeterno bestehenden
Welt an. Nun aber nicht im Sinn Harclays, sondern in dem des Aqui-
naten : die unendlich lange Zeit, die in diesem Fall vergangen wire, ist
fiir Wylton kein aktuell Unendliches, sondern nach der traditionellen
Auffassung ein potentielles. Fiir die Ablehnung der Harclayschen Deu-
tung gibt er die folgende charakteristische Begriindung : Ista imaginatio
licet subtilis sit circa infinitum et super rationes subtiles fundetur,
tamen viam communem et antiquam melius vel minus male intelligo 1.

Auf jeden Fall aber erweist er Harclay die Ehre, seine Lehre ein-
gehend und mit viel Verstindnis — trotz dieser Bemerkung — durchzu-
diskutieren. Sie wird zunichst einfach referiert anliBlich der Auflésung
der finitistischen Argumente ; dann, nachdem er die eigene Entscheidung
gegeben hat, erfolgt die ausfiihrliche Widerlegung. Zwei Voraussetzungen
Harclays sind nach Wyltons Ansicht falsch : wenn er meine, der Grund-
satz, dall der Teil kleiner sei als das Ganze, kime der Quantitit als
solcher zu und werde nicht durch den progressus in infinitum auf-
gehoben, und zweitens wenn er annehme quod infinitum et additio
numerorum in infinitum non repugnat rationi quantitatis. Es sind tat-
sachlich die beiden fundamentalen Thesen Harclays. Die spezielle Form
schlieBlich, in der allein Harclay aktuell unendliche magnitudines aner-
kennen will (als gerade Linien), lehnt Wylton noch aus einem andern
Gesichtspunkt ab, den auch ein jiingerer Oxforder Kollege Wyltons :
Wilhelm von Ockham — gleichzeitig ?, schon vorher ?, wenig spiter ?—
vertreten hat : dico quod non est verum, immo secundum Philosophum
et secundum veritatem Deus non posset facere aliquid indivisibile de

! Am Rand : Nota contra viam magistri H. de Herdcle (fol. 75°).



162 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

genere quantitatis, nec punctum, nec lineam, nec superficiem habere
esse separatum, ita quod lineae rectae infinitae non solum repugnat
esse per se virtute divina ratione infinitatis, sed ratione qua indivisibilis
secundum latitudinem, et eodem modo superficiei repugnat habere esse
separatum alicuius virtute 1,

Heinrich von Harclays Lehre vom Unendlichen hat noch einmal
einige Jahre danach eine ausfiihrliche Zuriickweisung erfahren von einem
andern Oxforder Philosophen : dem Scotisten Wilhelm von Alnwick, der
auch eine Zeitlang in Bologna gelehrt hat. Alnwick ist iiberzeugter
Finitist, wie sich aus einer Reihe der « Determinationes » ergibt, die wahr-
scheinlich 1322-23 in Bologna entstanden sind 2, und in denen er vor
allem gegen einige zeitgendssische Anhinger der averroistischen Rich-
tung, darunter Thomas von Wylton, polemisiert 3. In den Quistionen,
die uns hier interessieren, wendet er sich allerdings mehr gegen Harclay ;
aber auch gegen Wylton, insbesondere in der Frage, ob die Welt hitte
von Ewigkeit her bestehen koénnen ¢, ohne im iibrigen den Gegensatz
in der Auffassung dieser beiden zu beriicksichtigen. In der Tat haben
ja sowohl Harclay wie Wylton, wenn auch in verschiedener Weise, die
aeternitas mundi als moglich anerkannt. Alnwick stellt sich demgegen-
iiber auf den traditionellen franziskanischen Standpunkt, daB die Welt
nicht hitte ab aeterno bestehen konnen, weil eine derartige Vorstellung
in sich widerspruchsvolle Elemente enthalten wiirde 8. Diese Antwort
scheint ihm mehr mit Glauben und Vernunft in Einklang zu sein als
die andere ©.

1 Der Satz geht weiter : sicut patebit in quaestione sequenti de divisione
continui. Diese Quaestio ist nicht erhalten; vermutlich hat Wylton sich hier
auch mit Harclays Theorie des Kontinuums auseinandergesetzt.

? Hs. : Pal. lat. 1805. Die Determinationes sind jedenfalls nicht nach 1323
entstanden, denn Thomas wird noch als « frater Thomas» zitiert (fol. 69’ u. 6.).

3 Vgl. Vorliufer Galileis, Kap. 7. In der zitierten Hs. ist hiufig am Rand
angegeben : contra magistrum Thomam Anglicum,

4 Sje wird in zwei Quistionen behandelt : utrum possibile fuerit entia suc-
cessiva, ut motus et tempus, fuisse ab aeterno (fol. 66-74) ; und : utrum possibile
fuerit entia permanentia alia a Deo fuisse ab aeterno (fol. 74-84).

5 Unter den Argumenten fiir seine These steht an erster Stelle wieder das von
der unendlichen Anzahl der Seelen. Alnwick bemerkt dazu: Quantum ad istam
rationem est advertendum, quod ipsam facit dominus Robertus Lyncolniensis epis-
copus in suo hexaemeron parte prima et probat per eam ex intentione quod mundus
non potuit fuisse ab aeterno, et sic pro illa parte est iste magnus doctor, vir utique
magnae auctoritatis (vgl. ob. S. 160, Anm. 2).

¢ ... eligam rationem secundam quae mihi videtur magis consona fidei et
rationi naturali (fol. 67°) : das richtet sich méiglicherweise gegen Thomas de Wylton,



in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts 163

Von hier aus widerlegt er dann die Argumente sowohl Harclays
wie Wyltons. Nur in der Aristotelesinterpretation, d. h. in der Uber-
zeugung, daB} Aristoteles wirklich die faktische Unendlichkeit der Welt
fiir erwiesen gehalten habe 1, ist er mit Harclay einer Meinung und iiber-
nimmt, genau wie Wylton es gemacht hatte, z. T. wortlich seine Belege 2.
Und noch in einem andern Punkt schlieBt er sich Harclay an: in der
Zuriickweisung der thomistischen Argumente fiir die aeternitas mundi :
ista responsio est omnino insufficiens et irrationalis, heit es einmal 3,
und ein anderes Mal mit demselben Ausdruck, den Harclay gebraucht
hatte : unde responsio sua non videtur esse nisi rudis fuga 4.

Der Frage, ob ein Unendlich gréBer sein kénne als ein anderes, ist
eine eigene determinatio gewidmet 3, die fast ganz gegen Harclay gerich-
tet ist. Seine Argumente ¢, die allerdings sehr frei wiedergegeben sind,
werden Schritt fiir Schritt widerlegt. Alnwicks eigene Entscheidung
lautet : Teneo quod unum infinitum non est maius alio ex illa parte
qua est infinitum ; und das Hauptargument : dicendum quod totum et
pars, duplum et dimidium, maius, minus, aequale non conveniunt quan-
titati inquantum quantitas est, immo prius dividitur quantitas per
finitam et infinitam quam sibi conveniat aliquod praedictorum. Solum
enim conveniunt quantitati finitae. Folglich sind arithmetische Diffe-
renzen zwischen unendlichen GréBen, und Addition und Subtraktion,
nur auf der Seite mdoglich, wo sie im Endlichen begrenzt sind, und
geometrische Proportionen héren auf, wenn der Grenziibergang vollzogen
wird : es ist zwar fiir jede beliebig groBe endliche vergangene Zeit
richtig, daB es zwélfmal soviel Mondrevolutionen als Sonnenrevolutionen
gegeben hat, aber fiir ein tempus infinitum wiirde diese Beziehung nicht

der den Standpunkt der Vernunft und des Glaubens in diesem Problem in einer
Weise getrennt hatte, die an das averroistische Prinzip der doppelten Wahrheit
erinnert (vgl. ob.).

1 Utrum asserere mundum fuisse ab aeterno fuerit de intentione Aristotelis
(fol. 84-927).

? Wieder begegnet jenes Zitat aus Robert Grosseteste, das auch Wylton von
Harclay iibernommen hat.

* Fol. 67°.

4 Fol. 69" '

® Utrum in maiori quantitate sint plures partes in potentia quam in minori
(fol. 6'-17). Im ersten Artikel wird in allgemeiner Form gezeigt quod nullum
infinitum est maius alio accipiendo infinitum ex illa parte qua est infinitum
(fol. 7’-11). Hier findet sich das oben (S. 160, Anm. 1) wiedergegebene Zitat.

¢ Sie werden am Rand (fol. 8’) ausdriicklich als rationes magistri Henrici
Cancellarii quondam Oxoniae bezeichnet.



164 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

gelten, denn unendlich ist immer gleich unendlich. Es sind die iiblichen
Uberlegungen, die auch die Autoren des 13. Jahrhunderts schon angestellt
haben.

AuBer Heinrich von Harclay (und zweifellos unabhingig von ihm)
begegnet in diesen Jahren noch ein anderer Infinitist in Oxford : es ist
kein Geringerer als Wilhelm von Ockham. Man pflegt ihn im Anschlufl
an Duhem zu denen zu zihlen, die das aktuell Unendliche abgelehnt
haben. Aber hier hat Duhem, der den Conimbricenses den Vorwurf
macht 1, sie hitten Ockham mit Unrecht zu den Verteidigern des infi-
nitum in actu gerechnet, selbst geirrt. Oder richtiger : er hat nur eine
einzige Stelle beriicksichtigt und hat iibersehen, da Ockham sich in
anderm Zusammenhang in ganz anderm Sinn zu dem Problem &duBert.
Im I. Buch seines Sentenzenkommentars bei der Frage, ob es einen
héchsten Grad der charitas gebe 2 — es ist die Stelle Duhems — erklirt
er sich allerdings sehr energisch nicht nur gegen das intensive infinitum
in actu, sondern auch gegen aktuell unendliche Quantititen und Zahlen ;
aber die AuBerungen im II. Buch anliBlich des Problems, ob die Welt
ab aeterno hitte bestehen kénnen 3, und in seinem II. Quodlibet, wo
dieselbe Frage gestellt und in analoger Weise entschieden wird 4, klingen
wesentlich anders. Nun sind derartige Diskrepanzen bei Ockham ja
keine Seltenheit ; aber hier liegt der Fall doch etwas anders. Man kann
nicht sagen, daB er gegeniiber diesem Problem seine Ansicht gedindert
hitte, wie er es sonst bei manchen andern getan hat 5. Die beiden
scheinbar entgegengesetzten Entscheidungen stehen in Wirklichkeit in
bestem Einklang. Ockham versteht nimlich hier und dort unter dem
aktuell Unendlichen nicht dasselbe.

Die Scholastik hat ja, wie wir wissen, unter dem infinitum in actu
einerseits das schlechthinige Maximum in der betreffenden Spezies ver-
standen, andererseits einen Begriff, der unserer Vorstellung vom Trans-
finiten entspricht. Und Ockham hat im ersten Buch seines Sentenzen-
kommentars den ersten Begriff im Auge und lehnt ihn strikte ab: es
gibt kein unendlich groBes Maximum und es kann keines geben, weder
bei intensiven, noch bei extensiven, noch schlieBlich bei numerischen

A.8.0. 8. 41.

? Sent. I dist. 17 q. 8 (Ed. Lyon 1495).

3 Sent. II q. 8.

4 Quodl. II q. 5 (Ed. StraBburg 1491).

§ z.B. im Fall der Impetustheorie, wie wir schon friiher gezeigt haben (Die
Impetustheorie der Scholastik, Wien 1940, S. 39 ff.).



in der ersten Hailfte des 14. Jahrhunderts 165

GroBen, ebensowenig wie es ein unendlich kleines Minimum gibt 1. Im
I1. Buch und im Quodlibet dagegen handelt es sich um das Unendliche
im Sinn des Transfiniten, und hier fillt die Entscheidung anders aus.

Ockham erklirt zunéchst zu der Frage, ob die Welt hitte ab aeterno
bestehen kénnen 2 : quod utraque pars quaestionis potest teneri et neutra
potest probari. Jedenfalls schlieBe diese Annahme keinen Widerspruch
ein 3. Und da der gottlichen Allmacht alles moglich ist, was nicht in
sich widerspruchsvoll ist, hitte die Welt von Ewigkeit her bestehen
konnen. Wie tiblich, besteht der Beweis in der Widerlegung der Gegen-
griinde. Ockham macht sie sich leicht. Er stellt sich auf den Standpunkt,
daB ein infinitum in actu méglich ist hinsichtlich der multitudo und der
magnitudo, daB es aber keine unendlichen Intensititen geben konnte.
Die verflossene Zeit, d. h. die Anzahl der vergangenen revolutiones solis,
oder der verflossenen Tage o. 4. — denn in anderm Sinn von einem
tempus pertransitum zu reden, hitte fiir Ockham ja keinen Sinn — ist
fiir ihn ohne weiteres, und ohne daB eine andere Mdglichkeit {iberhaupt
erwogen wird, ein aktuell Unendliches. So kann er die gewichtigsten
Argumente der Gegenpartei mit einem einfachen « concedo » entkriften.
Und gegeniiber den iibrigen Einwinden — daB dann ein infinitum
groBer wire als ein anderes usw. —, postuliert er genau wie Harclay,
daB es im Unendlichen GréBenunterschiede geben kénnte.

Es ist allerdings auffallend, in wie kurzer und beinahe zigernder

1 Dico quod veraciter loquendo sicut in quibuscumque permanentibus divisi-
bilibus in infinitum, cuiusmodi sunt omnia continua et etiam omnes qualitates,
ad quas potest esse motus, secundum multos non est dare minimum quin quocum-
que dato potest fieri minus per divinam potentiam, ita non potest dari maximum,
quin quocumque magno dato potest fieri maius. Et si dicatur quod quocumgque
dato illud potest fieri una factione : (d. h. was successive maoglich ist, ist auch gleich-
zeitig moglich) : concedo ... Et quando dicitur quod possibilitas ad talem formam
non est possibilitas ad aliquid in fieri tantum, sed ad aliquid in facto esse, dico
quod intelligendo possibilitatem ad aliquid in facto esse ita, quod possibilitas
possit simpliciter reduci ad actum, ita quod non remaneat quaecumque possibilitas
ulterior : sic non est haec possibilitas ad aliquid in facto esse. Et ideo nunquam
devenietur ad aliquid infinitum nec ad aliquid tantum in actu quantum contingit
esse in potentia, quia nunquam possibilitas ista finietur, quin semper remanebit
potentia ad aliquid fiendum.

* Der Gedankengang der beiden Quistionen in Sent. II und im Quodlibet
ist ganz gleich, zum gréBten Teil auch in der Formulierung ; das Quodlibet ist nur
etwas kiirzer.

* ... licet Gaufredus dicat oppositum, heiBt es im Sentenzenkommentar in
dem zitierten Druck, und weiter unten noch einmal : ad primam rationem Gaufredi
dico . .. : das ist eine Verwechslung zwischen Gottfried von Fontaines und Heinrich

von Gent. Eine Hs. von Sent. II war uns leider nicht zuganglich.



166 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche

Form Ockham seine Zugestindnisse macht ; denn mehr als das ist es
nicht : Dico quod potest concedi secundum istam viam (d. h. unter der
Voraussetzung, daB die Welt ab aeterno bestehen kénnte) quod infinita
possunt esse in actu ... 'Respondeo quod secundum istam viam oportet
concedere quod infinitae revolutiones sint actualiter pertransitae ..., hoc
non debet vitari tamquam inconveniens, sed debet concedi tamquam
consequens ... Concedo quod infinitae possent esse animae in actu ...
Concedo quod infinita essent excessa sicut probat ratio et quod unum
infinitum esset maius alio, sicut revolutiones lunae excedunt revolu-
tiones solis. Nur wenn es sich darum handelt, die Unmoéglichkeit des
intensiv Unendlichen zu zeigen, wird er ausfiihrlicher. Es sieht fast so
aus, als gibe Ockham nur widerwillig die Konsequenzen zu, die aus
einer als widerspruchsfrei erkannten Voraussetzung flieBen, ohne wirk-
lich von ihnen iiberzeugt zu sein. '

Inhaltlich ist seine Stellungnahme vor allem darum interessant,
weil hier zum ersten Mal die beiden Unendlichkeitsbegriffe, die von den
scholastischen Autoren bis dahin immer stillschweigend identifiziert wor-
den sind, auseinander treten, wenn auch noch nicht in Form einer
bewuBten Distinktion. Aber die Unterscheidung ist auch so deutlich
genug : das infinitum in actu im Sinn eines tantum quod non maius
(oder tot quod non plura), kurz im Sinn eines Maximum, wird fiir alle
Spezies des Unendlichen abgelehnt ; das infinitum in actu dagegen, das
nur ein iiber alle endliche GréBen und alle endlichen Proportionen
Hinausliegendes ist, wird fiir multitudines und magnitudines (und nur fiir
sie) zugelassen. (SchlupB folgt.)



	Diskussionen über das aktuell Unendliche in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts

