
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 2

Artikel: Diskussionen über das aktuell Unendliche in der ersten Hälfte des 14.
Jahrhunderts

Autor: Maier, Anneliese

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussionen über das aktuell Unendliche
in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts

Von Dr. Anneliese Maier, Rom

I

Das Problem, ob es ein aktuell Unendliches, ein Transfinites im
strengen Sinn, in der Welt gibt, das in den späteren Jahrhunderten ein

Lieblingsthema der Philosophen bildete, hat in dieser Form für die
Scholastik nicht existiert. Denn für sie stand nicht nur durch den

christlichen Glauben, sondern auch durch die Autorität des Aristoteles
fest, daß es weder ein extensives, noch ein intensives infinitum in actu
gebe. Das Universum ist seiner Ausdehnung nach endlich, und unendliche

Kräfte oder Vollkommenheiten kommen nur Gott zu, aber nicht
der geschaffenen Welt. Aristoteles, und mit ihm die Scholastik, hat
nur die Unendlichkeit der Sukzession gekannt, im buchstäblichen Sinn
einer End-losigkeit. So ist es für sie mindestens möglich, daß die Zeit
(und die Bewegung) unendlich ist, wenigstens die künftige — wie es mit
der vergangenen steht, werden wir noch sehen —, und andererseits

ist es evident, daß der Prozeß des Zählens kein Ende hat, daß also die
Zahlenreihe unendlich ist. Für die aristotelische Philosophie ist eine

derartige Unendlichkeit freilich nur eine potentielle und keine aktuelle,
wobei diese « Potenz » — es ist kein sehr glücklicher Ausdruck, der zu
manchen Mißverständnissen Anlaß gegeben hat — richtig zu verstehen
ist : als eine Potenz, die niemals vollständig in Akt übergeführt werden
kann. Es liegt im Begriff der unendlichen Sukzession als solcher, daß sie

kein Ende hat, — daß niemals ein letzter Augenblick und niemals eine

letzte und höchste Zahl erreicht wird, sondern daß das, was wirklich
realisiert ist, immer nur eine endliche Dauer und eine endliche Anzahl
sind, über die hinaus stets die Möglichkeit des unendlichen, nicht
realisierten progressus bleibt. Die Scholastik hat den Seinsmodus dieser
infinita auch umgekehrt als actus permixtus potentia charakterisiert und
hat von einem « infinitum in fieri » gesprochen x.

1 Die beiden Begriffe korrespondieren einander in der Terminologie der
Scholastik. Denn jeder Bewegungszustand, jedes sukzessive Sein, jedes fieri ist



148 Diskussionen über das aktuell Unendliche

Damit war jedoch das Problem des Unendlichen noch nicht gelöst.
Man konnte zwar nicht fragen, ob es außer diesem infinitum in fieri
nicht auch ein infinitum in facto esse oder ein aktuell Unendliches gebe,
aber man hat gefragt, ob es nicht der Allmacht Gottes möglich wäre, oder

möglich gewesen wäre, ein solches zu schaffen 1. Und dieses Problem
ist im Grunde identisch mit dem Unendlichkeitsproblem, wie es die
Neuzeit gestellt hat. Denn die Unmöglichkeit des infinitum in actu hat
für die scholastische Philosophie ja nicht in irgend einer Beschränkung
der Allmacht Gottes ihren Grund, sondern lediglich in den Antinomien,
die im Begriff des Unendlichen als solchem liegen. Gott kann alles

schaffen, was nicht in sich widerspruchsvoll ist ; aber der Begriff des

aktuell Unendlichen ist es, wenigstens für die Hochscholastik, aus einer
Reihe von Gründen, von denen wir die wichtigsten noch kennen lernen
werden.

Auch im 14. Jahrhundert haben die meisten diesen Standpunkt
eingenommen. Doch hat es daneben auch ausgesprochene Infinitisten
gegeben, und zwar offenbar mehr, als wir bis jetzt wissen. Die
bisherigen Forschungen 2 haben nur drei Vertreter des aktuell Unendlichen

nach der üblichen Definition ein actus entis in potentia secundum quod in potentia,
d. h. aber eine Mischung aus Akt und Potenz. Das würde auch gelten, wenn der
terminus des fieri endlich wäre. Jedenfalls drückt der actus permixtus potentia
(oder potentiae) der Scholastik nicht einen höheren Aktualitätsgrad aus als die
« potentia », die Aristoteles den infinita zuschreibt (wie Duhem [s. u. Anm. 2]

angenommen hatte).
1 Die Frage, ob es ein aktuell Unendliches in der Welt wirklich gibt, ist nur

für einen einzigen Fall gestellt worden : für die Anzahl der letzten Bestandteile
des Kontinuums. Hier gibt es drei Möglichkeiten : 1. das Kontinuum soll aus
« semper divisibilia » bestehen, d. h. die Anzahl seiner letzten Teile ist potentiell
unendlich groß, und ihre Größe entsprechend potentiell unendlich klein, wobei der
letztere Begriff in genauer Analogie zum ersteren definiert wird ; 2. das Kontinuum
besteht aus aktuell unendlich vielen unendlich kleinen magnitudines derselben Art
wie das Kontinuum, also eine Linie etwa aus unendlich vielen unendlich kleinen
Linien usw. ; 3. es besteht aus aktuell unendlich vielen Punkten, wobei diese
letzteren als schlechthin ausdehnungslos und nicht als unendlich kleine Größen
angesehen werden (vgl. zu diesem ganzen Problemkomplex unsern Aufsatz Das
Problem des Kontinuums in der Philosophie des 13. und 14. Jahrhunderts, Anto-
nianum XX, 1945, S. 331 ff. ; und Die Vorläufer Galileis im 14. Jahrhundert,
Freiburg 1947, Kap. 6). Die erste (aristotelische) Auffassung ist die herrschende
gewesen ; die zweite und dritte haben nur ganz wenige Vertreter gefunden, die
wir im Folgenden nennen werden, ohne auf das Problem des Kontinuums im
einzelnen noch einmal einzugehen.

2 P. Duhem, Etudes sur Léonard de Vinci II, Paris 1909, S. 37 ff. und
368 ff. ; H. Elie, Le traité de l'infini de Jean Mair, Paris 1938, Einleitung und
Anhang.



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 149

im 14. Jahrhundert festgestellt : Johannes Bassolis, Robert Holkot und
Gregor von Rimini h

Die folgenden Ausführungen wollen nun diese Liste etwas erweitern,
ohne Anspruch auf Vollständigkeit zu erheben. Es scheint uns, daß
dieses Problem in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts eine größere
Rolle gespielt und lebhaftere Diskussionen ausgelöst hat, als bisher
bekannt ist. Und das Problem als solches ist interessant genug, um
diesen Diskussionen etwas tiefer nachzugehen.

Es ist allerdings eine Aufgabe, die nicht immer ganz einfach ist.
Denn zu den Schwierigkeiten, die schon in der Sache als solcher liegen,
kommt eine weitere, wesentliche, hinzu : die Voraussetzungen, von denen

aus die Diskussion geführt wird, sind nicht bei allen Autoren dieselben.

Wenn man fragt, ob ein infinitum in actu möglich wäre, so ist es nicht
immer dieselbe Vorstellung vom aktuell Unendlichen, von der man bei
dieser Fragestellung ausgeht. Denn so treffend und klar die Scholastik
den Begriff des infinitum in potentia zu definieren gewußt hat, so

unklar und mehrdeutig sind die Beschreibungen, die sie vom infinitum
in actu gegeben hat. Auch das liegt freilich im Grunde in der Natur
der Sache.

Die Scholastik pflegte das infinitum in fieri mit der aristotelischen
Definition zu beschreiben : infinitum est cuius quantitatem accipientibus

semper est aliquid extra accipere, oder lieber noch mit der Formel,
die dasselbe besagt : non tantum quin maius für die unendliche Größe2,

1 Außerdem meint Duhem, Durandus de S. Porciano habe eine deutliche
Hinneigung zum infinitistischen Standpunkt gezeigt, vielleicht sogar unter dem
Einfluß von Bassolis. Aber abgesehen davon, daß die letztere Annahme durch die
tatsächlichen chronologischen Verhältnisse, die wir heute besser kennen als Duhem,
ausgeschlossen ist, kann man das aus Durands Text (Sent. I dist. 43 qu. 2) nicht
wohl herauslesen. Er kennt wie alle seine Zeitgenossen natürlich die Argumente
für das aktuell Unendliche ganz genau, aber er lehnt sie deutlich genug ab.

2 Die Mehrzahl der scholastischen Philosophen hat über Aristoteles hinausgehend

angenommen, daß auch extensive Größen (magnitudines) und nicht nur
Zahlen in diesem Sinn unendlich sein können. Für Aristoteles war mit der
Endlichkeit der in der Welt vorhandenen, nicht vergänglichen aber auch nicht
vermehrbaren Materie nicht nur die Möglichkeit aktuell unendlicher Größen
ausgeschlossen, sondern auch die einer ins Unendliche gehenden Vergrößerung
(infinitum per appositionem). Denn da keine neue Materie entstehen kann, müßte
dieser Prozeß der Apposition aufhören, wenn die vorhandene Materie erschöpft
ist. Für die christlichen Philosophen ist hier natürlich der Rekurs auf die
Schöpfungskraft Gottes möglich, die ja nicht an die einmal geschaffene Materie
gebunden ist, sodaß die Annahme eines infinitum in fieri auch für magnitudines
den meisten gerechtfertigt erscheint.



150 Diskussionen über das aktuell Unendliche

und non tot quin plures für die unendliche Zahl1. Mit andern Worten :

ein potentiell Unendliches ist eine beliebig große (endliche) magnitudo
oder multitudo, die aber niemals so groß ist, daß es nicht noch größere
Werte derselben Art gäbe. Es ist, modern ausgedrückt, eine Variable,
die gegen unendlich geht, aber immer endlich bleibt.

Das aktuell Unendliche oder das infinitum in facto esse 2 wird
zunächst in analoger Weise definiert als tantum quod non maius bzw. tot
quod non plures. In aristotelischer Formulierung : infinitum est quo
nihil est maius, oder, in Umkehrung jener Definition des potentiell
Unendlichen : infinitum est cuius nihil est extra sumere. Doch wird
diese letztere Definition im allgemeinen als unpräzis abgelehnts.

Das infinitum in actu wäre danach also das überendliche Maximum

aller Größen derselben Art. Daneben gibt es aber noch eine
andere Definition : infinitum est quod excedit quodcumque finitum
ultra omnem proportionem determinatam *. Das ist natürlich ein ganz
anderer und viel weiterere Begriff, den wir am besten mit dem modernen
Terminus des Transfiniten wiedergeben 5. Der Unterschied in diesen

1 Die analoge Formel für die unendlich kleinen magnitudines lautet : non
ita parvum quin minus ; unendlich kleine Zahlenwerte gibt es nicht : die betrachteten

multitudines sind immer ganze Zahlen, und die kleinste ist die 2.
8 Noch mit einem dritten Gegensatzpaar wird der Unterschied von aktuell

und potentiell unendlich bezeichnet : infinitum categorematice et syncategorematice
sumptum. Das Begriffspaar stammt aus der Logik der exponibilia. In categore-
matischem Sinn wird ein Bestimmungswort gebraucht, wenn es an der Stelle des
Prädikats (oder hinter dem Nomen) steht, in synkategorematischem, wenn es an
der Stelle des Subjekts (oder vor dem Nomen) seinen Platz hat. Und es ist nichts
weiter als eine terminologische Festsetzung, daß der kategorematische Gebrauch
dem Bestimmungswort « unendlich » die Bedeutung des infinitum in actu, der
synkategorematische die Bedeutung des infinitum in potentia verleiht. Infiniti
homines erunt würde also heißen : es wird potentiell unendlich viele Menschen
geben, d. h. non tot quin plures ; homines infiniti sunt, oder homines sunt infiniti
dagegen : es gibt aktuell unendlich viele Menschen.

8 Inhaltlich gelten die beiden Definitionen für gleichbedeutend. Bei der
ersten — infinitum est quo nihil est maius — scheint es zunächst denkbar, daß
es mehrere gleich große infinita (eiusdem rationis) geben könnte, was bei der
zweiten von vornherein ausgeschlossen ist. Aber auch für die erste : wenn es mehrere
gleich große infinita geben könnte, so wäre ihre Summe jedenfalls größer als sie,
was gegen die Voraussetzung ist.

4 Noch eine andere Formulierung für diesen Begriff finden wir in Nicolaus
von Autrecourts Traktat Exigit ordo executionis (ed. J. R. O'Donnell, Mediaeval
Studies I, 1939, S. 210) : infinitum extensive venit apud intellectum vel per nihil
habere extra se vel quia in eo non erat accipere aliquem communem mensuram
per quam mensureretur totum.

* Das aktuell unendlich Kleine dagegen hat die Scholastik (mit einer
Ausnahme, die uns noch beschäftigen wird) nur in dem Sinn eines Minimum verstanden



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts. 151

beiden Bestimmungen, den die Autoren des 13. und 14. Jahrhunderts
im allgemeinen nicht gesehen haben, hat manches gegenseitige
Mißverständnis in den Diskussionen um diese Probleme zur Folge gehabt.
Es ist natürlich nicht dasselbe, ob man etwa bei der Zahlenreihe die
Existenz eines Maximums behauptet, oder ob man nur transfinite Zahlenwerte

im allgemeinen annehmen will.
Diese Diskrepanz hat noch eine weitere zur Folge, die gleichfalls

eine große Rolle gespielt hat, und über die man nicht ins Klare kam,
weil man die Unterschiede in den Voraussetzungen übersehen hat. Es
handelt sich um die Frage, ob es im Unendlichen Größenunterschiede

geben kann oder nicht. Für alle die, die nur ein infinitum in fieri
anerkannten, war es selbstverständlich, daß unendlich immer gleich unendlich

ist, daß also kein infinitum größer sein kann als ein anderes
derselben Art, und daß man nichts zu einem unendlichen Wert addieren
und nichts von ihm wegnehmen kann. Diese selbe Auffassung ergibt
sich auch für die Infinitisten mit Notwendigkeit aus der Interpretation
des Unendlichen als eines Maximalwertes : wenn das Unendliche per
definitionem das ist, quo nihil est maius, so erübrigt sich die Frage, ob
ein infinitum größer sein könne als ein anderes. Bei der zweiten
Wesensbestimmung des aktuell Unendlichen liegt der Fall dagegen anders : hier
ist es durchaus möglich, wenn auch nicht notwendig, daß es mehrere

Werte (eiusdem rationis) gibt, die jede beliebige endliche Größe ultra
omnem proportionem determinatam übersteigen, und daß diese Werte
sich untereinander größenmäßig unterscheiden.

Das ist der zweite strittige Punkt in den Diskussionen um das

aktuell Unendliche gewesen. Und das, um was es hier geht, ist allerdings
eine ganz wesentliche Seite des Unendlichkeitsproblems. Denn in diesem

(quo nihil est minus) ; ein Begriff, der dem Transfiniten entsprechen würde,
existierte für die Infinitesimalsphäre nicht. — Die Frage, ob es ein aktuell unendlich
Kleines gibt — so hat man gefragt, und nicht nur, wie beim unendlich Großen,
ob es ein solches geben könnte — ist identisch mit dem Problem des Kontinuums
(vgl. ob.) ; denn die Scholastik hat einen und nur einen Weg gekannt, der zum
unendlich Kleinen führt : die Zerlegung des Kontinuums in sogenannte « partes
proportionales », d. h. die ins Unendliche fortgesetzte Teilung nach einem gegebenen
Verhältnis (fortgesetzte Halbierung, Drittelung usw.). Und hier ist dann eben
die Frage, ob diese Teilung jemals bei aktuell unendlich kleinen Minima ein Ende
findet, oder ob das Kontinuum aus semper divisibilia besteht. Jedenfalls aber
folgt für die scholastischen Philosophen aus der Möglichkeit des infinitum in actu
nicht eine korrespondierende Möglichkeit für das unendlich Kleine ; die letztere
wird aus ganz anderen Erwägungen heraus angenommen oder abgelehnt, als die
erstere.



152 Diskussionen über das aktuell Unendliche

Fall haben beide Parteien recht. Nimmt man etwa die unendliche Menge
der ganzen Zahlen einerseits und andererseits die unendliche Menge edler

Zehnerpotenzen, so sind diese Mengen einander gleich — äquivalent,
sagen wir heute —, denn man kann durchgängig jedem Glied der einen

Menge eines der andern zuordnen und umgekehrt : unendlich ist also

gleich unendlich 1. Aber andererseits besteht auch kein Zweifel, daß die
eine Menge zehnmal so groß ist wie die andere, oder umgekehrt : daß
die eine Menge eine Teilmenge der andern ist. Die moderne Mathematik
drückt diese Tatsache in dem sogenannten Äquivalenzsatz aus, der die

Grundlage der Mengenlehre bildet : eine unendliche Menge (und nur eine

solche) kann einer Teilmenge äquivalent sein. Das heißt, sie löst den

Widerspruch, in dem die Scholastik nur ein « entweder-oder » sehen zu
müssen glaubte, durch ein « sowohl als auch » und sieht in ihm ein
charakteristisches Merkmal der unendlichen Menge.

Zu einer derartigen Lösung sind unsere Philosophen natürlich noch
nicht gekommen. Sie entscheiden sich entweder für das eine oder für
das andere und versuchen dann von dem gewählten Standpunkt aus den

Gegner zu widerlegen — naturgemäß mit geringem Erfolg. So haben

ihre Diskussionen in diesem Punkt zu keinem positiven Ergebnis geführt,
aber sie haben doch manche Erkenntnis und vor allem manche treffende
und präzise Formulierung der « Paradoxien des Unendlichen » ergeben.

II
Heinrich von Harclay, Kanzler von Oxford, hat, wahrscheinlich um

1313, eine Reihe von Quästionen disputiert2, von denen eine lautet :

Utrum mundus potuit fuisse ab aeterno 3. Es ist das ein altes, schon

in der Hochscholastik viel erörtertes Problem, in das nun Harclay eine

neue Nüance hineinbringt.
Das Problem, ob die Welt hätte von Ewigkeit her bestehen können,

gehört zu den Fragen, an denen sich im 13. Jahrhundert die Meinungen
schieden. Daß sie de facto einen Anfang und damit nur eine endliche
Dauer in der Vergangenheit gehabt hat, steht den christlichen Philo-

1 Sofern es sich um Mengen gleicher Mächtigkeit handelt : aber von dieser
Unterscheidung hat das Mittelalter natürlich noch nichts geahnt. Für unsere
Philosophen sind alle Mengen, auch die Kontinuen, vom Typus der sogenannten
abzählbaren Menge, d. h. wesensgleich der Menge der ganzen Zahlen.

8 Vgl. F. Pelster, Heinrich von Harclay, Kanzler von Oxford, und seine
Quästionen, Miscell. Franz Ehrle, I, Rom 1924, S. 307 ff.

8 Vat. Burgh. 171, fol. 22'-24'.



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 153

sophen gegen Aristoteles festL Aber wieder ist die Frage, ob es nicht
hätte anders sein können, ob der Begriff einer zwar geschaffenen aber
doch von Ewigkeit her bestehenden Welt in sich widerspruchsvoll wäre 2.

Denn darauf kommt es immer wieder an : wenn kein solcher Widerspruch

nachzuweisen ist, so ist ohne weiteres zuzugeben, daß Gott die

Welt hätte ab aeterno schaffen können. Es ist zugleich die Frage, ob

die Annahme eines Weltanfangs — der novitas mundi, wie man im
Gegensatz zur aeternitas zu sagen pflegte — beweisbar, oder ob sie nur
ein Glaubensartikel sei. Auf den letzteren Standpunkt haben sich
Thomas 3 und seine Schule gestellt : die Frage gehört für sie zu denen,
die Aristoteles in der Topik als problemata neutra bezeichnet hat4, d. h.

man kann beide Ansichten mit derselben Wahrscheinlichkeit, oder
umgekehrt : man kann keine beweisen. Es ist dieselbe Auffassung, die

später Kant in dem Lehrstück von den Antinomien vertreten hat. Im
13. Jahrhundert hat sie leidenschaftlichen Widerstand von Seiten der
Franziskaner erfahren. In den verschiedenen Listen, die die doktrinalen
Gegensätze zwischen Dominikanern und Franziskanern aufzählen, ist
regelmäßig auch dieses Lehrstück angeführt. Von den beiden großen
weltgeistlichen Philosophen der Hochscholastik hat sich Gottfried von
Fontaines 5 auf die Seite der Thomisten, Heinrich von Gent6 auf die der
Franziskanerschule gestellt. Mit Duns Scotus kommt dann eine gewisse

Wendung in der Haltung der letzteren. Er selbst entscheidet sich nicht
eindeutig — doctor videtur esse problematicus in hac quaestione, bemerkt

1 Die These, daß die Welt (unerschaffen) von Ewigkeit her bestanden hätte,
gehört zu den 1270 und 1277 verurteilten averroistischen Sätzen. Es war dann
eine viel diskutierte Frage, ob Aristoteles diese Ansicht wirklich vertreten habe,
oder ob sie ihm nur fälschlich von Averroes zugeschrieben worden sei.

2 Dabei ist der springende Punkt in diesen Diskussionen, daß die Welt als
erschaffen vorausgesetzt wird. Es hat daneben einzelne Denker gegeben — Nicolaus

von Autrecourt z. B. — die eine unerschaffene und unvergängliche materiale
Welt annehmen wollten (oder diese Annahme mindestens vom philosophischen
Standpunkt für wahrscheinlicher halten wollten). Aber die damit postulierte
Ewigkeit ist ontologisch eine andere als die einer ab aeterno geschaffenen Welt
und führt im allgemeinen nicht zu Fragestellungen, die das Unendlichkeitsproblem
berühren.

3 Opusculum de aeternitate mundi ; Sent. II d. 1 q. 1 a. 5 (utrum mundus
sit aeternus) ; Quodl. III q. 31 ; Quodl. XII q. 7 ; S. Th. I q. 46 a. 2 ; u. ö.

4 Die Auffassung, daß das Ewigkeitsproblem ein problema neutrum sei, ist
nicht, wie Michalski und mit ihm andere meinten (vgl. Elie, a. a. O. S. 67 n. 3),
erst gegen die Mitte des 14. Jahrhunderts aufgetaucht, sondern findet sich schon
durchweg in den Diskussionen des 13. Jahrhunderts.

3 Quodl. II q. 3.
3 Quodl. I q. 7-8.



154 Diskussionen über das aktuell Unendliche

das Scholion der Wadding-Ausgabe zu der betreffenden Stelle 1 — aber

in seiner Schule findet sich mehr als einer, der die Möglichkeit einer
ab aeterno geschaffenen Welt zugibt.

Das Seltsame ist nun aber das, daß von all diesen Verteidigern der

Ewigkeit der Welt im 13. Jahrhundert und in den Anfängen des 14.

keiner die Möglichkeit eines aktuell Unendlichen hat zugeben wollen.

Die Gegner haben ihnen — neben anderem 2 — allerdings vorgeworfen,
daß die Annahme einer ab aeterno bestehenden Welt eine unendliche

vergangene Zeit und damit ein infinitum in actu voraussetzen würde,
und haben alle Gründe angeführt, die man seit Aristoteles gegen das

aktuell Unendliche vorzubringen pflegte. Aber ohne rechten Erfolg ;

denn Thomas erklärt kurzerhand : per has rationes sufficienter probatur,
quod non sit infinitum in actu ; nec hoc est necessarium ad aeternitatem

mundi8. Und das ist die Haltung aller, die ihm in diesem Punkt
gefolgt sind.

Die Vertreter der aeternitas mundi fassen nämlich die abgelaufene
unendliche Zeit genau so auf wie die künftige : als ein infinitum in fieri.
Ebenso wie die künftige Zeit ins Unendliche geht, oder wenigstens gehen

kann, in dem Sinn, daß in infinitum ein Tag auf den andern folgt, ohne

daß jemals der letzte erreicht wird, ebenso hätte auch umgekehrt, nach

rückwärts gesehen, ein Tag dem andern voraufgehen können, ohne daß

1 Op. Ox. II dist. 1 q. 3.
2 Die Argumente, mit denen man die Unmöglichkeit einer ab aeterno bestehenden

Welt beweisen wollte, zerfallen in zwei Klassen, die namentlich im 14.
Jahrhundert scharf geschieden werden. Die einen beziehen sich auf die Frage, ob der
Begriff der Kreatur kompatibel sei mit der Vorstellung einer duratio ab aeterno.
Die wichtigsten Bedenken, die geltend gemacht wurden, sind die folgenden drei :

folgt aus der coaeternitas der Kreatur mit ihrem Schöpfer nicht notwendig die
consubstantialitas bedeutet das ab aeterno Bestehen nicht zugleich ein mit
Notwendigkeit Bestehen, derart daß die Freiheit des Schöpferakts in Frage gestellt
wäre setzt schließlich die Schöpfung ex nihilo nicht eine zeitliche Aufeinanderfolge

von Nicht-sein und Sein und damit einen Anfang in der Zeit voraus Es
sind die sogenannten rationes a priori gegen die Ewigkeit der Welt, denen im
13. Jahrhundert das Hauptgewicht beigelegt wurde, während sie im 14. mehr und
mehr in den Hintergrund treten. Die zweite Klasse von Argumenten untersucht
dagegen die unendliche Dauer als solche auf ihre Möglichkeit oder ihren inneren
Widerspruch hin. Diese Argumente stehen im 14. Jahrhundert im Vordergrund
des Interesses, und sind oft die einzigen, die noch erörtert werden.

3 Im Sentenzenkommentar, 1. c. Am Schluß des Opusculum de aeternitate
mundi findet sich allerdings der merkwürdige Satz, in dem man sogar ein
Argument für die Unechtheit des Opusculum hat sehen wollen : Et praeterea adhuc
non est demonstratum, quod Deus non possit facere ut sint infinita actu. Aber
Thomas war nach allen seinen sonstigen Äußerungen Finitist.



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 155

jemals der erste erreicht wird 1. Es ist wie bei einer Linie, die dieselbe

ist und in derselben Weise ins Unendliche geht, ob man sie nach rechts
oder nach links verfolgt. Auf diese Weise treffen natürlich die einschlägigen

Gegenargumente nicht, denn alles, was gegen die Möglichkeit eines

aktuell Unendlichen angeführt wird, wird ohne weiteres zugegeben mit
dem Hinweis, daß eine solche ja gar nicht behauptet werden soll, und
daß somit alle Schwierigkeiten in demselben Grad lösbar oder unlösbar
sind wie gegenüber dem künftigen infinitum in potentia, das ja auch die

Gegner anerkennen 2.

In diesem Punkt nun weicht Heinrich von Harclay von der
traditionellen Auffassung entscheidend ab. Wir folgen dem Gedankengang
seiner Quaestio in großen Zügen. Harclay zählt zunächst die verschiedenen

Antworten auf, die auf die Frage, utrum mundus potuit fuisse ab

aeterno, gegeben worden sind : Hic sunt très opiniones ; una talis quod
mundus fuit ab aeterno et non potuit non fuisse ; alia quod non fuit
ab aeterno, potuit tarnen fuisse ; tertia quod nec potuit fuisse ab aeterno,
nec fuit per consequens. In einem ersten Artikel wird dann ausführlich
und mit großer Sachkenntnis nachgewiesen, daß die genuine aristotelische

Ansicht tatsächlich die gewesen sei, die Averroës ihm zuschreibt3 :

daß nämlich die Welt von Ewigkeit her bestanden habe. Dann folgt
die entgegengesetzte (dritte) opinio, quae est magistri Henrici (von Gent).

1 So gut es in der Zukunft Tage gibt, die immer nur futuri und niemals
praesentes und praeteriti sein werden, so gibt es in der Vergangenheit Tage, die
nur vergangen und niemals gegenwärtig oder künftig waren (oder anders gesagt :

die immer nur praeteriti und niemals praetereundi waren).
3 Wenn gar kein anderer Ausweg bleibt, hilft man sich auch mit mehr oder

weniger sophistischen Unterscheidungen. So sollen z. B. die unendlich vielen
vergangenen Tage nicht pertransiti sein — der Einwand lautet : infinita non pos-
sunt esse pertransita —, weil zu einem pertransire per definitionem ein Anfangsund

ein Schlußterminus gehört, und hier der erstere fehlt : sie sind nur praeteriti ;

u. a. m.
3 Er beruft sich für diese Interpretation auf Robert Grosseteste : nach

Aufzählung einiger auctoritates, die Lincolniensis episcopus Robertus im ersten Teil
seines Hexaemeron anführe, zitiert er ihn wörtlich : « Haec adduximus contra quos-
dam modernos qui nituntur contra Aristotelem et suos expositores et sacros simul
expositores, de Aristotele haeretico facere catholicum mira caecitate et praesump-
tione putantes se limpidius intelligere et verius interpretari ex littera latina cor-
rupta quam philosophos tarn gentiles quam catholicos, qui eius litteram incorruptam
originalem graecam plenissime noverunt. Non igitur se decipiant et frustra delu-
dant, ut Aristotelem faciant catholicum, ne inutiliter tempus suum et virtutes
ingenii consumant et Aristotelem catholicum constituendo se ipsos haereticos
faciant. » Haec Lincolniensis. (Vgl. Pelster, a. a. O. S. 352 ; wir korrigieren deci-
pient und deludent in decipiant und deludant nach dem Zitat derselben Stelle, das
Thomas von Wylton bringt, vgl. u. S. 160, Anm. 5.)



156 Diskussionen über das aktuell Unendliche

Sie besagt : quod includit contradictionem mundum fuisse ab aeterno,
ideo non potest fieri a Deo. Es folgt die Aufzählung von zehn rationes,
von denen aber nur ein Teil von Heinrich von Gent herrührt. Die ersten
drei Argumente beziehen sich auf Schwierigkeiten anderer Artx. Harclay
übergeht sie in der Auflösung auch mit der Bemerkung : ad primum
argumentum, secundum et tertium quaere responsionem alibi. Aber die

übrigen sieben enthalten in kurzer und sehr präziser Form die
hauptsächlichsten Einwände, die gegen die Möglichkeit einer vergangenen
unendlich langen Zeit angeführt zu werden pflegten und die Harclay
dann weiterhin, im dritten Artikel zum Beweis der eigenen Auffassung,
Schritt für Schritt widerlegt.

Denn Harclay selbst stimmt der zweiten der aufgezählten opiniones

zu, quod mundus et motus potuit fuisse ab aeterno. Er vertritt damit
dieselbe Auffassung wie Thomas, aber nun von einem wesentlich andern

Standpunkt aus. So kommt es auch, daß er die Beweise, die « frater
Thomas » für diese opinio anführt, zurückweist : sed hoc non valet
aliquid erklärt er, und scheut sich nicht, die thomistische Argumentation
als « rudis fuga » zu bezeichnen. Denn für ihn selber ist nun die aeternitas
ab ante nicht mehr ein potentiell, sondern ein aktuell Unendliches.
Freilich ist Harclay weit davon entfernt, schlechthin die Möglichkeit des

infinitum in actu in jeder Form anzuerkennen. Er ist nur ein sehr

bedingter Infinitist. Seine Auffassung ist kurz gesagt die, daß es zwar
aktuell unendliche multitudines (oder numeri) 2 und aktuell unendliche
gerade Linien geben könnte, aber keine aktuell unendlichen Flächen und
Körper und auch keine aktuell unendlichen intensiven Größen.

Der « Beweis » für diese Auffassung besteht in der Überlegung, daß
der progressus in infinitum dem Wesen der Zahl als solcher nichts nimmt
und daß die infinitas in actu dem Begriff der multitudo nicht
widerspricht. Entsprechendes gilt für die gerade Linie : infinitas non tollit
naturam lineae rectae ; linea ergo recta posset esse infinita in actu,
quantum est a parte sui. Für Flächen und Körper dagegen gilt umgekehrt

: superficiei et corpori et omni figurae répugnât contradictorie in-

1 Nämlich auf die contradictio zwischen dem Begriff des Geschöpfs und dem
der ewigen Dauer (vgl. ob.).

2 Und zwar nimmt Harclay in einem besondern Fall — dem einzigen, der in
Betracht kommt — darüber hinaus die wirkliche Existenz von unendlichen
multitudines an : in einer nicht erhaltenen Quaestio über die Struktur des Kontinuums,
deren Inhalt uns aber indirekt bekannt ist (vgl. Vorläufer Galileis, Kap. 6), stellt
er sich auf den Standpunkt, daß das Kontinuum aus (aktuell) unendlich vielen
Punkten bestehe.



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 157

finitas, sicut potest demonstrative probari. Leider wird dieser Beweis
nicht geführt. Aus diesen Voraussetzungen ergeben sich nun einige
Folgerungen. Die Linie kann zwar an sich unendlich sein, aber nur
wenn diese Möglichkeit nicht durch andere Momente aufgehoben wird.
Und das ist unter zwei Bedingungen der Fall : einmal wenn die Linie
terminus superficiei vel corporis ist, weil diese beiden letzteren ja nicht
unendlich sein können ; und zweitens, wenn die Linie in re naturali
realisiert ist1, denn da gilt der aristotelische Grundsatz quod omnium
natura constantium est terminus magnitudinis, der auch den Ausgangspunkt

für die Lehre von den maxima und minima naturalia bildet. Wenn
aber diese beiden Hindernisse nicht bestehen, so gilt ohne weiteres :

nulla ratio impedit infinitatem in actu quin posset esse. Daraus folgt
dann weiter quod motui et tempori non répugnât infinitas extensiva.
Denn : tempus et motus habent dimensionem linearem tantum, und die
beiden Hindernisse, die die aktuelle Unendlichkeit ausschließen könnten,
kommen hier nicht in Betracht. Das erste fällt von vornherein weg,
denn diese lineare Ausdehnung kann natürlich nicht die Begrenzungslinie

einer Figur sein ; aber auch das zweite scheidet aus, denn das esse

in re naturali, um das es sich hier handelt, ist ja ein sukzessives und
kein simultanes, et hoc modo non répugnât infinitas rei naturali. Haec

ergo, so schließt er ab, est causa vera, ut credo, quare tempus et motus
possunt esse infiniti in actu vel infiniti pertransiti.

Von diesem Standpunkt aus erfolgt die Widerlegung der Argumente
gegen die aeternitas mundi. Diese Argumente, die immer und immer
wieder vorgebracht worden sind, beruhen im wesentlichen auf zwei
Voraussetzungen. Die erste besagt einfach : ein aktuell Unendliches ist
ausgeschlossen ; und auch wenn die ab aeterno vergangene Zeit als solche

nicht unbedingt als ein aktuell Unendliches anzusehen wäre, so würde
doch aus ihr die Möglichkeit einerseits einer aktuell unendlichen multi-
tudo, andererseits einer unendlichen magnitudo folgen. Denn wenn die
Welt von Ewigkeit her hätte bestehen können, so hätte Gott jeden Tag
eine Seele erschaffen können ; folglich wäre die Anzahl der heute existierenden

unsterblichen Seelen aktuell unendlich. Und ebenso hätte Gott
jeden Tag einen Stein von einer bestimmten Größe erschaffen und alle
erschaffenen Steine zueinander hinzufügen können, dann würde heute

1 Derart, so fügt Harclay zur Erläuterung hinzu, daß etwa zwei parallele
Linien, die an sich unendlich lang sein könnten, und die ja auch keine Figur
begrenzen und damit nicht termini einer Fläche sind, in der Natur doch nicht
verwirklicht sein könnten.

Divus Thomas 11



158 Diskussionen über das aktuell Unendliche

eine aktuell unendliche magnitudo existieren. Diese Einwände, namentlich

der erste, haben den Vertretern der aeternitas mundi viel
Kopfzerbrechen bereitet. Jedenfalls haben die Philosophen des 13. Jahrhunderts

und auch noch die des 14., die auf dem thomistischen Standpunkt
geblieben sind, häufig Antworten gegeben, die den Knoten eher zerhauen
als lösen : so hält man es etwa für denkbar, daß Gott zwar die Welt
ab aeterno hätte schaffen können, aber nicht den Menschen, sodaß doch

nur endlich viele Seelen bisher vorhanden wären ; oder — eine beliebte
Auskunft — es wird an eine Art von Seelenwanderung, eine circulatio
animarum gedacht, derart, daß es zwar unendlich viele Menschen, aber

nur endlich viele unsterbliche Seelen gegeben hätte, u. a. m. Für Harclay
ist die Antwort einfacher. Er kann ohne weiteres zugeben, daß im Fall
der ab aeterno bestehenden Welt heute unendlich viele Seelen existieren
würden, denn die Möglichkeit aktuell unendlicher Mengen hat er ja
anerkannt. Schwieriger ist dagegen die Lösung des andern Einwands von
den unendlich vielen Steinen, oder allgemeiner : den unendlich vielen
ausgedehnten Größen, die zusammen eine unendliche magnitudo ergeben
würden. Denn die letztere ist ja auch für Harclay ausgeschlossen. Der
Ausweg, den er findet, ist etwas verblüffend : si mundus fuisset ab
aeterno, non potuit Deus continue fecisse lapidem [post lapidem], nisi
tandem destruxisset lapides factos. Näheres erfahren wir leider nicht
darüber.

Das zweite Postulat, von dem aus die Möglichkeit der aeternitas
mundi bekämpft zu werden pflegte, ist der Grundsatz : unendlich ist
gleich unendlich, den wir schon kennen. Wenn die Welt, so wird
argumentiert, unendlich lange Zeit bestanden hat, dann würde daraus
entweder folgen, daß es im Unendlichen Größenunterschiede gibt — denn
es wären bis heute infinitae revolutiones solis und infinitae revolutiones
lunae vergangen, aber die letzteren wären zwölfmal so viel wie die
ersteren ; entweder ist also ein Unendlich größer als ein anderes —• oder
der Teil wäre gleich dem Ganzen. Ferner könnte man zu einer unendlichen

Größe etwas hinzufügen, denn die unendlich lange Zeit, die bis
heute vergangen ist, ist zweifellos größer, als die, die bis gestern
vergangen war ; usw.

Auf dem thomistischen Standpunkt pflegte man auf diese Einwände
zu antworten, daß die Bestimmungen Ganzes und Teil, größer und kleiner
usf. nur passiones quantitatis finitae seien und auf das Unendliche nicht
angewandt werden könnten, und daß man zu einem unendlichen Wert
nur a parte illa, qua est finitum, etwas hinzufügen oder etwas weg-



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 159

nehmen könnte. Man verzichtete also von vornherein darauf, mit unendlichen

Größen zu rechnen.

Dem gegenüber erklärt nun Heinrich von Harclay kurzerhand quod
unum infinitum eiusdem rationis potest esse maius alio infinito eiusdem

rationis, sicut una linea alia linea, si utraque esset infinita, et una
multitudo alia multitudine maior, licet utraque infinita. Et videtur
mihi non esse dubium, quin, si esset quantitas infinita, si esse posset,

quod nihilominus in illo esset totum et pars, et per consequens excedens

et excessum. Die Begründung besteht in einer ähnlichen Überlegung
wie der, die ihn zur Annahme des aktuell Unendlichen geführt hat : der

progressus in infinitum — der Grenzübergang, wie wir heute sagen —
nimmt einer Zahl und einer Quantität nichts, was zu ihrem Wesen

gehört ; zum Wesen der Quantität gehört aber, daß das Ganze größer
ist als der Teil. Das wird an einem Beispiel illustriert : accipio unam
quantitatem 8 pedum et aliam 4 pedum. Dico quod quantitas 4 pedum
non est divisibilis in tot partes infinitas eiusdem quantitatis, in quot
partes infinitas dividitur vel divisibilis est quantitas 8 pedum Ergo
plures sunt partes infinitae in potentia in una quantitate quam in alia
de partibus eiusdem quantitatis. Ergo infinitas non impedit maiori-
tatem et excessum respectu alterius infiniti. Denn wenn man beide

Linien immer weiter in gleich große Teile teilt, dann ist immer die

Anzahl der Teile in der einen Linie doppelt so groß wie in der andern,
und so bleibt es auch beim progressus in infinitum. Harclay hat hier
zweifellos etwas Richtiges gesehen und einen korrekten Grenzübergang
vollzogen.

Damit sind dann natürlich die entsprechenden Einwände gelöst :

Harclay kann ohne weiteres zugeben, daß die Anzahl der Mondumläufe
zwölfmal so groß wäre, als die der Sonnenumläufe usw. Und so gut es

im Unendlichen das Verhältnis von Ganzem und Teil gibt, so gut gibt
es auch Addition und Subtraktion, und nicht nur auf der endlichen,
sondern auch auf der unendlichen Seite. Unter der Voraussetzung, daß
die Sonne ein wesentliches Zeugungsprinzip bei der Entstehung der
Lebewesen ist, und daß es in der vergangenen Zeit unendlich viele
Menschen hätte geben können, könnte man sagen, quod duratio solis
esset prolixior duratione totali infinita omnium hominum. Mit andern
Worten : es gibt nicht nur geometrische Proportionen, sondern auch
arithmetische Differenzen zwischen unendlichen Größen. — Es versteht
sich nach dem allen von selbst, daß der Unendlichkeitsbegriff, den

Harclay im Auge hat, auch wenn er es nicht ausdrücklich sagt, nicht



160 Diskussionen über das aktuell Unendliche

das infinitum « quo nihil est maius » ist, sondern das Unendliche im
Sinn eines Transfiniten.

Heinrich von Harclay ist übrigens nicht der erste gewesen, und er
betont das ausdrücklich, der behauptet hat, daß ein infinitum größer
sein könne als ein anderes : er beruft sich auf Robert Grosseteste (Lincol-
niensis), der das auch schon angenommen habe x, obwohl er andererseits
die Möglichkeit des aktuell Unendlichen und de aeternitas mundi
abgelehnt zu haben scheint8.

Harclays Theorie des Unendlichen hat alsbald lebhaften Widerspruch

gefunden. Thomas von Wylton, oder Thomas Anglicus, der von
1314-1320 magister regens in Oxford war, z. T. während der Kanzlerschaft

Harclays, hat in einer Quaestio seines in diesen Jahren entstandenen

Quodlibet 8 sich ausführlich mit Harclays Auffassung des Unendlichen

auseinandergesetzt. An ista simul stent quod motus sit aeterna-

liter a Deo productus et cum hoc quod Deus sic produxit mundum
libere quod potuit ipsum non produxisse, lautet die Frage 4. Er erklärt
gleich zu Beginn, daß ihre Beantwortung abhänge von der Entscheidung
des andern Problems : ob die Welt hätte ab aeterno bestehen können ;

und er will darum zunächst die drei Theorien vortragen, die es hierzu

gibt, und dann sagen « quod melius intelligo in hac materia ». In der

Wiedergabe der drei möglichen opiniones geht er genau so vor wie

Harclay : zuerst der Nachweis, z. T. mit denselben Worten5, daß

Aristoteles wirklich die Ewigkeit der Welt behauptet habe ; dann die
zweite Ansicht, daß die Welt nicht nur nicht von Ewigkeit her bestanden

hat, sondern auch nicht hätte bestehen können, mit ihren Argumenten,

1 In der nicht erhaltenen Quaestio über die Struktur des Kontinuums, aus der
Wilhelm von Alnwick in einer seiner Determinationes, die uns noch beschäftigen
werden, folgendes anführt : Item pro ista opinione adduxit (nämlich Heinrich von
Harclay) auctoritatem domini Lyncolniensis qui super 4. Phys. cap. de tempore
dicit quod unum infinitum est maius alio et quod sunt plura puncta in maiori
magnitudine quam in minori Dicit etiam sic : credo quod numerus infinitus
ad numerum infinitum potest se habere in omni proportione numerali et non
numerali. Aliquis enim numerus infinitus duplex est ad alium numerum infinitum
et triplus et sic secundum ceteras species proportionis (Pal. lat. 1805, fol. 9).

2 Harclay bemerkt (in unserer Quaestio) zu dem Einwand de infinitate ani-
marum : dicendum quod haec ratio non est nova, immo antiqua. Lincolniensis
ubi supra (d. h. im Hexaemeron) facit eam et probat per hoc quod mundus non
potuit fuisse ab aeterno (vgl. u. S. 162, Anm. 5).

3 Das nur fragmentarisch in einer einzigen Handschrift erhalten ist: Burgh. 36.
4 Fol. 71-79'.
6 Auch jenes Zitat aus Grosseteste kehrt wörtlich wieder fol. 71' ; (vgl. ob.

S. 155, Anm. 3).



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 161

die Wylton über Harclay hinausgehend ausdrücklich in zwei Klassen
scheidet : solche, die die repugnantia inter creaturam aeternaliter pro-
ductam et liberam productionem activam Dei betreffen, und solche, die
sich auf die Widersprüche beziehen, die aus der Unendlichkeit der

vergangenen Zeit und Bewegung als solcher folgen. Schließlich die dritte
opinio : daß die Welt zwar nicht von Ewigkeit her bestanden hat, aber
daß sie hätte ab aeterno existieren können.

Seine eigene Entscheidung geht dahin, daß wir weder beweisen

können, daß die Welt nicht ab aeterno hat bestehen können, noch daß

sie nicht ab aeterno bestanden hat, licet cum omnimoda certitudine ad-
haesionis per fidem, quae maior est et infallibilior quam certitudo innitens
rationi naturali teneam, quod mundus incepit.

Auch er nimmt also die Möglichkeit einer ab aeterno bestehenden

Welt an. Nun aber nicht im Sinn Harclays, sondern in dem des Aqui-
naten : die unendlich lange Zeit, die in diesem Fall vergangen wäre, ist
für Wylton kein aktuell Unendliches, sondern nach der traditionellen
Auffassung ein potentielles. Für die Ablehnung der Harclayschen Deutung

gibt er die folgende charakteristische Begründung : Ista imaginatio
licet subtilis sit circa infinitum et super rationes subtiles fundetur,
tarnen viam communem et antiquam melius vel minus male intelligo h

Auf jeden Fall aber erweist er Harclay die Ehre, seine Lehre

eingehend und mit viel Verständnis — trotz dieser Bemerkung —
durchzudiskutieren. Sie wird zunächst einfach referiert anläßlich der Auflösung
der finitistischen Argumente ; dann, nachdem er die eigene Entscheidung
gegeben hat, erfolgt die ausführliche Widerlegung. Zwei Voraussetzungen
Harclays sind nach Wyltons Ansicht falsch : wenn er meine, der Grundsatz,

daß der Teil kleiner sei als das Ganze, käme der Quantität als

solcher zu und werde nicht durch den progressus in infinitum
aufgehoben, und zweitens wenn er annehme quod infinitum et additio
numerorum in infinitum non répugnât rationi quantitatis. Es sind
tatsächlich die beiden fundamentalen Thesen Harclays. Die spezielle Form
schließlich, in der allein Harclay aktuell unendliche magnitudines
anerkennen will (als gerade Linien), lehnt Wylton noch aus einem andern

Gesichtspunkt ab, den auch ein jüngerer Oxforder Kollege Wyltons :

Wilhelm von Ockham — gleichzeitig schon vorher wenig später ?—
vertreten hat : dico quod non est verum, immo secundum Philosophum
et secundum veritatem Deus non posset facere aliquid indivisibile de

1 Am Rand : Nota contra viam magistri H. de Herdcle (fol. 75').



162 Diskussionen über das aktuell Unendliche

genere quantitatis, nec punctum, nec lineam, nec superficiem habere

esse separatum, ita quod lineae rectae infinitae non solum répugnât
esse per se virtute divina ratione infinitatis, sed ratione qua indivisibilis
secundum latitudinem, et eodem modo superficiel répugnât habere esse

separatum alicuius virtute x.

Heinrich von Harclays Lehre vom Unendlichen hat noch einmal

einige Jahre danach eine ausführliche Zurückweisung erfahren von einem
andern Oxforder Philosophen : dem Scotisten Wilhelm von Alnwick, der
auch eine Zeitlang in Bologna gelehrt hat. Alnwick ist überzeugter
Finitist, wie sich aus einer Reihe der « Determinationes » ergibt, die
wahrscheinlich 1322-23 in Bologna entstanden sind2, und in denen er vor
allem gegen einige zeitgenössische Anhänger der averroistischen Richtung,

darunter Thomas von Wylton, polemisiert 3. In den Quästionen,
die uns hier interessieren, wendet er sich allerdings mehr gegen Harclay ;

aber auch gegen Wylton, insbesondere in der Frage, ob die Welt hätte
von Ewigkeit her bestehen können 4, ohne im übrigen den Gegensatz
in der Auffassung dieser beiden zu berücksichtigen. In der Tat haben

ja sowohl Harclay wie Wylton, wenn auch in verschiedener Weise, die
aeternitas mundi als möglich anerkannt. Alnwick stellt sich demgegenüber

auf den traditionellen franziskanischen Standpunkt, daß die Welt
nicht hätte ab aeterno bestehen können, weil eine derartige Vorstellung
in sich widerspruchsvolle Elemente enthalten würde 5. Diese Antwort
scheint ihm mehr mit Glauben und Vernunft in Einklang zu sein als
die andere 6.

1 Der Satz geht weiter : sicut patebit in quaestione sequenti de divisione
continui. Diese Quaestio ist nicht erhalten ; vermutlich hat Wylton sich hier
auch mit Harclays Theorie des Kontinuums auseinandergesetzt.

4 Hs. : Pal. lat. 1805. Die Determinationes sind jedenfalls nicht nach 1323
entstanden, denn Thomas wird noch als « frater Thomas» zitiert (fol. 69' u. ö.).

* Vgl. Vorläufer Galileis, Kap. 7. In der zitierten Hs. ist häufig am Rand
angegeben : contra magistrum Thomam Anglicum.

4 Sie wird in zwei Quästionen behandelt : utrum possibile fuerit entia suc-
cessiva, ut motus et tempus, fuisse ab aeterno (fol. 66-74) ; und : utrum possibile
fuerit entia permanentia alia a Deo fuisse ab aeterno (fol. 74-84).

5 Unter den Argumenten für seine These steht an erster Stelle wieder das von
der unendlichen Anzahl der Seelen. Alnwick bemerkt dazu : Quantum ad istam
rationem est advertendum, quod ipsam facit dominus Robertus Lyncolniensis epis-
copus in suo hexaemeron parte prima et probat per earn ex intentione quod mundus
non potuit fuisse ab aeterno, et sic pro illa parte est iste magnus doctor, vir utique
magnae auetoritatis (vgl. ob. S. 160, Anm. 2).

• eligam rationem secundam quae mihi videtur magis consona fidei et
rationi naturali (fol. 67') : das richtet sich möglicherweise gegen Thomas de Wylton,



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 163

Von hier aus widerlegt er dann die Argumente sowohl Harclays
wie Wyltons. Nur in der Aristotelesinterpretation, d. h. in der

Überzeugung, daß Aristoteles wirklich die faktische Unendlichkeit der Welt
für erwiesen gehalten habe a, ist er mit Harclay einer Meinung und
übernimmt, genau wie Wylton es gemacht hatte, z. T. wörtlich seine Belege2.
Und noch in einem andern Punkt schließt er sich Harclay an : in der

Zurückweisung der thomistischen Argumente für die aeternitas mundi :

ista responsio est omnino insufficiens et irrationalis, heißt es einmal3,
und ein anderes Mal mit demselben Ausdruck, den Harclay gebraucht
hatte : unde responsio sua non videtur esse nisi rudis fuga *.

Der Frage, ob ein Unendlich größer sein könne als ein anderes, ist
eine eigene determinatio gewidmet5, die fast ganz gegen Harclay gerichtet

ist. Seine Argumente 6, die allerdings sehr frei wiedergegeben sind,
werden Schritt für Schritt widerlegt. Alnwicks eigene Entscheidung
lautet : Teneo quod unum infinitum non est maius alio ex illa parte
qua est infinitum ; und das Hauptargument : dicendum quod totum et

pars, duplum et dimidium, maius, minus, aequale non conveniunt quan-
titati inquantum quantitas est, immo prius dividitur quantitas per
finitam et infinitam quam sibi conveniat aliquod praedictorum. Solum
enim conveniunt quantitati finitae. Folglich sind arithmetische
Differenzen zwischen unendlichen Größen, und Addition und Subtraktion,
nur auf der Seite möglich, wo sie im Endlichen begrenzt sind, und
geometrische Proportionen hören auf, wenn der Grenzübergang vollzogen
wird : es ist zwar für jede beliebig große endliche vergangene Zeit
richtig, daß es zwölfmal soviel Mondrevolutionen als Sonnenrevolutionen
gegeben hat, aber für ein tempus infinitum würde diese Beziehung nicht

der den Standpunkt der Vernunft und des Glaubens in diesem Problem in einer
Weise getrennt hatte, die an das averroistische Prinzip der doppelten Wahrheit
erinnert (vgl. ob.).

1 Utrum asserere mundum fuisse ab aeterno fuerit de intentione Aristotelis
(fol. 84-92').

2 Wieder begegnet jenes Zitat aus Robert Grosseteste, das auch Wylton von
Harclay übernommen hat.

2 Fol. 67*.
4 Fol. 69'.
5 Utrum in maiori quantitate sint plures partes in potentia quam in minori

(fol. 6'-17). Im ersten Artikel wird in allgemeiner Form gezeigt quod nullum
infinitum est maius alio accipiendo infinitum ex illa parte qua est infinitum
(fol. 7'-11). Hier findet sich das oben (S. 160, Anm. 1) wiedergegebene Zitat.

6 Sie werden am Rand (fol. 8') ausdrücklich als rationes magistri Henrici
Cancellarii quondam Oxoniae bezeichnet.



164 Diskussionen über das aktuell Unendliche

gelten, denn unendlich ist immer gleich unendlich. Es sind die üblichen
Überlegungen, die auch die Autoren des 13. Jahrhunderts schon angestellt
haben.

Außer Heinrich von Harclay (und zweifellos unabhängig von ihm)
begegnet in diesen Jahren noch ein anderer Infinitist in Oxford : es ist
kein Geringerer als Wilhelm von Ockham. Man pflegt ihn im Anschluß
an Duhem zu denen zu zählen, die das aktuell Unendliche abgelehnt
haben. Aber hier hat Duhem, der den Conimbricenses den Vorwurf
macht1, sie hätten Ockham mit Unrecht zu den Verteidigern des
infinitum in actu gerechnet, selbst geirrt. Oder richtiger : er hat nur eine

einzige Stelle berücksichtigt und hat übersehen, daß Ockham sich in
anderm Zusammenhang in ganz anderm Sinn zu dem Problem äußert.
Im I. Buch seines Sentenzenkommentars bei der Frage, ob es einen
höchsten Grad der Charitas gebe 2 — es ist die Stelle Duhems — erklärt
er sich allerdings sehr energisch nicht nur gegen das intensive infinitum
in actu, sondern auch gegen aktuell unendliche Quantitäten und Zahlen ;

aber die Äußerungen im II. Buch anläßlich des Problems, ob die Welt
ab aeterno hätte bestehen können s, und in seinem II. Quodlibet, wo
dieselbe Frage gestellt und in analoger Weise entschieden wird 4, klingen
wesentlich anders. Nun sind derartige Diskrepanzen bei Ockham ja
keine Seltenheit ; aber hier liegt der Fall doch etwas anders. Man kann
nicht sagen, daß er gegenüber diesem Problem seine Ansicht geändert
hätte, wie er es sonst bei manchen andern getan hat5. Die beiden
scheinbar entgegengesetzten Entscheidungen stehen in Wirklichkeit in
bestem Einklang. Ockham versteht nämlich hier und dort unter dem
aktuell Unendlichen nicht dasselbe.

Die Scholastik hat ja, wie wir wissen, unter dem infinitum in actu
einerseits das schlechthinige Maximum in der betreffenden Spezies
verstanden, andererseits einen Begriff, der unserer Vorstellung vom Trans-
finiten entspricht. Und Ockham hat im ersten Buch seines

Sentenzenkommentars den ersten Begriff im Auge und lehnt ihn strikte ab : es

gibt kein unendlich großes Maximum und es kann keines geben, weder
bei intensiven, noch bei extensiven, noch schließlich bei numerischen

1 A. a. O. S. 41.
2 Sent. I dist. 17 q. 8 (Ed. Lyon 1495).
3 Sent. II q. 8.
* Quodl. II q. 5 (Ed. Straßburg 1491).
1 z. B. im Fall der Impetustheorie, wie wir schon früher gezeigt haben (Die

Impetustheorie der Scholastik, Wien 1940, S. 39 ff.).



in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts 165

Größen, ebensowenig wie es ein unendlich kleines Minimum gibt1. Im
II. Buch und im Quodlibet dagegen handelt es sich um das Unendliche
im Sinn des Transfiniten, und hier fällt die Entscheidung anders aus.

Ockham erklärt zunächst zu der Frage, ob die Welt hätte ab aeterno
bestehen können 2 : quod utraque pars quaestionis potest teneri et neutra

potest probari. Jedenfalls schließe diese Annahme keinen Widerspruch
ein3. Und da der göttlichen Allmacht alles möglich ist, was nicht in
sich widerspruchsvoll ist, hätte die Welt von Ewigkeit her bestehen

können. Wie üblich, besteht der Beweis in der Widerlegung der
Gegengründe. Ockham macht sie sich leicht. Er steht sich auf den Standpunkt,
daß ein infinitum in actu möglich ist hinsichtlich der multitudo und der

magnitudo, daß es aber keine unendlichen Intensitäten geben könnte.
Die verflossene Zeit, d. h. die Anzahl der vergangenen revolutiones solis,
oder der verflossenen Tage o. ä. — denn in anderm Sinn von einem

tempus pertransitum zu reden, hätte für Ockham ja keinen Sinn — ist
für ihn ohne weiteres, und ohne daß eine andere Möglichkeit überhaupt
erwogen wird, ein aktuell Unendliches. So kann er die gewichtigsten
Argumente der Gegenpartei mit einem einfachen « concedo » entkräften.
Und gegenüber den übrigen Einwänden — daß dann ein infinitum
größer wäre als ein anderes usw. —, postuliert er genau wie Harclay,
daß es im Unendlichen Größenunterschiede geben könnte.

Es ist allerdings auffallend, in wie kurzer und beinahe zögernder

1 Dico quod veraciter loquendo sicut in quibuscumque permanentibus divisi-
bilibus in infinitum, cuiusmodi sunt omnia continua et etiam omnes qualitates,
ad quas potest esse motus, secundum multos non est dare minimum quin quocum-
que dato potest fieri minus per divinam potentiam, ita non potest dari maximum,
quin quocumque magno dato potest fieri maius. Et si dicatur quod quocumque
dato illud potest fieri una factione : (d. h. was successive möglich ist, ist auch gleichzeitig

möglich) : concedo Et quando dicitur quod possibilitas ad talem formam
non est possibilitas ad aliquid in fieri tantum, sed ad aliquid in facto esse, dico
quod intelligendo possibilitatem ad aliquid in facto esse ita, quod possibilitas
possit simpliciter reduci ad actum, ita quod non remaneat quaecumque possibilitas
ulterior : sic non est haec possibilitas ad aliquid in facto esse. Et ideo nunquam
devenietur ad aliquid infinitum nec ad aliquid tantum in actu quantum contingit
esse in potentia, quia nunquam possibilitas ista finietur, quin semper remanebit
potentia ad aliquid fiendum.

2 Der Gedankengang der beiden Quästionen in Sent. II und im Quodlibet
ist ganz gleich, zum größten Teil auch in der Formulierung ; das Quodlibet ist nur
etwas kürzer.

2 — licet Gaufredus dicat oppositum, heißt es im Sentenzenkommentar in
dem zitierten Druck, und weiter unten noch einmal : ad primam rationem Gaufredi
dico : das ist eine Verwechslung zwischen Gottfried von Fontaines und Heinrich
von Gent. Eine Hs. von Sent. II war uns leider nicht zugänglich.



166 Diskussionen über das aktuell Unendliche

Form Ockham seine Zugeständnisse macht ; denn mehr als das ist es

nicht : Dico quod potest concedi secundum istam viam (d. h. unter der

Voraussetzung, daß die Welt ab aeterno bestehen könnte) quod infinita
possunt esse in actu Respondeo quod secundum istam viam oportet
concedere quod infinitae revolutiones sint actualiter pertransitae hoc

non debet vitari tamquam inconveniens, sed debet concedi tamquam
consequens Concedo quod infinitae possent esse animae in actu
Concedo quod infinita essent excessa sicut probat ratio et quod unum
infinitum esset maius alio, sicut revolutiones lunae excedunt revolutiones

solis. Nur wenn es sich darum handelt, die Unmöglichkeit des

intensiv Unendlichen zu zeigen, wird er ausführlicher. Es sieht fast so

aus, als gäbe Ockham nur widerwillig die Konsequenzen zu, die aus
einer als widerspruchsfrei erkannten Voraussetzung fließen, ohne wirklich

von ihnen überzeugt zu sein.

Inhaltlich ist seine Stellungnahme vor allem darum interessant,
weil hier zum ersten Mal die beiden Unendlichkeitsbegriffe, die von den

scholastischen Autoren bis dahin immer stillschweigend identifiziert worden

sind, auseinander treten, wenn auch noch nicht in Form einer
bewußten Distinktion. Aber die Unterscheidung ist auch so deutlich

genug : das infinitum in actu im Sinn eines tantum quod non maius

(oder tot quod non plura), kurz im Sinn eines Maximum, wird für alle
Spezies des Unendlichen abgelehnt ; das infinitum in actu dagegen, das

nur ein über alle endliche Größen und alle endlichen Proportionen
Hinaushegendes ist, wird für multitudines und magnitudines (und nur für
sie) zugelassen. (Schluß folgt.)


	Diskussionen über das aktuell Unendliche in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts

