
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 2

Artikel: Philosophie und Physik : Analyse des gegenseitigen Verhältnisses

Autor: Pavelka, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762398

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie und Physik
Analyse des gegenseitigen Verhältnisses

Von RN Dr. Artur PAVELKA, Prag

1. Philosophische Besinnung der Quantenphysik

Wenn auch schon vor der Entstehung der Quantenphysik die

Bestrebung nach einer philosophischen Durchdringung der Gedankenwelt

des Physikers keine Seltenheit war, wie schon allein die reichhaltige

Literatur um die Relativitätstheorie herum beweist, so ist mit der

rapiden, sowie allseitigen Entwicklung der Quantentheorie das Bedürfnis

nach philosophischer Orientation bei den führenden Physikern zu
einer methodischen Notwendigkeit geworden. Wie anders sollten wir
es verstehen, daß einer der Begründer der Quantentheorie, W. Heisenberg,

sich bewegt sieht, seine «Wandlungen in den Grundlagen der
Naturwissenschaft »1 zu schreiben Und gerade dieser Forscher ist
es, der Louis de Broglie, diesem hervorragenden französischen
Naturforscher, nicht nur die Anerkennung zollt, den ersten Schritt in den

neuen Bereich der Natur, nämlich in die Welt der Quantenphysik,
getan zu haben, sondern der ausdrücklich auch die philosophische
Orientation des Franzosen als Grundlage seiner naturwissenschaftlichen

Erfolge hervorhebt. Heisenberg schreibt wörtlich in seinem Vorwort
zur deutschen Übersetzung Louis de Broglies, « Matière et lumière » 2 :

« Der vorletzte Abschnitt (dieses Buches) eröffnet dem Leser einen
Einblick in die allgemeinen philosophischen Gedanken, die de Broglie in
seiner Forschungsarbeit geleitet haben. Er macht dadurch die fruchtbare

Wechselwirkung deutlich, die die Naturwissenschaft mit
allgemeinen Fragen menschlicher Erkenntnis verknüpft. Das Werk de

Broglies legt so in der schönsten Weise Zeugnis ab von der Gemeinsamkeit

der Aufgaben, die den Naturforschern in allen Ländern gestellt
sind, ebenso wie von der charakteristischen Eigenart des französischen
Denkens, die sich in den Methoden zur Behandlung dieser Aufgaben

1 2. Auflage. Leipzig 1936.
2 Deutsche Übersetzung «Licht und Materie». Hamburg 1940.

Divus Thomas 9



126 Philosophie und Physik

und in der Stellung zu den allgemeinen philosophischen Problemen
ausspricht. » In dem Buche de Broglies beweisen die Berechtigung des

Heisenberg'schen Urteiles ganz besonders die beiden Abschnitte «

Philosophisches zur Quantenphysik » und « Philosophische Einzelstudien », die
ausschließlich der philosophischen Beleuchtung der quantenphysikalischen

Probleme gewidmet sind. Aber auch der eigentliche Vater des

heutigen Bildes der Atomwelt, Niels Bohr, hat in zahlreichen

Abhandlungen sein philosophisches Interesse im Rahmen der physikalischen

Forscherarbeit bekundet. Es sei hier bloß auf seinen Aufsatz
« Die Atomtheorie und die Prinzipien der Naturbeschreibung »1

hingewiesen. Als einer der ersten hat bereits an der Schwelle der
theoretischen Formulationen Hermann Weyl in seinem Beitrag zum Handbuch

der Philosophie den Versuch unternommen2, philosophische
Schlußfolgerungen aus den nur schwierig überblickbaren mathematischen
Theorien der Quantentheorie zu ziehen. Und was zur Zeit der
Veröffentlichung seines Beitrages über die Mathematik und die Physik
von Seiten des Naturforschers zu sagen war, hat er in einer prägnanten
Übersicht zusammengefaßt. Vielleicht noch durchgreifender ist das

philosophische Interesse des an dem Ausbau der Quantentheorie so

wesentlich beteiligten Forschers Pascual Jordan. Neben seinen
zahlreichen Aufsätzen, die vor allem in den « Naturwissenschaften »

veröffentlicht wurden, ist es sein Buch « Anschauliche Quantentheorie » 3,

welches die ausgesprochen philosophische Grundeinstellung seiner
gesamten Forscherarbeit dokumentiert. Das beweist nicht nur sein

Vorwort, sondern die ganze Bearbeitung des behandelten Stoffes, ganz
besonders aber das letzte Kapitel « Atome und Organismen », in welchem

er neben erkenntnistheoretischen Fragen nach seiner positivistischen
Methode die Kausalität, die Statistik und die Finalität behandelt und
so zu seinem Aufbau der realen Welt gelangt.

Das Lebenswerk Max Plancks hat in dieser Zeitschrift bereits eine

eingehende Würdigung gefunden 4, sodaß es sich erübrigt hervorzuheben,
welchen Anteil die Philosophie an der Forscherarbeit einer Persönlichkeit

hat, die schon an der Schwelle unseres Jahrhunderts durch die

Entdeckung des Energiequantes den allerersten Anstoß zur neuesten

Entwicklung der Physik gab. Sein Werk ist ein klassisches Beispiel,

1 Naturwissenschaft, 73, 18, 1930.
2 Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaft. München u. Berlin 1927.
3 Berlin 1936.
4 Divus Thomas 21 (1943) 423.



Philosophie und Physik 127

wie philosophische Orientation und eigene philosophische Denkarbeit zur
inneren Ausgeglichenheit der Forscherpersönlichkeit beitragen kann. Bei
allem Unterschied zwischen Physik und Philosophie weiß er doch durch
die philosophische Erkenntnis das Arbeitsgebiet des Naturforschers aufs

glücklichste zu befruchten.
An dieser Stelle können wir natürlich auch die Versuche A. S. Ed-

dingtons nicht übersehen, die zwar in popularisierender Absicht, also

nicht streng wissenschaftlich gehalten sind, aber dennoch auch für
den Naturforscher und Philosophen äußerst anregend sind, da sie

moderne physikalische Problematik unter verschiedenen philosophischen
Gesichtspunkten beleuchten 1. Viele Forscher sind ihm zum Danke

verpflichtet, daß er wenigstens auf diese, wissenschaftlich weniger
verbindliche Weise, das Gebiet der Physik der Philosophie näher gebracht
hat.

Wertvolle Anregungen für das Grenzgebiet der Naturwissenschaften
und der Philosophie, wenn auch oft bloß in negativem Sinne, lieferte
die seinerzeit rege Tätigkeit der Neoempiristen, wie M. Schlick, H. von
Reichenbach und R. Carnap. Die zahlreichen Studien dieser Forschergruppe

erschienen seit dem Jahre 1929 in der Zeitschrift Erkenntnis
und befaßten sich neben allgemeinen erkenntnistheoretischen Fragen mit
dem Begriffe der Wahrscheinlichkeit und mit der Verwertung der Logistik

im Zusammenhange mit den neuesten Erkenntnissen der Physik
und der übrigen Naturwissenschaften 2.

Aus diesem bloßen Bruchteil philosophisch orientierter Stimmen
können wir ersehen, daß die Physik tatsächlich neue Wege sucht. Das

rege Interesse schaffender Physiker für philosophische Aspekte ist nicht
anders erklärlich als durch eine aus dem gegenwärtigen Entwicklungsstadium

der Quantenphysik hervorgerufene innere Notwendigkeit. Die
lebendige Nachfrage nach philosophischer Kritik und nach
philosophischen Richtlinien hat in den Reihen der forschenden Physiker zu
einem Zustand geführt, den wir wohl am besten mit dem Ausdrucke
einer philosophischen Besinnung der Physik wiedergeben.

Wenn schließlich einer der schaffenden Geister der Quantentheorie,
E. Schrödinger, die Not des physikalischen Denkens in die kategorische
Form einkleidet «Die Begriffe müssen aufgegeben werden, nicht ihre

1 Das Weltbild der Physik. Braunschweig 1931. Die Naturwissenschaft auf
neuen Bahnen. Braunschweig 1935.

2 Erkenntnis zugleich Annalen der Philosophie. Leipzig 1929-1937.



128 Philosophie und Physik

scharfe Definiertheit », dann wird die philosophische Besinnung zum
Ruf nach ernster Mitarbeit mit der Philosophie1. Denn wer anderer
ist dazu berufen, die kritische Analyse der Grundbegriffe einer Wissenschaft

vorzunehmen Die schaffende theoretische Physik ist heute aus
sachlichen Gründen, aus der eigenen Denkproblematik an der Mitarbeit
der Philosophie ernstlich interessiert.

2. Frage des Physikers an den Philosophen

Nichts ist in dieser schwierigen Denkproblematik der gegenwärtigen
Physik natürlicher, als wenn der gläubige und ernste Naturforscher in
seinem vorurteilslosen Streben nach Erweiterung und Vertiefung der
sichtlich allzuengen Grundlagen seiner Disziplin an die Philosophie die

Frage stellt : « Welchen Beitrag liefert die Lehre des hl. Thomas von
Aquin zu den offenstehenden Grundlagenproblemen der Naturwissenschaften,

ganz besonders der Physik Wie beantwortet sie die
Aufforderung führender Forscher zur Revision der in der Physik benützten

Begriffe Was für eine Stellung nimmt sie ein zu den zahlreichen
Versuchen der Naturforscher, sich durch selbstständige erkenntnistheoretische

Spekulationen Klarheit zu verschaffen in Gebieten, die sichtlich
außerhalb der Grenzen der Naturwissenschaft liegen und dennoch für
die naturwissenschaftliche Forscherarbeit unentbehrlich sind Und
wäre es schließlich denkbar, daß die thomistische Philosophie im vollsten
Verständnis für die mühselige Kleinarbeit des naturwissenschaftlichen

Akzidentienkampfes den Naturforscher auf dem Wege zur Lösung eines

der offenstehenden Probleme durch kritische Auswahl der zu benützenden

Prinzipien und der einzuführenden Begriffe betreuen würde
Es unterliegt keinem Zweifel, daß ein jeder Philosoph bereit sein

wird, die Tragfähigkeit seines Systems an den ungelösten philosophischen
Problemen der Natur zu erproben. Und ganz besonders für den Tho-
misten ist es eine Freude, zu dem Kommentar des Aquinaten greifen zu
können, in denen er die Acht Bücher der Physik des Aristoteles analysiert,

erklärt, erweitert und vertieft. Diese Freude wird nur dadurch
gedämpft, daß die Entfremdung zwischen Philosophie und Naturwissenschaft

seit Thomas' Zeiten derart fortgeschritten ist, daß sich diese

beiden Wissensgebiete nicht mehr so gut verstehen, wie es für ihre

1 Über die Unanwendbarkeit der Geometrie im Kleinen. Naturwissenschaft,
518, 22, 1934.



Philosophie und Physik 129

Zusammenarbeit notwendig wäre. Vielleicht ist indessen die Zeit schon

herangereift, die es erlaubt, das gegenseitige Verhältnis zum Nutzen
beider Wissenschaftsgebiete aufzuklären. Gelingt es dem Thomisten,
sich mit dem Physiker über die beiderseitige Stellungnahme zu der
einen Natur zu verständigen, dann steht der Beantwortung der vom
Physiker gestellten Fragen nichts im Wege.

3. Zwei materielle Kriterien zur Unterscheidung der Wissenschaften

Bevor wir die moderne Physik selbst besprechen, müssen wir den

heutigen Physiker mit den Kriterien bekannt machen, nach denen der

Aquinate die einzelnen alten Wissenschaften unterschieden hat. Wir
erfahren bereits im zweiten Satze des ersten Buches der Physik den klaren

Ausgangspunkt der thomistischen Erkenntnislehre in den Worten : sciendum

est igitur quod, cum omnis scientia sit in intellectu, per hoc autem

aliquid fit intelligibile in actu, quod aliqualiter abstrahitur a materia1.
Es wird also bei den Gegenständen der Erkenntnis die Materie
vorausgesetzt, die dem verstandesmäßigen Erkennen nicht direkt zugänglich
ist. Die unvermittelte Sinneserfahrung hat mit der Materie auf eine

bestimmte Weise zu tun, aber über sie hinaus zur Verstandeserkenntnis

gelangen wir nur dadurch, daß wir von der Materie irgendwie absehen.
Über diesen Begriff der Materie müssen wir nun eine erläuternde

Bemerkung einfügen. Materie gebrauchen wir hier im Sinne des

thomistischen Ausdruckes « materia », was in der Regel mit « Stoff » übersetzt

zu werden pflegt. Von Stoff ist nun in der modernen Physik
nicht die Rede. Dieser Ausdruck hätte also den Vorteil, daß er
physikalisch noch nicht belastet ist. Der Ausdruck « Materie » bietet aber
den Vorteil, daß er in der Quantenphysik in gewissen Zusammenhängen,
wie z. B. Materiestrahlung, Materiewellen, gebräuchlich ist und daß er
in einem dem thomistischen sehr nahen Sinne benützt wird. Genauer

gesagt ist der thomistische Begriff allgemeiner, der heutige physikalische

Materiebegriff stellt einen engeren Spezialfall der Materie sehr

niedriger Stufe dar 2.

Von dieser Materie müssen wir also bei der Verstandeserkenntnis
absehen. Je nachdem dieses Absehen von der Materie, diese Abstrak-

1 I Phys. 1. 1, n. 1.
a Vgl. Divus Thomas 17 (1939) 195, wo der Verfasser allerdings den

Ausdruck Stofi und nicht den Ausdruck Materie benützt.



130 Philosophie und Physik

tion ausfällt, erhalten wir Gegenstände, die sich verschieden zur Materie
verhalten. Die verschiedene Verhaltungsweise zur Materie ist nun das

Kriterium für die Zugehörigkeit zu den verschiedenen Wissenschaften :

secundum quod aliqua diversimode se habent ad materiam, ad diversas
scientias pertinentx. Die Materie ist so die eigentliche Unterlage für
die Einteilung der Wissenschaften.

Neben der verschiedenen Verhaltungsweise der abstrakten Gegenstände

zur Materie führt Thomas noch ein anderes Kriterium zur
Einteilung der Wissenschaften an, welches auf den ersten Blick mit
der Materie nichts zu tun hat : die Definition. Rursus, cum omnis
scientia per demonstrationem habeatur, demonstrationis autem medium
sit definitio ; necesse est secundum diversum definitionis modum scientias

diversificari2. Da nämlich jede Wissenschaft mit Beweisen
argumentiert und da die Beweise mit Definitionen operieren, so ist jede
Wissenschaft direkt abhängig von der Art der verwendeten Definitionen.
Darum können wir die einzelnen Wissenschaften durch die Verschiedenheit

der von ihren angewandten Definitionen voneinander unterscheiden.
Dies ist das zweite Kriterium für die Einteilung der Wissenschaften.

Wir können aber den beiden Kriterien noch eine andere Fassung
geben, die die Rolle der Materie deutlich hervortreten läßt. Für das

erste Kriterium über das Verhalten eines Gegenstandes zur Materie
kommen nur zwei Fälle in Betracht : entweder hängt das Sein des

Gegenstandes von der Materie ab oder nicht. Wir wollen nun
übereinkommen, diese beiden Möglichkeiten folgendermaßen auszudrücken :

das materielle Seinskriterium ist erfüllt, wenn das Sein des Gegenstandes

von der Materie abhängt, wenn also der Gegenstand die Materie als die

Unterlage seines Seins hat ; dagegen ist das materielle Seinskriterium nicht

erfüllt, wenn das Sein des Gegenstandes von der Materie nicht abhängt.
Für das zweite Kriterium betreffend die Art der verwandten

Definition eines Gegenstandes kommen nach Thomas wiederum nur zwei
Fälle in Betracht : entweder tritt die Materie als wesentlicher Bestandteil

der Definition des Gegenstandes auf oder nicht. Entsprechend diesen

zwei Möglichkeiten führen wir die Ausdrucksweise ein : das materielle

Definitionskriterium ist erfüllt, wenn die Materie als wesentlicher Bestandteil

der Definition des Gegenstandes auftritt; dagegen ist das materielle

Definitionskriterium nicht erfüllt, wenn die Materie als wesentlicher

Bestandteil der Definition des Gegenstandes nicht auftritt.

1 Phys. 1. c. * Phys. 1. c.



Philosophie und Physik 131

Der Begriff der Materie ist also beiden Kriterien gemeinsam ; wir
haben es also mit zwei materiellen Kriterien zu tun, dem materiellen
Seinskriterium und dem materiellen Definitionskriterium. Durch die
beiden materiellen Kriterien ist die Einteilung der Wissenschaften nach

Thomas auf zweierlei Weise nach der Materie ausgerichtet.
Diese Auszeichnung der Materie ist bei Thomas kein Zufall, sondern

vielmehr der Ausdruck für seine methodische Grundeinstellung, wonach
alle menschliche Erkenntnis ihre erste Unterlage in der durch die Materie

bedingten Sinneserkenntnis hat. Der vom Materiebegriff fast ausschließlich

eingenommene Physiker des 20. Jahrhunderts wird diese thomistische

Grundeinstellung wohl zu würdigen wissen.

4. Die Operation der Abstraktion als Abbauprozeß

Zur Einteilung der Wissenschaften benützt Thomas einen
Denkprozeß, den er als ein Absehen, als eine Abstraktion bezeichnet. Dieser
Prozeß wird nach einer ganz bestimmten Denkoperation durchgeführt
und ist wesentlich für die thomistische Begriffsbildung.

Wenn wir von einem Etwas absehen wollen, müssen wir von einem
anderen Etwas, welches reicher ist, ausgehen. Dieses reichere Etwas,
von dem Thomas ausgeht, ist, getreu seiner naturverbundenen
Grundeinstellung, das sinnlich wahrnehmbare Naturobjekt. Der Reichtum des

sinnlich wahrnehmbaren Naturobjekts besteht darin, daß es irgendwie
durch die Materie bedingt ist, daß aber die Materie seinen Reichtum
keineswegs schon erschöpft. Das wahrnehmbare Naturobjekt ist thomi-
stisch gesehen ein Seinsgebilde, das wir sinnbildlich durch einen Kern
darstellen können, der von mehreren konzentrisch angeordneten Schalen

umgeben ist. Den wesentlichen Kern bildet die materiebedingte
Substanz. Materiebedingt ist dieser Substanzkern in dem Sinne, daß er
ohne die Schalen, die die sinnliche Verarbeitung der Materie darstellen,
nicht existieren kann. Der substantielle Kern drückt sich einer Unterlage

auf, die als solche sinnlich nicht wahrnehmbar ist, die materia
prima, die erste Materie oder Materie erster Stufe. Der sinnlich
wahrnehmbare Ausdruck des gegenseitigen Verhältnisses der kernhaften
substantiellen Form und der Materie erster Stufe sind nun die den Sinnen

zugänglichen Seinsweisen der einzelnen Schalen, die sogenannten Akzi-
dentien. Die akzidentellen Schalen sind nun kerngebunden ; sie können
ohne die Substanz nicht existieren. Nam accidens sine substantia



132 Philosophie und Physik

omnino esse non potest1. Die erste den Kern umgebende Schale ist
die Quantität, die als Größe und Zahl die Materie charakterisiert. Die
Schale der Quantität können wir uns weiter umgeben denken von der
Schale der Sinnesqualitäten, die uns die Struktur vermitteln, die sich

aus der substantiellen Kerneinwirkung auf die Materie erster Stufe

ergibt. Die Materie erster Stufe hat als solche den Sinnen nichts zu
bieten, erst durch die Substanzeinwirkung weist sie sinnlich wahrnehmbare

Struktur auf, eben die Sinnesqualitäten und in diesem Sinne spricht
auch Thomas kurz von der materia sensibilis2, von der sinnlichen
Materie, die eben an diese zweite Schale gebunden ist. Die Schale der
Sinnesqualitäten ist umgeben von der Schale des Tuns und des Leidens
und als letzte Schale finden wir die die sinnlichen Qualitäten betreffenden

Bewegungen ; wir würden vielleicht heute von Qualitätsänderungen
sprechen. Diese Schalenstruktur kommt in der Physik durch folgenden
Satz zum Ausdruck : Simiüter autem inter accidentia omnia, quae ad-
veniunt substantiae, primo advenit ei quantitas, et deinde qualitates
sensibiles et actiones et passiones et motus conséquentes sensibiles

qualitates3. Die bestimmte Reihenfolge kommt durch die Ausdrücke

primo und deinde zur Geltung. Wir können nun anschaulich mit Thomas
fortsetzen und erklären, sie igitur quantitas non claudit in sui intellectu
qualitates sensibiles vel passiones vel motus, claudit tarnen in sui
intellectu substantiam. Dieses claudere, dieses Einschließen gilt von den
Schalen. Die Quantität schließt nicht die weiter außenliegenden Schalen
der sinnlichen Qualitäten, des Tuns und Leidens und der Bewegung der
sinnlichen Qualitäten ein, sondern umgekehrt, diese Schalen schließen
die Schale der Quantität ein. Die Schale der Quantität schließt dann

nur noch den substantiellen Kern ein. Diesen Sachverhalt finden wir
bekräftigt durch die Bedingungen, die an die Erkenntnis der Quantität
geknüpft sind : potest igitur intellegi quantitas sine materia subiecta
motui et qualitatibus sensibilibus, also ohne die äußeren Schalen, non
tarnen absque substantia, nicht aber ohne den substantiellen Kern 4.

Die Operation der Abstraktion geht nun so vor, daß sie die Schalenstruktur

von außen abbaut. Es geschieht dies in dem Bewußtsein, daß
dadurch der natürliche Charakter des Seinsgebildes soweit als möglich
ungestört bleibt. Wir können also den allmählich von außen einsetzen-

1 I Phys. 1. 3, n. 2.
2 II Phys. 1. 3, n. 5.
2 II Phys. 1. 3, n. 5.
4 II Phys. 1. 3, n. 5.



Philosophie und Physik 133

den Abbauprozeß der Abstraktion folgenderweise definieren : An einem

Naturobjekt abstrahieren, bedeutet sein Seinsgebilde in der bestimmten

Reihenfolge von den äußeren zu den inneren Akzidentien abbauen.

Wenn wir also zum Beispiel vom gegebenen Naturobjekt bis auf
die Quantität abstrahieren, bedeutet das, daß alle Akzidentien wegfallen,
daß aber der substantielle Kern gewahrt bleibt. Mit anderen Worten,
wir können nie das in der Schale eingeschlossene abstrahieren. Es wäre
also thomistisch nicht denkbar, eine Schale von innen her auszuhöhlen.

5. Die alte Physik

Wir brauchen nunmehr bloß die materiellen Kriterien im Zusammenhang

mit der Abstraktionsoperation zu erwägen, um einen klaren
Einblick in die grundlegende Einteilung der Wissenschaften bei Thomas zu

gewinnen. Rein kombinatorisch sind auf Grund der materiellen Kriterien

vier Möglichkeiten denkbar : die erste Möglichkeit, wenn sowohl
das Seinskriterium als auch das Definitionskriterium erfüllt ist, die

zweite Möglichkeit, wenn zwar das Seinskriterium erfüllt ist, das
Definitionskriterium aber nicht, die dritte Möglichkeit, wenn weder das
Seinskriterium noch das Definitionskriterium erfüllt ist, und schließlich die

letzte Möglichkeit, wenn das Seinskriterium zwar nicht erfüllt ist, dafür
aber das Definitionskriterium. An Hand des Textes wollen wir nun
verfolgen, welche dieser Möglichkeiten verwirklicht sind.

Es gibt Objekte, so lesen wir, deren Sein von der Materie abhängig
ist und die ohne den Materiebegriff nicht definiert werden können,
sciendum est igitur quod quaedam sunt quorum esse dependet a materia,
nec sine materia definiri possunt1. Hiemit ist zum Ausdruck gebracht,
daß in diesem Falle sowohl das Seinskriterium als auch das Definitionskriterium

erfüllt sein muß. Die Erfüllung des Seinskriteriums bedeutet

aber, daß wir hier im Sinne der Abstraktionsoperation von einem

materiegebundenen Sein ausgehen, also von einem Naturobjekt. Das

Naturobjekt muß also die Grundlage bilden. Die Erfüllung des

Definitionskriteriums sagt weiter, daß bei der Definition dieser Wissenschaft

von der sinnlich wahrnehmbaren Materie nicht abgesehen werden darf.
Das ist aber gleichbedeutend mit der Forderung, daß der Abbauprozeß
überhaupt nicht zur Anwendung gelangt. Die sinnlich wahrnehmbare
Materie mit ihren Veränderungen stellt nämlich, wie wir gesehen haben,

1 I Phys. 1. 1, n. 2.



134 Philosophie und Physik

die äußerste Akzidentienschale dar und diese soll erhalten bleiben.
Unterhöhlen dürfen wir nicht, und es bleibt somit nichts anderes übrig,
als das unseren Sinnen sich darbietende Objekt in seiner ganzen Kern-
und Schalenfülle in die Wissenschaft aufzunehmen, die der Erfüllung
beider materiellen Kriterien entspricht. Es ist dies die Wissenschaft,
von der es heißt, de his vero quae dependent a materia non solum
secundum esse sed etiam secundum rationem, est Naturalis, quae
Physica dicitur1, mit anderen Worten, der erste Fall, in dem beide

materiellen Kriterien erfüllt sind, definiert uns die alte Physik, wie wir
sie zum Unterschied von der zu besprechenden modernen Physik nennen
wollen.

Es erübrigt nunmehr, das Subjekt der alten Physik zu bestimmen.
Zu diesem Zwecke wollen wir die klassische Distinktion benützen, die
Alexander Horvâth in seiner Studie über das Subjekt der Wissenschaft
erarbeitet und in einer Fußnote prägnant zusammengestellt hat, eine

Distinktion zwischen den Begriffen Objekt, Prinzip, Subjekt und Gegenstand.

Er definiert : Objekt ist jede Gegebenheit, die zur Gestaltung des

Verstandes, zur Verwirklichung seiner Seinsvollendung geeignet ist.
Gegenstand wird dasselbe genannt, sofern es von geeigneten Erkenntnismitteln

geformt und so zur Gestaltung des Verstandes gleichsam in actu
primo proximo zubereitet ist. Noch mehr gebührt ihm diese Benennung,
wenn er in actu secundo erkannt, Form des Verstandes ist und so ihm
wirklich gegenübergestellt wird. Prinzip bezeichnet jenen Erkenntnisgrund,

aus welchem ein neuer Gegenstand abgeleitet werden kann,
Subjekt endlich wird ein solcher Erkenntnisgrund genannt, wenn seine

gegenständliche Potentialität sich auf ein großes Wissensgebiet
erstreckt 2.

Die Anwendung der so definierten Begriffe führt uns zum
Naturobjekt, das wir bereits erwähnt haben. Das Naturobjekt, von dem wir
in der Physik ausgehen, stellt diejenige Gegebenheit dar, die zur
Gestaltung des Verstandes in der Naturerkenntnis geeignet ist. Zum
Naturgegenstand wird dann das Naturobjekt, wenn es von geeigneten
Erkenntnismitteln geformt und so zur Gestaltung des Verstandes gleichsam

zubereitet ist. Der Naturgegenstand ist also das durch die Physik
erkenntnismäßig erfaßte Naturobjekt. Wenn wir dann am Naturgegenstand

den allgemeinsten Charakterzug erfassen und so zum Erkenntnis-

1 I Phys. 1. 1, n. 3.
1 Divus Thomas 24 (1946) 42, Fußnote.



Philosophie und Physik 135

grund unserer Wissenschaft vordringen, so gelangen wir zum Prinzip
der Wissenschaft. Im Buche der Physik geschieht dies mit den Worten :

et quia omne, quod habet materiam, mobile est, consequens est quod
ens mobile sit subiectum naturalis philosophiae 1. Hier ist also unmittelbar

der Übergang vom Prinzip zum Subjekt verwirklicht, da sich die

gegenständliche Potentialität des beweglichen Seins tatsächlich auf das

große Wissensgebiet der Physik erstreckt.
Es bleibt noch festzuhalten, wie wir vom Naturgegenstand zur

Erfassung des allgemeinsten Charakterzuges gelangen, also vom
Naturgegenstand zum beweglichen Sein. Das Subjekt ist die inhaltliche
Zusammenfassung aller erkennbaren Gegenstände in einem allgemeinen
Erkenntnisgrund, wie wir uns mit Horväth ausdrücken können 2. Diese

Zusammenfassung ist nur dadurch möglich, daß wir die äußersten
Elemente des Naturobjektes betrachten : den inneren Seinskern und
die äußerste Schale der Bewegung, diese bloß potentiell als

Bewegungsmöglichkeit. Es hegt hier also eine verhältnismäßig schwierige
Begriffskonstruktion vor, die Horväth in seiner Studie « Thomistische Synthese
und wissenschaftliche Apologetik » bis zur Erarbeitung des obersten

Prinzipes einer Wissenschaft verfolgt 3. Der Weg vom Naturobjekte zu
dem Subjekte der Physik ist vorgezeichnet durch die Operation der

Verallgemeinerung.
Die Operation der Verallgemeinerung ist an die Objekte einer

bestimmten Abstraktionsstufe als Ausgangsobjekte gebunden. Die
Ausgangsobjekte haben nun ein ganz bestimmtes Seinsgebilde, das aus
einem Seinskern und den übrigen aktuellen Seinsweisen und ihren
verschiedenen konkreten Bestimmungsstücken gebildet ist. Die Operation
der Verallgemeinerung geht nun so vor, daß sie den Seinskern unberührt
läßt, die übrigen aktuellen Seinsweisen, alle oder einige, werden aber

in ihren Bestimmungsstücken durch die entsprechenden potentiellen
Seinsweisen ersetzt. Je nachdem, wieviele aktuelle Seinsweisen durch

potentielle ersetzt werden, haben wir es mit einer teilweisen oder mit
einer vollständigen Verallgemeinerung zu tun. Der Seinskern in
Verbindung mit den potentiellen Seinsweisen ergibt dann im Falle der

vollständigen Verallgemeinerung den höchsten Allgemeinbegriff aus den

gegebenen Ausgangsobjekten als eine Realität, in denen die einzelnen

Ausgangsobjekte gleichsam wie in einem potentiellen Hohlraum durch

1 I Phys. 1. 1, n. 3.
2 Divus Thomas 24 (1946) 34.
2 Divus Thomas 23 (1945) 407.



136 Philosophie und Physik

die potentiellen Seinsweisen eingebettet sind, oder um sich sachlicher mit
Horvâth auszudrücken, die gegenständliche Potentialität eines solchen

Begriffes umfaßt alle Ausgangsobjekte. Sind dann die Ausgangsobjekte
im Rahmen einer Wissenschaft auf der entsprechenden Abstraktionsstufe

gegeben, dann stellt der durch vollständige Verallgemeinerung
gebildete Begriff das Subjekt der Wissenschaft dar.

Die Operation der Verallgemeinerung ist also die Formung eines

übergeordneten realen Begriffes, des Allgemeinbegriffes aus gegebenen

Ausgangsobjekten einer bestimmten Abstraktionsstufe durch Potentialisierung
ihrer aktuellen Seinsweisen unter Beibehaltung des aktuellen Seinskernes.

In unserem konkreten Falle suchen wir den Übergang von dem

Naturobjekte der Physik als Ausgangsobjekte zu dem höchsten

Allgemeinbegriff dieser Wissenschaft. Die eigentliche Ausarbeitung des

höchsten Allgemeinbegriffes ist natürlich eine Angelegenheit der
betreffenden Wissenschaft selbst. Wir können aber den Weg zu diesem

Begriffe in seinen Grundlinien an dem betreffenden Verallgemeinerungsprozeß

verfolgen, wenn wir die Wissenschaft ausgearbeitet vor uns haben,
wie dies im Fall der alten Physik tatsächlich der Fall ist. Wir führen
also die Operation der Verallgemeinerung dadurch aus, daß wir die
einzelnen aktuellen Seinsweisen, beziehungsweise ihre Bestimmungsstücke,

durch die entsprechenden potentiellen Seinsweisen ersetzen, so

daß in dem sich ergebenden Allgemeinbegriff der substantielle Seinskern

mit denjenigen potentiellen Seinsweisen als übergeordnete Realität
auftreten wird, die sich aus den Naturobjekten der Physik ergeben. Es

genügt nun zur Charakteristik dieses allgemeinsten Begriffes, die
Potentialität der an die sinnlichen Qualitäten gebundenen Bewegung
anzuführen, die so dem Seinskern verbleibt, also die Beweglichkeit des Seins,
denn darin sind die übrigen Seinsweisen eingeschlossen. Wenn wir also

behaupten, das bewegliche Sein sei der höchste in der alten Physik
erreichbare Allgemeinbegriff, so haben wir den substantiellen Kern mit
potentiellen Schalen vor uns. Diese potentiellen Schalen bilden den
erwähnten potentiellen Hohlraum, dessen gegenständliche Potentialität
alle Naturobjekte umfaßt, die in den Wissenschaftsbereich der alten
Physik eintreten. Dieser Allgemeinbegriff ist das Subjekt der alten
Physik.

Jetzt sind wir imstande, die alte Physik durch ihr Subjekt zu
definieren : die alte Physik ist die Wissenschaft, die ausgehend von dem

materiegebundenen Sein des Naturobjektes das die Materie voraussetzende

bewegliche Sein zum Subjekte hat.



Philosophie und Physik 137

Die materielle Seinsgebundenheit des Ausgangsobjektes der alten
Physik zeugt davon, daß das materielle Seinskriterium erfüllt ist, die

Benützung des Materiebegriffes bei der Definition der Wissenschaft durch
ihr Subjekt zeugt von der Erfüllung des materiellen Definitionskriteriums,

wie es dieser erste der vier möglichen Fälle verlangt.

6. Die alte Mathematik

Wir wollen nun den zweiten Fall erwägen, in welchem das materielle
Seinskriterium zwar erfüllt ist, nicht aber das materielle Definitionskriterium

: quaedam vero sunt quae licet esse non possint nisi in materia
sensibili, in eorum tarnen definitionem materia sensibilis non caditJ.
Es handelt sich hier also um Objekte, die in ihrem Sein von der Materie
abhängig sind, ähnlich wie dies bei der alten Physik der Fall war. Wir
kennen nun in der Natur bloß die Naturobjekte mit ihrer Kern- und
Schalenstruktur als materieabhängige Elemente. Die Naturobjekte als
solche sind nun nicht Objekte der hier besprochenen Wissenschaft.
Wenn dennoch die betreffenden Objekte als materiebedingt in ihrem
Sein gefordert werden, ist dies nur dadurch möglich, daß von dem

Naturobjekt als Ausgangsobjekt eine Abstraktion zu einem neuen
Objekt führt. Der Abstraktionsprozeß fordert in diesem Falle den Abbau
aller äußeren Akzidentienschalen bis auf die innerste Akzidentienschale
der Quantität. Auch diese bleibt ihrem Ursprung nach materiebedingtes
Sein, doch sind die aus den Naturobjekten entstehenden Objekte derart
auf eine Akzidentienschale beschränkt, daß ihre gegenseitigen Beziehungen

mit der Materie nicht mehr in Zusammenhang gebracht zu werden
brauchen. Diese Objekte, die wir unter diesem speziellen Gesichtspunkt
nun schon als Gegenstände ansprechen dürfen, sind omnia mathematica,
ut numeri, magnitudines et figurae 2, die Gegenstände der Mathematik,
die Zahlen, die Größen und die geometrischen Figuren.

In sehr klarer Weise tritt die Materieunabhängigkeit in dem

Subjekte der alten Mathematik hervor. Wenn wir erwägen, daß der Gegenstand

der Mathematik das an den substantiellen Kern gebundene
akzidentelle Sein der Zahl, Größe und Figur darstellt, also die innerste
Schale um den substantiellen Kern, so ist der Prozeß der Verallgemeinerung

nicht mehr so einfach wie im Falle der Physik, denn es ist bloß
eine Schale vorhanden. Aber auch hier können wir nach der Opera-

1 I Phys. 1. 1, n. 2. » 1. c.



138 Philosophie und Physik

tionsvorschrift der Verallgemeinerung den Kern und die äußerste, hier
die einzige Schale der Quantität dem Gegenstande der Mathematik
entnehmen und diese Elemente zu einer den Ausgangsobjekten
übergeordneten Realität formen. Wir verwirklichen dies dadurch, daß wir
die einzelnen Fälle der Quantität, wie Zahl, Größe und Flächen,
sozusagen die Zwischenschalen der Quantitätsschale, durch die äußerste von
ihnen ersetzen, die in der Quantität überhaupt denkbar ist, nämlich
durch die Größe. Aus der Größe sind die Zahlen, die Maße, die Flächen
und mathematischen Körper ableitbar, was beweist, daß die Zwischenschale

der Größe im Hohlraum der Quantität potentiell alle individuellen
Gegenstände quantitativen Charakters umschließt. Der Verallgemeinerungsprozeß

spielt sich diesmal also in den Zwischenschalen der
Quantitätsschale ab und führt zu dem Allgemeinbegriff, den wir als Subjekt
der Mathematik ansprechen, zum akzidentellen Größe-sein.

Thomas spricht zwar im zitierten Zusammenhang nicht ausdrücklich

über das Subjekt der Mathematik, aber aus den mathematischen

Quellen des Altertums erhellt diese Feststellung, die in formaler Analogie
zur Feststellung des Subjektes der Physik im vollen Einklang mit
Thomas steht. Im Einklänge mit dem Gegenstand der alten Mathematik

ist also das Subjekt dieser Wissenschaft von der Materie nicht
abhängig.

Wir definieren also die alte Mathematik als eine Wissenschaft, deren

Gegenstände von den Naturobjekten abstrahierte Zahlen und Figuren sind
und deren Subjekt das akzidentelle Größe-sein darstellt.

7. Die Metaphysik

Die dritte der angeführten Möglichkeiten tritt ein, wenn weder das

materielle Seinskriterium noch das materielle Definitionskriterium
erfüllt ist. Es gibt nämlich Objekte, die in ihrem Sein von der Materie

unabhängig sind und die dann in einer Wissenschaft behandelt werden,
deren Subjekt ebenfalls von der Materie unabhängig ist : quaedam vero
sunt, quae non dependent a materia nec secundum esse nec secundum
rationem1. Diese Unabhängigkeit von der Materie kann zweierlei
Charakter haben. Entweder ist die Unabhängigkeit von der Materie
absolut, wenn nämlich ein solches Objekt niemals mit Materie etwas
zu tun hat, vel quia numquam sint in materia, ut Deus et aliae substan-

1 Phys. 1. c.



Philosophie und Physik 139

tiae ; dann aber gibt es Objekte, die in gewissen Fällen doch mit der
Materie verbunden sind, vel quia non universaliter sunt in materia,
ut substantia, potentia et actus, et ipsum ens 1. Der Ausdruck « non
universaliter » beweist allerdings, daß unter Umständen die einzelnen

Gegenstände der Wissenschaft doch materieabhängig sind. Es ist dies

nicht allgemein der Fall, aber doch in speziellen Fällen. Einen solchen

speziellen Fall stellt der substantielle Kern des Naturobjektes dar. Das

Naturobjekt als solches ist nicht der Gegenstand dieser Wissenschaft,
wir müssen erst eine Abstraktion vornehmen und zwar einen Abbau
aller Akzidentienschalen bis auf den substantiellen Kern. Dieser Kern
als Ergebnis der Abstraktion ist von der Materie losgelöst, zu seiner
Natur gehört es aber, sich an der Materie zu entfalten. In den Fällen,
in welchen diese Wissenschaft von dem substantiellen Kern des

Naturobjektes ausgeht, ist sie also indirekt durch das Ausgangsobjekt der
Abstraktion mit der Materie im Zusammenhang, infolge der Abstraktion
fällt aber die Abhängigkeit fort. « Universaliter » allerdings ist diese

Wissenschaft absolut materieunabhängig und ist so in jeder Hinsicht
eine Meta-physik, wie sie nach der Prägung durch Aristoteles genannt
wird. Universaliter können wir aber nach dem, was wir über den

Zusammenhang zwischen Objekt und Subjekt einer Wissenschaft
erfahren haben, nur so verstehen, daß der allgemeinste Begriff dieser

Wissenschaft, also das Subjekt der Metaphysik, materieunabhängig ist.
Die Ausgangsobjekte der hier notwendigen Verallgemeinerung sind

einerseits das Abstraktionsergebnis aus dem Naturobjekte, nämlich der
substantielle Kern, kurz die Substanz des Naturobjektes, dann aber
auch andere selbstständige Substanzen. Durch Potentierung aller Merkmale

verbleiben dem Seinskern, in dem jede Substanz irgendwie
verankert ist, keine weiteren aktuellen Einengungen, wir erhalten das Sein

in seinem potentiellen Reichtum, das Sein schlechthin, das in seinem

potentiellen Hohlraum, in seiner gegenständlichen Potentialität jedwedes

irgendwie bestimmte Sein umfaßt. Das Sein schlechthin ist dann das

Subjekt der Metaphysik. Das Sein ist der einzige Gesichtspunkt, unter
welchem die Metaphysik die einzelnen Objekte betrachtet, also auch die

Naturobjekte. Die Naturobjekte werden zum Gegenstand der
Metaphysik nur dadurch, daß sie ein Sein darstellen. Zwischen dem Naturobjekt

als dem Gegenstande der alten Physik und dem Naturobjekte
in seiner Beziehung zur Metaphysik liegt die Abstraktion der Akzi-

1 Phys. 1. c.



140 Philosophie und Physik

dentien des Naturobjektes und die Verallgemeinerung des substantiellen
Kernes, vom Subjekte gesehen die Verallgemeinerung vom beweglichen
Sein zum Sein schlechthin.

Wir definieren also die Metaphysik als eine Wissenschaft, deren

Gegenstände neben den aus den NaturObjekten durch Abstraktion und

Verallgemeinerung gegebenen Realitäten auch die die Natur nicht berührenden

selbständigen Realitäten sind und deren Subjekt das Sein schlechthin

ist.
Der Umstand, daß die beiden materiellen Kriterien nicht erfüllt

sind, ist also einerseits auf die Erfassung der Gegenstände der
Metaphysik durch die Operation der Abstraktion und der Verallgemeinerung
aus materiegebundenen Ausgangsobjekten, andererseits auf Gegenstände
höherer Ordnung, die in diese Wissenschaft miteinbezogen werden,
zurückzuführen. Die materiellen Kriterien sind also in diesem Falle
gewissermaßen leerlaufend.

Schließlich sei das für unsere Fragestellung wichtige Verhältnis
zwischen der Physik und der Metaphysik in Anlehnung an die
gegebenen Definitionen der beiden Wissenschaften noch ausdrücklich
ausgesprochen : Durch die Gegenstände ist die Metaphysik mit der alten

Physik zufällig und indirekt über die Operation der Abstraktion und der

Verallgemeinerung im Zusammenhang. Durch die Subjekte sind beide

Wissenschaften scharf und ausnahmslos getrennt, wobei die alte Physik
mit ihrem beweglichen Sein der Metaphysik mit dem Sein schlechthin in
der Hierarchie der Wissenschaften untergeordnet ist.

8. Das gegenseitige Verhältnis der materiellen Kriterien

An dieser Stelle wäre nun die vierte Kombinationsmöglichkeit und
die ihr entsprechende Wissenschaft zu behandeln. Es geht um den Fall,
daß das materielle Seinskriterium nicht erfüllt ist, daß dagegen das

materielle Definitionskriterium erfüllt ist. Eine solche Wissenschaft gibt
es aber nicht.

Es müßte dies eine Wissenschaft sein, deren Objekt von der Materie
unabhängig wäre. Also weder eine Physik, noch eine Mathematik,
sondern eher etwas der Metaphysik Verwandtes, also etwa ein Objekt,
das durch Abstraktion und Verallgemeinerung zufälligerweise aus dem
Naturobjekt erreichbar wäre, das aber allgemein nichtmateriellen
Ursprungs wäre. Jetzt käme aber durch die Materieabhängigkeit, die das
materielle Definitionskriterium für seine Erfüllung erfordert, die Materie



Philosophie und Physik 141

in das Subjekt der Wissenschaft. Das wäre aber gleichbedeutend mit
der Forderung, aus dem materieunabhängigen Objekt durch einen

Verallgemeinerungsprozeß ein materieabhängiges Subjekt abzuleiten. Von
Seiten einer solchen Wissenschaft müßte dann unter dem Gesichtspunkt
des Subjektes die Funktion der Materie in Objekten beurteilt werden,
die keine Materie aufweisen. Das ist aber unmöglich. Eine derartige
Wissenschaft ist somit undenkbar.

Die Überlegung, die uns die Undenkbarkeit einer solchen Wissenschaft

gezeigt hat, weist uns gleichzeitig das gegenseitige Verhältnis der
beiden materiellen Kriterien auf. Wir wissen, daß jede Wissenschaft

von dem Objekte ausgeht und von ihm aus durch Verallgemeinerung
zum Subjekt vordringt. Soll nun als Ergebnis der Operation der
Verallgemeinerung ein materiebedingtes Subjekt sich ergeben, muß
notwendigerweise bereits das Objekt materiebedingt sein. Der materielle
Charakter des Objektes ist aber durch das materielle Seinskriterium gegeben,
der materielle Charakter des Subjektes durch das materielle Definitionskriterium.

Die Erfüllung eines jeden der beiden Kriterien ist
gleichbedeutend mit der Materieabhängigkeit des Objektes, beziehungsweise
des Subjektes der Wissenschaft. Da nun das Objekt die Voraussetzung
des Subjektes ist, gilt auch für die beiden materiellen Kriterien diese

gegenseitige Abhängigkeit, die wir mit dem Satze ausdrücken können :

Im Rahmen einer bestimmten Wissenschaft ist die Erfüllung des

materiellen Seinskriteriums die notwendige Voraussetzung für die

Erfüllung des materiellen Definitionskriteriums.
Der Vorrang des Seinskriteriums dem Definitionskriterium gegenüber

ist aber noch tiefer begründet. Wir brauchen uns bloß zu vergegenwärtigen,

wie die drei realisierten Fälle im Vergleich zum vierten Fall
einer undenkbaren Wissenschaft beschaffen waren. Der erste Fall war
durch die Erfüllung des materiellen Seinskriteriums charakterisiert, das

Definitionskriterium war auch erfüllt, es war der Fall der alten Physik.
Der zweite Fall ergab sich wieder durch die Erfüllung des materiellen
Seinskriteriums, aber ohne die Erfüllung des Definitionskriteriums, das

war die alte Mathematik. Der dritte Fall erfüllte nur zufälligerweise das

materielle Seinskriterium, dafür war aber ein nicht materielles Sein in den

Objekten gegeben, in dem Definitionskriterium hatte natürlich die Materie

nichts zu sagen, das war die Metaphysik. So finden wir jedesmal das
Sein als charakteristisches Merkmal, als Vorbedingung für die Objekte
einer jeden der Wissenschaften. Der unmögliche vierte Fall müßte von
der Nichterfüllung des materiellen Seinskriteriums ausgehen und dann

Divus Thomas 10



142 Philosophie und Physik

vom Standpunkt eben dieses angenommenen materiellen Nicht-Seins
seine Wissenschaft aufbauen, das aber wäre höchstens ein
Widerspruch, niemals aber eine Wissenschaft über ein materielles Sein. Eine
thomistisch fundierte Wissenschaft ist immer eine Seinswissenschaft.

Der Seinsbegriff muß darum schon im Ausgangsobjekt jeder Wissenschaft

verankert sein und ist mit ihr untrennbar verbunden. Der

Vorrang des materiellen Seinskriteriums ist eine unmittelbare Folge der

Vorrangstellung des Seinsbegriffes, von dem das materielle Definitionskriterium
nicht berührt wird. Wenn wir uns nicht materielle Kriterien sondern
Seinskriterien aufgestellt hätten, also Kriterien, die sowohl im Objekt
der Wissenschaft als auch im Subjekte der Wissenschaft die Erfüllung
der Seinsabhängigkeit überhaupt, nicht nur der speziellen materiellen
Seinsabhängigkeit, zu beurteilen hätten, hätten wir konstatieren können,
daß das Seinskriterium in allen Fällen, also sowohl im Objekt als auch
im Subjekt einer jeden thomistisch fundierten Wissenschaft erfüllt ist.
Die unbedingte Erfüllung eines derartigen Seinskriteriums, also das

Eingehen des Seinsbegriffes in Objekt und Subjekt einer jeden Wissenschaft,
ist für Thomas eine derartige allgemeingültige Selbstverständlichkeit,
daß er auf dieser Grundlage eine Einteilung der Wissenschaften gar nicht
vornehmen kann, da der Seinsbegriff die Wissenschaft verbindet und
nicht teilt. Er wählt daher zur Einteilung der Wissenschaften mit der

Sinneserfahrung verbundene Materie-Kriterien, die den Ausgangspunkt der
menschlichen Erkenntnis, die Materie, voll bewerten, aber auch die Grenzen

ihrer Bedeutung für die Wissenschaft ziehen, sodaß es dann folgerichtig
Wissenschaften gibt, in denen entweder beide materiellen Kriterien erfüllt
sind oder bloß eines oder endlich keines von beiden.

9. Die übrigen alten Naturwissenschaften

Das Buch der Physik ist das erste Buch der Naturwissenschaften,
liber Physicorum est primus liber scientiae naturalis, heißt es wörtlich
im ersten Satze des Buches. Ausdrücklich heißt es dann im 4. Absatz,
daß noch andere Bücher der Naturwissenschaft folgen, sequuntur autem
ad hunc librum alii libri scientiae naturalis, und diese anderen Bücher
werden dann der Physik gegenüber charakterisiert. Sie unterscheiden
sich untereinander und der Physik gegenüber selbstverständlich durch
ihr Subjekt. Das Subjekt der Physik ist das bewegliche Sein schlechthin,

ens mobile simpliciter, die übrigen Naturwissenschaften behandeln

zwar auch das bewegliche Sein, aber von einem speziellen Gesichts-



Philosophie und Physik 143

punkte aus, in quibus tractatur de speciebus mobilium. So zeigt das

Buch « De Caelo », daß diese astronomische Wissenschaft von den

Himmelskörpern als Naturobjekten ausgehend ihr Subjekt in dem die

Ortsbewegung vollziehenden beweglichen Sein sieht, de mobili secundum

motum localem. Das Buch « De Generatione » behandelt das Werden,
das Naturobjekt bilden hier die an den allgemeinen Veränderungen
beteiligten Elemente, das Subjekt aber das zur begrifflichen Form sich

bewegende Sein, de motu ad formam et primis mobilibus, scilicet ele-

mentis, quantum ad transmutationes eorum in communi. Das Buch
« Meteorum », quantum vero *ad speciales eorum transmutationes,
behandelt Spezialgebiete der im vorhergehenden Buche besprochenen
Veränderungen, hat also sowohl Objekt als auch Subjekt der vorhergehenden
Wissenschaft « De Generatione » etwas eingeengt. Das Buch « De Mine-
ralibus » hat sein Objekt in den mobilibus mixtis inanimatis, den
unbelebten, zusammengesetzten Naturobjekten, sodaß wir das Subjekt am
besten mit dem beweglichen Sein der zusammengesetzten anorganischen
Stoffe übersetzen können. Schließlich kommt noch das Buch « De
Animato » zur Sprache, welches die Lebewesen als Naturobjekte betrachtet

und das spezielle bewegliche Belebtsein als das Subjekt.
Von der Physik angefangen bis zum Buche « Über das Belebte »

haben wir es durchwegs mit Naturwissenschaften zu tun, deren Gegenstände

sich aus den Naturobjekten ergeben, so daß sie alle das materielle
Seinskriterium erfüllen. Aus den angeführten Subjekten der einzelnen
Wissenschaften geht auch klar die Erfüllung des Definitionskriteriums
hervor, da in alle Subjekte der Materiebegriff durch die Beweglichkeit
eingeht. Der Vergleich der einzelnen Subjekte bestätigt aber die bereits
angeführte Charakteristik, daß die Physik das bewegliche Sein, die
anderen Naturwissenschaften einen speziellen Gesichtspunkt des beweglichen

Seins behandeln. Somit ist die Physik durch ihr Subjekt die

allgemeinste unter den Naturwissenschaften und kann aus diesem
Grunde einfach als die alte Naturwissenschaft angesprochen werden.
Alle übrigen naturwissenschaftlichen Fächer haben durch ihr spezielleres

Subjekt Anteil an der Physik. Wir kommen also zu der Erkenntnis, daß
die alte Physik die alte Naturwissenschaft schlechthin darstellt und daß
die übrigen naturwissenschaftlichen Disziplinen Spezialfächer dieser

allgemeinen Naturwissenschaft sind.



144 Philosophie und Physik

10. Die Zwischenwissenschaften

Ein ganz besonderes Interesse für den modernen Physiker haben

diejenigen Wissenschaften, quae sunt mediae inter mathematicam et
naturalem *, die eine Zwischenstellung zwischen den einfach und klar
definierten Wissenschaften der alten Mathematik und der alten Physik
einnehmen. Diese Zwischenstellung liegt in der Eigenart der
angewandten Prinzipien, die der Mathematik entlehnt sind, die aber in
letzter Linie doch die Materie im Auge behalten, dicuntur autem scien-
tiae mediae, quae accipiunt principia abstracta a scientiis pure mathe-
maticis, et applicant ad materiam sensibilem 2. Der Schwerpunkt des

Begriffes der Zwischenwissenschaften ist also in der Hinordnung der
mathematischen Prinzipien auf die sinnlich wahrnehmbare Materie. Das
beweisen auch die angeführten Beispiele der Perspektive, der Harmonie
und der Astrologie : sicut perspectiva applicat ad lineam visualem ea

quae demonstrantur a geometria circa lineam abstractam ; et harmonica,
idest musica, applicat ad sonos ea quae arithmeticus considérât circa

proportiones numerorum ; et astrologia considerationem geometricae et
arithmeticae applicat ad caelum et ad partes eius3. Dabei wird das

Spielfeld der mathematischen Prinzipien eingeengt. Sie stellen nämlich
keineswegs den einzigen oder letzten Erkenntnisgrund dar. Wäre dem

so, so hätten wir nicht Zwischenwissenschaften, sondern rein
mathematische Wissenschaften vor uns. Durch die Applikation der
mathematischen Prinzipien auf die sinnliche Materie wird aber eine Auswahl
der ableitbaren Gegenstände vorgenommen. Es genügt nicht, daß ein

Gegenstand mathematisch ableitbar ist, sondern er muß sich in der
sinnlichen Materie wiederfinden. Es sind nämlich auch mathematische

Ableitungen möglich, die keinem materiellen Gegenstand in der Natur
entsprechen. Das kommt eben daher, daß die mathematischen
Prinzipien nicht der letzte Erkenntnisgrund der Zwischenwissenschaften
sind und ihre Ableitungen geregelt werden müssen. Es geht dies auf
zwei Wegen : entweder werden die mathematischen Prinzipien so

umgeformt, damit sie bloß in der Materie sich wiederfindende Gegenstände

abzuleiten imstande sind, also durch formale Abänderung und
Einengung der Prinzipien als solcher. Oder aber dadurch, daß in den

1 II Phys. 1. 3, n. 8.
2 1. c.
2 1. c.



Philosophie und Physik 145

einzelnen Fällen nachträglich die Hinordnung zur sinnlich wahrnehmbaren

Materie versucht wird und daß im negativen Falle die betreffende

Ableitung als mit der sinnlichen Materie nicht vereinbar ausgeschieden

wird. Ob nun die eine oder die andere Methode benützt wird, in
der Regel kommen abwechselnd beide zur Geltung, es bleibt jedenfalls
die Tatsache bestehen, daß die Applikation auf die sinnliche Materie
ein Ausleseprinzip aus den rein mathematischen Ableitungen darstellt.
Die Applikation als Ausleseprinzip ist also den mathematischen Prinzipien

übergeordnet. Zusammen mit den mathematischen Prinzipien
stellt das Ausleseprinzip den letzten Erkenntnisgrund der
Zwischenwissenschaften dar und ist daher deren Subjekt. Infolge der
Materiegebundenheit der Applikation erfüllt das Subjekt der Zwischenwissenschaften

das materielle Definitionskriterium, so daß jede
Zwischenwissenschaft als ein eigentümlicher Fall der Naturwissenschaft
anzusehen ist. Denn daß die Objekte der Wissenschaft das materielle
Seinskriterium erfüllen, ist natürlich evident.

Dennoch stellt hier der Einschlag der mathematischen Prinzipien
ein Element dar, welches in der grundlegenden Einteilung der
Wissenschaften zu Thomas' Zeiten gewisse Meinungsverschiedenheiten hervorrief.

Der Standpunkt des hl. Thomas ist fest und überzeugend : Huius-
modi autem scientiae, licent sint mediae inter scientiam naturalem et
mathematicam, tarnen dicuntur hic a philosopho esse magis naturales

quam mathematicae, quia unumquodque denominatur et speciem habet
a termino1. Dieser Terminus ist eben der maßgebende Gesichtspunkt
für die Applikation, das Ziel der Applikation, die sinnlich wahrnehmbare

Materie. Wir haben es also wiederum mit beweglichem Sein zu
tun, wie im Falle der alten Physik, allerdings mit einem mathematisch
erfaßbaren beweglichen Sein, sodaß der naturwissenschaftliche Charakter
bewahrt bleibt : unde, quia harum scientiarum consideratio terminatur
ad materiam naturalem, licet per principia mathematica procédant,
magis sunt naturales quam mathematicae 2. Durch die in das Subjekt
eingehende sinnliche Materie, die sich aus der Applikation ergibt und
so zur Erfüllung des materiellen Definitionskriteriums führt, ist die
scharfe Trennung von der Mathematik gekennzeichnet. Gleichzeitig
nähert sich so die Zwischenwissenschaft der alten Physik, ohne jedoch
den Charakter eines Mitteldinges ganz einzubüßen. Eben deshalb, weil
der Einschlag der mathematischen Prinzipien in die Naturwissenschaften

i 1. c. 2 1. c.



146 Philosophie und Physik

etwas sich der grundlegenden Einteilung der Wissenschaften in Physik,
Mathematik und Metaphysik Entziehendes darstellt, wählt Thomas für
diese Art der Wissenschaften den Ausdruck scientiae mediae,
Zwischenwissenschaften. Mitausschlaggebend für die geringe Beachtung, die diese

Zwischenwissenschaften in der Gegenwart finden, ist eben der Umstand,
daß sie zu Thomas' Zeiten nur Spezialfälle der Naturwissenschaften
darstellten, mit der allgemeinen alten Physik aber nicht oder fast gar nicht
im Zusammenhang waren. Bezeichnend für die sorgfältige Methode des

Aquinaten ist nun gerade der Umstand, daß er diese Spezialfächer der
damaligen Zeit mit derselben Sorgfalt analysiert und in sein System
der Wissenschaften einreiht, wie er es mit den damals wichtigeren
Wissenschaften tut. Gerade die Analyse der Zwischenwissenschaften ist
dem modernen Physiker so einleuchtend, daß er geneigt ist, den Begriff
der Zwischenwissenschaften mit dem modernen Ausdruck mathematischer

Naturwissenschaften wiederzugeben. Daß wir dies hier nicht tun,
hängt damit zusammen, daß wir durch eine solche Ausdrucksweise für
den heutigen Physiker die alten Wissenschaften mit der Problematik
der modernen Naturwissenschaften belasten könnten, das aber wäre
irreführend.

Ohne auf die einzelnen alten Zwischenwissenschaften näher
eingehen zu müssen, können wir sie abschließend folgendermaßen
charakterisieren : Die Zwischenwissenschaften sind Naturwissenschaften, deren

Objekte bestimmte Gruppen von Naturobjekten sind und deren Subjekt das

bestimmte mathematische Prinzipien mitbeinhaltende bewegliche Sein ist.

(Schluß folgt.)


	Philosophie und Physik : Analyse des gegenseitigen Verhältnisses

