
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 1

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Zur theologischen Erkenntnislehre Emil Brunners

« Seit der theologischen Erneuerung der letzten Jahrzehnte ist eine
Gesamtdarstellung der christlichen Lehre, die dieser Erneuerung Ausdruck
verleiht, nicht erschienen » (x). Diese Worte, mit denen Br. die Darbietung
seiner Dogmatik 1 rechtfertigt, lassen es angezeigt erscheinen, sein Werk, in
dem die Tendenzen der neuern protestantischen Theologie sich Geltung zu
verschaffen suchen, auch dem katholischen Theologen in einer Weise zur
Kenntnis zu bringen, welche die Form einer einfachen Buchbesprechung
überschreitet. Es empfiehlt sich dies um so mehr, als der Verfasser vor allem
in seinen Prolegomena über Grund und Aufgabe der Dogmatik eine Fülle
von Problemen berührt, die auch in der katholischen Theologie der jüngst
vergangenen Zeit lebendig empfunden, offen ausgesprochen und noch nicht
zu allseitiger Befriedigung gelöst wurden. Außerdem verspricht der Zürcher
Theologe bei aller Dankbarkeit gegenüber denen, von welchen er seinen
Glauben empfing, das heißt gegenüber den Reformatoren und im besondern
Zwingli und Calvin, im Geiste der ökumenischen Bewegung von allen
Lehrern der Kirche und von allen Kirchen lernen zu wollen. Denn dies
gehört zu seinen Grundüberzeugungen, daß wahrhaft ökumenische Weite
insofern von der Dogmatik gefordert werden muß, als Erkenntnis der
Wahrheit in allen Kirchen vorhanden und jeder Kirche ein Besonderes
in der Erkenntnis der Wahrheit gegeben ist (95). Da jede theologische
Erneuerung vor allem eine Besinnung auf ihre Grundlagen und ihr Wesen
und ihre Aufgaben voraussetzt, wollen wir uns im Folgenden auf die Wiedergabe

und Bewertung der Prolegomena beschränken.

I

1. Der Ort der Dogmatik. — Im Gegensatz zu andern denkerischen
Bemühungen um einen bestimmten Gegenstand, um eine « Sache », wie sie
in der Philosophie und auch in den neutralen Religionswissenschaften
statthaben, geschieht das wissenschaftliche Unternehmen, das den Namen
Dogmatik trägt, innerhalb der christlichen Kirche (3). Und zwar geschieht
es so sehr innerhalb der Kirche, daß man Dogmatik nur treiben kann als
Glied der Kirche, mit dem Bewußtsein eines Auftrages der Kirche, eines
Dienstes an der Kirche, aus Nötigungen, die innerhalb der Kirche
entstehen (3). Es ist die lehrende Kirche, welche geschichtlich und sachlich der
Dogmatik, dieser Wissenschaft von der christlichen Lehre, vorausgeht, in

1 Die christliche Lehre von Gott. Dogmatik. Band 1. Zürich, Zwingli-Verlag.
1946. xi-391 SS.

Divus Thomas 7



98 Literarische Besprechungen

ihrer Lehre hat sie ihren Lebensgrund (5). «Die lehrende Kirche und die
Lehre der Kirche ist der 'Ort', an dem Dogmatik geschieht » (5). Der Dog-
matiker steht aber nur dann an dem seiner Wissenschaft gemäßen Ort,
wenn er eine zweite Bedingung erfüllt : er kann seinen Dienst an der Kirche
nur tun, wenn er persönlich glaubend an der Kirche und ihrer Lehre beteiligt
ist. Nicht das Denken über den Glauben, sondern das gläubige Denken
kann kirchliche Dogmatik begründen. « Nicht nur das Sein der Kirche
und ihrer Lehre, sondern das Sein in der Kirche und in der Lehre der Kirche
ist die Voraussetzung der Dogmatik » (6). Die glaubende Kirche selbst
macht in der Dogmatik ihre eigene Lehre zum Gegenstand der Besinnung.
So ist die Dogmatik wesentlich kirchliche Wissenschaft.

2. Recht und Notwendigkeit der Dogmatik. — Kann aber die Dogmatik
als Wissenschaft der Besinnung, als denkerisches Bemühen über die christliche

Lehre, ihr Recht und ihre Notwendigkeit nachweisen Ein vierfaches
Bedenken drängt sich hier auf. Erstens : die dogmatische Reflexion scheint
nur auf Kosten eines Verlustes der Unmittelbarkeit des Glaubens vollziehbar
zu sein. « Wozu dieser ungeheuere Apparat, wozu diese subtilen Distink-
tionen und diese trockenen, verstandesmäßigen Definitionen, wozu diese
Vivisektion des lebendigen Glaubens » (7), die erfahrungsgemäß zu
Theologiestreitigkeiten und leidenschaftlichen dogmatischen Kämpfen führt und die
das Ergriffensein im Glauben gefährdet, die lebensvolle Anschaulichkeit des
biblischen Zeugnisses überdeckt Zweitens : die dogmatische Theorie, dieses

ideenhafte, wirklichkeitsferne Denken kann auch für den schlichten
Glaubensgehorsam, für die christliche Forderung des offenen Herzens für die Leiden
des Mitmenschen keinen Nutzen bringen, es kann ihm scheinbar doch nur
schädlich sein (8-10). Drittens schiebt sich doch in der Dogmatik (von
Dogma) eine unpersönliche Lehrautorität zwischen uns und Christus,
Lehrzwang steht gegen die Freiheit des Glaubens, und so scheint sie zur
klerikalen Lehrautorität zu führen (9). Schließlich liegt in der Dogmatik die
Gefahr, daß dieses aus seelsorglichen Gründen notwendige Denken über den
Glauben in eine falsche Richtung gedrängt werde, nämlich zum unfruchtbaren
Denken in unverständlichen und die Kirche spaltenden Definitionen (10).

Es ist erfreulich, daß Br. gegenüber diesen aus biblizistischen und
rein praktischen Erwägungen stammenden Bedenken die Reflexion über die
biblische und kirchliche Lehre mit Begründungen in Schutz nimmt, welche
auch in der katholischen Theologie geltend gemacht werden. Dogmatische
Reflexion ist kein überflüssiges gefährliches Denken, kein Irrweg der lehrenden

Kirche, sondern ein notwendiger Dienst. Freilich kennt weder die Bibel
noch die Urkirche Dogmatik im heutigen Sinne. Dogmatik ist also nicht
absolut notwendig, ad esse, wohl aber ad bene esse der Kirche (11). Aus
der Geschichte ist nun eine dreifache Wurzel der Dogmatik feststellbar.
Erstens : gegenüber der Irrlehre, der sündigen Eigenwilligkeit des Menschen,
welche die reine biblische Lehre verändert, vermischt, verdünnt und
abschwächt, ihr einen fremden Sinn unterschiebt, ist es immer wieder
notwendig, diese neuen Aussagen an der ursprünglichen Wahrheit zu prüfen,
zu unterscheiden und warnende Abgrenzungen vorzunehmen. Hier ist der



Literarische Besprechungen 99

Ort der dogmatischen Begriffsbildungen und Systematik (11). Zweitens :

abgesehen von dieser von außen aufgezwungenen Notwendigkeit zur Reflexion

ist zu beachten, daß der schlichte Glaube schon ein Lehrelement
enthält, voll «theologischen Gehaltes» ist (12). Der denkende Mensch wird
im Taufunterricht naturnotwendig die Frage nach dem Sinn der biblischen
Worte stellen (Vater, Schuld, Offenbarung, Versöhnung), und die kirchliche

Botschaft will nicht nur das Herz, sondern auch den Verstand gestalten
und durchdringen (12). Als dritte Wurzel der Dogmatik erweist die
Geschichte die biblisch-exegetische. Das lebendige Glaubensleben hat das
Bedürfnis, tiefer in die Bibel einzudringen, den Reichtum der Begriffe
auszuschöpfen, den verborgenen Zusammenhängen nachzugehen, die im
Offenbarungszeugnis der ganzen Schrift verborgen liegen. Indem die Kirche so
der Irrlehre gegenüber den Inhalt der Lehre genauer präzisiert, indem sie
eine zusammenfassende Erklärung der biblischen Hauptbegriffe bietet und
den denkenden Gliedern der Gemeinde die Zusammenhänge dieser Begriffe
darstellt, « treibt sie » Dogmatik.

Diese geschichtliche Antwort nach dem Recht und der Notwendigkeit
eines Denkens über den Glauben können wir ohne Bedenken anerkennen,
wobei wir die Frage noch offen lassen, inwiefern ein solches Denken im
Vollsinne Dogmatik ist. Diese geschichtliche Antwort findet nach Br. eine
Stütze in den Offenbarungszeugnissen selbst, in der « Theologie » der Apostel,
welche die eigentliche Grundlage aller dogmatischen Lehre ist. « Dieses
Weitergehen von der relativen Unreflektiertheit und Unmittelbarkeit der neu-
testamentlichen Lehre zur durchreflektierten Lehrgestalt der Kirche erweist
sich nun aber schon deshalb als unvermeidlich, weil diese Theologie der
Apostel keine unbedingte Einheit darstellt, sondern sich in einer Reihe von
Lehrtypen präsentiert, die nicht unerheblich voneinander abweichen » (14).
Hier hat nun nach Br. wieder die theologische Reflexionsarbeit, die Arbeit
der Dogmatik einzusetzen und hinter den verschiedenen Lehrzeugnissen den
einen Christus und das eine Evangelium zu suchen (15).

3. Der Grund der christlichen Lehre : die Offenbarung. — Diese
Dogmatik weist aber wie die christliche Lehre selbst, in deren Dienst sie steht,
auf einen außer ihrer selbst und außer der Lehre liegenden Sachverhalt
hinaus, nämlich auf Gott und sein Reich, auf Gottes Wesen und Willen,
auf Gottes Verhältnis zu Menschen und Welt. Das ist aber das
Ureigentümliche dieses Gottes, um den es in der Dogmatik geht, daß er absolutes

Subjekt ist, dessen sich der Mensch nicht in eigenem Bemühen zu bemächtigen

vermag. Erkennbar ist er nur durch Selbstenthüllung, Selbstmitteilung
in seiner Offenbarung, in der Gott selbst den Menschen belehrt. Christliche
Lehre, und damit auch die Lehrform der Dogmatik, weist also von sich
selbst weg auf ein Doppeltes hin : auf Gott selbst und auf die göttliche
Lehre, auf das, was Gott von sich selbst kundgibt und «lehrt» (17), das
sie dann in menschliche Lehre und menschliche Worte faßt. Zeugen dieser
göttlichen Offenbarung sind die Apostel. Ihr Lehren hat seinen Grund
und Inhalt sowie seine Legitimation in der göttlichen Offenbarung und hat
Anspruch auf Wahrheit und Gültigkeit allein darum und insofern, als in



100 Literarische Besprechungen

ihrem Lehren das göttliche Lehren sich selbst vollzieht (17). An dieser
Stelle führt Br. einen Begriff ein, der für seine ganze Theologie auch, wie
sie in dieser seiner Dogmatik vorgetragen wird, grundlegend und zentral
ist, den Begriff der Offenbarung. Er bezeichnet ein Vielfaches, da es eine
Mehrheit von « Gestalten der Offenbarung » gibt. In ihrem Mittelpunkt
steht das geschichtliche Ereignis Jesus Christus. Alle Rede und alle Lehre
ist bezogen auf dieses Zentrum der göttlichen Selbstkundgebung, daß das

Wort Fleisch ward. Er, der mehr ist als das Wort von ihm. Das Wort
Gottes, die entscheidende Selbstmitteilung Gottes, ist eine Person, ein
Mensch, der Mensch, in dem uns Gott begegnet (18). « Daß er da ist, daß
er gekommen ist, daß wir ihn selbst sehen und kennen dürfen in seinem Tun
und Leiden, in seinem Reden und Sein, als den, in dem Gottes Heiligkeit
und Barmherzigkeit in persona vor uns steht, uns für sich fordernd und
sich uns mitteilend — das ist die Offenbarung, Gottes Selbstmitteilung » (18).

Aber dieses geschichtlich einmalige Ereignis, Jesus Christus, ist nicht
in seiner ganzen Bedeutung als isoliertes Faktum verständlich, sondern es
muß erfaßt werden mit einem doppelten Vorher und einem vierfachen
Nachher. Mit einem doppelten Vorher : Er ist der von den Propheten
geweissagte, in dem sich die Verheißungen des AT erfüllen ; die Offenbarung
des AT meint in ihrer Ganzheit Jesus Christus, ihr Wort steht zum Geheimnis

der Person-Mitteilung in einem ausgezeichneten Verhältnis, aber keines
ihrer Worte ist dem Persongeheimnis adäquat. Diese prophetische
Offenbarung hat aber selbst wieder rückbezüglichen Charakter, sie setzt eine
vorgeschichtliche Offenbarung voraus, die « Uroffenbarung », von der aus
allein der Mensch als Sünder zu verstehen ist, als den die geschichtliche
Offenbarung ihn antrifft (20-21). Die Christusbezeugung hat ein vierfaches
Nachher : Im Zeugnis der Apostel kommt die Christusoffenbarung gemäß
der Tatsache, daß in Jesus das Wort Fleisch wurde, zu uns im bezeugenden
Bericht und in der bezeugenden Lehre. Ihr Zeugnis ist insofern « Wort
Gottes », als in ihm eine Gestalt der Offenbarung zur Geltung kommt, die
von der Christusoffenbarung unablösbar ist (22). Das Wort Gottes, dieses

Apostelzeugnis von Jesus, erreicht uns aber nur durch die Vermittlung der
Kirche ; von ihr allein haben wir erstens das Neue Testament, zweitens ist
aber auch die Verkündigung der mit Christus lebendig verbundenen
Gemeinde eine Gestalt der Offenbarung (22). Diese objektiven Offenbarungsgestalten

genügen aber nicht. Sie müssen zur subjektiven Offenbarung
werden. Dazu ist ein empfangendes Subjekt erfordert, in dem ein inneres
Geschehen vor sich geht. Außer dem Eingreifen Gottes, welches in den
objektiven Offenbarungsgestalten vorliegt, muß ein neues, besonderes
Eingreifen Gottes statthaben, eine innere Offenbarung ; sie findet da statt, « wo
immer Christus sich als der lebendige Herr einem Menschen im Glauben
kundtut » (23). Doch auch hier ist noch nicht der Vollsinn der Offenbarung
erreicht : ihre höchste Verwirklichung ist die zukünftige Offenbarungsgestalt

in der Schau von Angesicht zu Angesicht. Erst in der Parusie, am
Ende der Zeiten, ist lebenspendende allumfassende Gemeinschaft, erst von
dorther verstehen wir den Sinn der vorausgehenden Offenbarungsgestalten :

in jeder geht es um dies eine, Emmanuel-Gott-Mit-Uns (24).



Literarische Besprechungen 101

4. Die Offenbarung als Wort Gottes. — Unter der Voraussetzung, daß
gültiges Reden und Lehren der Kirche nur statthaben kann auf Grund
der Selbstoffenbarung Gottes, erhebt sich die Frage : Wie kann aus
göttlicher Offenbarung menschliche Lehre werden Die Antwort ist nach Br. vom
AT aus gesehen leicht. Denn hier spricht Gott in menschlichen Worten,
in formulierten Sätzen, sodaß eine völlige Deckung vorliegt von Menschenwort

und Gotteswort. Aber zwischen AT und uns liegt die neue Gestalt
der Offenbarung : Jesus Christus. Er ist nicht ein menschliches Wort,
sondern eine Person, ein Menschenleben voller geschichtlicher Anschaulichkeit,

kein Inbegriff von Sätzen, er ist Gottes handelnde Person in Selbst-
vergegenwärtigung (26). Diese Wende hat statt im Johannesprolog: Das
Wort ist Fleisch geworden. Er selbst und nicht seine Rede ist die eigentliche

Offenbarung. « Das Redewort ist nur noch indirekt die Offenbarung,
d. h. in der Weise der Bezeugung der eigentlichen Offenbarung, die Jesus
Christus, die personhafte Selbstvergegenwärtigung Gottes, der Emmanuel,
ist » (30). Die dieser Offenbarung gemäße Reaktion des Menschen ist diese :

Er ist nicht mehr einfach Hörer, es besteht nicht mehr nur ein Wortverhältnis,
sondern ein Personverhältnis (30). Ein mit ihm Verbundensein, nicht

nur Glaube, sondern Hingabe. Offenbarung hat somit den Charakter der
Personbegegnung, der Persongemeinschaft. Das Wort der Rede ist nur
noch Zeugnis von ihm, Hinweis auf ihn, Bericht vom Faktischen und Lehre
von Sinn des so Geschehenen. An Stelle der Redeoffenbarung des AT
tritt im NT : Er selbst. Alle Rede ist von nun nur noch indirekt
Offenbarung als Zeugnis von ihm (32).

Die Bedeutung dieses Offenbarungsbegriffes für die Theologie
unterstreicht Br. schon hier ausdrücklich. Erst damit wird die Heilung der seit
den Logostheologen in die alte Kirche eingebrochenen intellektualistischen
Verderbnis möglich (32). Dieser Intellektualismus bekundet sich in der
Identifikation von Bibelwort und Gotteswort und in der Auffassung der
Offenbarung als geoffenbarte Lehre (33). Gottes Offenbarung wird somit
fälschlich in ein Redewort Gottes und in Lehre umgedeutet. Damit mußte
nach Br. der Glaubensbegriff und die ganze christliche Existenz, das Christsein,

einem groben Mißverständnis anheimfallen (33). Und doch muß
Br. zugeben, daß es eine legitime menschliche Rede von Gott, von Jesus
Christus gibt. Wo aber ist die Brücke von der Offenbarung, die Jesus
Christus selbst ist, zu dieser legitimen menschlichen Rede von Jesus
Christus « Gibt es einen Punkt der Identität von Christusoffenbarung und
Redewort, Personoffenbarung und Wort in menschlicher Rede » (34). Die
Antwort Brs. enthält den entscheidenden Punkt seiner Lehre. Der Punkt
der Identität ist das Zeugnis des Heiligen Geistes, das göttliche Zeugnis
von Christus, das sich der menschlichen Denk- und Sprachform bedient.
Damit ist nach Br. nicht jenes Testimonium Spiritus Sancti gemeint, welches
das Verständnis der Schriftworte, des bereits zum Menschenwort gewordenen

Apostelzeugnisses begründet, sondern jenes göttliche Zeugnis, das in
Petrus wirklich wurde, da der Vater im Himmel ihm offenbarte, daß
Christus der Sohn des lebendigen Gottes sei, und das in Paulus geschah,
als es Gott gefiel, seinen Sohn ihm zu offenbaren (Matth. 16, 17 ; Gal. 1, 16).



102 Literarische Besprechungen

Hier tritt zur geschichtlichen objektiven Offenbarung der Menschwerdung
des Sohnes die innerlich subjektive in der Bezeugung des Sohnes durch
den Heiligen Geist, zunächst im Herzen der Apostel (35). Gott läßt sich
herab, indem er selbst in Menschensprache redet im Zeugnis seines Geistes,
der den Sohn bezeugt, und indem er Zeugnis gibt, hat er die Existenzweise

und Aktform menschlicher Geistigkeit angenommen (35). Hier sieht
Br. den erkenntnistheoretischen Sinn des neutestamentlichen Zeugnisses
vom Heiligen Geist und gleichzeitig das Gegenüberstehen von Gottesgeist
und Menschengeist. Dieses Zeugnis, z. B. der Abbaruf, ist beides : Zeugnis
des Heiligen Geistes und zugleich Zeugnis des glaubenden Herzens. « In
solchen zentralen Erkenntnisakten des Glaubens erfährt der Mensch das
Wirken des Heiligen Geistes als wirkliches Reden Gottes in der dem Menschen
eigenen Sprache und Denkform. Erst in diesem Worte des Heiligen Geistes
wird ihm die Gottesoffenbarung in Jesus Christus zum wirklichen eigentlichen

Gotteswort, zum wörtlich zu nehmenden Deus dixit, in welchem
sich das gleichnishafte 'Deus dixit' der geschichtlichen Offenbarung hörbar
macht » (36).

Dieses Zeugnis des Geistes bietet aber nicht die Gewähr, daß sein
Wort vom Menschen richtig aufgenommen wird, « es kann der menschliche
Geist das Zeugnis des göttlichen Geistes mehr oder weniger verfehlen,
auch im Apostel » (36). Darum kann auch das apostolische Zeugnis nicht
den Anspruch erheben, in allen Einzelheiten seiner Formulierungen inspiriert

zu sein. Das eigentliche Kriterium für die Echtheit und Gültigkeit
des Geisteszeugnisses ist die Sohnesbezeugung. Nur ihn, den Sohn, bezeugt
der Geist, ihm, dem Sohn, ist der Geist in seinem Bezeugen Untertan. Diese
seine Sohnesbezeugung ist nie abgeschlossen, nie fertig. « Der Geist behält
sich menschlich gesprochen vor, immer mehr und immer deutlicher zu
lehren und nie die abgeschlossene definitive Lehre », das Dogma, « zu geben »

(37). Außerdem ist das Redezeugnis des Heiligen Geistes nicht sein ganzes
Werk, er ist ja auch lebenspendender und neuschaffender Geist, dessen
Wirken sich außerhalb <der hellen Mitte des Erkennens, ja sogar außerhalb

des Bewußtseins vollziehen kann (37). Weil weder Jesus Christus
noch das Werk des ihn bezeugenden Geistes Gottes im Worthörenlassen
aufgeht, darum ist auch das in Menschenwort gefaßte Zeugnis von Jesus
Christus nie einfach identisch mit dem « Wort Gottes ». Die Apostel « wissen,
daß alles, was sie lehren, nie die Offenbarung, die Gott in Jesus Christus
gegeben hat, ausschöpfen kann, daß ihre Worte darum immer nur erneute
Versuche sind », es « zu sagen ». Daher ihre Freiheit, mit der sie ohne den
Versuch einer dogmatischen Normalformulierung eine Formulierung neben
die andere stellen und unablässig um die bessere und beste Formulierung
ringen » (38).

Von dieser Erkenntnis Jesu Christi, wie sie in den Aposteln
Wirklichkeit war, unterscheidet sich die Erkenntnis der spätem Generationen
der Sache nach nicht. « Wo es um die durch den Heiligen Geist gegebene
Erkenntnis Jesu Christi geht, besteht der Sache nach, bezüglich des Was,
kein Unterschied zwischen Aposteln und Gemeindemitgliedern, also auch
keiner zwischen den Aposteln und spätem Generationen» (38). Nur in



Literarische Besprechungen 103

Bezug auf das Wie unterscheiden sie sich : Zwischen uns und Christus
steht die heilsgeschichtliche Tatsachenübermittlung, das heißt aber das

vom Heiligen Geiste gewirkte Zeugnis der Apostel (39). Aber das ist nur
eine Brücke : Wir sollen denselben Geist empfangen wie sie und sollen
darin vom Geist selbst Zeugnis empfangen, daß er der Christus sei, wie
sie es empfingen ; mittels ihres berichtenden und lehrenden Zeugnisses
glauben wir in gleicher Autonomie oder Autopsie des Glaubens wie sie (40).
Der Glaube an Jesus Christus ruht ganz allein auf dem Zeugnis des Heiligen
Geistes, das aber nicht anders zustande kommt als mittels des
Apostelzeugnisses, dem wir in Freiheit gegenüberstehen, das für uns zwar
grundlegend, aber durchaus nicht im Sinne einer Inspirationslehre dogmatisch
bindend ist (40). Der Grund : denn wenn auch vom Geist Gottes
inspiriertes Wort, ist es doch zugleich ein menschliches Wort, behaftet mit der
Gebrechlichkeit und Unvollkommenheit alles Menschlichen (40). Hier
spricht Br. einen Kernpunkt seiner ganzen Lehre aus, der, wie wir sehen
werden, für seine Auffassung von Wesen und Aufgabe der Dogmatik und
Theologie maßgebend ist.

5. Glaubenszeugnis und die Lehre. — Wie vollzieht sich nun der Übergang

von diesem Glaubenszeugnis zur Lehre Zunächst ist zu beachten,
daß schon das Zeugnis der Apostel von doppelter Art ist : Es ist Bericht
von Jesus, weil das Wort Fleisch wurde, und als Bericht wendet es die
Gefahr intellektualistischer Mißverständnisse ab ; es ist geistgewirkter
erzählender Hinweis auf die Offenbarung Gottes in Jesus Christus. Weil
es aber das Wort ist, das Fleisch wurde, ist vom erzählenden Zeugnis der
Apostel die Lehre unzertrennlich (41). Als Lehre muß es im Medium des
Gedankens das ausdrücklich sichtbar machen, was im Evangelienzeugnis
nur andeutend ausgesprochen ist (41-44). Aber weder das Berichtezeugnis
noch das Lehrzeugnis können als Urform des apostolischen Zeugnisses in
Frage kommen : beiden vorausgeht die Urform, welche sich in der Dimension

der personalen Begegnung vollzieht ; die Urform des Bekenntnisses des
Glaubens hat die Gestalt der Du-Antwort auf das anredende Du-Wort
Gottes : Wahrlich Du bist der Sohn des lebendigen Gottes (45). Im Gegensatz

zu dieser personalen Begegnung hat das Lehrzeugnis dies zur Voraussetzung

: Es ist das Heraustreten aus der Du-Beziehung zu Gott in die
Er-Form, es ist reflektierte Rede über Gott, Heraustreten aus dem
personalen Raum der Begegnung in den unpersonalen Raum der Reflexion,
Gott wird der Besprochene. Angeredet wird nicht mehr Gott, sondern
der Mensch oder eine Mehrheit von Menschen. Je nach dem Maße der
Unterbrechung der personalen durch die unpersönliche Beziehung, nimmt
das Maß der Reflexion, also der theoretischen Lehrhaftigkeit, zu, Gott
wird mehr und mehr Gegenstand. Im NT ist das Maß dieser reflektierenden
Lehrhaftigkeit noch ein minimales (46). Sie geht dort immer wieder über
in Anbetung, Dank und die Unmittelbarkeit des persönlichen Ergriffenseins
(46). Eine weitere Brechung geschieht schon, wenn der lehrende Apostel
sich im Namen Jesu werbend an die Menschen wendet : Hier liegt ein
antwortheischendes Zeugnis vor, in dem ein menschliches Du angeredet



104 Literarische Besprechungen

wird, nicht mehr das göttliche. Im Taufunterricht der alten Kirche bleibt
das mittelbare Ziel der Glaube des Lernenden, unmittelbar aber wird das
Verstehen des Gesagten erstrebt ; es hat eine Wende statt zur dritten Person,
zur Lehre über Gott, es liegt schon eine schulmäßige Lehrform vor, die
sich freilich auf das Elementarnotwendige begrenzt (47). In der Theologie
und Dogmatik erweitert sich die theoretische Erörterung. Ihr Ursprung ist
das anspruchsvolle, intellektuelle Fragen. Der Glaube ist nur mehr Fernziel.

Zwischen Fernquelle und Fernziel liegt nun der Raum der gedanklichen
Reflexion. Die Loslösung vom Gebetsakt ist zwar nicht grundsätzlich, aber
doch praktisch vollzogen. Immer entfernter wird die Beziehung zum
Ursprünglichen. An Stelle des Personalverhältnisses tritt das Sachverhältnis.

Warum aber begibt sich der Theologe in die Gefahr der Umwandlung
des anbetenden Bekenntnisses in seine Lehre über Gott, in die Gefahr der
Entfernung von Ursprung und Ziel Die Antwort wurde eingangs schon
vorweggenommen : « Um des Glaubenden willen, angesichts der
Lehrverfälschungen oder Irrlehren, angesichts der aus innerm eigenen Denken
notwendig entstehenden Fragen und angesichts der Schwierigkeiten, die die
ursprüngliche biblische Lehre dem Verstehen bereitet » (48).

Nun sind wir in der Lage, drei Fragen zu beantworten : Die Frage
nach dem Verhältnis von Glaube und Lehre : Der Glaube treibt zur
Verkündigung der Lehre. Gott bedient sich des Glaubenszeugnisses der von
Christus ergriffenen, um Weitere zu ergreifen. Anderseits schafft die
Verkündigung und Lehre wieder Glauben. Die Frage nach dem Unterschied
von Glaubenserkenntnis und theologischer Erkenntnis: Es ist kein Unterschied

in Sache und Inhalt, sondern ein Unterschied der Existenzform.
Aus der Haltung des Anbetenden tritt man in die des sachlich Reflektierenden.

Auf Kosten der gläubigen Unmittelbarkeit und Bereitschaft zur
Tat, gewinnt man größere Klarheit und Präzision der Begriffe, es ist nicht
mehr die Existenzform des betend-gehorchenden Jüngers, sondern die des
Lehrers und Forschers. Die Frage nach der Grenze der theologischen
Untersuchung : Theologie, Dogmatik, Lehre in hoch reflektierter Form sind nicht
notwendig zur Seligkeit, nicht der Glaube als solcher drängt zur Theologie.
Die Notwendigkeit der Dogmatik gründet vielmehr in bestimmten
Nötigungen innerhalb der Glaubensgemeinschaft (Irrlehre) oder im glaubenden
Menschen, der denken will und denken muß. Darum ist nur soviel Theologie
vom Guten, als sie der Haltung des Glaubensgehorsams keinen Abbruch
tut (49). Ein Überschreiten dieser Grenze bedeutet ein Abgleiten in die
Krankheitserscheinung des Theologismus, die Glaubenserkenntnis und
theologische Erkenntnis nicht mehr unterscheidet. Br. glaubt, diese Krankheitserscheinung

in der ganzen ältern Theologie feststellen zu können.

6. Die Norm der christlichen Lehre. — Sind so Notwendigkeit und
Grenze einer auf der Offenbarung fußenden christlichen Lehre anerkannt,
so stellt sich angesichts der Möglichkeit des Mißverständnisses der göttlichen
Offenbarung und der Tatsache vieler unter einander sich widersprechender
christlicher Lehren die Frage nach der Norm der wahren christlichen Lehre :

Auf Grund wessen darf eine Lehre in legitimer Weise einen Geltungs-



Literarische Besprechungen 105

ansprach erheben (50). Dies eine ist aus dem Gesagten klar : Was seinen
Ursprung nicht aus dem Grund der christlichen Lehre, d. h. aus der
Offenbarung nachweisen kann, was sich auf einen andern Erkenntnisgrund
beruft, ist von vornherein disqualifiziert. «Alle spekulative und alle
relativistische religionsgeschichtüche oder religionspsychologische Lehre von
Gott, kann als christliche Lehre von Gott nicht erkannt werden» (51).
Aber damit ist noch kein Kriterium angegeben für den rechtmäßigen
Geltungsanspruch jener Lehren, welche die Offenbarung als ihren Grund
anerkennen. Und doch erkennen die christlichen Kirchen die Notwendigkeit
einer solchen Norm an. Die Reformation findet sie im Schriftprinzip, in
der Übereinstimmung des Glaubens und der Lehre mit der Bibel. Die
katholische Kirche in der höchsten kirchlichen Lehrautorität, dem Papst,
« der allein ohne Rekursrecht des kritischen Fragers auf die Schrift selbst,
bestimmt, was biblische Lehre also richtige Lehre ist» (52).

Für Br. ist weder das eine noch das andere eine ratio sufficiens für
die Legitimität des Geltungsanspruches christlicher Lehre. Die Schrift, der
Inbegriff des apostolischen Zeugnisses von Jesus Christus, ist wohl Quelle
all jener Erkenntnisse, die unbedingte Autorität besitzt, aber letzte autoritäre

Instanz ist nicht das Wort der Schrift. Denn erstens ist der Kreis
der apostolischen Urzeugen kein scharf abzugrenzender und zweitens weichen
die Lehren der Apostel, die Lehren des NT, in erheblicher Weise voneinander

ab (54). So bleibt als eigentliche Norm die Offenbarung, d. h. Jesus
Christus selbst, der sich uns durch- den Heiligen Geist bezeugt, der sich
aber zu dieser seiner Selbstoffenbarung des Zeugnisses der Apostel bedient
(55). Das Apostelzeugnis ist nur gültig, unbedingt bindend, sofern es wirklich

ihn selbst bezeugt (57). So ist auch die Schriftlehre als solche wohl
unbedingter Grund unserer christlichen Lehre, Norm aber nur im bedingten
Sinn, sofern nämlich in ihr die Offenbarung, Jesus Christus selbst, zur
Geltung kommt (57). Daraus folgt, daß die kritische Besinnung über die
Adäquatheit des biblischen Lehrzeugnisses für die bezeugte Offenbarung
uns nicht erspart bleibt. Ein letztgültiger Rekurs auf eine Schriftaussage
ist unmöglich.

7. Dogma und Dogmatik. — Wer ist nun aber Subjekt der kritischen
Besinnung, wer kann gültig über die Adäquatheit oder Inadäquatheit des
biblischen Lehrzeugnisses mit der in Christus erfolgten Offenbarung urteilen,
wenn die Offenbarungsautorität der christlichen Lehre selbst bedingt ist
Kommt etwa der Kirche eine legitim urteilende Funktion zu Soll nicht
die äußere und innere Einheit der Kirche, ihr Auftrag und ihr Werk, der
göttlichen Offenbarung bei den Menschen Eingang zu verschaffen, aufs
schwerste gefährdet werden, so muß sie selbst irgendwie imstande sein,
das Maßgebliche und Richtige vom Unmaßgeblichen und Unrichtigen zu
unterscheiden (59). Im Interesse dieser Einheit muß ihr die Fähigkeit zur
Dogmenbildung eignen. Tatsächlich richtet die Kirche, wenn sie ihren
Auftrag und ihre Einheit durch die Vielheit sich widersprechender Bekenntnisse

gefährdet sieht, eine Norm des Glaubens auf, ein kirchliches Bekenntnis,

das Credo oder Dogma, das als Scheidemittel, als Kriterium der rieh-



106 Literarische Besprechungen

tigen Lehre gegenüber der unrichtigen gemeint ist (60). Da nun die Glaubensund

Lehrsubstanz zu allen Zeiten bedroht ist, kann die Kirche zu keiner
Zeit auf maßgebende Glaubens- und Lehrnormen verzichten

Anderseits sieht Br. in der Bekenntnisbildung auch eine große Gefahr,
die Gefahr der falschen Absolutsetzung des Dogmas. Denn woher hat ein
solch formuliertes Bekenntnis seine verpflichtende Autorität Br. erkennt
weder die katholische Lösung von der unbedingten Lehrautorität der
Kirche, bzw. des päpstlichen Lehramtes, noch die lutherisch reformierte
einer die Gesamtkirche vertretenden KirchenVersammlung an. « Wer
verbürgt denn, daß die paar Hundert Kirchenmänner, die die bekenntnisschaffende

Synode bilden, nicht aber der einzelne Lehrer, der ihnen
widerspricht, den Sinn der göttlichen Autorität trifft und lehrend ausspricht »

(61). « Wer gibt denn der Kirchenversammlung die Legitimation für glaubenbildende

Interpretation der Schrift » (61). Sie ist grundsätzlich irrtumsfähig

und hat nach Ausweis der Geschichte unhaltbare Lehrsätze
aufgestellt. Dem Dogma, dem Bekenntnis, dem Credo kommt immer nur
relative, unter dem Vorbehalt besserer Belehrung stehende Autorität zu (62).
Grundsätzlich steht es nicht über der Lehre der einzelnen Theologen. Eine
besondere, aber nur relative Autorität oder Dignität kann ihm insofern
zugesprochen werden, als es ein Akt der Gesamtkirche ist, bei dem besondere
Sorgfalt der kritischen Prüfung angenommen werden darf (62). Aber die
eigene Einsicht des einzelnen Lehrers hat vor ihm nicht zu verstummen (62).

Mit der Dogmenbildung ist nach Br. eine zweite Gefahr verbunden,
welche nach dem Verfasser die größte Tragödie des Christentums ist : Die
Verschiebung des Glaubens aus der Dimension der personalen Begegnung
in die Dimension der sachlichen Belehrung, die Vergegenständlichung des
Glaubens. Denn Glaube ist Begegnung mit ihm selbst, nicht aber
Unterwerfung unter eine Lehre von ihm (63). Folgerichtig muß Br. in der
Reformationstheologie, insofern diese die biblische Lehre zur letzten in-
appelablen Instanz machte, eine grundsätzliche Rückkehr in den
katholischen « Irrtum » sehen ; denn damit war der protestantische Glaube wieder
Lehrglaube, Dogmenglaube « über ihn » geworden.

Wahre Dogmatik aber ist nach Br. immer wesenhaft kritisch ; sie muß
sich der Relativität jeder Lehrautorität bewußt sein ; sie hat von sich aus die
eindeutige Verbundenheit jeder Lehre, von wem sie auch aufgestellt werde,
auf ihre Verbundenheit mit Christus zu prüfen. Das Ergebnis solcher
dogmatischen Prüfung ist das Dogma als Kunstprodukt der theologischen
Reflektion, dessen Kunst sich darin zeigen muß, daß es auf Grund höchster
Reflexionstätigkeit das entscheidend Wesentliche am Glauben selbst
hervorhebt und gegen bedrohliche Mißverständnisse abgrenzt (65). Aber seine
Formulierungen, so sehr sie im Dienste der Reinerhaltung des kirchlichen
Glaubensgutes stehen, können keine definitive, autoritative, exklusive den
Gläubigen verpflichtende sein. Denn wer besitzt den Maßstab, nach dem
bestimmt werden soll, was am Glauben Hauptsache und was das
Unterscheidende gegenüber dem Unglauben ist Der katholische Dogmatiker
hat seine Norm in der Entscheidung des unfehlbaren Lehramtes. Seine
Arbeit ist dem Dogma unterstellt, vom Dogma dirigiert, seine Denkarbeit



Literarische Besprechungen 107

geht darauf hinaus, das Dogma zu interpretieren und zu explizieren, nicht
aber zielt er darauf ab, das Dogma kritisch zu untersuchen und ein besseres

an seine Stelle zu setzen (66). Ganz anders der protestantische Dogmatiker.
Er ist sich bewußt, daß das kirchliche Bekenntnis irrtumsfähig und der
Verbesserung bedürftig ist. Er ist in seiner dogmatischen Arbeit dem
Dogma der Kirche gegenüber kritisch und darum grundsätzlich auf die
Vorbereitung eines neuen, bessern Bekenntnisses ausgerichtet (67).

Brunner ist sich klar bewußt, daß die dogmatische Arbeit damit in
eine merkwürdige Doppelstellung hineingerät. Einerseits ist der Sinn des
auch von Br. als notwendig erachteten kirchlichen Bekenntnisses vor allem,
den Lehrer der Kirche zu binden und zu dirigieren. « Anderseits muß die
Kirche im Sinn der recht verstandenen Autorität der Offenbarung selbst,
den Willen haben, der Freiheit zur kritischen Nachprüfung des gegebenen
Bekenntnisses keine Fesseln anzulegen, sondern ihr weiten Spielraum zu
geben » (68). Denn diese in der Schrift dem Theologen und der Kirche
gegebene Offenbarung ist keine massive Gegebenheit, sondern ein
Aufgegebenes, ein in der Schriftlehre zu Suchendes (68). Und doch hat die
gleiche Kirche, welche nach Brunner irrtumsfähig ist, und darum die Freiheit

auch der kritischen Nachprüfung ihrer Lehren belassen muß, die Pflicht,
Lehrzucht zu üben und dies vor allem gegenüber dem Lehrer und ihn,
wenn er in seiner Lehre sich als Feind des Glaubens und als Pseudoglied
erweist, aus ihrem Körper auszuschalten. Eine Lehrzucht freilich, die sich
ihrer Grenzen bewußt bleiben muß, die ihr durch die Relativität der Autorität

aller kirchlichen Lehrnormen gezogen sind (68).

8. Dogmatil* als Wissenschaft. — Kann nun die so umschriebene
dogmatische Arbeit, die ihren Ort in der Kirche hat, die ein Modus des
Glaubensbekenntnisses ist, mit dem Ziel, die Lehre der Kirche recht zu gestalten,
den Anspruch erheben, Wissenschaft zu sein, in dem Sinn, daß dieser
Dienst am Glauben der Kirche dem Dogmatiker die Pflicht auferlegt,
wissenschaftliche Kriterien und Methoden anzuwenden Gehört die Dog-
matik, sofern sie vom Glauben unterschieden ist, dem Bereiche der Wissenschaft

an Das Problem stellt sich Br. darum mit besonderer Schärfe,
weil die Wahrheit, um die es im Glauben geht, von der Wahrheit, die
Gegenstand der wissenschaftlichen Erkenntnis ist, sich grundlegend
unterscheidet. Glaubenswahrheit im Sinne der Bibel ist « Wahrheit in Begegnung »,

Wahrheit in der Dimension der Person, des Du-Ich, ist personale
Selbsterschließung, Offenbarungswahrheit. Theologie aber und Dogmatik ist
Wahrheit in der Dimension der Sache, ist Glaube in seiner Reflexion, im
kritischen Denken (72). In diesem Sinne nähert sich die Glaubenserkenntnis
der weltlichen Erkenntnis, wird sie unpersönlich, objektiv und sachlich
kühler ; ihre Begriffe werden abstrakter und unähnlicher der lebensvollen
Anschaulichkeit der biblischen Lehrweise (72). Hier ist der Wendepunkt
zur wissenschaftlichen theologischen Begriffsbildung und Lehrweise. Wie
die Wissenschaft, so strebt die Dogmatik nach Präzision der Begriffe, nach
logischem Zusammenhang der Gedanken, nach Festlegung der Begriffe in
Definitionen, nach Systembildung ; es beginnen die unpersönlichen Kate-



108 Literarische Besprechungen

gorien die personalen zu überdecken (73). Der Philosophie gleicht die
Dogmatik durch ihre Bezogenheit auf das Unbedingte, das Letzte, das
hinter allem Gegeben-Tatsächlichem liegt, ihre Bezogenheit auf den ewigen
Logos. Von der Philosophie unterscheidet sie sich aber, insofern sie ihre
Wahrheit nicht in eigenem Bemühen sucht, sondern diese als eine durch
Offenbarung und Glauben gegebene denkend durchleuchtet (73), und der
Logos, um den es in ihr geht, ist der fleischgewordene Logos des Vaters.
Auf die Frage nach dem Wissenschaftscharakter der Theologie und
Dogmatik muß dem Gesagten gemäß geantwortet werden : « Dogmatik ist eine
Wissenschaft sui generis ; sie ist an eigenen Kriterien zu messen. Je mehr
in der christlichen Lehre die Reflexion, die exakte Definition, der streng
logische Zusammenhang, die rational einsehbare Systematik, die methodische

Folgerichtigkeit zunimmt, desto mehr nähert sie sich der Wissenschaft
und desto mehr entfernt sie sich von der ursprünglichen Glaubenserkenntnis,
aus der sie hervorgeht und auf die sie sich immer wieder zurückbesinnen
muß» (75). Trotzdem die Gefahr einer Entfremdung von der personalen
Glaubenshaltung immer besteht, ist der Dienst der Dogmatik am Glauben
unersetzlich. Denn immer wird es in der Kirche nötig sein, das Gültige
und Echte vom Ungültigen und Unechten zu unterscheiden, immer besteht
das Bedürfnis, dem modernen Menschen das biblische Offenbarungszeugnis
verständlich zu machen und die Kluft zwischen dem weltlich-natürlichen
Erkennen und der Glaubenserkenntnis zu überbrücken (76).

9. Die Gegenwärtigkeit der Dogmatik. — Aber enthält diese Bejahung
der Notwendigkeit einer über die einfache biblische Verkündigung
hinausgehende Darstellung der christlichen Lehre nicht ein gefährliches
Zugeständnis an Fortschritts- und Entwicklungsgedanken Br. anerkennt hier
in einem gewissen Sinne die Berechtigung einer Theologie perennis : « Die
Lage der Gemeinschaft der Kirche, der Gemeinschaft der Gläubigen, ist
hinsichtlich des Anteils der Offenbarungswahrheit grundsätzlich zu allen
Zeiten dieselbe und das bedeutet, daß die ihr gegebene Wahrheit zu allen
Zeiten, bis zum Ende der geschichtlichen Tage, dieselbe ist» (78). Anderseits
stellt Br. einen ständigen Wechsel im Bekenntnis der Kirche der Theologie
und Offenbarung fest, und er sieht darin nicht nur diese historische
Tatsache, sondern eine psychologische Notwendigkeit (79), der das Gesetz
zugrunde liegt : « Quidquid recipitur ad modum recipientis recipitur. » Das
bedeutet zunächst, daß das Evangelium je und je in die Sprache der Zeit
übersetzt werden muß, soll die missionierende Kirche ihre Aufgabe erfüllen
(80). Aber der Satz hat noch eine tiefere Bedeutung. Er besagt, daß der
Mensch auch im Glauben kein leeres Gefäß ist, in das etwas von außen
hineingegossen wird, sondern es werden schon im einfachen Glauben die
Begriffe, mit denen der Mensch überhaupt versteht, nicht einfach
ausgeschaltet, sondern in Anspruch genommen und umgebildet. Die Begriffe
aber wandeln sich. Wir müssen uns den Zeitgenossen verständlich machen.

Br. erinnert hier mit Recht an Begriffe wie Subjekt, Person,
Verantwortlichkeit, Entscheidung, Akt, die alle als solche nicht biblisch sind und
doch einen biblischen Sachverhalt zum Ausdruck bringen wollen, um diesen



Literarische Besprechungen 109

den Zeitgenossen verständlich zu machen. So wird Dogmatik nach Br. zur
notwendigen Vorarbeit für jene « Bibelübersetzung », in der rechte lebendige
Verkündigung des Evangeliums bestehen muß (82). So ist es auch
Rücksichtnahme auf den denkenden Gläubigen und dessen Willen, sich die
Offenbarung wirklich anzueignen, auf dessen Modus recipiendi, wenn der
TaufUnterricht eine über das Primitive hinausgehende Erweiterung erfährt.
Damit echte Aneignung erfolgen kann, muß ein echtes Antworten auf
wirkliche Fragen statthaben. Das bedeutet im Grunde nichts weniger als
dies : Die Theologie muß gegenwartsnahe sein und das Prinzip dieser
Gegenwärtigkeit ist das Kriterium der echten lebendigen Theologie (83). Damit
ist ein Kriterium zur Beurteilung dessen gegeben, was sich als biblische
Theologie gibt : « Es ist unlebendige Theologie, die nicht imstande ist, das

Evangelium in den Begriffen der Zeit verständlich zu machen, Theologie,
die den Verdacht ruft, daß der dahinter stehende Glaube nicht wirklich
angeeignet ist, auf alle Fälle eine Theologie, die ihre Aufgabe nicht zu
erfüllen vermag» (83).

Die Gefahr, welche mit dieser Gegenwärtigkeit der Theologie gegeben
ist, übersieht Br. keineswegs. Aber die Gefahr muß im Interesse der echten
Aneignung in Kauf genommen werden : In Treue zum biblischen Text
müssen die Begriffe, die der Aneigung dienen, der Sache, um die es geht,
Untertan bleiben (84). Die Begriffe dürfen nicht eigenmächtig werden, sie
dürfen nicht, wären sie auch noch so biblisch, zu einer Systembildung
mißbraucht werden. Für Br. ist jede geschlossene Einheit der Gedanken in
der Dogmatik ein untrügliches Zeichen des Irrtums (84).

10. Glauben und Denken in der Dogmatik. — Damit stellt sich gleich
die neue Frage : In welchem Sinne kann dem Denken des Glaubens und
innerhalb der Dogmatik nun noch Raum belassen werden Zunächst ist
hier Brs. Feststellung wichtig, daß nämlich auch im Glauben selbst das
Denken nicht außer Kurs gesetzt wird ; denn Glaube ist nicht nur frommes
Gefühl, sondern vielmehr das durch die Offenbarung durch Gottes Wort
bestimmte Denken. Auch der Glaube vollzieht sich in Begriffen und in
Verbindung von Begriffen ; das Denken des gewöhnlichen Lebens wird im
Glauben in Gebrauch genommen.

Doch in der Dogmatik spielt das Denken eine viel größere Rolle, freilich

nicht in dem Sinne, als sei nur der Dogmatiker Vollchrist. Wo liegt
der Unterschied zwischen Denken des Glaubens als solchem und dem
gläubigen Denken in der Theologie und Dogmatik Das Eigentümliche
der Dogmatik, in ihrer Abgrenzung gegen den Glauben, ist gekennzeichnet :

1. Durch die dimensionale Wende aus dem Denken in Begegnung zum
Darüber-Denken (86). 2. Durch die Ausschaltung des personalen Elementes
für die Dauer der Reflexion, welche gleichsam die Funktion einer Blende,
einer Generalabstraktion hat, die alles jetzt nicht ins Auge Fallende
wegschirmt (87). 3. Durch isolierte Weiterentwicklung des Denkelementes. Während

der Glaube dem sich offenbarenden Gott betend antwortet : « Du bist
mein Plerr », fragt die Dogmatik reflektierend : « Was ist der rechtmässige

Inhalt der Begriffe 'Herr', 'Gott' So wird der logische Gehalt eines



110 Literarische Besprechungen

Elementes des Satzes isoliert zum Gegenstand des Nachdenkens gemacht »

(87). Diese abstrahierende Tätigkeit ist Dienst am Glauben und zielt darauf
ab, daß die Lehre der Kirche über das Wort richtig sei. Bei dieser
Weiterentwicklung wird also der Begriff zum bessern Verständnis gebracht, er
wird aufgehellt und geklärt. Gegen alle Theologie, welche mit Berufung
auf die sündige Verderbtheit der menschlichen Vernunft alles Denken über
Offenbarungsinhalte als abwegig bezeichnet, betont Br. die Berechtigung
und Notwendigkeit und den Ungeheuern Anteil, den das rationale Element,
die logische Denkkraft, an der theologischen Reflexion und an der Dogmatik
hat (88). «Wenn es auch die göttliche Offenbarung ist, der er nachdenkt,
so geschieht doch dieses Nachdenken vermöge der natürlich menschlichen
Ratio in den Begriffen und Denkformen und mit dem Beweisverfahren der
Logik » (88).

Aber damit wird die Arbeit des Dogmatikers keineswegs zu einer rein
rationalen Beschäftigung mit den Erkenntnissen des Glaubens. Denn im
theologischen Denken wird die Beziehung auf die im Glauben erfaßte
Sache selbst immer wieder aufgenommen, ja der Dogmatiker « vollzieht im
Denken immer wieder den Glaubensakt, er richtet sich glaubend aus auf
die dem Glauben gegebene Offenbarung» (89). «Theologisches Denken ist
ein Denken, ist eine rationale Denkbewegung, deren rationale Konsequenz
ständig in jedem Punkt durch den Glauben abgebogen, gehemmt und
gestört wird » (89). Zusammenfassend sagt Br. : « Wo das rationale Element
nicht wirksam ist, da entsteht keine Denkbewegung, keine Theologie, wo
das rationale Element allein wirksam ist, da entsteht eine rationale spekulative

Theologie, die von der Offenbarung wegführt. Nur wo der Glaube
und Rationalität richtig ineinandergreifen, entsteht rechte Theologie, rechte
Dogmatik» (89).

II
In unserer kurzen Bewertung der hier skizzierten Lehre Brunners wollen

wir, der ökumenischen Haltung Brs. Rechnung tragend, immer auf jene
Punkte hinweisen, in denen eine Übereinstimmung oder doch wenigstens
eine Annäherung an katholisches Glaubens- und Lehrgut spürbar ist. Das
gilt nun schon von seinen ersten Ausführungen über den Ort der Dogmatik.
Es ist erfreulich, nach Jahrzehnten einer alles relativierenden, individualistischen,

liberalen Theologie in diesem zusammenfassenden Werke einen
führenden evangelischen Theologen sagen zu hören, daß die Kirche der Ort
der Dogmatik sei, daß man nur als Glied der Kirche, und zwar als gläubiges
Glied, Dogmatik « treiben » kann. Damit ist ein klarer Trennungsstrich
gezogen zwischen christlicher Theologie und jeder neùtralen
Religionspsychologie und Religionsgeschichte. Auch der Verteidigung der Berechtigung

einer Dogmatik und dem Aufweis ihrer Notwendigkeit können wir
im Grundsätzlichen bedenkenlos zustimmen. Ja, es werden hier Gedanken
ausgesprochen, welche sich ausnehmen wie eine Mahnung gegenüber
unerleuchteten biblizistischen Bestrebungen innerhalb katholischer Kreise, die
aus dem Christlichen alles ausscheiden möchten, was nicht in der anschaulichen

und lebensnahen Sprache der Bibel ausgedrückt ist. Ihnen wird



Literarische Besprechungen 111

gesagt, daß Dogmatik, das denkerische Bemühen um die Offenbarung,
notwendiger Dienst an der Kirche und ihrem Glaubensgute ist, ein Bemühen,
das trotz der mit ihm tatsächlich verbundenen Gefahren nur zum größten
Schaden der Gläubigen vernachlässigt werden könnte. Dieser Mahnung
eignet darum ein besonderer Wert, weil sie von einem Theologen
ausgesprochen wird, der schärfsten Kampf führt gegen alle wahren und
vermeintlichen Rationalismen und durchaus und bewußt biblisch orientiert ist.
Was von Brs. Ausführungen über den Grund der christlichen Lehre und
von der Offenbarung als Wort Gottes annehmbar ist und was ausgeschieden
werden muß, wurde in dieser Zeitschrift eingehend dargestelltl. Die Kritiker
haben offen den Wahrheitsgehalt der Lehre Brs. von der Offenbarung und
dem Glauben als Personbegegnung herausgeschält und gezeigt, in welchem
Sinne auch nach katholischer Lehre vom Glauben als von einer
Personbegegnung gesprochen werden darf. Sie mußten freilich auch auf die
Einseitigkeiten aufmerksam machen, mit denen Brunners Offenbarungs- und
Glaubenslehre belastet ist. Wir werden sehen, wie dieser den biblischen
Gegebenheiten nicht gerechtwerdende Offenbarungs- und Glaubensbegriff
für die ganze Auffassung Brs. von Theologie und Dogmatik und ihrer
Aufgabe maßgebend ist und seine Abweichungen von der katholischen Lehre
begründet. Ganz im Sinne seiner Grundforderung, daß Dogmatik kirchliche
Wissenschaft sein müsse, anerkennt er für die Kirche das Recht, Glaubensund

Lehrnormen aufstellen zu dürfen, die als Ausgangspunkt der Dogmatik
zu gelten haben, das Recht, Lehrzucht auszuüben und jeden, der sich als
Feind des Glaubens erweist, aus ihrem Körper auszuscheiden. Wiederum
wie die katholische Prinzipienlehre, lehrt Br., es gehöre zu den wesentlichsten
Merkmalen und wichtigsten Kriterien ihrer Tauglichkeit, daß die Dogmatik
die Begründung der christlichen Lehre in der Offenbarung deutlich mache,
daß ein rechter Schriftbeweis geführt werde. Man vergleiche hierzu I q. 1 a. 8

ad 2, um sofort zu erkennen, wie sehr man sich in Zeiten höchsten
denkerischen Bemühens der Verwurzelung aller Theologie in der Offenbarung im
unmittelbaren Worte Gottes bewußt war : « Argumentari ex auctoritate est
maxime proprium huius doctrinae, eo quod principia huius doctrinae ex
revelatione habentur et sie oportet quod credatur auetoritati eorum, quibus
revelatio facta est Nec hoc derogat dignitati huius doctribae. Nam
licet locus ab auctoritate, quae fundatur super ratione humana, sit infir-
missimus, locus autem ab auctoritate divina est efficacissimus S. doctrina
auetoritatibus canonicae Scripturae utitur proprie et ex necessitate arguendo,
auetoritatibus autem aliorum doctorum Ecclesiae quasi argumentendo ex
propriis, sed probabiliter. Innititur enim fides nostra revelationi apostolis
et prophetis factae, qui canonicos libros scripserunt, non autem revelationi,
si qua fuit aliis doctoribus facta ».

Mit besonderer Genugtuung nehmen wir Kenntnis von der energischen
Art, mit der Br. das Denkelement für jede Theologie und Dogmatik fordert.
Mit Rücksicht auf gewisse noch heute lebendige Strömungen lassen wir
die diesbezüglichen Texte Brs. wörtlich folgen : « Nun ist es ja nicht zu

1 Divus Thomas 22 (1944) 110-121 ; 24 (1946) 167-200, 249-289, 447-451.



112 Literarische Besprechungen

bestreiten, daß jenes Denken (das dogmatische) in den Denkformen des

gewöhnlichen, des rationalen Denkens vor sich geht und auch, soll es ein
Denken sein, gar nicht anders vor sich gehen kann. Es ist gut, das zu
wissen und immer wieder sich deutlich zu machen, damit klar wird, wie
ungeheuer groß der Anteil des rein rationalen Elementes, der logischen
Denkkraft, an der theologischen Reflexion oder Dogmatik ist. Es ist wirklich

die rein menschliche Denkkraft, die den Dogmatiker zu seinem Geschäfte
qualifiziert. Daran sollte sich der Dogmatiker erinnern, wenn er über die
sündige Verderbtheit der menschlichen Vernunft schreibt. Wenn es auch
die göttliche Offenbarung ist, der er nachdenkt, so geschieht doch dieses
sein Nachdenken vermöge der natürlichen menschlichen Ratio in den
Begriffen und Denkformen und mit dem Beweisverfahren der Logik » (88).
Man vergleiche hierzu I q. 1 a. 5 ad 1, wo Thomas die Beziehungen zwischen
weltlicher Wissenschaft und Theologie kurz skizziert und der weltlichen
Wissenschaft hinsichtlich der Theologie eine Dienstfunktion zuweist, die
freilich noch umfassender ist als die von Br. gekennzeichnete : « Haec
scientia accipere potest aliquid a philosophicis disciplinis, non quod eis de
necessitate indigeat, sed ad maiorem manifestationem eorum, quae in hac
scientia traduntur. Non enim accipit sua principia ab aliis scientiis, sed
immediate a Deo per revelationem. Et ideo non accipit ab aliis scientiis
tamquam a superioribus, sed utitur eis tamquam inferioribus et ancillis,
sicut architectonica utitur subministrantibus, ut civilis militari. Et hoc
ipsum, quod sie eis utitur eis, non est propter defectum vel insufficientiam
eius, sed propter defectum intellectus nostri, qui ex his, quae per naturalem
rationem (ex qua procedunt aliae scientiae) cognoscuntur, facilius manudu-
citur ad ea, quae sunt supra rationem, quae in hac scientia traduntur. #

Und I q. 1 a. 8 ad 1 : « Utitur tarnen sacra doctrina etiam ratione humana,
non quidem ad probandam fidem, quia per hoc tolleretur meritum fidei,
sed ad manifestandam aliqua quae traduntur in sacra doctrina. » Er fügt
hier gleich den tiefsten Grund an für die Möglichkeit eines solchen
Denkdienstes an der Offenbarung : « Cum enim gratia non tollat naturam, sed

perficiat, oportet quod naturalis ratio subserviat fidei sicut et naturalis
inclinatio voluntatis obsequitur caritati. »

Dies gilt umsomehr, als Gott in seiner Offenbarung in menschlichen
Begriffen und Ausdrucksmitteln sich an uns wandte, die in vitaler Weise
vom Denkvermögen aufgenommen werden und nun den Gesetzen dieses
Denkens folgen. Es war keine Übertreibung, wenn man in dieser Form
der Mitteilung des Offenbarungsgutes geradezu einen Auftrag und eine
Einladung zum Überlegen und Nachdenken gesehen hat (Divus Thomas
18 [1940] 89). Freilich scheint Br. das Denken in der Dogmatik auf jenen
Bereich einzuschränken, den man die positive Theologie zu nennen pflegt,
in der aber auch ohne ständiges Vergleichen und schlußfolgerndes Denken
keine Ergebnisse gewonnen werden können.

Die katholische Kirche und ihre klassischen Lehrer lassen dem Denken
im Vertrauen auf die Wahrheit, daß die Gnade die Natur nicht zerstört,
sondern vervollkommnet, viel weitern Spielraum. Das Vaticanum hat auch
die sogenannte spekulative Arbeit der großen Theologen, die sich um den



Literarische Besprechungen 113

Intellectus fidei bemüht haben, nicht nur als berechtigt anerkannt, sondern
eine Formulierung gebraucht, die sich wie eine Einladung zu solchem
Durchdenken der Offenbarung ausnimmt, indem es auf den Lebenswert solch
denkerischer Bemühungen hinweist : « Ratio quidem fide illustrata, cum
sedulo, pie et sobrie quaerit, aliquam Deo dante mysteriorum intelligentiam
eamque fructuosissimam assequitur » (Dz 1796). Indem das Konzil die
Bedingungen angibt, unter denen ein fruchtbringendes Glaubensverständnis

gewonnen werden kann — es muß ein von echtem Eifer, vom Glaubensgeist

und von der Einsicht in die Grenzen geregeltes Forschen sein —
deutet es zugleich hin auf die auch von Br. gesehenen Gefahren, die ein
ungezügeltes Denken auf diesem Gebiete im Gefolge hat. Den gleichen
Gedanken drückt Pius XII. aus in seinem Rundschreiben über den mystischen

Leib Christi bezüglich der theologischen Versuche, die Einwohnung
des Heiligen Geistes in der Seele des Gerechten verständlich zu machen :

« Wir wissen, daß aus dem rechten und eifrigen Studium dieses
Gegenstandes und aus dem Widerstreit und der Erörterung der verschiedenen
Meinungen und Ansichten, sofern solches Forschen sich leiten läßt von der
Liebe zur Wahrheit und von dem schuldigen Gehorsam gegenüber der Kirche,
reiche und kostbare Erkenntnisse ersprießen, durch die auch in diesen

heiligen Wissensgebieten ein wirklicher Fortschritt erzielt wird. » Diesen
kirchlichen Weisungen zufolge kann auch der katholische Theologe sich
Brs. Wort zu eigen machen : « Der Dogmatiker hat ein gutes Recht, dagegen
zu protestieren, wenn man seine Arbeit als rein rationale Beschäftigung mit
den Erkenntnissen des Glaubens bezeichnet — so gewiß er kein Recht hat,
dagegen zu protestieren, daß das rationale Denken an seiner Arbeit einen
großen Anteil habe. Was aber im theologischen Denken dazukommt, was
dieses von allem andern Denken unterscheidet, das ist die ständige Beziehung
auf die im Glauben erfaßte 'Sache' selbst, eine Beziehung, die sich ihrerseits

wieder nur im Glauben vollziehen kann» (88-89). Auch der folgende
Satz Br. läßt eine gut katholische Deutung zu : « Der rechte Dogmatiker
denkt nicht nur über den Glauben und über die im Glauben gegebene
Offenbarung, sondern er vollzieht im Denken selbst auch immer wieder den
Glaubensakt ; er richtet sich glaubend aus auf die dem Glauben gegebene
Offenbarung» (89). Das gilt aber auch für die sogenannte spekulative
Theologie. Ihre Prinzipien sind Offenbarungswahrheiten, wie sie mittels des
Lehramtes vorgelegt werden, Wahrheiten, welche einzig im göttlichen
Glauben hingenommen und bejaht werden können ; von diesem Glauben
und von diesem Offenbarungscharakter dieser Prinzipien kann keine Theologie

gänzlich absehen, will sie sich nicht selbst aufgeben. Auch in den
scheinbar entferntesten Schlußfolgerungen, wofern sie von sichern
Offenbarungswahrheiten ausgehen und wofern sie gewonnen wurden durch ein
gültiges Schlußverfahren, ist das Offenbarungs- und Glaubenslicht noch
wirksam. Es gehört geradezu zum Wesen der Theologie, daß es in ihr eine
Generalabstraktion von diesen beiden Elementen nicht gibt, in keiner echten
theologischen Reflexion darf das Denkelement sich gänzlich isolieren. Mit
Rücksicht auf den Tatbestand, daß in der Theologie das Glaubenslicht
einerseits, nämlich hinsichtlich der Prinzipien, und anderseits das natürliche

Divas Themas 8



114 Literarische Besprechungen

Verstandeslicht, nämlich hinsichtlich Entfaltung des in den Prinzipien
virtuell Gegebenen, wirksam ist, hat man das der Theologie eigentümliche
Erkenntnislicht ein lumen mixtum, ein Zwielicht, genannt. Dem
harmonischen Zusammenwirken beider verdankt die spekulative Theologie ihr
ganzes Dasein. Da die mittels des Glaubenslichtes hingenommenen Prinzipien

das Grundlegende sind, kommt dem Glaubenslichte in der theologischen
Erkenntnisweise der Vorrang zu, womit nur ein Ordnungsverhältnis, nicht
aber eine Schmälerung der Verstandesbetätigung behauptet wird l.

Das scheint Br. nicht mehr anzuerkennen. Es ist einigermaßen
verwunderlich, daß er nach seinem energischen Eintreten für die Rechte des
menschlichen Denkens in der Dogmatik und nach der Feststellung, daß
« durch das biblische Zeugnis, das trinitarische Problem der theologischen
Reflexion unausweichlich gestellt » ist (228), dann doch im Hinblick auf die
Versuche, einen wirklichen Intellectus fidei bezüglich dieses Geheimnisses zu
gewinnen, resigniert schreibt : « Nicht das ist das rechte Stillstehen vor dem
Geheimnis Gottes, daß wir durch solche Begriffe (drei Personen) ein myste-
rium logicum konstruieren, sondern daß wir darauf verzichten, mit unserm
Denken in den Bereich einzudringen, der uns zu hoch ist und in dem unser
Denken nur trügerische und gefährliche Scheinerkenntnis hervorbringt »

(241). « Das Nebeneinander der drei Personen aber ist die Folge davon,
daß man das heilsgeschichtliche Denken nicht mehr verstand. Man beschäftigte

sich mit dem transzendenten Hintergrund der Offenbarung an sich,
man machte das innertrinitarische Leben zum Hauptgegenstand der Reflexion

; das ist das tief unbiblische der kirchlichen Trinitätslehre » (254).
Hier also gibt Br. der sogenannten spekulativen Theologie, welche sich um
den Intellectus fidei bemüht, eine eindeutige Absage. Er will die
Dienstfunktion der Ratio gänzlich auf den Bereich der positiven Theologie
beschränken.

Sehr befremden muß es weiter, daß Br., der doch mit Recht die
Forderung der Gegenwärtigkeit der Theologie erhebt und in ihr ein Kriterium

der echten, guten und lebendigen Theologie erkennt, der für die
Aufnahme von nicht ausdrücklich offenbarungsmäßigen Termini in die
Dogmatik mit Nachdruck eintritt und selbst solche « unbiblische » Sprache
verwendet (Person), nun doch einen so heftigen Kampf führt gegen Begriffe
und Wortbildungen, die er mit seiner Grundidee nicht in Einklang zu bringen
vermag und die doch zur Zeit, da sie in die Theologie eingeführt wurden,
im Interesse der Reinerhaltung des Glaubens geradezu gefordert waren
und die sich auch heute noch als notwendig ausweisen können. Wir denken
hier an Begriffe wie Einfachheit Gottes, Unveränderlichkeit, Substanz in
ihrer Anwendung auf Gott. Sie sind ebenso aus Nötigungen innerhalb der
Kirche in die theologische Sprache aufgenommen worden wie der Begriff
« Person », mit Bezug auf den Thomas einem biblizistischen Gegner
antwortet : « Wenn auch der Name Person als von Gott gebraucht in den

1 I q. 1 a. 2 c. « Doctrina sacra credit principia revelata sibi a Deo. » I q. 1

à. 8 ad 1 : « Ex articulis fidei haec doctrina ad alia argumentatur. » Ib. c : « ex
eis procedit ad aliquid aliud probandum. »



Literarische Besprechungen 115

Schriften des AT und des NT nicht vorkommt, so wird doch das, was der
Name bezeichnet, in vielfacher Weise in der Heiligen Schrift von Gott
behauptet : nämlich daß er im höchsten Maße durch sich selbst seiend
und in vollkommener Weise erkennend ist. Wenn man aber von Gott
buchstäblich nur das aussagen dürfte, was die Schrift von Gott
überliefert, könnte nie jemand in einer andern Sprache von Gott sprechen als
in jener, in der zuallererst die Schrift des AT und das NT überliefert ist.
Die Notwendigkeit, sich mit den Irrlehren auseinanderzusetzen, zwang
jedoch neue Namen zu finden, die den alten Glauben von Gott bezeichneten.
Auch liegt kein Grund vor, diese Neuheit zu vermeiden, da sie nicht weltlich

ist und mit dem Sinn der Schrift nicht in Widerspruch steht. Die
Apostel lehrten aber nur weltliche Neuerungen im Ausdruck zu vermeiden »

(I q. 29 a. 3 ad 1). Das Gleiche ist zu sagen von Sätzen wie : «Gott ist
einfach, Gott ist Substanz, Gott ist unveränderlich », auch sie drücken einen
durch und durch biblischen Sachverhalt aus. Es ist abwegig, wenn Br. den
Satz 'Gott ist einfach' als eine Lehre bezeichnet, die wie kaum eine andere
den Gegensatz des spekulativen und offenbarungsmäßigen Gottesgedanken
deutlich macht » (264). Oder wenn er sagt : « Was hat der Substanzbegriff
in einer christlichen Theologie zu schaffen» (240). Könnte man nicht an
ihn die gleiche Frage richten : Was hat der Personbegriff in einer christlichen

Theologie zu schaffen Aber beide Fragen sind falsch gestellt.
Beide Begriffe erfüllen in der christlichen Theologie ihre wichtige Aufgabe.

Naturgemäß hängt auch Brs. Lehre vom Gegenstand der Theologie
engstens zusammen mit seiner Auffassung vom Offenbarungs- und
Glaubensgegenstand. Nach ihm ist der einzige schriftgemäße Glaubensgegenstand
die begegnende Person, Gott in Christus sich offenbarend. So kann es

nicht überraschen, wenn Br. behauptet, das Denken über Gott habe nicht
nur einzusetzen bei der Erkenntnis Gottes, sondern es habe nichts anderes
zu tun, als dieses Eine deutlich zu machen (146), es habe nur das unbedingte
Herren-Ich zu umschreiben (ebd.). Mit dem in dieser Zeitschrift geführten
Nachweis, daß der biblische Glaubensgegenstand viel umfassender ist, daß
« auch einzelne Aussprüche, Worte und Wahrheiten und Tatsachen von
dieser göttlichen Person, die uns ihr Sein und Wirken offenbaren » (Divus
Thomas 24 [1946] 170) glaubend hinzunehmen sind, steht gleichfalls fest, daß
die « Reflexion » die dogmatische Arbeit, sich auch um diese Glaubenswahrheiten

denkerisch zu bemühen hat, ein Bemühen, welches die klassische
Theologie zu allen Zeiten ausübte. In Brs. These, die Theologie habe nur
eines deutlich zu machen, nach welcher er auch in seiner Christlichen Dog-
matik handelt, kommt freilich ein berechtigtes Streben zum Ausdruck, das
Streben nämlich, in der Mannigfaltigkeit der Offenbarungsgegebenheiten ein
offenbarungsmäßig Zentrales zu erkennen, auf das alles andere beziehbar
ist, weil es zu ihm im Verhältnis der Unterordnung steht. Bei allem
relativen Werte früherer und neuerer Versuche in der Bestimmung dieses
Zentralen wird die Lösung des hl. Thomas was Einfachheit, Tiefe und
Weite — und wir dürfen hinzufügen — was Offenbarungsgemäßheit angeht,
unübertrefflich bleiben : « Omnia autem pertractantur in sacra doctrina sub
ratione Dei, vel quia sunt ipse Deus, vel quia habent ordinem ad Deum



116 Literarische Besprechungen

ut ad principium et finem» (I q. 1 a. 7 c). Ausdrücklich wird die
Rangordnung noch ausgesprochen : « Sacra doctrina non déterminât et de crea-
turis ex aequo, sed de Deo principaliter et de creaturis secundum quod
referuntur ad Deum ut ad principium et finem » (I q. 1 a. 3 ad 1). Brunner
verkennt die mittelalterliche Gotteslehre durchaus, wenn er meint, es gehe
da nur um die Causa prima, wie sie dem rein natürlichen spekulativen
Denken zugänglich ist, es herrsche da ein offenbarungsfremder Imperialismus

der Idee. Es geht da vielmehr um Gott in seinem Ansichsein, wie er
uns in der Offenbarung kund wird. Im selben Artikel sagt er mit aller Klarheit

: « Quod etiam manifestum fit ex principiis huius scientiae, quae sunt
articuli fidei, quae est de Deo. Idem autem est subiectum principiorum et
totius scientiae, cum tota scientia virtute contineatur in principiis » (ebd.).
Vgl. I q. 1 a. 3 : « S. doctrina considérât aliqua secundum quod divinitus
sunt revelata. » Nicht ein spekulativer Absolutheitsgedanke nimmt hier eine
herrschende Stellung ein, sondern der Gott der Offenbarung, dieser freilich
nicht nur in seinem Offenbarungsakt, im Geschehen der Selbstmitteilung,
in seinem « Subjekt oder Personsein », sondern auch in seinem innern Leben,
in seinen uns kundgegebenen Heilsratschlüssen und Heilsveranstaltungen,
in allem was er uns offenbarte. Das anzuerkennen, hindert Br. sein
einseitiger Personalismus, diese der Ich-Du-Philosophie entlehnte oder doch
verwandte Lehre.

Der Gegensatz von Brs. Auffassung von der Theologie und ihrer
Aufgabe zur katholischen Lehre kommt aber viel schärfer zum Ausdruck in
den Kapiteln, in denen er ihr Verhältnis zur Norm der christlichen Lehre
und zum Dogma bestimmt. Wohl nennt er, wie wir sahen, die Theologie,
d. h. die Dogmatik, eine kirchliche Wissenschaft, wohl anerkennt er das
Recht der Kirche, bindende Normen aufzustellen. Aber kirchlich ist diese
Wissenschaft bei Br. doch in einem ganz andern Sinn als nach katholischer
Auffassung. Kirchlich ist dem katholischen Theologen seine Wissenschaft
zutiefst darum, weil seine ganze theologische denkerische Arbeit das
unverrückbare Dogma der Kirche zum sichern Ausgangspunkte nimmt, in der
Überzeugung, von ihr das Offenbarungsgut in voller Reinheit zu empfangen ;

er erklärt es, hellt den Zusammenhang mit andern Glaubenswahrheiten auf,
entfaltet seine Virtualität, ohne jedoch wie Br. darauf abzuzielen, in Freiheit

dem Bekenntnis gegenüber ein anderes, ein besseres, gegebenenfalls ein
verschiedeninhaltliches an seine Stelle zu setzen aus der Voraussetzung
heraus, daß es einen Irrtum enthalten könnte.

Die Lehre Brs., es stehe der Dogmatik zu, ein gegebenes Dogma in
diesem Sinne kritisch zu überprüfen, ist ganz in seinem Offenbarungs- und
Glaubensbegriff verankert. Wenn Jesus Christus sich nicht einem Lehramte,
sondern nur dem einzelnen Gläubigen durch den Heiligen Geist im Herzen
und Gewissen und Geist als die Wahrheit bezeugt (113), dann steht der
Mensch, dem dieses Zeugnis zuteil wurde, über allen Formen der Lehre,
in denen dieses geistgewirkte Zeugnis nicht wirksam wurde ; er steht
gleichberechtigt neben all denen, denen es nicht in einer für alle verbindlichen
Form geschenkt ward. Die in Sachen der Wahrheitserkenntnis wirksame
geistige Kraft der Gemeinschaft gegenüber dem isolierten einzelnen Gläu-



Literarische Besprechungen 117

bigen und einzelnen Lehrer und Verkünder, ist nach Br. kein gültiger
Wahrheitsbürge (61). Es besteht nach ihm keine Garantie, daß sie den Sinn
der göttlichen Autorität trifft und lehrend ausspricht, daß sie legitimiert
ist, eine bindende Interpretation der Heiligen Schrift zu geben. Wo aber
soll diese Autorität gefunden werden Der einzelne Lehrer und Gläubige,
dem nach Br. Christus sich durch den Heiligen Geist im Herzen und
Gewissen und Geist als die Wahrheit bezeugt, kann diese Autorität gewiß
nicht mit größerem Rechte beanspruchen als der Apostel und die gläubigste
Kirchenversammlung, die ja nach Br. grundsätzlich irrtumsfähig sind ; die
Tatsache der abweichenden Deutung der Offenbarung durch diese einzelnen
Lehrer beweist, daß wir uns hier auf schwankendstem Boden befinden. Es
bleibt also keinerlei Gewähr mehr für die Wahrung der äußern und innern
Einheit der Kirche, für die Möglichkeit, den Auftrag zu erfüllen, der
göttlichen Offenbarung bei den Menschen Eingang zu verschaffen, eine Gewähr,
die auch nach Br. unbedingt gegeben sein muß. Es scheint ganz unverständlich,

wie Br. unter Voraussetzung des Vorsehungsglaubens und des Willens
Christi, daß äußere und innere Einheit sei in der Kirche, jede bindende
Autorität in Offenbarungssachen ablehnt und eine Lehre vertritt, die
folgerichtig zur völligen Relativierung führen muß, gegen die er allerdings
vergebens kämpferisch angeht. Es scheint besonders unbegreiflich nach folgenden

von ihm selbst ausgesprochenen Gedanken : die Kirche muß « das
Bestreben haben, die Scheidung zwischen dem Maßgeblichen und dem
Unmaßgeblichen, dem Richtigen und Unrichtigen in einer Weise zu
vollziehen, die sie als eine Entscheidung der Gesamtkirche kenntlich macht.
Die Kirche weiß, daß ihre Einheit und der Wahrheitsanspruch ihrer
Verkündigung und Lehre durch die Tatsache sich widersprechender Lehren aufs
schwerste gefährdet ist ; es kann ja nicht das Widerspruchsvolle gleichzeitig
wahr sein, und es kann nicht die Verkündigung und Lehre der Kirche
kräftigen Anspruch auf Glaubensgehorsam erheben, wenn einander gegenseitig

widersprechende Lehren im Namen der Kirche vorgetragen werden.
Nicht nur die äußere, sondern die innere Einheit der Kirche und nicht
nur die Einheit, sondern der Auftrag und das Werk der Kirche, der
göttlichen Offenbarung bei den Menschen Eingang zu verschaffen, ist aufs
schwerste gefährdet, wenn die Kirche nicht imstande ist, das Maßgebliche
vom Unmaßgeblichen, und das Richtige vom Unrichtigen zu unterscheiden »

(59). Das ist die volle Überzeugung der katholischen Kirche, darum übt
sie ihr Lehramt aus.

Nun gehört es aber zum Charakteristischen der Lehre Brs., daß aus
ihr alles das ausgeschieden wird, wodurch diese Forderungen erfüllt werden
könnten. Selbst wenn die Schrift keinen klaren Ansatzpunkt böte, der
auf eine unfehlbare Lehrautorität hinweisen würde, so müßte doch Br. nach
obigem Geständnis aus dem Glauben an die Vorsehung zur Anerkennung
einer Institution innerhalb der Kirche kommen, welche es ermöglicht, jenen
Auftrag zu erfüllen. Sollte etwa der allmächtige und allweise Auftraggeber
sein Werk solch schwersten Gefährdungen ausgesetzt haben Der Gedanke
ist für einen gläubigen Christen unvollziehbar. So modifizieren wir Brs.
Formulierung : Es genügt nicht, daß die Kirche das Bestreben hat, die



118 Literarische Besprechungen

genannte Scheidung zu vollziehen, sie muß hierzu mit unfehlbarer Autorität
ausgestattet sein, die sie instand setzt, die schwerste Gefährdung der innern
Glaubenseinheit zu überwinden und ihren Auftrag zu erfüllen. Wir fügen
hinzu : ein Offenbarungs- und Glaubensbegriff, der zu solchen für die Kirche
unheilvollsten Folgerungen führt, trägt das Zeichen der Falschheit an sich
und bedarf der Überprüfung.

Das Mißtrauen gegen diesen Offenbarungs- und Glaubensbegriff
verstärkt sich noch, wenn wir sehen, wie Br. unter seinem Einfluß das Amt
des Dogmatikers, des kritischen Prüfers der Bekenntnisse und des Credo
der Kirche ausübt. Da wird uns gesagt : « Das seit dem fünften oder sechsten

Jahrhundert von der Kirche verkündete und liturgisch wirksam gemachte
Trinitätsmysterium ist ein Pseudomysterium, das aus einer Abirrung der
theologischen Reflexion von der ihr vorgezeichneten biblischen Linie, nicht
aber aus der biblischen Lehre entsprang » (20). « Die Offenbarungswahrheit,
daß sich der Herrgott als der Vater durch den Kûpioç Xptatdi;, den Sohn,
uns als der Vater offenbart, in eine Dreiheit von Personen auseinanderzulegen

ist eine Versuchung des Denkens, der wir nicht nachgeben, sondern
widerstehen sollen » (241). « Wir haben den Vater durch den Sohn, im
Sohn, aber wir sollen nicht den Vater neben dem Sohn und den Sohn neben
dem Vater haben, wir haben den Sohn durch den Geist, im Geist, aber
wir sollen nicht den Geist neben dem Sohn und den Sohn neben dem Geiste
haben» (240). Eine theologische Erkenntnislehre, auf Grund deren
Wahrheiten, welche von der gesamten Christenheit nach Brs. Geständnis fünfzehn

Jahrhunderte hindurch als zentrales Glaubensgut hingenommen
wurden, nun so leichthin abgetan werden können, muß schwerste Zweifel
an ihrer Richtigkeit wachrufen, ja sie erweist sich uns schon dadurch als
unannehmbar. Wer verbürgt denn, daß nicht ein anderer Lehrer, kraft
des ihm vermeintlich zuteil gewordenen Geisteslichtes in der subjektiven
Offenbarung alle Positionen Brs. als nicht offenbarungsgemäß, als unbiblisch,

ablehnt Die Freiheit, welche Br. für den Dogmatiker von der Kirche
fordert, ist eine Freiheit zum Unheil eben dieser Kirche. Auf Grund welcher
Befugnisse kann diese Kirche einen solchen ihr zum Unheil werdenden
Lehrer aus ihrem Körper ausscheiden, ein Recht, das Br. der Kirche
ausdrücklich zuerkennt Ein circulus vitiosus Es fehlt übrigens nicht an
Bemerkungen Brs., denen man entnehmen kann, daß er selbst das Unge-
nügen in der Bestimmung des Verhältnisses der Theologie zum Bekenntnis
der Kirche und ihrer Vollmacht spürt (67), aber er glaubt, die Kirche müsse
« im Interesse der rechtverstandenen Autorität der Offenbarung selbst den
Willen haben, der Freiheit zur kritischen Nachprüfung des gegebenen
Bekenntnisses keine Fesseln anlegen, sondern ihr weiten Spielraum geben » (68).

Der katholische Theologe wird seine wirkliche Bindung an das
verpflichtende Bekenntnis seiner Kirche nicht als Fessel empfinden, und er
wird im Bewußtsein dieser Bindung zugleich die Freiheit wahrnehmen, das
Besondere, den Wahrheitsgehalt in Brunners Christlicher Lehre von Gott
für seine Kirche fruchtbar zu machen. Daß dies in manchen seiner
Lehrpunkte möglich ist, dafür ist er dem Verfasser dankbar.

Freiburg. A. Hoffmann O. P.



Literarische Besprechungen 119

Ringen um die Kirche

F. M. Braun O. P. : Neues Licht auf die Kirche. Die protestantische
Kirchendogmatik in ihrer neuesten Entfaltung. — Einsiedeln-Köln,
Benziger. 1946. 198 SS.

L. Lambinet : Das Wesen des katholisch-protestantischen Gegensatzes.
Geleitwort von Robert Grosche. — Einsiedeln-Köln, Benziger. 1946. 221 SS.

E. B. Alio O. P. : Paulus der Apostel Jesu Christi. — Freiburg in der
Schweiz, Paulus-Verlag. 1946. 194 SS.

F. M. Braun O. P. : L'œuvre du Père Lagrange. Etude et bibliographie.
Préface de S. E. le Cardinal Tisserant, président de la Commission Biblique
Pontificale. — Fribourg en Suisse, Editions de l'Imprimerie St-Paul. 1943.
xv-342 pp.

Die Herausgabe der 1942 erschienenen « Aspects nouveaux du problème
de l'Eglise » in deutscher Sprache wird von P. Braun selbst als Beitrag zur
Förderung der Annäherung aller Christen hingestellt. Diesen Beitrag wird
das Buch gerade durch seine strenge Wissenschaftlichkeit und gewinnende
Abgeklärtheit leisten. Sorgfältig werden die wichtigsten Resultate der neueren

und vor allem neuesten Arbeiten protestantischer Theologen im Gesamtbereich

der Kirchenfrage registriert und untersucht. Im Abschnitt « Kirche
und Kirchen » die Ergebnisse der Forschungen über Ecclesia, das Wort,
seine Bedeutung im urchristlichen Sprachgebrauch, den Kirchenbegrifï
überhaupt und speziell den paulinischen und diesen wieder in seinem Verhältnis
zum jerusalemitischen, schließlich die Vorstellung einer Universalkirche. Ein
eigener Exkurs über Goguels Deutungen stellt besonders die
apostolischcharismatische Einheit der Kirche heraus. Im Kapitel « Die Kirche als
Stiftung Jesu » wird die Kirchengründung nach allen Seiten hin erforscht
und aus den Lehrzusammenhängen der Evangelien, wie auch besonders den
Lebensäußerungen der Urkirche neues Licht auf die Matthäusstelle geleitet.

Das Ergebnis der überaus gewissenhaften Untersuchungen im 3.
Abschnitt ist die Feststellung eines neuen Consensus in der Kirchenfrage. Die
Übereinstimmung seiner Hauptvertreter in sechs Hauptpunkten kann so
zusammengefaßt werden : der Begriff einer Großkirche Gottes hat sich Bahn
gebrochen und die alten Gemeindenzusammenschlußtheorien überwunden. Hierin

liegt auch ein Fortschritt im Hin zur Una Sancta, denn der Gegensatz
zwischen dem individualistischen Standpunkt des Protestantismus und dem
sozialen des Katholizismus ist — wenigstens in der Theorie — beseitigt.

Dennoch wäre es kurzsichtig, aus dieser sicher erfreulichen Tatsache
zu weitgehende Folgerungen zu ziehen und der Verf. selbst läßt es klar
werden, daß es sich auf weite Strecken nur um Positionswechsel innerhalb
der Widerstandslinie protestantischer Theologie handelt. Theorien, die
wissenschaftlich einfach nicht mehr zu halten waren, werden liquidiert,
im übrigen gehen die Bemühungen dahin, die großen Thesen der lutherischen
Lehren wieder zu Ehren zu bringen. Deshalb stößt vor allem der Begriff
der Apostelnachfolge bei der Kirchenlehre des neuen Consensus auf einen



120 Literarische Besprechungen

Widerstand, der vorwiegend auf der Notwendigkeit beruht, das Erbe der
Reformation zu hüten. Hier spielen Wertungen herein, die aus der Struktur
des Protestantismus quellen, dem als Erfahrungsreligion jeder Autoritätsbegriff

widerstrebt.
Besonders hervorgehoben sei noch der große Exkurs « Die neutesta-

mentliche Eschatologie in der protestantischen Anschauung der Gegenwart ».

Daß insbesonders auch die « Ekklesiologie im Werden » (ich rufe Koster
aus der Fülle des im ganzen Buch behandelten Materials, wie aus den
Gedankengängen selber, Erkenntnisse und Anregungen schöpfen kann, sei nur
angedeutet. Einige methodologische Schönheitsfehler gehen zu Lasten des
Übersetzers.

• * *

Lambinet erhebt den Anspruch, in seiner Arbei nichts vergessen zu
haben, was jemals zum Thema : Wesen des katholisch-protestantischen Gegensatzes

gesagt worden ist. Dieser Anspruch, die Wichtigkeit des behandelten
Gegenstandes und nicht zuletzt das jahrelange Ringen um Klarheit, dessen
Frucht das Buch ist, fordern Achtung und geben ihm eine besondere
Bedeutung. Doch sind damit zugleich auch seine Schwierigkeiten genannt ;

denn einerseits ist es mehr als ein bloßes Referieren, Abwägen und Folgern,
andererseits fällt die oft ins Meisterhafte sich steigernde Abwandlung der
Probleme manchmal ab in seitenlanges Zitieren führender Autoren der
beiden « Konfessionen ». Es ist klar, daß dies im Dienste der Objektivität
und des Zurgeltungkommens repräsentativer Autoritäten geschieht. Doch
hätte nicht bloß der einheitliche Guß des Werkes gewonnen, wenn der
Verf. das von jenen vorgebrachte Gedankengut in seine Sprache und in
seinen Geistesausdruck umgewertet hätte, sondern er wäre auch sicher über
manche Autoren hinausgelangt, wenn er es nicht ihnen vorbehalten hätte.
Letztes in dieser oder jener Frage zu sagen. Unter den Strich gesetzt,
hätten sie ihren rechten Platz erhalten als Kontrolle für die Darstellung
des Verf. Aus anderen Fragestellungen kommend, vergrößern sie auch
meist jene Schwierigkeit, die im Thema und in der Methode liegt und deren
sich der Verf. selbst zur Genüge bewußt zu sein scheint : eine Phänomenologie
des Konfessionsproblemes bieten zu wollen, wo doch alles « zur Wertung und
Abwertung aus letzter kirchlicher Verantwortung » drängt. Am deutlichsten
tritt sie hervor in den letzten Abschnitten, in denen eine Zusammenschau
und vor allem die Untersuchung über den « Ursprung des Gegensatzes im
Abfall vom Ursprung des Christentums » geboten wird. Hier reicht das
Referieren mit Hilfe phänomenologischer Methode nicht mehr aus, und der
Verf. vergißt es nicht, rechtzeitig zu betonen : « Wir sind an der Grenze des

Phänomenologischen angelangt. » Es ist bezeichnend, daß sich alle
vorhergehenden Kapitel über die Theologi^geschickte und über den « Ursprung des
Gegensatzes in welthaften Gegebenheiten », in den Grenzen des Phänomenologischen

behandeln lassen. Umso klarer erscheint ihre Unwesentlichkeit! Die
Folgerungen aus diesen zwei Feststellungen kommen leider im weiteren zu
wenig zur Geltung, obwohl die ganze Untersuchung sie deutlich erkennen
läßt. Statt dessen wird auch « jenseits » der Grenzen des Phänomenolo-



Literarische Besprechungen 121

gischen zu viel Gegensatz getrieben, obwohl mehr « Lösung » geboten
werden könnte. Außerdem erscheinen hier fast immer nur die Vertreter
der Schule K. Barths im Gewände biblischer Theologie — hinter dem sich,
um mit Cullmannn zu sagen, letzte, allerdings sehr wichtige Einflüsse der
Philosophie auf die Bibelauslegung verbergen —, denen dann meistens
Stellen ausgerechnet aus der Religionsphilosophie Przywaras gegenübergehalten

werden, wenn auch nicht zum Nachteil für die Darstellung des
Katholischen. Hier sollte die Offenbarung selbst viel mehr angerufen
werden, besonders gegen die « Vergewaltigung der Offenbarung in
Verabsolutierungen von Geschöpfmomenten hinein » (S. 200) und gegen den
Hamartiozentrismus. Vor allem die Homo-viator-lehre könnte da viel Licht
spenden unter ständiger Offenhaltung der Bibel als Quelle : weder war
Adam im Zustande der Verklärung, obwohl in Gnade und noch nicht in
Sünde, noch ist der gefallene Mensch im Zustand der Verdammnis,
obwohl in Sünde (und noch nicht in Gnade). Nicht im Gegensatz Glaube —
Sünde besteht die endgültige Scheidung, sondern in Seligkeit — äußerster
Finsternis, oder besser gesagt, im Verwandeltsein der Verklärung und der
Verdammnis. Warum sollte die Herrschaft Satans über die von ihm
Verführten tiefergreifend sein, absoluter als vordem die Herrschaft Gottes über
die von ihm Geschaffenen Im Sündenfall war doch nicht das eingetreten,
was den ersten Menschen, genau so wie Luzifer, unwiderruflich verwandelt
hätte in den Zustand der Verdammnis : der Mensch fiel nicht aus reiner
Bosheit, sondern aus Schwachheit und durch Verführung. Deshalb hat Gott
den Verkehr mit ihm nicht vollständig abgebrochen, der Mensch blieb
viator. Gewiß, offensio ex offenso, doch da im Sündenfall nicht der tiefst-
mögliche, der absolute Abfall von Gott eingetreten war, verfiel der Mensch
noch nicht der Unendlichkeit der Gerechtigkeit Gottes, sondern vorerst bloß
der Herrschaft des Satans. Satan aber ist nicht Gott und die Hölle ist nicht
durch ihn unendlich.

So wird auch die potentia obedientialis im gefallenen Menschen klar
verständlich in ihrer unleugbaren Entsprechung gegenüber der potentia
« inobedientialis » im paradisus terrestris. In Adam haben alle gesündigt,
doch nicht alle gehen zugrunde : wegen der potentia obedientialis. In
Christus ist für alle genuggetan, doch nicht alle werden gerettet : wegen
der potentia inobedientialis.

Aus diesen Erwägungen heraus erhält ebenso die allzu philosophisch
klingende analogia entis ihre Rechtfertigung auch in der Sündenlehre. Es
gibt — in concreto — keine philosophische Sünde oder Tugend. Jegliche
Sünde ist Abkehr von Gott « facie extra paradisum », jegliche Tugend
irgendwie Ausrichtung auf Gott hin « facie versus paradisum ». Wie wären
die Aufforderungen Christi zur Tugend zu erklären Sie sind das Gegenstück

zur Warnung vor dem Sündenfall, die an den viator in paradiso
ergangen war. Mochte ihm noch soviel Licht das Böse unwirklich erscheinen
lassen, es war selbst dort möglich. Umgekehrt ist die Tugend im Exil möglich,

trotzdem die Finsternis alles zu beherrschen scheint.
Näher zur Erfassung des überphänomenologischen Gegensatzes hätte

der Verf. auch gelangen können durch schärfere Formulierung der Frage :



122 Literarische Besprechungen

Wo ist die Kirche Das Buch macht sie dringlich 1 Statt dessen bleibt er
in die typische Typologisierung verstrickt. Damit ist zuletzt gar nichts
getan. Denn entweder ist das Petrinische und Paulinische akzidentell, dann
bleibt die Frage nach dem Wesen des Gegensatzes unbeantwortet. Oder
liegt doch darin das Wesen, dann bleibt wieder das Problem : wo ist Christus
verloren gegangen Denn geteilt kann Christus nicht werden. Wo der
ungeteilte Christus ist, ist entscheidend. Es hieße aber die Verheißung des

Herrn verwerfen, wollten wir annehmen, er sei nicht mit seiner Kirche, er
sei ihr verlorengegangen. Das ganze Typologische klingt zu sehr nach dem
gerade vom hl. Paulus so sehr gebrandmarkten « Ego sum Apollo »

und führt nur dazu, den Aposteln unrecht zu tun und letztlich sich an
Christus zu versündigen aus lauter Rücksicht auf den Teufel, dessen Einfluß

deutlich zu machen noch immer nicht modern ist. Das vorletzte
Kapitel nimmt zwar klar seinen Ausgang vom Gegensatz Gotteswerk-Teufels-
werk als dem « Eigentlichsten, wo es nur ein Entweder-Oder » gebe, doch
gelangt — wohl dem Typologisieren zuliebe — das Entweder-Oder nicht
zum entscheidenden Schluß, der Teufel wird vielmehr geteilt und erscheint
im Petrinischen wie im Paulinischen, und alles verläuft sich wieder im
Akzidentellen. Wenn wir schon in Typen formulieren, dann dürfen wir
doch nicht willkürlich werden. Der Teufel mischt sich wohl unter die
Jüngerschaft, er hat einen Apostel ins Verderben gestürzt : als dieser im
Eigensinn verharrte — denn er war schon bei der Salbung Jesu durch die
Sünderin Spiritualist gewesen — « fuhr der Satan in ihn » und er verriet
den Meister und verzweifelte fern von ihm. Auch Petrus und Paulus hat
er zu schaffen gemacht. Doch geht weder um Petrus die Frage, denn dieser

ist reumütig und als solcher vom Herrn bestellt, die Brüder zu stärken,
noch um Paulus, der Petrus zwar ins Angesicht widerstanden hat, ohne
sich jedoch von ihm zu trennen — sondern um Christus in der Knechtsgestalt
und den Bösen in der Lichtgestalt! Freilich wird auch hier der Teufel
ablenken wollen und — sich tarnend — sagen : das ist es ja, die römische
Kirche erstrahlt im Glanz vieler Lichter

Christus ist die Entscheidung. Die Glaubenslehre vom unsichtbaren
Gnadenreich ist weit genug und bekannt genug, um uns gegen den etwaigen
Vorwurf der Verketzerung zu verteidigen, wenn wir sagen : Ubi Christus,
ibi Petrus, ibi est ecclesia, nec Paulus alicubi. Der Verf. selbst betont
übrigens, daß solcherlei Wertung und Abwertung aus letzter kirchlicher
Verantwortung in seiner Arbeit zwar nicht zu beherrschendem Ausdruck
kommt, aber implizit nichtsdestoweniger greifbar nahegelegt sei.

• * *

Es müßte eine dankbare Arbeit sein, einmal herauszustellen, wie die
einzelnen Lehrmeinungen und Deutungen der verschiedenen Schulen und
Richtungen protestantischer Theologie einander bedingen. So hat die
Überbetonung paulinischer Gedankengänge durch die Reformatoren zur
Ablehnung des hl. Paulus durch die Vertreter der liberalen Richtung geführt.
« Paulus — Begründer des Katholizismus » — klingt einem noch im Ohr,
wenn man staunend über petrinisch-paulinischen Gegensatz bei den Modernen



Literarische Besprechungen 123

liest, die sich wieder an den Reformatoren orientieren. Aus Brauns glänzender

Übersicht wie aus Lambinets Ringen kommt uns dies alles zum Bewußtsein.

Da wird einem dann ein Buch, wie Allo's Paulus, Der Apostel Jesu
Christi umso teurer, das bei aller Begeisterung doch nicht übertreibt und
bei aller Vorsicht doch nicht unrecht tut. Es ist eine reife Frucht
jahrzehntelanger Beschäftigung mit dem « Gegenstand », ganz wissenschaftlich
fundiert und ganz lebendig geschaut : eine Studie über « den Ort » Pauli
könnte man sagen. Hier ist nichts verzerrt, verschoben oder umgedeutet,
man begegnet Paulus als dem Apostel Christi und aller Zeiten. P. Alio
arbeitete an einer großen literarischen Biographie des hl. Paulus. Was
diese geworden wäre, davon gibt uns diese reizvolle Skizze eine gute
Vorstellung, aber sie erfüllt auch mit Wehmut ob des Unterbliebenen.

* * *

Brauns gründliche Studie und Bibliographie zum Lebenswerk P.
Lagranges müßte eigentlich von einem Biblisten gewürdigt werden. Doch
drängt nicht nur die Verspätung, die in der Besprechung des Buches (1943
erschienen) eingetreten ist, dazu, es in diesem Rahmen zu behandeln,
sondern auch ein innerer Grund : die Gestalt des Bahnbrechers neuzeitlicher
katholischer Bibelforschung reicht weit über alles Spezialistentum hinaus ;

L. gehört in die Reihe der großen Theologen überhaupt und der treuen
Thomisten im besonderen.

Stellt man die beiden Enzykliken « Providentissimus Deus » und « Divino
afflante Spiritu » nebeneinander, dann erfaßt man erst, welche Arbeit
geleistet und welcher Fortschritt in den 50 Jahren erzielt worden ist. Es
ist zum großen Teil das Werk P. L., das wir hierin überschauen und von
der Kirche streng geprüft und approbiert finden. Was heute wieder möglich
und vor allem erstrebenswert erscheint, die Bibel als « Text aller Texte »

in der Zusammenschau nicht nur aller theologischen Fächer, sondern sogar
aller Wissenschaften, das schwebte ihm ständig vor und dafür h^t er sein

ganzes Leben eingesetzt. Auch die von ihm gegründete Ecole biblique de
Jérusalem dachte er sich im Sinne eines « Magisteriums » in s. pagina. Selber
litt er darunter, daß nicht alles realisierbar war und daß er von sich sagen
mußte : Non omnia possumus omnes. Umso höher muß es gewertet werden,
daß er sich bewußt gleichsam mit der Rolle eines Wilhelm v. Mörbeke
bescheiden wollte, damit die Fundamente für eine biblische Theologie gelegt
werden können, der all die Überfülle neuer « Ausgrabungen » — im
wörtlichen, wie vor allem im bildlichen Sinne dieses Wortes gesagt — dienen
sollen. Man hat in den Anstrengungen der modernen katholischen
Bibelforschung wohl zu sehr eine als zwecklos gewertete Auseinandersetzung mit
den Einwürfen der Gegner erblickt. Nicht minder unentsprechend ist es

zu meinen, es läge in letzterer die Hauptquelle neuer Erkenntnisse. Das
Primäre ist vielmehr das ganz Positive neuer Forschungsmethoden und
Forschungsobjekte, welches an sich so große Aufgaben stellte. Daß es
zugleich den Gegnern Gelegenheit bot zu neuen Angriffen und Einwürfen,
die die Arbeit nur erschwerten, ist einleuchtend. Sekundär wirken sich
dann freilich diese Kämpfe auch wieder fruchtbringend aus.



124 Literarische Besprechungen

Der Verfasser, P. Lagranges begeisterter Schüler, weist überzeugend
nach, wie der Meister nicht bloß in den großen Thesen über die Inspiration
im hl. Thomas ankert, sondern dessen perenne Grundsätze bis in die
wissenschaftliche Methode hinein angewendet hat. In der klaren Unterscheidung
zwischen fides und ratio, in der Uberzeugung von der absoluten Wahrheitseinheit,

in dieser Immunität gegen die Extreme Rationalismus-Fideismus,
liegen die Prinzipien für Forschungsmethoden, die nie ihre Gültigkeit
verlieren. In dieser Weite kann es der Wissenschaftler ganz unbefangen auf
jede Probe ankommen lassen, er hat es nicht notwendig, Kurzschlüsse zu
riskieren und Voraussetzungslosigkeit zu übertreiben. Er weiß, daß alles,
« was ist », für die Wahrheit Zeugnis ablegt.

Je aufgewühlter die Zeit und die Umwelt war, in denen P. L. diesen
Forscherweg ging, je mehr man ihn sogar anderer Einstellung verdächtigte,
umso mehr hat er sich bewährt, der Weg und der, der ihn ging. Kapitel 3

und 4 schildern dramatische Höhepunkte dieses reichen Lebens, sie sind
zugleich ein Stück Theologiegeschichte der neuesten Zeit. Staunend fragt
man sich beim Lesen des 4. Kapitels « Grandes œuvres », wie es möglich
war, inmitten sovieler Widerwärtigkeiten die Ruhe aufzubringen für eine
so umfangreiche Leistung, wie sie in der 1786 Nummern (darunter 30
selbständige Werke) zählenden Bibliographie am Ende des Buches dargestellt
ist. Das letzte Kapitel « Secret d'une belle vie » gibt uns die Antwort. Und
P. Lagranges selber hat sie kurz formuliert in einem Briefschlußwort, das
er 1911 an seinen Schüler, den jetzigen Präsidenten der Bibelkommission,
Kardinal Tisserant, richtete und an welches das dem Buche gewidmete
Vorwort aus der Feder dieses Kirchenfürsten anknüpft : « La cause que
nous servons, c'est l'Eglise. »

Neggio-Lugano. A. Scherzer O. P.


	Literarische Besprechungen

