Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)
Heft: 1
Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Zur theologischen Erkenntnislehre Emil Brunners

« Seit der theologischen Erneuerung der letzten Jahrzehnte ist eine
Gesamtdarstellung der christlichen Lehre, die dieser Erneuerung Ausdruck
verleiht, nicht erschienen » (x). Diese Worte, mit denen Br. die Darbietung
seiner Dogmatik ! rechtfertigt, lassen es angezeigt erscheinen, sein Werk, in
dem die Tendenzen der neuern protestantischen Theologie sich Geltung zu
verschaffen suchen, auch dem katholischen Theologen in einer Weise zur
Kenntnis zu bringen, welche die Form einer einfachen Buchbesprechung
iiberschreitet. Es empfiehlt sich dies um so mehr, als der Verfasser vor allem
in seinen Prolegomena iiber Grund und Aufgabe der Dogmatik eine Fiille
von Problemen beriihrt, die auch in der katholischen Theologie der jiingst
vergangenen Zeit lebendig empfunden, offen ausgesprochen und noch nicht
zu allseitiger Befriedigung gelost wurden. AuBerdem verspricht der Ziircher
Theologe bei aller Dankbarkeit gegeniiber denen, von welchen er seinen
Glauben empfing, das heilt gegeniiber den Reformatoren und im besondern
Zwingli und Calvin, im Geiste der ¢kumenischen Bewegung wvon allen
Lehrern der Kirche und von allen Kirchen lernen zu wollen. Denn dies
gehort zu seinen Grundiiberzeugungen, daB wahrhaft 6kumenische Weite
insofern von der Dogmatik gefordert werden muB, als Erkenntnis der
Wahrheit in allen Kirchen vorhanden und jeder Kirche ein Besonderes
in der Erkenntnis der Wahrheit gegeben ist (95). Da jede theologische
Erneuerung vor allem eine Besinnung auf ihre Grundlagen und ihr Wesen
und ihre Aufgaben voraussetzt, wollen wir uns im Folgenden auf die Wieder-
gabe und Bewertung der Prolegomena beschrianken.

I

1. Der Ort der Dogmatik. — Im Gegensatz zu andern denkerischen
Bemiihungen um einen bestimmten Gegenstand, um eine « Sache », wie sie
in der Philosophie und auch in den neutralen Religionswissenschaften statt-
haben, geschieht das wissenschaftliche Unternehmen, das den Namen
Dogmatik tragt, innerhalb der christlichen Kirche (3). Und zwar geschieht
es so sehr innerhalb der Kirche, dal man Dogmatik nur treiben kann als
Glied der Kirche, mit dem Bewufltsein eines Auftrages der Kirche, eines
Dienstes an der Kirche, aus Nétigungen, die innerhalb der Kirche ent-
stehen (3). Es ist die lehrende Kirche, welche geschichtlich und sachlich der
Dogmatik, dieser Wissenschaft von der christlichen Lehre, vorausgeht, in

1 Die christliche Lehre von Gott. Dogmatik. Band 1. Ziirich, Zwingli-Verlag.
1946. x1-391 SS.

Divus Thomas 7



98 Literarische Besprechungen

ihrer Lehre hat sie ihren Lebensgrund (5). « Die lehrende Kirche und die
Lehre der Kirche ist der ‘Ort’, an dem Dogmatik geschieht » (5). Der Dog-
matiker steht aber nur dann an dem seiner Wissenschaft gemédBen Ort,
wenn er eine zweite Bedingung erfiillt : er kann seinen Dienst an der Kirche
nur tun, wenn er personlich glaubend an der Kirche und ihrer Lehre beteiligt
ist. Nicht das Denken iiber den Glauben, sondern das gliubige Denken
kann kirchliche Dogmatik begriinden. « Nicht nur das Sein der Kirche
und ihrer Lehre, sondern das Sein in der Kirche und in der Lehre der Kirche
ist die Voraussetzung der Dogmatik » (6). Die glaubende Kirche selbst
macht in der Dogmatik ihre eigene Lehre zum Gegenstand der Besinnung.
So ist die Dogmatik wesentlich kirchliche Wissenschaft.

2. Recht und Notwendigkeit der Dogmatik. — Kann aber die Dogmatik
als Wissenschaft der Besinnung, als denkerisches Bemiihen iiber die christ-
liche Lehre, ihr Recht und ihre Notwendigkeit nachweisen ? Ein vierfaches
Bedenken driangt sich hier auf. Erstens : die dogmatische Reflexion scheint
nur auf Kosten eines Verlustes der Unmittelbarkeit des Glaubens vollziehbar
zu sein. « Wozu dieser ungeheuere Apparat, wozu diese subtilen Distink-
tionen und diese trockenen, verstandesmiBigen Definitionen, wozu diese
Vivisektion des lebendigen Glaubens » (7), die erfahrungsgemi8 zu Theologie-
streitigkeiten und leidenschaftlichen dogmatischen Kampfen fiihrt und die
das Ergriffensein im Glauben gefihrdet, die lebensvolle Anschaulichkeit des
biblischen Zeugnisses iiberdeckt ? Zweitens : die dogmatische Theorie, dieses
ideenhafte, wirklichkeitsferne Denken kann auch fiir den schlichten Glaubens-
gehorsam, fiir die christliche Forderung des offenen Herzens fiir die Leiden
des Mitmenschen keinen Nutzen bringen, es kann ihm scheinbar doch nur
schidlich sein (8-10). Drittens schiebt sich doch in der Dogmatik (von
Dogma) eine unpersénliche Lehrautoritit zwischen uns und Christus, Lehr-
zwang steht gegen die Freiheit des Glaubens, und so scheint sie zur kleri-
kalen Lehrautoritit zu fiihren (9). Schliefllich liegt in der Dogmatik die
Gefahr, daB dieses aus seelsorglichen Griinden notwendige Denken iiber den
Glauben in eine falsche Richtung gedringt werde, nimlich zum unfruchtbaren
Denken in unverstindlichen und die Kirche spaltenden Definitionen (10).

Es ist erfreulich, daB Br. gegeniiber diesen aus biblizistischen und
rein praktischen Erwigungen stammenden Bedenken die Reflexion iiber die
biblische und kirchliche Lehre mit Begriindungen in Schutz nimmt, welche
auch in der katholischen Theologie geltend gemacht werden. Dogmatische
Reflexion ist kein iiberfliissiges gefihrliches Denken, kein Irrweg der lehren-
den Kirche, sondern ein notwendiger Diepst. Freilich kennt weder die Bibel
noch die Urkirche Dogmatik im heutigen Sinne. Dogmatik ist also nicht
absolut notwendig, ad esse, wohl aber ad bene esse der Kirche (11). Aus
der Geschichte ist nun eine dreifache Wurzel der Dogmatik feststellbar.
Erstens : gegeniiber der Irrlehre, der siindigen Eigenwilligkeit des Menschen,
welche die reine biblische Lehre verandert, vermischt, verdiinnt und ab-
schwicht, ihr einen fremden Sinn unterschiebt, ist es immer wieder not-
wendig, diese neuen Aussagen an der urspriinglichen Wahrheit zu priifen,
zu unterscheiden und warnende Abgrenzungen vorzunehmen. Hier ist der



Literarische Besprechungen 99

Ort der dogmatischen Begriffsbildungen und Systematik (11). Zweitens :
abgesehen von dieser von auflen aufgezwungenen Notwendigkeit zur Refle-
xion ist zu beachten, daBl der schlichte Glaube schon ein Lehrelement ent-
hélt, voll « theologischen Gehaltes » ist (12). Der denkende Mensch wird
im Taufunterricht naturnotwendig die Frage nach dem Sinn der biblischen
Worte stellen (Vater, Schuld, Offenbarung, Verséhnung), und die kirch-
liche Botschaft will nicht nur das Herz, sondern auch den Verstand gestalten
und durchdringen (12). Als dritte Wurzel der Dogmatik erweist die Ge-
schichte die biblisch-exegetische. Das lebendige Glaubensleben hat das
Bediirfnis, tiefer in die Bibel einzudringen, den Reichtum der Begriffe aus-
zuschépfen, den verborgenen Zusammenhingen nachzugehen, die im Offen-
barungszeugnis der ganzen Schrift verborgen liegen. Indem die Kirche so
der Irrlehre gegeniiber den Inhalt der Lehre genauer prizisiert, indem sie
eine zusammenfassende Erklirung der biblischen Hauptbegriffe bietet und
den denkenden Gliedern der Gemeinde die Zusammenhinge dieser Begriffe
darstellt, « treibt sie » Dogmatik.

Diese geschichtliche Antwort nach dem Recht und der Notwendigkeit
eines Denkens iiber den Glauben kénnen wir ohne Bedenken anerkennen,
wobei wir die Frage noch offen lassen, inwiefern ein solches Denken im
Vollsinne Dogmatik ist. Diese geschichtliche Antwort findet nach Br. eine
Stiitze in den Offenbarungszeugnissen selbst, in der « Theologie » der Apostel,
welche die eigentliche Grundlage aller dogmatischen Lehre ist. « Dieses Wei-
tergehen von der relativen Unreflektiertheit und Unmittelbarkeit der neu-
testamentlichen Lehre zur durchreflektierten Lehrgestalt der Kirche erweist
sich nun aber schon deshalb als unvermeidlich, weil diese Theologie der
Apostel keine unbedingte Einheit darstellt, sondern sich in einer Reihe von
Lehrtypen prisentiert, die nicht unerheblich voneinander abweichen » (14).
Hier hat nun nach Br. wieder die theologische Reflexionsarbeit, die Arbeit
der Dogmatik einzusetzen und hinter den verschiedenen Lehrzeugnissen den
einen Christus und das eine Evangelium zu suchen (15)."

3. Der Grumnd der chvistlichen Lehre: die Offenbarung. — Diese Dog-
matik weist aber wie die christliche Lehre selbst, in deren Dienst sie steht,
auf einen auBer ihrer selbst und auBer der Lehre liegenden Sachverhalt
hinaus, namlich auf Gott und sein Reich, auf Gottes Wesen und Willen,
auf Gottes Verhidltnis zu Menschen und Welt. Das ist aber das Ureigen-
tiimliche dieses Gottes, um den es in der Dogmatik geht, daB er absolutes
Subjekt ist, dessen sich der Mensch nicht in eigenem Bemiihen zu bemiéch-
tigen vermag. Erkennbar ist er nur durch Selbstenthiillung, Selbstmitteilung
in seiner Offenbarung, in der Gott selbst den Menschen belehrt. Christliche
Lehre, und damit auch die Lehrform der Dogmatik, weist also von sich
selbst weg auf ein Doppeltes hin: auf Gott selbst und auf die géttliche
Lehre, auf das, was Gott von sich selbst kundgibt und «lehrt» (17), das
sie dann in menschliche Lehre und menschliche Worte faBt. Zeugen dieser
gottlichen Offenbarung sind die Apostel. Thr Lehren hat seinen Grund
und Inhalt sowie seine Legitimation in der géttlichen Offenbarung und hat
Anspruch auf Wahrheit und Giiltigkeit allein darum und insofern, als in



100 Literarische Besprechungen

ihrem Lehren das géttliche Lehren sich selbst vollzieht (17). An dieser
Stelle fiihrt Br. einen Begriff ein, der fiir seine ganze Theologie auch, wie
sie in dieser seiner Dogmatik vorgetragen wird, grundlegend und zentral
ist, den Begriff der Offenbarung. Er bezeichnet ein Vielfaches, da es eine
Mehrheit von «Gestalten der Offenbarung» gibt. In ihrem Mittelpunkt
steht das geschichtliche Ereignis Jesus Christus. Alle Rede und alle Lehre
ist bezogen auf dieses Zentrum der géttlichen Selbstkundgebung, daB das
Wort Fleisch ward. Er, der mehr ist als das Wort von ihm. Das Wort
Gottes, die entscheidende Selbstmitteilung Gottes, ist eine Person, ein
Mensch, der Mensch, in dem uns Gott begegnet (18). « DaB er da ist, daB
er gekommen ist, daB wir ihn selbst sehen und kennen diirfen in seinem Tun
und Leiden, in seinem Reden und Sein, als den, in dem Gottes Heiligkeit
und Barmbherzigkeit in persona vor uns steht, uns fiir sich fordernd und
sich uns mitteilend — das ist die Offenbarung, Gottes Selbstmitteilung » (18).

Aber dieses geschichtlich einmalige Ereignis, Jesus Christus, ist nicht
in seiner ganzen Bedeutung als isoliertes Faktum verstindlich, sondern es
muf3 erfaBt werden mit einem doppelten Vorher und einem vierfachen
Nachher. Mit einem doppelten Vorher: Er ist der von den Propheten
geweissagte, in dem sich die VerheiBungen des AT erfiillen ; die Offenbarung
des AT meint in ihrer Ganzheit Jesus Christus, ihr Wort steht zum Geheim-
nis der Person-Mitteilung in einem ausgezeichneten Verhiltnis, aber keines
ihrer Worte ist dem Persongeheimnis adiquat. Diese prophetische Offen-
barung hat aber selbst wieder riickbeziiglichen Charakter, sie setzt eine
vorgeschichtliche Offenbarung voraus, die « Uroffenbarung », von der aus
allein der Mensch als Siinder zu verstehen ist, als den die geschichtliche
Offenbarung ihn antrifft (20-21). Die Christusbezeugung hat ein vierfaches
Nachher : Im Zeugnis der Apostel kommt die Christusoffenbarung gemaif
der Tatsache, daB in Jesus das Wort Fleisch wurde, zu uns im bezeugenden
Bericht und in der bezeugenden Lehre. Ihr Zeugnis ist insofern « Wort
Gottes », als in ihm eine Gestalt der Offenbarung zur Geltung kommt, die
von der Christusoffenbarung unabldsbar ist (22). Das Wort Gottes, dieses
Apostelzeugnis von Jesus, erreicht uns aber nur durch die Vermittlung der
Kirche ; von ihr allein haben wir erstens das Neue Testament, zweitens ist
aber auch die Verkiindigung der mit Christus lebendig verbundenen Ge-
meinde eine Gestalt der Offenbarung (22). Diese objektiven Offenbarungs-
gestalten geniigen aber nicht. Sie miissen zur subjektiven Offenbarung
werden. Dazu ist ein empfangendes Subjekt erfordert, in dem ein inneres
Geschehen vor sich geht. AuBer dem Eingreifen Gottes, welches in den
objektiven Offenbarungsgestalten vorliegt, muB8 ein neues, besonderes Ein-
greifen Gottes statthaben, eine innere Offenbarung ; sie findet da statt, « wo
immer Christus sich als der lebendige Herr einem Menschen im Glauben
kundtut » (23). Doch auch hier ist noch nicht der Vollsinn der Offenbarung
erreicht : ihre héchste Verwirklichung ist die zukiinftige Offenbarungs-
gestalt in der Schau von Angesicht zu Angesicht. Erst in der Parusie, am
Ende der Zeiten, ist lebenspendende allumfassende Gemeinschaft, erst von
dorther verstehen wir den Sinn der vorausgehenden Offenbarungsgestalten :
in jeder geht es um dies eine, Emmanuel-Gott-Mit-Uns (24).



Literarische Besprechungen 101

4. Die Offenbarung als Wort Gotfes. — Unter der Voraussetzung, daB
giiltiges Reden und Lehren der Kirche nur statthaben kann auf Grund
der Selbstoffenbarung Gottes, erhebt sich die Frage : Wie kann aus gott-
licher Offenbarung menschliche Lehre werden ? Die Antwort ist nach Br. vom
AT aus gesehen leicht. Denn hier spricht Gott in menschlichen Worten,
in formulierten Sditzen, sodaB eine véllige Deckung vorliegt von Menschen-
wort und Gotteswort. Aber zwischen AT und uns liegt die neue Gestalt
der Offenbarung : Jesus Christus. Er ist nicht ein menschliches Wort,
sondern eine Person, ein Menschenleben voller geschichtlicher Anschaulich-
keit, kein Inbegriff von Sitzen, er ist Gottes handelnde Person in Selbst-
vergegenwirtigung (26). Diese Wende hat statt im Johannesprolog : Das
Wort ist Fleisch geworden. Er selbst und nicht seine Rede ist die eigent-
liche Offenbarung. « Das Redewort ist nur noch indirekt die Offenbarung,
d. h. in der Weise der Bezeugung der eigentlichen Offenbarung, die Jesus
Christus, die personhafte Selbstvergegenwirtigung Gottes, der Emmanuel,
ist » (30). Die dieser Offenbarung gemifBe Reaktion des Menschen ist diese :
Er ist nicht mehr einfach Horer, es besteht nicht mehr nur ein Wortverhalt-
nis, sondern ein Personverhiltnis (30). Ein mit ihm Verbundensein, nicht
nur Glaube, sondern Hingabe. Offenbarung hat somit den Charakter der
Personbegegnung, der Persongemeinschaft. Das Wort der Rede ist nur
noch Zeugnis von ihm, Hinweis auf ihn, Bericht vom Faktischen und Lehre
von Sinn des so Geschehenen. An Stelle der Redeoffenbarung des AT
tritt im NT : Er selbst. Alle Rede ist von nun nur noch indirekt Offen-
barung als Zeugnis von ihm (32).

Die Bedeutung dieses Offenbarungsbegriffes fiir die Theologie unter-
streicht Br. schon hier ausdriicklich. Erst damit wird die Heilung der seit
den Logostheologen in die alte Kirche eingebrochenen intellektualistischen
Verderbnis mdglich (32). Dieser Intellektualismus bekundet sich in der
Identifikation von Bibelwort und Gotteswort und in der Auffassung der
Offenbarung als geoffenbarte Lehre (33). Gottes Offenbarung wird somit
falschlich in ein Redewort Gottes und in Lehre umgedeutet. Damit muBte
nach Br. der Glaubensbegriff und die ganze christliche Existenz, das Christ-
sein, einem groben Mifverstindnis anheimfallen (33). Und doch muB
Br. zugeben, daB3 es eine legitime menschliche Rede von Gott, von Jesus
Christus gibt. Wo aber ist die Briicke von der Offenbarung, die Jesus
Christus selbst ist, zu dieser legitimen menschlichen Rede von Jesus
Christus ? « Gibt es einen Punkt der Identitit von Christusoffenbarung und
Redewort, Personoffenbarung und Wort in menschlicher Rede ? » (34). Die
Antwort Brs. enthilt den entscheidenden Punkt seiner Lehre. Der Punkt
der Identitit ist das Zeugnis des Heiligen Geistes, das gottliche Zeugnis
von Christus, das sich der menschlichen Denk- und Sprachform bedient.
Damit ist nach Br. nicht jenes Testimonium Spiritus Sancti gemeint, welches
das Verstindnis der Schriftworte, des bereits zum Menschenwort gewor-
denen Apostelzeugnisses begriindet, sondern jenes géttliche Zeugnis, das in
Petrus wirklich wurde, da der Vater im Himmel ihm offenbarte, daB
Christus der Sohn des lebendigen Gottes sei, und das in Paulus geschah,
als es Gott gefiel, seinen Sohn ihm zu offenbaren (Matth. 16, 17 ; Gal. 1, 16).



102 Literarische Besprechungen

Hier tritt zur geschichtlichen objektiven Offenbarung der Menschwerdung
des Sohnes die immerlich subjektive in der Bezeugung des Sohnes durch
den Heiligen Geist, zunichst im Herzen der Apostel (35). Gott 1iBt sich
herab, indem er selbst in Menschensprache redet im Zeugnis seines Geistes,
der den Sohn bezeugt, und indem er Zeugnis gibt, hat er die Existenz-
weise und Aktform menschlicher Geistigkeit angenommen (35). Hier sieht
Br. den erkenntnistheoretischen Sinn des neutestamentlichen Zeugnisses
vom Heiligen Geist und gleichzeitig das Gegeniiberstehen von Gottesgeist
und Menschengeist. Dieses Zeugnis, z. B. der Abbaruf, ist beides : Zeugnis
des Heiligen Geistes und zugleich Zeugnis des glaubenden Herzens. «In
solchen zentralem Erkenntnisakten des Glaubens erfihrt der Mensch das
Wirken des Heiligen Geistes als wirkliches Reden Gottes in der dem Menschen
eigenen Sprache und Denkform. Erst in diesem Worte des Heiligen Geistes
wird ihm die Gottesoffenbarung in Jesus Christus zum wirklichen eigent-
lichen Gotteswort, zum wortlich zu nehmenden Deus dixit, in welchem
sich das gleichnishafte ‘Deus dixit’ der geschichtlichen Offenbarung hérbar
macht » (36).

Dieses Zeugnis des Geistes bietet aber nicht die Gewihr, daB sein
Wort vom Menschen richtig aufgenommen wird, « es kann der menschliche
Geist das Zeugnis des gottlichen Geistes mehr oder weniger verfehlen,
auch im Apostel » (36). Darum kann auch das apostolische Zeugnis nicht
den Anspruch erheben, in allen Einzelheiten seiner Formulierungen inspi-
riert zu sein. Das eigentliche Kriterium fiir die Echtheit und Giiltigkeit
des Geisteszeugnisses ist die Sohnesbezeugung. Nur ihn, den Sohn, bezeugt
der Geist, ihm, dem Sohn, ist der Geist in seinem Bezeugen untertan. Diese
seine Sohnesbezeugung ist nie abgeschlossen, nie fertig. « Der Geist behilt
sich menschlich gesprochen vor, immer mehr und immer deutlicher zu
lehren und nie die abgeschlossene definitive Lehre », das Dogma, « zu geben »
(87). AuBerdem ist das Redezeugnis des Heiligen Geistes nicht sein ganzes
Werk, er ist ja auch lebenspendender und neuschaffender Geist, dessen
Wnrken sich auBerhalb der hellen Mitte des Erkennens, ja sogar auler-
halb des BewuBtseins vollziehen kann (37). Weil weder Jesus Christus
noch das Werk des ihn bezeugenden Geistes Gottes im Worthoérenlassen
aﬁfgeht, darum ist auch das in Menschenwort gefaBte Zeugnis von Jesus
Christus nie einfach identisch mit dem « Wort Gottes ». Die Apostel « wissen,
daB alles, was sie lehren, nie die Offenbarung, die Gott in Jesus Christus
gegeben hat, ausschépfen kann, daB ihre Worte darum immer nur erneute
Versuche sind », es « zu sagen ». Daher ihre Freiheit, mit der sie ohne den
Versuch einer dogmatischen Normalformulierung eine Formulierung neben
die andere stellen und unablissig um die bessere und beste Formulierung
ringen » (38).

Von dieser Erkenntnis Jesu Christi, wie sie in den Aposteln Wirk-
lichkeit war, unterscheidet sich die Erkenntnis der spitern Generationen
der Sache nach nicht. « Wo es um die durch den Heiligen Geist gegebene
Erkenntnis Jesu Christi geht, besteht der Sache nach, beziiglich des Was,

Unterschied zwischen Aposteln und Gemeindemitgliedern, also auch

er zwischen den Aposteln und spitern Generationen» (38). Nur in



Literarische Besprechungen 103

Bezug auf das Wie unterscheiden sie sich: Zwischen uns und Christus
steht die heilsgeschichtliche Tatsacheniibermittlung, das heiBt aber das
vom Heiligen Geiste gewirkte Zeugnis der Apostel (39). Aber das ist nur
eine Briicke: Wir sollen denselben Geist empfangen wie sie und sollen
darin vom Geist selbst Zeugnis empfangen, daB er der Christus sei, wie
sie es empfingen ; mittels ihres berichtenden und lehrenden Zeugnisses
glauben wir in gleicher Autonomie oder Autopsie des Glaubens wie sie (40).
Der Glaube an Jesus Christus ruht ganz allein auf dem Zeugnis des Heiligen
Geistes, das aber nicht anders zustande kommt als mittels des Apostel-
zeugnisses, dem wir in Freiheit gegeniiberstehen, das fiir uns zwar grund-
legend, aber durchaus nicht im Sinne einer Inspirationslehre dogmatisch
bindend ist (40). Der Grund: denn wenn auch vom Geist Gottes inspi-
riertes Wort, ist es doch zugleich ein menschliches Wort, behaftet mit der
Gebrechlichkeit und Unvollkommenheit alles Menschlichen (40). Hier
spricht Br. einen Kernpunkt seiner ganzen Lehre aus, der, wie wir sehen
werden, fiir seine Auffassung von Wesen und Aufgabe der Dogmatik und
Theologie maBgebend ist.

5. Glaubenszeugnis und die Lehrve. — Wie vollzieht sich nun der Uber-
gang von diesem Glaubenszeugnis zur Lehre ? Zunidchst ist zu beachten,
daB schon das Zeugnis der Apostel von doppelter Art ist: Es ist Bericht
von Jesus, weil das Wort Fleisch wurde, und als Bericht wendet es die
Gefahr intellektualistischer MiBverstindnisse ab ; es ist geistgewirkter er-
zahlender Hinweis auf die Offenbarung Gottes in Jesus Christus. Weil
es aber das Wort ist, das Fleisch wurde, ist vom erzihlenden Zeugnis der
Apostel die Lehre unzertrennlich (41). Als Lehre muB es im Medium des
Gedankens das ausdriicklich sichtbar machen, was im Evangelienzeugnis
nur andeutend ausgesprochen ist (41-44). Aber weder das Berichtezeugnis
noch das Lehrzeugnis kénnen als Urform des apostolischen Zeugnisses in
Frage kommen : beiden vorausgeht die Urform, welche sich in der Dimen-
sion der personalen Begegnung vollzieht ; die Urform des Bekenntnisses des
Glaubens hat die Gestalt der Du-Antwort auf das anredende Du-Wort
Gottes : Wahrlich Du bist der Sohn des lebendigen Gottes (45). Im Gegen-
satz zu dieser personalen Begegnung hat das Lehrzeugnis dies zur Voraus-
setzung : Es ist das Heraustreten aus der Du-Beziehung zu Gott in die
Er-Form, es ist reflektierte Rede iiber Gott, Heraustreten aus dem per-
sonalen Raum der Begegnung in den unpersonalen Raum der Reflexion,
Gott wird der Besprochene. Angeredet wird nicht mehr Gott, sondern
der Mensch oder eine Mehrheit von Menschen. Je nach dem MaBe der
Unterbrechung der personalen durch die unpersénliche Beziehung, nimmt
das MaB der Reflexion, also der theoretischen Lehrhaftigkeit, zu, Gott
wird mehr und mehr Gegenstand. Im NT ist das MaB dieser reflektierenden
Lehrhaftigkeit noch ein minimales (46). Sie geht dort immer wieder iiber
in Anbetung, Dank und die Unmittelbarkeit des persénlichen Ergriffenseins
(46). Eine weitere Brechung geschieht schon, wenn der lehrende Apostel
sich im Namen Jesu werbend an die Menschen wendet: Hier liegt ein
antwortheischendes Zeugnis vor, in dem ein menschliches Du angeredet



104 Literarische Besprechungen

wird, nicht mehr das gottliche. Im Taufunterricht der alten Kirche bleibt
das mittelbare Ziel der Glaube des Lernenden, unmittelbar aber wird das
Verstehen des Gesagten erstrebt ; es hat eine Wende statt zur dritten Person,
zur Lehre iiber Gott, es liegt schon eine schulmifBige Lehrform vor, die
sich freilich auf das Elementarnotwendige begrenzt (47). In der Theologie
und Dogmatik erweitert sich die theoretische Erérterung. Ihr Ursprung ist
das anspruchsvolle, intellektuelle Fragen. Der Glaube ist nur mehr Fern-
ziel. Zwischen Fernquelle und Fernziel liegt nun der Raum der gedanklichen
Reflexion. Die Loslosung vom Gebetsakt ist zwar nicht grundsaitzlich, aber
doch praktisch vollzogen. Immer entfernter wird die Beziehung zum Ur-
spriinglichen. An Stelle des Personalverhiltnisses tritt das Sachverhiltnis.

Warum aber begibt sich der Theologe in die Gefahr der Umwandlung
des anbetenden Bekenntnisses in seine Lehre diber Gott, in die Gefahr der
Entfernung von Ursprung und Ziel ? Die Antwort wurde eingangs schon
vorweggenommen : « Um des Glaubenden willen, angesichts der Lehrver-
falschungen oder Irrlehren, angesichts der aus innerm eigenen Denken not-
wendig entstehenden Fragen und angesichts der Schwierigkeiten, die die
urspriingliche biblische Lehre dem Verstehen bereitet » (48).

Nun sind wir in der Lage, drei Fragen zu beantworten : Die Frage
nach dem Verhiltnis von Glaube und Lehve: Der Glaube treibt zur Ver-
kiindigung der Lehre. Gott bedient sich des Glaubenszeugnisses der von
Christus ergriffenen, um Weitere zu ergreifen. Anderseits schafft die Ver-
kiindigung und Lehre wieder Glauben. Die Frage nach dem Unterschied
von Glaubenserkenninis und theologischer Evkemminis: Es ist kein Unter-
schied in Sache und Inhalt, sondern ein Unterschied der Existenzform.
Aus der Haltung des Anbetenden tritt man in die des sachlich Reflektie-
renden. Auf Kosten der gliubigen Unmittelbarkeit und Bereitschaft zur
Tat, gewinnt man gréBere Klarheit und Prizision der Begriffe, es ist nicht
mehr die Existenzform des betend-gehorchenden Jiingers, sondern die des
Lehrers und Forschers. Die Frage nach der Grenze der theologischen Unter-
suchung : Theologie, Dogmatik, Lehre in hoch reflektierter Form sind nicht
notwendig zur Seligkeit, nicht der Glaube als solcher dringt zur Theologie.
Die Notwendigkeit der Dogmatik griindet vielmehr in bestimmten NGti-
gungen innerhalb der Glaubensgemeinschaft (Irrlehre) oder im glaubenden
Menschen, der denken will und denken muB. Darum ist nur soviel Theologie
vom Guten, als sie der Haltung des Glaubensgehorsams keinen Abbruch
tut (49). Ein Uberschreiten dieser Grenze bedeutet ein Abgleiten in die
Krankheitserscheinung des Theologismus, die Glaubenserkenntnis und theo-
logische Erkenntnis nicht mehr unterscheidet. Br. glaubt, diese Krankheits-
erscheinung in der ganzen dltern Theologie feststellen zu kénnen.

6. Die Norm der christlichen Lehve. — Sind so Notwendigkeit und
Grenze einer auf der Offenbarung fuBenden christlichen Lehre anerkannt,
so stellt sich angesichts der Moglichkeit des MiBverstindnisses der géttlichen
Offenbarung und der Tatsache vieler unter einander sich widersprechender
christlicher Lehren die Frage nach der Norm der wahren christlichen Lehre :
Auf Grund wessen darf eine Lehre in legitimer Weise einen Geltungs-



‘Literarische Besprechungen 105

anspruch erheben ? (50). Dies eine ist aus dem Gesagten klar : Was seinen
Ursprung nicht aus dem Grund der christlichen Lehre, d. h. aus der Offen-
barung nachweisen kann, was sich auf einen andern Erkenntnisgrund
beruft, ist von vornherein disqualifiziert. «Alle spekulative und alle rela-
tivistische religionsgeschichtliche oder religionspsychologische Lehre von
Gott, kann als christliche Lehre von Gott nicht erkannt werden» (51).
Aber damit ist noch kein Kriterium angegeben fiir den rechtmafBigen
Geltungsanspruch jener Lehren, welche die Offenbarung als ihren Grund
anerkennen. Und doch erkennen die christlichen Kirchen die Notwendigkeit
einer solchen Norm an. Die Reformation findet sie im Schriftprinzip, in
der Ubereinstimmung des Glaubens und der Lehre mit der Bibel. Die
katholische Kirche in der héchsten kirchlichen Lehrautoritit, dem Papst,
«der allein ohne Rekursrecht des kritischen Fragers auf die Schrift selbst,
bestimmt, was biblische Lehre also richtige Lehre ist » (52).

Fiir Br. ist weder das eine noch das andere eine ratio sufficiens fiir
die Legitimitit des Geltungsanspruches christlicher Lehre. Die Schrift, der
Inbegriff des apostolischen Zeugnisses von Jesus Christus, ist wohl Quelle
all jener Erkenntnisse, die unbedingte Autoritit besitzt, aber letzte autori-
tire Instanz ist nicht das Wort der Schrift. Denn erstens ist der Kreis
der apostolischen Urzeugen kein scharf abzugrenzender und zweitens weichen
die Lehren der Apostel, die Lehren des NT, in erheblicher Weise vonein-
ander ab (54). So bleibt als eigentliche Norm die Offenbarung, d. h. Jesus
Christus selbst, der sich uns durch- den Heiligen Geist bezeugt, der sich
aber zu dieser seiner Selbstoffenbarung des Zeugnisses der Apostel bedient
(55). Das Apostelzeugnis ist nur giiltig, unbedingt bindend, sofern es wirk-
lich ihn selbst bezeugt (57). So ist auch die Schriftlehre als solche wohl
unbedingter Grund unserer christlichen Lehre, Norm aber nur im bedingten
Sinn, sofern ndamlich in ihr die Offenbarung, Jesus Christus selbst, zur
Geltung kommt (57). Daraus folgt, daB3 die Aritische Besinnung iiber die
Adiaquatheit des biblischen Lehrzeugnisses fiir die bezeugte Offenbarung
uns nicht erspart bleibt. Ein letztgiiltiger Rekurs auf eine Schriftaussage
ist unmaoglich. '

7. Dogma und Dogmatik. — Wer ist nun aber Subjekt der kritischen
Besinnung, wer kann giiltig iiber die Adidquatheit oder Inadiquatheit des
biblischen Lehrzeugnisses mit der in Christus erfolgten Offenbarung urteilen,
wenn die Offenbarungsautoritit der christlichen Lehre selbst bedingt ist ?
Kommt etwa der Kirche eine legitim urteilende Funktion zu ? Soll nicht
die duBere und innere Einheit der Kirche, ihr Auftrag und ihr Werk, der
gottlichen Offenbarung bei den Menschen Eingang zu verschaffen, aufs
schwerste gefihrdet werden, so muB sie selbst irgendwie imstande sein,
das MaBgebliche und Richtige vom UnmaBgeblichen und Unrichtigen zu
unterscheiden (59). Im Interesse dieser Einheit muB ihr die Fihigkeit zur
Dogmenbildung eignen! Tatsichlich richtet die Kirche, wenn sie ihren
Auftrag und ihre Einheit durch die Vielheit sich widersprechender Bekennt-
nisse gefihrdet sieht, eine Norm des Glaubens auf, ein kirchliches Bekennt-
nis, das Credo oder Dogma, das als Scheidemittel, als Kriterium der rich-



106 Literarische Besprechungen

tigen Lehre gegeniiber der unrichtigen gemeint ist (60). Da nun die Glaubens-
und Lehrsubstanz zu allen Zeiten bedroht ist, kann die Kirche zu keiner
Zeit auf mafBgebende Glaubens- und Lehrnormen verzichten

Anderseits sieht Br. in der Bekenntnisbildung auch eine groBe Gefahr,
die Gefahr der falschen Absolutsetzung des Dogmas. Denn woher hat ein
solch formuliertes Bekenntnis seine verpflichtende Autoritit ? Br. erkennt
weder die katholische Loésung von der unbedingten Lehrautoritit der
Kirche, bzw. des piapstlichen Lehramtes, noch die lutherisch reformierte
einer die Gesamtkirche vertretenden Kirchenversammlung an. « Wer ver-
biirgt denn, daBl die paar Hundert Kirchenméinner, die die bekenntnis-
schaffende Synode bilden, nicht aber der einzelne Lehrer, der ihnen wider-
spricht, den Sinn der goéttlichen Autoritit trifft und lehrend ausspricht ? »
(61). « Wer gibt denn der Kirchenversammlung die Legitimation fiir glauben-
bildende Interpretation der Schrift » (61). Sie ist grundsitzlich irrtums-
fihig und hat nach Ausweis der Geschichte unhaltbare Lehrsitze auf-
gestellt. Dem Dogma, dem Bekenntnis, dem Credo kommt immer nur
relative, unter dem Vorbehalt besserer Belehrung stehende Autoritit zu (62).
Grundsitzlich steht es nicht iiber der Lehre der einzelnen Theologen. Eine
besondere, aber nur relative Autoritit oder Dignitit kann ihm insofern
zugesprochen werden, als es ein Akt der Gesamtkirche ist, bei dem besondere
Sorgfalt der kritischen Priifung angenommen werden darf (62). Aber die
eigene Einsicht des einzelnen Lehrers hat vor ihm nicht zu verstummen (62).

Mit der Dogmenbildung ist nach Br. eine zweite Gefahr verbunden,
welche nach dem Verfasser die gréfte Tragddie des Christentums ist : Die
Verschiebung des Glaubens aus der Dimension der personalen Begegnung
in die Dimension der sachlichen Belehrung, die Vergegenstindlichung des
Glaubens. Denn Glaube ist Begegnung mit ihm selbst, nicht aber Unter-
werfung unter eine Lehre von ihm (63). Folgerichtig muB Br. in der
Reformationstheologie, insofern diese die biblische Lehre zur letzten in-
appelablen Instanz machte, eine grundsitzliche Riickkehr in den katho-
lischen « Irrtum » sehen ; denn damit war der protestantische Glaube wieder
Lehrglaube, Dogmenglaube « iiber ihn » geworden.

Wahre Dogmatik aber ist nach Br. immer wesenhaft kritisch ; sie mu@l
sich der Relativitit jeder Lehrautoritit bewuBt sein ; sie hat von sich aus die
eindeutige Verbundenheit jeder Lehre, von wem sie auch aufgestellt werde,
auf ihre Verbundenheit mit Christus zu priifen. Das Ergebnis solcher dog-
matischen Priifung ist das Dogma als Kunstprodukt der theologischen
Reflektion, dessen Kunst sich darin zeigen muf}, da8 es auf Grund héchster
Reflexionstitigkeit das entscheidend Wesentliche am Glauben selbst her-
vorhebt und gegen bedrohliche MiBverstindnisse abgrenzt (65). Aber seine
Formulierungen, so sehr sie im Dienste der Reinerhaltung des kirchlichen
Glaubensgutes stehen, kénnen keine definitive, autoritative, exklusive den
Glaubigen verpflichtende sein. Denn wer besitzt den Maf3stab, nach dem
bestimmt werden soll, was am Glauben Hauptsache und was das Unter-
scheidende gegeniiber dem Unglauben ist ? Der katholische Dogmatiker
hat seine Norm in der Entscheidung des unfehlbaren Lehramtes. Seine
Arbeit ist dem Dogma unterstellt, vom Dogma dirigiert, seine Denkarbeit



Literarische Besprechungen 107

geht darauf hinaus, das Dogma zu interpretieren und zu explizieren, nicht
aber zielt er darauf ab, das Dogma kritisch zu untersuchen und ein besseres
an seine Stelle zu setzen (66). Ganz anders der protestantische Dogmatiker.
Er ist sich bewufit, daB das kirchliche Bekenntnis irrtumsfihig und der
Verbesserung bediirftig ist. Er ist in seiner dogmatischen Arbeit dem
Dogma der Kirche gegeniiber kritisch und darum grundsitzlich auf die
Vorbereitung eines neuen, bessern Bekenntnisses ausgerichtet (67).

Brunner ist sich klar bewuBt, daB die dogmatische Arbeit damit in
eine merkwiirdige Doppelstellung hineingerit. Einerseits ist der Sinn des
auch von Br. als notwendig erachteten kirchlichen Bekenntnisses vor allem,
den Lehrer der Kirche zu binden und zu dirigieren. « Anderseits mul3 die
Kirche im Sinn der recht verstandenen Autoritit der Offenbarung selbst,
den Willen haben, der Freiheit zur kritischen Nachpriifung des gegebenen
Bekenntnisses keine Fesseln anzulegen, sondern ihr weiten Spielraum zu
geben» (68). Denn diese in der Schrift dem Theologen und der Kirche
gegebene Offenbarung ist keine massive Gegebenheit, sondern ein Auf-
gegebenes, ein in der Schriftlehre zu Suchendes (68). Und doch hat die
gleiche Kirche, welche nach Brunner irrtumsfiahig ist, und darum die Frei-
heit auch der kritischen Nachpriifung ihrer Lehren belassen muB, die Pflicht,
Lehrzucht zu iiben und dies vor allem gegeniiber dem Lehrer und ihn,
wenn er in seiner Lehre sich als Feind des Glaubens und als Pseudoglied
erweist, aus ihrem Korper auszuschalten. Eine Lehrzucht freilich, die sich
ihrer Grenzen bewuft bleiben muf3, die ihr durch die Relativitit der Auto-
ritat aller kirchlichen Lehrnormen gezogen sind (68).

8. Dogmatik als Wissenschaft. — Kann nun die so umschriebene dog-
matische Arbeit, die ihren Ort in der Kirche hat, die ein Modus des Glaubens-
bekenntnisses ist, mit dem Ziel, die Lehre der Kirche recht zu gestalten,
den Anspruch erheben, Wissenschaft zu sein, in dem Sinn, daB dieser
Dienst am Glauben der Kirche dem Dogmatiker die Pflicht auferlegt,
wissenschaftliche Kriterien und Methoden anzuwenden ? Gehért die Dog-
matik, sofern sie vom Glauben unterschieden ist, dem Bereiche der Wissen-
schaft an ? Das Problem stellt sich Br. darum mit besonderer Schirfe,
weil die Wahrheit, um die es im Glauben geht, von der Wahrheit, die
Gegenstand der wissenschaftlichen Erkenntnis ist, sich grundlegend unter-
scheidet. Glaubenswahrheit im Sinne der Bibel ist « Wahrheit in Begegnung »,
Wahrheit in der Dimension der Person, des Du-Ich, ist personale Selbst-
erschlieBung, Offenbarungswahrheit. Theologie aber und Dogmatik ist
Wahrheit in der Dimension der Sache, ist Glaube in seiner Reflexion, im
kritischen Denken (72). In diesem Sinne nédhert sich die Glaubenserkenntnis
der weltlichen Erkenntnis, wird sie unpersénlich, objektiv und sachlich
kiihler ; ihre Begriffe werden abstrakter und undhnlicher der lebensvollen
Anschaulichkeit der biblischen Lehrweise (72). Hier ist der Wendepunkt
zur wissenschaftlichen theologischen Begriffsbildung und Lehrweise. Wie
die Wissenschaft, so strebt die Dogmatik nach Prizision der Begriffe, nach
logischem Zusammenhang der Gedanken, nach Festlegung der Begriffe in
Definitionen, nach Systembildung ; es beginnen die unpersonlichen Kate-



108 Literarische Besprechungen

gorien die personalen zu iiberdecken (73). Der Philosophie gleicht die
Dogmatik durch ihre Bezogenheit auf das Unbedingte, das Letzte, das
hinter allem Gegeben-Tatsdchlichem liegt, ihre Bezogenheit auf den ewigen
Logos. Von der Philosophie unterscheidet sie sich aber, insofern sie ihre
Wahrheit nicht in eigenem Bemiihen sucht, sondern diese als eine durch
Offenbarung und Glauben gegebene denkend durchleuchtet (73), und der
Logos, um den es in ihr geht, ist der fleischgewordene Logos des Vaters.
Auf die Frage nach dem Wissenschaftscharakter der Theologie und Dog-
matik muB dem Gesagten gemalB3 geantwortet werden : « Dogmatik ist eine
Wissenschaft sui generis ; sie ist an eigenen Kriterien zu messen. Je mehr
in der christlichen Lehre die Reflexion, die exakte Definition, der streng
logische Zusammenhang, die rational einsehbare Systematik, die metho-
dische Folgerichtigkeit zunimmt, desto mehr néihert sie sich der Wissenschaft
und desto mehr entfernt sie sich von der urspriinglichen Glaubenserkenntnis,
aus der sie hervorgeht und auf die sie sich immer wieder zuriickbesinnen
muB » (75). Trotzdem die Gefahr einer Entfremdung von der personalen
Glaubenshaltung immer besteht, ist der Dienst der Dogmatik am Glauben
unersetzlich, Denn immer wird es in der Kirche nétig sein, das Giiltige
und Echte vom Ungiiltigen und Unechten zu unterscheiden, immer besteht
das Bediirfnis, dem modernen Menschen das biblische Offenbarungszeugnis
verstindlich zu machen und die Kluft zwischen dem weltlich-natiirlichen
Erkennen und der Glaubenserkenntnis zu iiberbriicken (76).

9. Die Gegenwdrtigkeit der Dogmatik. — Aber enthilt diese Bejahung
der Notwendigkeit einer iiber die einfache biblische Verkiindigung hinaus-
gehende Darstellung der christlichen Lehre nicht ein gefdihrliches Zuge-
stindnis an Fortschritts- und Entwicklungsgedanken ? Br. anerkennt hier
in einem gewissen Sinne die Berechtigung einer Theologie perennis: « Die
Lage der Gemeinschaft der Kirche, der Gemeinschaft der Gldaubigen, ist
hinsichtlich des Anteils der Offenbarungswahrheit grundsitzlich zu allen
Zeiten dieselbe und das bedeutet, daB die ihr gegebene Wahrheit zu allen
Zeiten, bis zum Ende der geschichtlichen Tage, dieselbe ist » (78). Anderseits
stellt Br. einen stindigen Wechsel im Bekenntnis der Kirche der Theologie
und Offenbarung fest, und er sieht darin nicht nur diese historische Tat-
sache, sondern eine psychologische Notwendigkeit (79), der das Gesetz
zugrunde liegt : « Quidquid recipitur ad modum recipientis recipitur. » Das
bedeutet zunichst, daB das Evangelium je und je in die Sprache der Zeit
iibersetzt werden muB, soll die missionierende Kirche ihre Aufgabe erfiillen
(80). Aber der Satz hat noch eine tiefere Bedeutung. Er besagt, daB der
Mensch auch im Glauben kein leeres GefiB ist, in das etwas von auBen
hineingegossen wird, sondern es werden schon im einfachen Glauben die
Begriffe, mit denen der Mensch iiberhaupt versteht, nicht einfach aus-
geschaltet, sondern in Anspruch genommen und umgebildet. Die Begriffe
aber wandeln sich. Wir miissen uns den Zeitgenossen verstindlich machen.

Br. erinnert hier mit Recht an Begriffe wie Subjekt, Person, Verant-
wortlichkeit, Entscheidung, Akt, die alle als solche nicht biblisch sind und
doch einen biblischen Sachverhalt zum Ausdruck bringen wollen, um diesen



Literarische Besprechungen 109

den Zeitgenossen verstindlich zu machen. So wird Dogmatik nach Br. zur
notwendigen Vorarbeit fiir jene « Bibeliibersetzung », in der rechte lebendige
Verkiindigung des Evangeliums bestehen muf3 (82). So ist es auch Riick-
sichtnahme auf den denkenden Gliaubigen und dessen Willen, sich die
Offenbarung wirklich anzueignen, auf dessen Modus recipiendi, wenn der
Taufunterricht eine iiber das Primitive hinausgehende Erweiterung erfihrt.
Damit echte Aneignung erfolgen kann, mufl ein echtes Antworten auf
wirkliche Fragen statthaben. Das bedeutet im Grunde nichts weniger als
dies : Die Theologie mu3 gegenwartsnahe sein und das Prinzip dieser Gegen-
wartigkeit ist das Kriterium der echten lebendigen Theologie (83). Damit
ist ein Kriterium zur Beurteilung dessen gegeben, was sich als biblische
Theologie gibt : « Es ist unlebendige Theologie, die nicht imstande ist, das
Evangelium in den Begriffen der Zeit verstindlich zu machen, Theologie,
die den Verdacht ruft, daB der dahinter stehende Glaube nicht wirklich
angeeignet ist, auf alle Fille eine Theologie, die ihre Aufgabe nicht zu
erfiillen vermag » (83).

Die Gefahr, welche mit dieser Gegenwirtigkeit der Theologie gegeben
ist, iibersieht Br. keineswegs. Aber die Gefahr muBl im Interesse der echten
Aneignung in Kauf genommen werden: In Treue zum biblischen Text
miissen die Begriffe, die der Aneigung dienen, der Sache, um die es geht,
untertan bleiben (84). Die Begriffe diirfen nicht eigenmichtig werden, sie
diirfen nicht, wiren sie auch noch so biblisch, zu einer Systembildung miB3-
braucht werden. Fiir Br. ist jede geschlossene Einheit der Gedanken in
der Dogmatik ein untriigliches Zeichen des Irrtums (84).

i 10. Glauben und Denken in der Dogmatik. — Damit stellt sich gleich
die neue Frage: In welchem Sinne kann dem Denken des Glaubens und
innerhalb der Dogmatik nun noch Raum belassen werden ? Zunichst ist
hier Brs. Feststellung wichtig, daB namlich auch im Glauben selbst das
Denken nicht auBler Kurs gesetzt wird ; denn Glaube ist nicht nur frommes
Gefiihl, sondern vielmehr das durch die Offenbarung durch Gottes Wort
bestimmte Denken. Auch der Glaube vollzieht sich in Begriffen und in
Verbindung von Begriffen ; das Denken des gewohnlichen Lebens wird im
Glauben in Gebrauch genommen.

Doch in der Dogmatik spielt das Denken eine viel gréBere Rolle, frei-
lich nicht in dem Sinne, als sei nur der Dogmatiker Vollchrist. Wo liegt
der Unterschied zwischen Denken des Glaubens als solchem und dem
gliubigen Denken in der Theologie und Dogmatik ? Das Eigentiimliche
der Dogmatik, in ihrer Abgrenzung gegen den Glauben, ist gekennzeichnet :
1. Durch die dimensionale Wende aus dem Denken in Begegnung zum
Dariiber-Denken (86). 2. Durch die Ausschaltung des personalen Elementes
fiir die Dauer der Reflexion, welche gleichsam die Funktion einer Blende,
einer Generalabstraktion hat, die alles jetzt nicht ins Auge Fallende weg-
schirmt (87). 3. Durch isolierte Weiterentwicklung des Denkelementes. Wih-
rend der Glaube dem sich offenbarenden Gott betend antwortet : « Du bist
mein Herr», fragt die Dogmatik reflektierend : « Was ist der rechtmis-
sige Inhalt der Begriffe ‘Herr’, ‘Gott’ ? So wird der logische Gehalt eines



110 Literarische Besprechungen

Elementes des Satzes isoliert zum Gegenstand des Nachdenkens gemacht »
(87). Diese abstrahierende Tatigkeit ist Dienst am Glauben und zielt darauf
ab, daB die Lehre der Kirche iiber das Wort richtig sei. Bei dieser Weiter-
entwicklung wird also der Begriff zum bessern Verstindnis gebracht, er
wird aufgehellt und geklart. Gegen alle Theologie, welche mit Berufung
auf die siindige Verderbtheit der menschlichen Vernunft alles Denken iiber
Offenbarungsinhalte als abwegig bezeichnet, betont Br. die Berechtigung
und Notwendigkeit und den ungeheuern Anteil, den das rationale Element,
die logische Denkkraft, an der theologischen Reflexion und an der Dogmatik
hat (88). « Wenn es auch die géttliche Offenbarung ist, der er nachdenkt,
so geschieht doch dieses Nachdenken vermdége der natiirlich menschlichen
Ratio in den Begriffen und Denkformen und mit dem Beweisverfahren der
Logik » (88).

Aber damit wird die Arbeit des Dogmatikers keineswegs zu einer rein
rationalen Beschiftigung mit den Erkenntnissen des Glaubens. Denn im
theologischen Denken wird die Beziehung auf die im Glauben erfaBte
Sache selbst immer wieder aufgenommen, ja der Dogmatiker « vollzieht im
Denken immer wieder den Glaubensakt, er richtet sich glaubend aus auf
die dem Glauben gegebene Offenbarung » (89). « Theologisches Denken ist
ein Denken, ist eine rationale Denkbewegung, deren rationale Konsequenz
stindig in jedem Punkt durch den Glauben abgebogen, gehemmt und
gestort wird » (89). Zusammenfassend sagt Br. : « Wo das rationale Element
nicht wirksam ist, da entsteht keine Denkbewegung, keine Theologie, wo
das rationale Element allein wirksam ist, da entsteht eine rationale speku-
lative Theologie, die von der Offenbarung wegfiihrt. Nur wo der Glaube
und Rationalitit richtig ineinandergreifen, entsteht rechte Theologie, rechte
Dogmatik » (89).

II

In unserer kurzen Bewertung der hier skizzierten Lehre Brunners wollen
wir, der 6kumenischen Haltung Brs. Rechnung tragend, immer auf jene
Punkte hinweisen, in denen eine Ubereinstimmung oder doch wenigstens
eine Anniherung an katholisches Glaubens- und Lehrgut spiirbar ist. Das
gilt nun schon von seinen ersten Ausfiihrungen iiber den Ort der Dogmatik.
Es ist erfreulich, nach Jahrzehnten einer alles relativierenden, individua-
listischen, liberalen Theologie in diesem zusammenfassenden Werke einen
filhrenden evangelischen Theologen sagen zu héren, daB die Kirche der Ort
der Dogmatik sei, daB man nur als Glied der Kirche, und zwar als gliubiges
Glied, Dogmatik «treiben» kann. Damit ist ein klarer Trennungsstrich
gezogen zwischen christlicher Theologie und jeder neutralen Religions-
psychologie und Religionsgeschichte. Auch der Verteidigung der Berech-
tigung einer Dogmatik und dem Aufweis ihrer Notwendigkeit kénnen wir
im Grundsitzlichen bedenkenlos zustimmen. Ja, es werden hier Gedanken
ausgesprochen, welche sich ausnehmen wie eine Mahnung gegeniiber uner-
leuchteten biblizistischen Bestrebungen innerhalb katholischer Kreise, die
aus dem Christlichen alles ausscheiden méchten, was nicht in der anschau-
lichen und lebensnahen Sprache der Bibel ausgedriickt ist. Ihnen wird



Literarische Besprechungen 111

gesagt, daB Dogmatik, das denkerische Bemiihen um die Offenbarung, not-
wendiger Dienst an der Kirche und ihrem Glaubensgute ist, ein Bemiihen,
das trotz der mit ihm tatsichlich verbundenen Gefahren nur zum gréBten
Schaden der Gldubigen vernachldssigt werden koénnte. Dieser Mahnung
eignet darum ein besonderer Wert, weil sie von einem Theologen aus-
gesprochen wird, der schirfsten Kampf fiihrt gegen alle wahren und ver-
meintlichen Rationalismen und durchaus und bewuf3t biblisch orientiert ist.
Was von Brs. Ausfiihrungen iiber den Grund der christlichen Lehre und
von der Offenbarung als Wort Gottes annehmbar ist und was ausgeschieden
werden muB, wurde in dieser Zeitschrift eingehend dargestellt *. Die Kritiker
haben offen den Wahrheitsgehalt der Lehre Brs. von der Offenbarung und
dem Glauben als Personbegegnung herausgeschilt und gezeigt, in welchem
Sinne auch nach katholischer Lehre vom Glauben als von einer Person-
begegnung gesprochen werden darf. Sie mufBiten freilich auch auf die Ein-
seitigkeiten aufmerksam machen, mit denen Brunners Offenbarungs- und
Glaubenslehre belastet ist. Wir werden sehen, wie dieser den biblischen
Gegebenheiten nicht gerechtwerdende Offenbarungs- und Glaubensbegriff
fiir die ganze Auffassung Brs. von Theologie und Dogmatik und ihrer Auf-
gabe maBgebend ist und seine Abweichungen von der katholischen Lehre
begriindet. Ganz im Sinne seiner Grundforderung, da8 Dogmatik kirchliche
Wissenschaft sein miisse, anerkennt er fiir die Kirche das Recht, Glaubens-
und Lehrnormen aufstellen zu diirfen, die als Ausgangspunkt der Dogmatik
zu gelten haben, das Recht, Lehrzucht auszuiiben und jeden, der sich als
Feind des Glaubens erweist, aus ihrem Koérper auszuscheiden. Wiederum
wie die katholische Prinzipienlehre, lehrt Br., es gehdre zu den wesentlichsten
Merkmalen und wichtigsten Kriterien ihrer Tauglichkeit, daB die Dogmatik
die Begriindung der christlichen Lehre in der Offenbarung deutlich mache,
daB ein rechter Schriftbeweis gefiihrt werde. Man vergleiche hierzu I q.1 a. 8
ad 2, um sofort zu erkennen, wie sehr man sich in Zeiten héchsten denke-
rischen Bemiihens der Verwurzelung aller Theologie in der Offenbarung im
unmittelbaren Worte Gottes bewul3t war : « Argumentari ex auctoritate est
maxime proprium huius doctrinae, eo quod principia huius doctrinae ex
revelatione habentur et sic oportet quod credatur auctoritati eorum, quibus
revelatio facta est ... Nec hoc derogat dignitati huius doctribae. Nam
licet locus ab auctoritate, quae fundatur super ratione humana, sit infir-
missimus, locus autem ab auctoritate divina est efficacissimus ... S. doctrina
auctoritatibus canonicae Scripturae utitur proprie et ex necessitate arguendo,
auctoritatibus autem aliorum doctorum Ecclesiae quasi argumentendo ex
propriis, sed probabiliter. Innititur enim fides nostra revelationi apostolis
et prophetis factae, qui canonicos libros scripserunt, non autem revelationi,
si qua fuit aliis doctoribus facta ».

Mit besonderer Genugtuung nehmen wir Kenntnis von der energischen
Art, mit der Br. das Denkelement fiir jede Theologie und Dogmatik fordert.
Mit Riicksicht auf gewisse noch heute lebendige Strémungen lassen wir
die diesbeziiglichen Texte Brs. wértlich folgen : « Nun ist es ja nicht zu

1 Divus Thomas 22 (1944) 110-121 ; 24 (1946) 167-200, 249-289, 447-451.



112 Literarische Besprechungen

bestreiten, dal jenes Denken (das dogmatische) in den Denkformen des
gewohnlichen, des rationalen Denkens vor sich geht und auch, soll es ein
Denken sein, gar nicht anders vor sich gehen kann. Es ist gut, das zu
wissen und immer wieder sich deutlich zu machen, damit klar wird, wie
ungeheuer groB der Anteil des rein rationalen Elementes, der logischen
Denkkraft, an der theologischen Reflexion oder Dogmatik ist. Es ist wirk-
lich die rein menschliche Denkkraft, die den Dogmatiker zu seinem Geschéfte
qualifiziert. Daran sollte sich der Dogmatiker erinnern, wenn er iiber die
siindige Verderbtheit der menschlichen Vernunft schreibt. Wenn es auch
die gottliche Offenbarung ist, der er nachdenkt, so geschieht doch dieses
sein Nachdenken vermdge der natiirlichen menschlichen Ratio in den
Begriffen und Denkformen und mit dem Beweisverfahren der Logik » (88).
Man vergleiche hierzu I q. 1 a. 5 ad 1, wo Thomas die Beziehungen zwischen
weltlicher Wissenschaft und Theologie kurz skizziert und der weltlichen
Wissenschaft hinsichtlich der Theologie eine Dienstfunktion zuweist, die
freilich noch umfassender ist als die von Br. gekennzeichnete : « Haec
scientia accipere potest aliquid a philosophicis disciplinis, non quod eis de
necessitate indigeat, sed ad maiorem manifestationem eorum, quae in hac
scientia traduntur. Non enim accipit sua principia ab aliis scientiis, sed
immediate a Deo per revelationem. Et ideo non accipit ab aliis scientiis
tamquam a superioribus, sed utitur eis tamquam inferioribus et ancillis,
sicut architectonica utitur subministrantibus, ut civilis militari. Et hoc
ipsum, quod sic eis utitur eis, non est propter defectum vel insufficientiam
eius, sed propter defectum intellectus nostri, qui ex his, quae per naturalem
rationem (ex qua procedunt aliae scientiae) cognoscuntur, facilius manudu-
citur ad ea, quae sunt supra rationem, quae in hac scientia traduntur. »
Und I q. 1 a. 8 ad 1: « Utitur tamen sacra doctrina etiam ratione humana,
non quidem ad probandam fidem, quia per hoc tolleretur meritum fidei,
sed ad manifestandam aliqua quae traduntur in sacra doctrina. » Er fiigt
hier gleich den tiefsten Grund an fiir die Méglichkeit eines solchen Denk-
dienstes an der Offenbarung : « Cum enim gratia non tollat naturam, sed
perficiat, oportet quod naturalis ratio subserviat fidei sicut et naturalis
inclinatio voluntatis obsequitur caritati. »

Dies gilt umsomehr, als Gott in seiner Offenbarung in menschlichen
Begriffen und Ausdrucksmitteln sich an uns wandte, die in vitaler Weise
vom Denkvermégen aufgenommen werden und nun den Gesetzen dieses
Denkens folgen. Es war keine Ubertreibung, wenn man in dieser Form
der Mitteilung des Offenbarungsgutes geradezu einen Auftrag und eine
Einladung zum Uberlegen und Nachdenken gesehen hat (Divus Thomas
18 [1940] 89). Freilich scheint Br. das Denken in der Dogmatik auf jenen
Bereich einzuschrinken, den man die positive Theologie zu nennen pflegt,
in der aber auch ohne stindiges Vergleichen und schluBfolgerndes Denken
keine Ergebnisse gewonnen werden koénnen.

Die katholische Kirche und ihre klassischen Lehrer lassen dem Denken
im Vertrauen auf die Wahrheit, daB die Gnade die Natur nicht zerstort,
sondern vervollkommnet, viel weitern Spielraum. Das Vaticanum hat auch
die sogenannte spekulative Arbeit der groBen Theologen, die sich um den



Literarische Besprechungen 113

Intellectus fidei bemiiht haben, nicht nur als berechtigt anerkannt, sondern
eine Formulierung gebraucht, die sich wie eine Einladung zu solchem Durch-
denken der Offenbarung ausnimmt, indem es auf den Lebenswert solch
denkerischer Bemiihungen hinweist : « Ratio quidem fide illustrata, cum
sedulo, pie et sobrie quaerit, aliquam Deo dante mysteriorum intelligentiam
eamque fructuosissimam assequitur» (Dz 1796). Indem das Konzil die
Bedingungen angibt, unter denen ein fruchtbringendes Glaubensverstindnis
gewonnen werden kann — es muB ein von echtem Eifer, vom Glaubens-
geist und von der Einsicht in die Grenzen geregeltes Forschen sein —
deutet es zugleich hin auf die auch von Br. gesehenen Gefahren, die ein
ungeziigeltes Denken auf diesem Gebiete im Gefolge hat. Den gleichen
Gedanken driickt Pius XII. aus in seinem Rundschreiben iiber den mysti-
schen Leib Christi beziiglich der theologischen Versuche, die Einwohnung
des Heiligen Geistes in der Seele des Gerechten verstindlich zu machen :
« Wir wissen, daB aus dem rechten und eifrigen Studium dieses Gegen-
standes und aus dem Widerstreit und der Erorterung der verschiedenen
Meinungen und Ansichten, sofern solches Forschen sich leiten 1a8t von der
Liebe zur Wahrheit und von dem schuldigen Gehorsam gegeniiber der Kirche,
reiche und kostbare Erkenntnisse ersprieBen, durch die auch in diesen
heiligen Wissensgebieten ein wirklicher Fortschritt erzielt wird.» Diesen
kirchlichen Weisungen zufolge kann auch der katholische Theologe sich
Brs. Wort zu eigen machen : « Der Dogmatiker hat ein gutes Recht, dagegen
zu protestieren, wenn man seine Arbeit als rein rationale Beschiftigung mit
den Erkenntnissen des Glaubens bezeichnet — so gewiB er kein Recht hat,
dagegen zu protestieren, da8 das rationale Denken an seiner Arbeit einen
groBen Anteil habe. Was aber im theologischen Denken dazukommt, was
dieses von allem andern Denken unterscheidet, das ist die stindige Beziehung
auf die im Glauben erfafite ‘Sache’ selbst, eine Beziehung, die sich ihrer-
seits wieder nur im Glauben vollziehen kann » (88-89). Auch der folgende
Satz Br. 1iBt eine gut katholische Deutung zu : « Der rechte Dogmatiker
denkt nicht nur #ber den Glauben und iiber die im Glauben gegebene Offen-
barung, sondern er vollzieht im Denken selbst auch immer wieder den
Glaubensakt ; er richtet sich glaubend aus auf die dem Glauben gegebene
Offenbarung » (89). Das gilt aber auch fiir die sogenannte spekulative
Theologie. Ihre Prinzipien sind Offenbarungswahrheiten, wie sie mittels des
Lehramtes vorgelegt werden, Wahrheiten, welche einzig im go6ttlichen
Glauben hingenommen und bejaht werden kénnen ; von diesem Glauben
und von diesem Offenbarungscharakter dieser Prinzipien kann keine Theo-
logie ginzlich absehen, will sie sich nicht selbst aufgeben. Auch in den
scheinbar entferntesten SchluBfolgerungen, wofern sie von sichern Offen-
barungswahrheiten ausgehen und wofern sie gewonnen wurden durch ein
giiltiges SchluBverfahren, ist das Offenbarungs- und Glaubenslicht noch
wirksam. Es gehért geradezu zum Wesen der Theologie, daB es in ihr eine
Generalabstraktion von diesen beiden Elementen nicht gibt, in keiner echten
theologischen Reflexion darf das Denkelement sich ginzlich isolieren. Mit
Riicksicht auf den Tatbestand, daB in der Theologie das Glaubenslicht
einerseits, namlich hinsichtlich der Prinzipien, und anderseits das natiirliche

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

Verstandeslicht, ndmlich hinsichtlich Entfaltung des in den Prinzipien
virtuell Gegebenen, wirksam ist, hat man das der Theologie eigentiimliche
Erkenntnislicht ein lumen mixtum, ein Zwielicht, genannt. Dem harmo-
nischen Zusammenwirken beider verdankt die spekulative Theologie ihr
ganzes Dasein. Da die mittels des Glaubenslichtes hingenommenen Prinzi-
pien das Grundlegende sind, kommt dem Glaubenslichte in der theologischen
Erkenntnisweise der Vorrang zu, womit nur ein Ordnungsverhiltnis, nicht
aber eine Schmilerung der Verstandesbetitigung behauptet wird .

Das scheint Br. nicht mehr anzuerkennen. Es ist einigermafen ver-
wunderlich, da8 er nach seinem energischen Eintreten fiir die Rechte des
menschlichen Denkens in der Dogmatik und nach der Feststellung, da@
«durch das biblische Zeugnis, das trinitarische Problem der theologischen
Reflexion unausweichlich gestellt » ist (228), dann doch im Hinblick auf die
Versuche, einen wirklichen Intellectus fidei beziiglich dieses Geheimnisses zu
gewinnen, resigniert schreibt : « Nicht das ist das rechte Stillstehen vor dem
Geheimnis Gottes, da wir durch solche Begriffe (drei Personen) ein myste-
rium logicum konstruieren, sondern da8 wir darauf verzichten, mit unserm
Denken in den Bereich einzudringen, der uns zu hoch ist und in dem unser
Denken nur triigerische und gefahrliche Scheinerkenntnis hervorbringt »
(241). «Das Nebeneinander der drei Personen aber ist die Folge davon,
daB man das heilsgeschichtliche Denken nicht mehr verstand. Man beschaf-
tigte sich mit dem transzendenten Hintergrund der Offenbarung an sich,
man machte das innertrinitarische Leben zum Hauptgegenstand der Refle-
xion ; das ist das tief unbiblische der kirchlichen Trinititslehre » (254).
Hier also gibt Br. der sogenannten spekulativen Theologie, welche sich um
den Intellectus fidei bemiiht, eine eindeutige Absage. Er will die Dienst-
funktion der Ratio ginzlich auf den Bereich der positiven Theologie
beschrinken.

Sehr befremden muB es weiter, daB Br., der doch mit Recht die
Forderung der Gegenwirtigkeit der Theologie erhebt und in ihr ein Krite-
rium der echten, guten und lebendigen Theologie erkennt, der fiir die
Aufnahme von nicht ausdriicklich offenbarungsmiBigen Termini in die
Dogmatik mit Nachdruck eintritt und selbst solche « unbiblische » Sprache
verwendet (Person), nun doch einen so heftigen Kampf fiihrt gegen Begriffe
und Wortbildungen, die er mit seiner Grundidee nicht in Einklang zu bringen
vermag und die doch zur Zeit, da sie in die Theologie eingefiihrt wurden,
im Interesse der Reinerhaltung des Glaubens geradezu gefordert waren
und die sich auch heute noch als notwendig ausweisen kénnen. Wir denken
hier an Begriffe wie Einfachheit Gottes, Unverdnderlichkeit, Substanz in
ihrer Anwendung auf Gott. Sie sind ebenso aus Ndétigungen innerhalb der
Kirche in die theologische Sprache aufgenommen worden wie der Begriff
« Person », mit Bezug auf den Thomas einem biblizistischen Gegner ant-
wortet : « Wenn auch der Name Person als von Gott gebraucht in den

1 1q.1a.2c. «Doctrina sacra credit principia revelata sibi a Deo.» I q. 1
a. 8 ad 1: « Ex articulis fidei haec doctrina ad alia argumentatur.» Ib. ¢: cex
eis procedit ad aliquid aliud probandum. » ‘



Literarische Bésprechungen 115

Schriften des AT und des NT nicht vorkommt, so wird doch das, was der
Name bezeichnet, in vielfacher Weise in der Heiligen Schrift von Gott
behauptet : niamlich daB er im hdéchsten MafBe durch sich selbst seiend
und in vollkommener Weise erkennend ist. Wenn man aber von Gott
buchstiblich nur das aussagen diirfte, was die Schrift von Gott iiber-
liefert, kénnte nie jemand in einer andern Sprache von Gott sprechen als
in jener, in der zuallererst die Schrift des AT und das NT iiberliefert ist.
Die Notwendigkeit, sich mit den Irrlehren auseinanderzusetzen, zwang je-
doch neue Namen zu finden, die den alten Glauben von Gott bezeichneten.
Auch liegt kein Grund vor, diese Neuheit zu vermeiden, da sie nicht welt-
lich ist und mit dem Sinn der Schrift nicht in Widerspruch steht. Die
Apostel lehrten aber nur weltliche Neuerungen im Ausdruck zu vermeiden »
(I q. 29 a. 3 ad 1). Das Gleiche ist zu sagen von Sé.tze’f} wie : « Gott ist
einfach, Gott ist Substanz, Gott ist unveranderlich », auch sie driicken einen
durch und durch biblischen Sachverhalt aus. Es ist abwegig, wenn Br. den
Satz ‘Gott ist einfach’ als eine Lehre bezeichnet, die wie kaum eine andere
den Gegensatz des spekulativen und offenbarungsméfBigen Gottesgedanken
deutlich macht » (264). Oder wenn er sagt: « Was hat der Substanzbegriff
in einer christlichen Theologie zu schaffen » (240). Koénnte man nicht an
ihn die gleiche Frage richten : Was hat der Personbegriff in einer christ-
lichen Theologie zu schaffen ? Aber beide Fragen sind falsch gestellt.
Beide Begriffe erfiillen in der christlichen Theologie ihre wichtige Aufgabe.

NaturgemdB3 hdngt auch Brs. Lehre vom Gegenstand der Theologie
engstens zusammen mit seiner Auffassung vom Offenbarungs- und Glaubens-
gegenstand. Nach ihm ist der einzige schriftgemifle Glaubensgegenstand
die begegnende Person, Gott in Christus sich offenbarend. So kann es
nicht iiberraschen, wenn Br. behauptet, das Denken iiber Gott habe nicht
nur einzusetzen bei der Erkenntnis Gottes, sondern es habe nichts anderes
zu tun, als dieses Eine deutlich zu machen (146), es habe nur das unbedingte
Herren-Ich zu umschreiben (ebd.). Mit dem in dieser Zeitschrift gefiihrten
Nachweis, daB der biblische Glaubensgegenstand viel umfassender ist, daB
«auch einzelne Ausspriiche, Worte und Wahrheiten und Tatsachen von
dieser gottlichen Person, die uns ihr Sein und Wirken offenbaren » (Divus
Thomas 24 [1946] 170) glaubend hinzunehmen sind, steht gleichfalls fest, da
die « Reflexion » die dogmatische Arbeit, sich auch um diese Glaubenswahr-
heiten denkerisch zu bemiihen hat, ein Bemiihen, welches die klassische
Theologie zu allen Zeiten ausiibte. In Brs. These, die Theologie habe nur
eines deutlich zu machen, nach welcher er auch in seiner Christlichen Dog-
matik handelt, kommt freilich ein berechtigtes Streben zum Ausdruck, das
Streben namlich, in der Mannigfaltigkeit der Offenbarungsgegebenheiten ein
offenbarungsmiBig Zentrales zu erkennen, auf das alles andere beziehbar
ist, weil es zu ihm im Verhiltnis der Unterordnung steht. Bei allem rela-
tiven Werte fritherer und neuerer Versuche 'in der Bestimmung dieses
Zentralen wird die Loésung des hl. Thomas was Einfachheit, Tiefe und
Weite — und wir diirfen hinzufiigen — was OffenbarungsgeméfBheit angeht,
uniibertrefflich bleiben : « Omnia autem pertractantur in sacra doctrina sub
ratione Dei, vel quia sunt ipse Deus, vel quia habent ordinem ad Deum



116 Literarische Besprechungen

ut ad principium et finem» (I q. 1 a. 7 c¢). Ausdriicklich wird die Rang-
ordnung noch ausgesprochen : « Sacra doctrina non determinat et de crea-
turis ex aequo, sed de Deo principaliter et de creaturis secundum quod
referuntur ad Deum ut ad principium et finem» (I q. 1 a. 3 ad 1). Brunner
verkennt die mittelalterliche Gotteslehre durchaus, wenn er meint, es gehe
da nur um die Causa prima, wie sie dem rein natiirlichen spekulativen
Denken zuganglich ist, es herrsche da ein offenbarungsfremder Imperialis-
mus der Idee. Es geht da vielmehr um Gott in seinem Ansichsein, wie er
uns in der Offenbarung kund wird. Im selben Artikel sagt er mit aller Klar-
heit : « Quod etiam manifestum fit ex principiis huius scientiae, quae sunt
articuli fidei, quae est de Deo. Idem autem est subiectum principiorum et
totius scientiae, cum tota scientia virtute contineatur in principiis » (ebd.).
Vgl. I q. 1 a. 3: «S. doctrina considerat aliqua secundum quod djivinitus
sunt revelata. » Nicht ein spekulativer Absolutheitsgedanke nimmt hier eine
herrschende Stellung ein, sondern der Gott der Offenbarung, dieser freilich
nicht nur in seinem Offenbarungsakt, im Geschehen der Selbstmitteilung,
in seinem « Subjekt oder Personsein », sondern auch in seinem innern Leben,
in seinen uns kundgegebenen Heilsratschliissen und Heilsveranstaltungen,
in allem was er uns offenbarte. Das anzuerkennen, hindert Br. sein ein-
seitiger Personalismus, diese der Ich-Du-Philosophie entlehnte oder doch
verwandte Lehre.

Der Gegensatz von Brs. Auffassung von der Theologie und ihrer Auf-
gabe zur katholischen Lehre kommt aber viel schirfer zum Ausdruck in
den Kapiteln, in denen er ihr Verhiltnis zur Norm der christlichen Lehre
und zum Dogma bestimmt. Wohl nennt er, wie wir sahen, die Theologie,
d. h. die Dogmatik, eine kirchliche Wissenschaft, wohl anerkennt er das
Recht der Kirche, bindende Normen aufzustellen. Aber kirchlich ist diese
Wissenschaft bei Br. doch in einem ganz andern Sinn als nach katholischer
Auffassung. Kirchlich ist dem katholischen Theologen seine Wissenschaft
zutiefst darum, weil seine ganze theologische denkerische Arbeit das unver-
riickbare Dogma der Kirche zum sichern Ausgangspunkte nimmt, in der
Uberzeugung, von ihr das Offenbarungsgut in voller Reinheit zu empfangen ;
er erklirt es, hellt den Zusammenhang mit andern Glaubenswahrheiten auf,
entfaltet seine Virtualitit, ohne jedoch wie Br. darauf abzuzielen, in Frei-
heit dem Bekenntnis gegeniiber ein anderes, ein besseres, gegebénenfalls ein
verschiedeninhaltliches an seine Stelle zu setzen aus der Voraussetzung
heraus, daB es einen Irrtum enthalten kénnte.

Die Lehre Brs., es stehe der Dogmatik zu, ein gegebenes Dogma in
diesem Sinne kritisch zu iiberpriifen, ist ganz in seinem Offenbarungs- und
Glaubensbegriff verankert. Wenn Jesus Christus sich nicht einem Lehramte,
sondern nur dem einzelnen Gliubigen durch den Heiligen Geist im Herzen
und Gewissen und Geist als die Wahrheit bezeugt (113), dann steht der
Mensch, dem dieses Zeugnis zuteil wurde, iiber allen Formen der Lehre,
in denen dieses geistgewirkte Zeugnis nicht wirksam wurde ; er steht gleich-
berechtigt neben all denen, denen es nicht in einer fiir alle verbindlichen
Form geschenkt ward. Die in Sachen der Wahrheitserkenntnis wirksame
geistige Kraft der Gemeinschaft gegeniiber dem isolierten einzelnen Gliu=-



Literarische Besprechungen 117

bigen und einzelnen Lehrer und Verkiinder, ist nach Br. kein giiltiger
Wahrheitsbiirge (61). Es besteht nach ihm keine Garantie, dafl sie den Sinn
der gottlichen Autoritdt trifft und lehrend ausspricht, daB sie legitimiert
ist, eine bindende Interpretation der Heiligen Schrift zu geben. Wo aber
soll diese Autoritit gefunden werden ? Der einzelne Lehrer und Glaubige,
dem nach Br. Christus sich durch den Heiligen Geist im Herzen und
Gewissen und Geist als die Wahrheit bezeugt, kann diese Autoritit gewil
nicht mit gréBerem Rechte beanspruchen als der Apostel und die gliubigste
Kirchenversammlung, die ja nach Br. grundsitzlich irrtumsfihig sind ; die
Tatsache der abweichenden Deutung der Offenbarung durch diese einzelnen
Lehrer beweist, da3 wir uns hier auf schwankendstem Boden befinden. Es
bleibt also keinerlei Gewahr mehr fiir die Wahrung der duflern und innern
Einheit der Kirche, fiir die Moglichkeit, den Auftrag zu erfiillen, der gott-
lichen Offenbarung bei den Menschen Eingang zu verschaffen, eine Gewihr,
die auch nach Br. unbedingt gegeben sein muf3. Es scheint ganz unverstind-
lich, wie Br. unter Voraussetzung des Vorsehungsglaubens und des Willens
Christi, daB duBere und innere Einheit sei in der Kirche, jede bindende
Autoritit in Offenbarungssachen ablehnt und eine Lehre vertritt, die folge-
richtig zur volligen Relativierung fithren muB, gegen die er allerdings ver-
gebens kimpferisch angeht. Es scheint besonders unbegreiflich nach folgen-
den von ihm selbst ausgesprochenen Gedanken: die Kirche mufBl «das
Bestreben haben, die Scheidung zwischen dem MaBgeblichen und dem
UnmafBgeblichen, dem Richtigen und Unrichtigen in einer Weise zu voll-
ziehen, die sie als eine Entscheidung der Gesamtkirche kenntlich macht.
Die Kirche weil, daB ihre Einheit und der Wahrheitsanspruch ihrer Ver-
kiindigung und Lehre durch die Tatsache sich widersprechender Lehren aufs
schwerste gefihrdet ist ; es kann ja nicht das Widerspruchsvolle gleichzeitig
wahr sein, und es kann nicht die Verkiindigung und Lehre der Kirche
kraftigen Anspruch auf Glaubensgehorsam erheben, wenn einander gegen-
seitig widersprechende Lehren im Namen der Kirche vorgetragen werden.
Nicht nur die duBere, sondern die innere Einheit der Kirche und nicht
nur die Einheit, sondern der Auftrag und das Werk der Kirche, der gott-
lichen Offenbarung bei den Menschen Eingang zu verschaffen, ist aufs
schwerste gefihrdet, wenn die Kirche nicht imstande ist, das MafBgebliche
vom Unma@Bgeblichen, und das Richtige vom Unrichtigen zu unterscheiden »
(59). Das ist die volle Uberzeugung der katholischen Kirche, darum iibt
sie ihr Lehramt aus.

Nun gehért es aber zum Charakteristischen der Lehre Brs., daB3 aus
ihr alles das ausgeschieden wird, wodurch diese Forderungen erfiillt werden
koénnten. Selbst wenn die Schrift keinen klaren Ansatzpunkt béte, der
auf eine unfehlbare Lehrautoritit hinweisen wiirde, so miite doch Br. nach
obigem Gestindnis aus dem Glauben an die Vorsehung zur Anerkennung
einer Institution innerhalb der Kirche kommen, welche es erméglicht, jenen
Auftrag zu erfiillen. Sollte etwa der allmichtige und allweise Auftraggeber
sein Werk solch schwersten Gefihrdungen ausgesetzt haben ? Der Gedanke
ist fiir einen gliubigen Christen unvollziehbar. So modifizieren wir Brs.
Formulierung : Es geniigt nicht, daB die Kirche das Bestreben hat, die



118 Literarische Besprechungen

genannte Scheidung zu vollziehen, sie muB hierzu mit unfehlbarer Autoritit
ausgestattet sein, die sie instand setzt, die schwerste Gefihrdung der innern
Glaubenseinheit zu iiberwinden und ihren Auftrag zu erfiillen. Wir fiigen
hinzu : ein Offenbarungs- und Glaubensbegriff, der zu solchen fiir die Kirche
unheilvollsten Folgerungen fiihrt, trigt das Zeichen der Falschheit an sich
und bedarf der Uberpriifung.

Das MiBtrauen gegen diesen Offenbarungs- und Glaubensbegriff ver-
starkt sich noch, wenn wir sehen, wie Br. unter seinem EinfluB das Amt
des Dogmatikers, des kritischen Priifers der Bekenntnisse und des Credo
der Kirche ausiibt. Da wird uns gesagt : « Das seit dem fiinften oder sechsten
Jahrhundert von der Kirche verkiindete und liturgisch wirksam gemachte
Tnmtatsmystenum ist ein Pseudomysterium, das aus einer Abirrung der
theologischen Reflexion von der ihr vorgezeichneten biblischen Linie, nicht
aber aus der biblischen Lehre entsprang » (20). « Die Offenbarungswahrheit,
daB sich der Herrgott als der Vater durch den Kiptes Xoistds, den Sohn,
uns als der Vater offenbart, in eine Dreiheit von Personen auseinander-
zulegen ist eine Versuchung des Denkens, der wir nicht nachgeben, sondern
widerstehen sollen» (241). «Wir haben den Vater durch den Sohn, im
Sohn, aber wir sollen nicht den Vater neben dem Sohn und den Sohn neben
dem Vater haben, wir haben den Sohn durch den Geist, im Geist, aber
wir sollen nicht den Geist neben dem Sohn und den Sohn neben dem Geiste
haben » (240). Eine theologische Erkenntnislehre, auf Grund deren Wahr-
heiten, welche von der gesamten Christenheit nach Brs. Gestindnis fiinf-
zehn Jahrhunderte hindurch als zentrales Glaubensgut hingenommen
wurden, nun so leichthin abgetan werden kénnen, mull schwerste Zweifel
an ihrer Richtigkeit wachrufen, ja sie erweist sich uns schon dadurch als
unannehmbar. Wer verbiirgt denn, daB nicht ein anderer Lehrer, kraft
des ihm vermeintlich zuteil gewordenen Geisteslichtes in der subjektiven
Offenbarung alle Positionen Brs. als nicht offenbarungsgemal, als unbib-
lisch, ablehnt ? Die Freiheit, welche Br. fiir den Dogmatiker von der Kirche
fordert, ist eine Freiheit zum Unheil eben dieser Kirche. Auf Grund welcher
Befugnisse kann diese Kirche einen solchen ihr zum Unheil werdenden
Lehrer aus ihrem Korper ausscheiden, ein Recht, das Br. der Kirche aus-
driicklich zuerkennt ? Ein circulus vitiosus ! Es fehlt iibrigens nicht an
Bemerkungen Brs., denen man entnehmen kann, daB3 er selbst das Unge-
niigen in der Bestimmung des Verhiltnisses der Theologie zum Bekenntnis
der Kirche und ihrer Vollmacht spiirt (67), aber er glaubt, die Kirche miisse
« im Interesse der rechtverstandenen Autoritit der Offenbarung selbst den
Willen haben, der Freiheit zur kritischen Nachpriifung des gegebenen Be-
kenntnisses keine Fesseln anlegen, sondern ihr weiten Spielraum geben » (68).

Der katholische Theologe wird seine wirkliche Bindung an das ver-
pflichtende Bekenntnis seiner Kirche nicht als Fessel empfinden, und er
wird im BewuBtsein dieser Bindung zugleich die Freiheit wahrnehmen, das
Besondere, den Wahrheitsgehalt in Brunners Christlicher Lehre von Gott
fiir seine Kirche fruchtbar zu machen. DaB dies in manchen seiner Lehr-
punkte moglich ist, dafiir ist er dem Verfasser dankbar.

Freiburg. A. Hoffmann O, P.



Literarische Besprechungen 119

Ringen um die Kirche -

F. M. Braun O. P. : Neues Licht auf die Kirche. Die protestantische
Kirchendogmatik in ihrer neuesten Entfaltung. — Einsiedeln-Koln, Ben-
ziger. 1946. 198 SS.

L. Lambinet : Das Wesen des katholisch-protestantischen Gegensatzes.
Geleitwort von Robert Grosche. — Einsiedeln-Koéln, Benziger. 1946. 221 SS.

E. B. Allo O. P. : Paulus der Apostel Jesu Christi. — Freiburg in der
Schweiz, Paulus-Verlag. 1946. 194 SS.

F. M. Braun O.P.: L’ceuvre du Pére Lagrange. Etude et bibliographie.
Préface de S. E. le Cardinal Tisserant, président de la Commission Biblique
Pontificale. — Fribourg en Suisse, Editions de I’'Imprimerie St-Paul. 1943.
Xxv-342 pp.

Die Herausgabe der 1942 erschienenen « Aspects nouveaux du probléme
de I’Eglise » in deutscher Sprache wird von P. Braun selbst als Beitrag zur
Forderung der Annidherung aller Christen hingestellt. Diesen Beitrag wird
das Buch gerade durch seine strenge Wissenschaftlichkeit und gewinnende
Abgeklartheit leisten. Sorgfiltig werden die wichtigsten Resultate der neue-
ren und vor allem neuesten Arbeiten protestantischer Theologen im Gesamt-
bereich der Kirchenfrage registriert und untersucht. Im Abschnitt « Kirche
und Kirchen » die Ergebnisse der Forschungen iiber Ecclesia, das Wort,
seine Bedeutung im urchristlichen Sprachgebrauch, den Kirchenbegriff iiber-
haupt und speziell den paulinischen und diesen wieder in seinem Verhiltnis
zum jerusalemitischen, schlieBlich die Vorstellung einer Universalkirche. Ein
eigener Exkurs iiber Goguels Deutungen stellt besonders die apostolisch-
charismatische Einheit der Kirche heraus. Im Kapitel « Die Kirche als
Stiftung Jesu » wird die Kirchengriindung nach allen Seiten hin erforscht
und aus den Lehrzusammenhidngen der Evangelien, wie auch besonders den
LebensiauBerungen der Urkirche neues Licht auf die Matthiusstelle geleitet.

Das Ergebnis der iiberaus gewissenhaften Untersuchungen im 3. Ab-
schnitt ist die Feststellung eines neuen Consensus in der Kirchenfrage. Die
Ubereinstimmung seiner Hauptvertreter in sechs Hauptpunkten kann so
zusammengefalt werden : der Begriff einer Grofkirche Gottes hat sich Bahn
gebrochen und die alten Gemeindenzusammenschluftheorien iiberwunden. Hier-
in liegt auch ein Fortschritt im Hin zur Una Sancta, denn der Gegensatz
zwischen dem individualistischen Standpunkt des Protestantismus und dem
sozialen des Katholizismus ist — wenigstens in der Theorie — beseitigt.

Dennoch wire es kurzsichtig, aus dieser sicher erfreulichen Tatsache
zu weitgehende Folgerungen zu ziehen und der Verf. selbst li8t es klar
werden, daB es sich auf weite Strecken nur um Positionswechsel innerhalb
der Widerstandslinie protestantischer Theologie handelt. Theorien, die
wissenschaftlich einfach nicht mehr zu halten waren, werden liquidiert,
im iibrigen gehen die Bemiihungen dahin, die groBen Thesen der lutherischen
Lehren wieder zu Ehren zu bringen. Deshalb sté8t vor allem der Begriff
der Apostelnachfolge bei der Kirchenlehre des neuen Consensus auf einen



120 Literarische. Besprechungen

Widerstand, der vorwiegend auf der Notwendigkeit beruht, das Erbe der
Reformation zu hiiten. Hier spielen Wertungen herein, die aus der Struktur
des Protestantismus quellen, dem als Erfahrungsreligion jeder Autoritits-
begriff widerstrebt. ' :

Besonders hervorgehoben sei noch der gro8e Exkurs « Die neutesta-
mentliche Eschatologie in der protestantischen Anschauung der Gegenwart ».

DaB insbesonders auch die « Ekklesiologie im Werden » (ich rufe Koster !)
aus der Fiille des im ganzen Buch behandelten Materials, wie aus den Ge-
dankengéingen selber, Erkenntnisse und Anregungen schépfen kann, sei nur
angedeutet. Einige methodologische Schénheitsfehler gehen zu Lasten des
Ubersetzers.

® % *

Lambinet erhebt den Anspruch, in seiner Arbei nichts vergessen zu
haben, was jemals zum Thema : Wesen des katholisch-protestantischen Gegen-
satzes gesagt worden ist. Dieser Anspruch, die Wichtigkeit des behandelten
Gegenstandes und nicht zuletzt das jahrelange Ringen um Klarheit, dessen
Frucht das Buch ist, fordern Achtung und geben ihm eine besondere
Bedeutung. Doch sind damit zugleich auch seine Schwierigkeiten genannt ;
denn einerseits ist es mehr als ein bloBes Referieren, Abwigen und Folgern,
andererseits fillt die oft ins Meisterhafte sich steigernde Abwandlung der
Probleme manchmal ab in seitenlanges Zitieren fithrender Autoren der
beiden « Konfessionen ». Es ist klar, dal dies im Dienste der Objektivitit
und des Zurgeltungkommens reprasentativer Autorititen geschieht. Doch
hitte nicht bloB der einheitliche GuB des Werkes gewonnen, wenn der
Verf. das von jenen vorgebrachte Gedankengut in seine Sprache und in
seinen Geistesausdruck umgewertet hitte, sondern er wire auch sicher iiber
manche Autoren hinausgelangt, wenn er es nicht ihnen vorbehalten hitte,
Letztes in dieser oder jener Frage zu sagen. Unter den Strich gesetzt,
hitten sie ihren rechten Platz erhalten als Kontrolle fiir die Darstellung
des Verf. Aus anderen Fragestellungen kommend, vergroBern sie auch
meist jene Schwierigkeit, die im Thema und in der Methode liegt und deren
sich der Verf. selbst zur Geniige bewuBt zu sein scheint : eine Phdnomenologie
des Konfessionsproblemes bieten zu wollen, wo doch alles « zur Wertung und
Abwertung aus letzter kirchlicher Verantwortung » dringt. Am deutlichsten
tritt sie hervor in den letzten Abschnitten, in denen eine Zusammenschau
und vor allem die Untersuchung iiber den « Ursprung des Gegensatzes im
Abfall vom Ursprung des Christentums» geboten wird. Hier reicht das
Referieren mit Hilfe phinomenologischer Methode nicht mehr aus, und der
Verf. vergiBt es nicht, rechtzeitig zu betonen : « Wir sind an der Grenze des
Phdnomenologischen angelangt. » Es ist bezeichnend, daB sich alle vorher-
gehenden Kapitel iiber die Theologiegeschichte und iiber den « Ursprung des
Gegensatzes in welthaften Gegebenheiten », in den Grenzen des Phinomenolo-
gischen behandeln lassen. Umso klarer erscheint ihve Unwesentlichkeit! Die
Folgerungen aus diesen zwei Feststellungen kommen leider im weiteren zu
wenig zur Geltung, obwohl die ganze Untersuchung sie deutlich erkennen
laBt. Statt dessen wird auch « jenseits » der Grenzen des Phianomenolo-



Literarische ‘Besprechungen 121

gischen zu viel Gegensatz getrieben, obwohl mehr «Losung» geboten
werden koénnte. AuBerdem erscheinen hier fast immer nur die Vertreter
der Schule K. Barths im Gewande biblischer Theologie — hinter dem sich,
um mit Cullmannn zu sagen, letzte allerdings sehr wichtige Einfliisse der
Philosophie auf die Bibelauslegung verbergen —, denen dann meistens
Stellen ausgerechnet aus der Religionsphilosophie Przywaras gegeniiber-
gehalten werden, wenn auch nicht zum Nachteil fiir die Darstellung des
Katholischen. Hier sollte die Offenbarung selbst viel mehr angerufen
werden, besonders gegen die « Vergewaltigung der Offenbarung in Verab-
solutierungen von Geschépfmomenten hinein » (S. 200) und gegen den
Hamartiozentrismus. Vor allem die Homo-viator-lehre kénnte da viel Licht
spenden unter stindiger Offenhaltung der Bibel als Quelle: weder war
Adam im Zustande der Verklirung, obwohl in Gnade und noch nicht in
Siinde, noch ist der gefallene Mensch im Zustand der Verdammnis, ob-
wohl in Siinde (und noch nicht in Gnade). Nicht im Gegensatz Glaube —
Siinde besteht die endgiiltige Scheidung, sondern in Seligkeit — duBerster
Finsternis, oder besser gesagt, im Verwandeltsein der Verklirung und der
Verdammnis. Warum sollte die Herrschaft Satans iiber die von ihm Ver-
fiihrten tiefergreifend sein, absoluter als vordem die Herrschaft Gottes iiber
die von ihm Geschaffenen ? Im Siindenfall war doch nicht das eingetreten,
was den ersten Menschen, genau so wie Luzifer, unwiderruflich verwandelt
hiatte in den Zustand der Verdammnis : der Mensch fiel nicht aus reiner
Bosheit, sondern aus Schwachheit und durch Verfithrung. Deshalb hat Gott
den Verkehr mit ihm nicht vollstindig abgebrochen, der Mensch blieb
viator. GewiB, offensio ex offenso, doch da im Siindenfall nicht der tiefst-
mogliche, der absolute Abfall von Gott eingetreten war, verfiel der Mensch
noch nicht der Unendlichkeit der Gerechtigkeit Gottes, sondern vorerst blo
der Herrschaft des Satans. Satan aber ist nicht Gott und die Holle ist nicht
durch ihn unendlich.

So wird auch die pofentia obedientialis im gefallenen Menschen klar
verstindlich in ihrer unleugbaren Entsprechung gegeniiber der pofentia
« inobedientialis » im paradisus terrestris. In Adam haben alle gesiindigt,
doch nicht alle gehen zugrunde: wegen der potentia obedientialis. In
Christus ist fiir alle genuggetan, doch nicht alle werden gerettet: wegen
der potentia inobedientialis.

Aus diesen Erwdgungen heraus erhdlt ebenso die allzu philosophisch
klingende analogia entis ihre Rechtfertigung auch in der Siindenlehre. Es
gibt — in concreto — keine philosophische Siinde oder Tugend. Jegliche
Siinde ist Abkehr von Gott « facie extra paradisum », jegliche Tugend
irgendwie Ausrichtung auf Gott hin « facie versus paradisum ». Wie wiren
die Aufforderungen Christi zur Tugend zu erkliren ? Sie sind das Gegen-
stiick zur Warnung vor dem Siindenfall, die an den viator in paradiso
ergangen war. Mochte ihm noch soviel Licht das Bése unwirklich erscheinen
lassen, es war selbst dort moglich. Umgekehrt ist die Tugend im Exil mog-
lich, trotzdem die Finsternis alles zu beherrschen scheint.

Néher zur Erfassung des iiberphinomenologischen Gegensatzes hitte
der Verf. auch gelangen kénnen durch schirfere Formulierung der Frage :



122 Literarische Besprechungen

Wo ist die Kirche ? Das Buch macht sie dringlich | Statt dessen bleibt er
in die typische Typologisierung verstrickt. Damit ist zuletzt gar nichts
getan. Denn entweder ist das Petrinische uqd Paulinische akzidentell, dann
bleibt die Frage nach dem Wesen des Gegensatzes unbeantwortet. Oder
liegt doch darin das Wesen, dann bleibt wieder das Problem : wo ist Christus
verloren gegangen ? Denn geteilt kann Christus nicht werden. Wo der
ungeteilte Christus 1ist, ist entscheidend. Es hieBe aber die VerheiBung des
Herrn verwerfen, wollten wir annehmen, er sei nicht mit seiner Kirche, er
sei ihr verlorengegangen. Das ganze Typologische klingt zu sehr nach dem
gerade vom hl. Paulus so sehr gebrandmarkten « Ego sum Apollo ... »
und fiihrt nur dazu, den Aposteln unrecht zu tun und letztlich sich an
Christus zu versiindigen aus lauter Riicksicht auf den Teufel, dessen Ein-
fluB deutlich zu machen noch immer nicht modern ist. Das vorletzte
Kapitel nimmt zwar klar seinen Ausgang vom Gegensatz Gotteswerk-Teufels-
werk als dem « Eigentlichsten, wo es nur ein Entweder-Oder » gebe, doch
gelangt — wohl dem Typologisieren zuliebe — das Entweder-Oder nicht
zum entscheidenden SchluBl, der Teufel wird vielmehr geteilt und erscheint
im Petrinischen wie im Paulinischen, und alles verliuft sich wieder im
Akzidentellen. Wenn wir schon in Typen formulieren, dann diirfen wir
doch nicht willkiirlich werden. Der Teufel mischt sich wohl unter die
Jiingerschaft, er hat einen Apostel ins Verderben gestiirzt : als dieser im
Eigensinn verharrte — denn er war schon bei der Salbung Jesu durch die
Siinderin Spiritualist gewesen — « fuhr der Satan in ihn» und er verriet
den Meister und verzweifelte fern von ihm. Auch Petrus und Paulus hat
er zu schaffen gemacht. Doch geht weder um Petrus die Frage, denn die-
ser ist reumiitig und als solcher vom Herrn bestellt, die Briider zu stirken,
noch um Paulus, der Petrus zwar ins Angesicht widerstanden hat, ohne
sich jedoch von ihm zu trennen — sondern um Christus in der Knechisgestalt
und den Bdsen in der Lichigestalt! Freilich wird auch hier der Teufel
ablenken wollen und — sich tarnend — sagen : das ist es ja, die romische
Kirche erstrahlt im Glanz vieler Lichter ...

Christus ist die Entscheidung. Die Glaubenslehre vom unsichtbaren
Gnadenreich ist weit genug und bekannt genug, um uns gegen den etwaigen
Vorwurf der Verketzerung zu verteidigen, wenn wir sagen : Ubi Christus,
1bi Petrus, ibi est ecclesia, nec Paulus alicubi. Der Verf. selbst betont
iibrigens, daB solcherlei Wertung und Abwertung aus letzter kirchlicher
Verantwortung in seiner Arbeit zwar nicht zu beherrschendem Ausdruck
kommt, aber implizit nichtsdestoweniger greifbar nahegelegt sei.

® k%

Es miiBte eine dankbare Arbeit sein, einmal herauszustellen, wie die
einzelnen Lehrmeinungen und Deutungen der verschiedenen Schulen und
Richtungen protestantischer Theologie einander bedingen. So hat die Uber-
betonung paulinischer Gedankengange durch die Reformatoren zur Ab-
lehnung des hl. Paulus durch die Vertreter der liberalen Richtung gefiihrt.
« Paulus — Begriinder des Katholizismus » — klingt einem noch im Ohr,
wenn man staunend iiber petrinisch-paulinischen Gegensatz bei den Modernen



Literarische Besprechungen 123

liest, die sich wieder an den Reformatoren orientieren. Aus Brauns glinzen-
der Ubersicht wie aus Lambinets Ringen kommt uns dies alles zum BewuBt-
sein. Da wird einem dann ein Buch, wie Allo’s Paulus, Der Apostel Jesu
Christi umso teurer, das bei aller Begeisterung doch nicht iibertreibt und
bei aller Vorsicht doch nicht unrecht tut. Es ist eine reife Frucht jahr-
zehntelanger Beschaftigung mit dem « Gegenstand », ganz wissenschaftlich
fundiert und ganz lebendig geschaut : eine Studie iiber « den Ort» Pauli
kénnte man sagen. Hier ist nichts verzerrt, verschoben oder umgedeutet,
man begegnet Paulus als dem Apostel Christi und aller Zeiten. P. Allo
arbeitete an einer groBen literarischen Biographie des hl. Paulus. Was
diese geworden wire, davon gibt uns diese reizvolle Skizze eine gute Vor-
stellung, aber sie erfiillt auch mit Wehmut ob des Unterbliebenen.

% * ES

Brauns griindliche Studie und Bibliographie zum Lebenswerk P. La-
granges miiBte eigentlich von einem Biblisten gewiirdigt werden. Doch
dringt nicht nur die Verspiatung, die in der Besprechung des Buches (1943
erschienen) eingetreten ist, dazu, es in diesem Rahmen zu behandeln, son-
dern auch ein innerer Grund : die Gestalt des Bahnbrechers neuzeitlicher
katholischer Bibelforschung reicht weit iiber alles Spezialistentum hinaus ;
L. gehort in die Reihe der groBen Theologen iiberhaupt und der treuen
Thomisten im besonderen. :

Stellt man die beiden Enzykliken « Providentissimus Deus » und « Divino
afflante Spiritu » nebeneinander, dann erfat man erst, welche Arbeit
geleistet und welcher Fortschritt in den 50 Jahren erzielt worden ist. Es
ist zum groBen Teil das Werk P. L., das wir hierin iiberschauen und von
der Kirche streng gepriift und approbiert finden. Was heute wieder moglich
und vor allem erstrebenswert erscheint, die Bibel als « Text aller Texte »
in der Zusammenschau nicht nur aller theologischen Fécher, sondern sogar
aller Wissenschaften, das schwebte ihm stindig vor und dafiir hat er sein
ganzes Leben eingesetzt. Auch die von ihm gegriindete Ecole biblique de
Jérusalem dachte er sich im Sinne eines « Magisteriums » in s. pagina. Selber
litt er darunter, daB nicht alles realisierbar war und daB er von sich sagen
muBte : Non omnia possumus omnes. Umso héher muBl es gewertet werden,
daB er sich bewuBt gleichsam mit der Rolle eines Wilhelm v. Morbeke
bescheiden wollte, damit die Fundamente fiir eine biblische Theologie gelegt
werden konnen, der all die Uberfiille neuer « Ausgrabungen » — im wort-
lichen, wie vor allem im bildlichen Sinne dieses Wortes gesagt — dienen
sollen. Man hat in den Anstrengungen der modernen katholischen Bibel-
forschung wohl zu sehr eine als zwecklos gewertete Auseinandersetzung mit
den Einwiirfen der Gegner erblickt. Nicht minder unentsprechend ist es
zu meinen, es lige in letzterer die Hauptquelle neuer Erkenntnisse. Das
Primére ist vielmehr das ganz Positive neuer Forschungsmethoden und
Forschungsobjekte, welches an sich so groBe Aufgaben stellte. DaB es zu-
gleich den Gegnern Gelegenheit bot zu neuen Angriffen und Einwiirfen,
die die Arbeit nur erschwerten, ist einleuchtend. Sekundir wirken sich
dann freilich diese Kimpfe auch wieder fruchtbringend aus.



124 Literarische Besprechungen

- Der Verfasser, P. Lagranges begeisterter Schiiler, weist iiberzeugend
nach, wie der Meister nicht bloB in den groBen Thesen iiber die Inspiration
im hl. Thomas ankert, sondern dessen perenne Grundsitze bis in die wissen-
schaftliche Methode hinein angewendet hat. In der klaren Unterscheidung
zwischen fides und ratio, in der Uberzeugung von der absoluten Wahrheits-
einheit, in dieser Immunitit gegen die Extreme Rationalismus-Fideismus,
liegen die Prinzipien fiir Forschungsmethoden, die nie ihre Giiltigkeit ver-
lieren. In dieser Weite kann es der Wissenschaftler ganz unbefangen auf
jede Probe ankommen lassen, er hat es nicht notwendig, Kurzschliisse zu
riskieren und Voraussetzungslosigkeit zu iibertreiben. Er weiB, da8 alles,
« was ist », fiir die Wahrheit Zeugnis ablegt.

Je aufgewiihlter die Zeit und die Umwelt war, in denen P. L. diesen
Forscherweg ging, je mehr man ihn sogar anderer Einstellung verdichtigte,
umso mehr hat er sich bewdhrt, der Weg und der, der ihn ging. Kapitel 3
und 4 schildern dramatische Hoéhepunkte dieses reichen Lebens, sie sind
zugleich ein Stiick Theologiegeschichte der neuesten Zeit. Staunend fragt
man sich beim Lesen des 4. Kapitels « Grandes ceuvres », wie es moglich
war, inmitten sovieler Widerwirtigkeiten die Ruhe aufzubringen fiir eine
so umfangreiche Leistung, wie sie in der 1786 Nummern (darunter 30 selb-
stindige Werke) zdhlenden Bibliographie am Ende des Buches dargestellt
ist. Das letzte Kapitel « Secret d’une belle vie » gibt uns die Antwort. Und
P. Lagranges selber hat sie kurz formuliert in einem BriefschluBwort, das
er 1911 an seinen Schiiler, den jetzigen Priasidenten der Bibelkommission,
Kardinal Tisserant, richtete und an welches das dem Buche gewidmete
Vorwort aus der Feder dieses Kirchenfiirsten ankniipft: « La cause que
nous servons, c'est ... I'Eglise. »

Neggio-Lugano. A. Scherzer O, P.



	Literarische Besprechungen

