Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 1

Artikel: Der Schichtengedanke bei N. Hartmann
Autor: Endres, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762397

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

Von Dr. Jos. ENDRES C. Ss. R.

In seinen bisher veréffentlichten Arbeiten iiber Ontologie schreitet
N. Hartmann vom Allgemeinen zum Besondern fort. Nach der Unter-
suchung des Seienden als solchem und seiner Aufbauelemente ! befat
er sich mit den ‘Seinsmodi’ Méglichkeit, Wirklichkeit und Notwendig-
keit 2 und kommt dann zum realen Sein 3. _ :

Wie in jeder Seinslehre ein Hauptanliegen das Reale ist, so sucht
auch Hartmann vor allem dieses zu verstehen. Die Welt als Ganzes
ist aber nur verstindlich, wenn man das einzelne Seiende kennt, und
dieses kennen heiBt, um seine Aufbauelemente, seine ‘Kategorien’ und
deren Beziehungen wissen 4. Darum hingt letztlich alles an jenen Seins-
kategorien und ihren interkategorialen Beziehungen. « Diese heraus-
zuarbeiten und womdglich als ein zusammenhingendes Ganzes zu
begreifen ist daher nicht eine Teilaufgabe der Ontologie, sondern die
umfassende Gesamtaufgabe.»® Von besonderer Bedeutung sind dabei
jene Kategorien, die dem ganzen,' oder wenigstens einem gréBeren
Bereich des real Seienden gemeinsam sind. Sie haben ndmlich « die
Bedeutung von allgemeinen Seinsgrundlagen und bilden zugleich die
durchgehenden Verbindungen im Schichtenbau der Welt » (a. a. O. 238).
Hartmann unterscheidet drei Gruppen solcher Fundamentalkategorien :

1. Die Modalkategorien. Sie bestimmen die Seinsweise : real-ideal.

2. Solche mit strukturellem Charakter und paarweise in Form von zu-
sammenhingenden Gegensatzgliedern auftretend, z. B. Einheit-
Mannigfalt, Quantitit-Qualitit, Materie-Form.

3. Die kategorialen Gesetze des Aufbaues der realen Welt ®.

! Zur Grundlegung der Ontologie, 1935.

* Moglichkeit und Wirklichkeit, 1938.

3 Der Aufbau der realen Welt, 1940.

4 Der Begriff der Kategorie hat bei Hartmann eine andere Bedeutung als
bei Kant. Nach Kant sind die Kategorien Denkformen, nach Hartmann sind
sie auch Seinsformen. Doch unterscheidet sich trotzdem sein Kategorienbegriff
von dem der Scholastik, sofern diese zuerst und unmittelbar nur vollstindig
Seiendes, nicht aber physische und metaphysische Teile, sowie das im Werden
und in der Entwicklung begriffene Seiende in die Kategorien einordnet.

5§ Neue Wege der Ontologie, in : Systematische Philosophie, herausgegeben
von N. Hartmann, 1942, 247. ¢ Vgl. Aufbau der realen Welt, 203 f.



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 85

DaBl er nicht der erste ist, der das Reale dem Verstindnis zu
erschlieBen . sucht, weil Hartmann sehr wohl. Aber er glaubt, daB3
andere, vor allem die Vorginger, sich dabei nicht genugsam von den
Tatsachen, von der Wirklichkeit bestimmen lieBen, daB sie die Wirk-
lichkeit zu Gunsten eines vorgefaBten, feststehenden Systems nicht
selten vergewaltigt haben. So ist die Welt an sich bunt und vielge-
staltig ; aber man hat sie vereinfacht, indem man Kategorien, die Auf-
bauelemente eines begrenzten Seinsbereiches sind, als solche des Ganzen
angesehen hat, sei es, dal man das Ganze, die Welt, von unten her
erklirte, wie es der Materialismus tut, sei es, daB man sie von oben
her zu deuten suchte, wie jene zahlreichen Systeme, in denen Kate-
gorien, die nur fiir den Menschen gelten, auch auf das Untermensch-
liche angewendet werden!. Hartmann geht gar soweit, zu sagen, die
Metaphysik aller Zeiten habe dergleichen einseitige. Weltbilder ent-
worfen. « Denn in der Tat zerfallen die spekulativen Systeme fast ohne
Ausnahme in die beiden Typen : Metaphysik von oben und Metaphysik
von unten. Durch die Verallgemeinerung wurde die Welt iibersichtlich
und gleichsam vernunftgemidB gemacht.»? So begreiflich dergleichen
Monismen, vom einheitssuchenden menschlichen Verstande aus be-
trachtet, auch sein mégen, — die Vielheit des Seienden ldaB8t sich iiber-
haupt nur dann gedanklich meistern, wenn es gelingt, irgend eine Ein-
heit darin festzustellen —, sie sind eine Vergewaltigung der Wirklich-
keit, die nun einmal nicht so einfach und so einheitlich ist. Wieder
andere Philosophen vermeiden den Monismus zwar, aber ihr Weltbild
entspricht trotzdem nicht der realen Welt. So nimmt z. B. Plotin eine
Stufenordnung des Seienden an ; aber seine fiinf Seinsstufen mit dem
‘Einen’ als hochster und der Materie als niederster Stufe, zwischen die
dann das dingliche Sein, die Seele und der Geist einzureihen sind, sind
ganz willkiirlich aufgestellt und auseinander abgeleitet.

1 Dasist nach H. z. B. die Kategorie des Zweckes, die an sich nur menschliches
Tun beherrscht, aber vielfach als allgemeine Seinskategorie betrachtet wird. Hier
unterlaufen H. allerdings verschiedene Irrtiimer, vor allem vergiBt er den ana-
logen Charakter des Zweckbegriffes, vgl. J. Endres, Zur Teleologieauffassung
N. Hartmann, Phil. Jahrb. 1942, 187 f. H. fordert zwar immer wieder, man diirfe
sich nur von den Tatsachen bestimmen lassen, aber auf geschichtlichem' Gebiet
1aBt er sich keineswegs ganz davon bestimmen. Jedenfalls mu8 man immer wieder
feststellen, wie er scholastische Lehren nach einem vorgefaBten System umformt
und verbiegt, oder einen Irrtum, der sich bei einem einzelnen oder einer Gruppe
findet, der «alten Philosophie» schlechthin zum Vorwurf macht.

2 Neue Wege, 244. )



86 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

Trotz allem weist die Wirklichkeit eine Ordnung auf : keine der
Einheit und Gleichheit, doch eine der Beziehung. Die Welt ist eine
Einheit von stufenférmig sich aufbauenden Seiendem, innerhalb deren
bestimmte Beziehungen bestehen.

Die Stufenordnung im realen Sein ist eine auch dem vorwissen-
schaftlichen Denken nicht unbekannte Tatsache, und die Philosophie
hat ihr von jeher Rechnung getragen. Von Plato stammt die Lehre
vom Stufenreich der Ideen, und wie die Ideen, so findet auch die
Stufung in der Erscheinungswelt Abbild und Ausdruck. Aristoteles
kennt eine Stufenordnung der Formen, die ja Wesen und Stellung der
Dinge bestimmen. Er spricht von den grundverschiedenen Stufen des
Belebten und Unbelebten, deren Unterschiede er hervorhebt ! und nennt
im ersten Buche iiber die Seele das pflanzliche, tierische und gesell-
schaftlich geordnete menschliche Leben die Stufen des Belebten. Dazu
stellt er im zweiten Kapitel des zweiten Buches auch schon eine Gesetz-
lichkeit unter den verschiedenen Stufen fest : eine gewisse Abhingig-
keit des Hohern vom Niedern. Das Héhere kommt nicht vor ohne
das Niedere ; das organische Pflanzenleben bedarf des Stoffes usw. (Das
Dependenzgesetz Hartmanns.)

Augustinus weill ebenfalls um jene beiden Grundschichten und die
dreifache Stufung des Lebendigen®. Das Belebte unterscheidet sich
nach ihm durch eine bestimmtere Gestaltung und durch eine besondere
Form der Bewegung®. Im Geistigen kennt Augustin dann noch ver-
schiedene Stufen : das verniinftig freie Denken und Schaffen, das sitt-
liche Leben, die Festigung und der ruhige Besitz der Tugenden, die
Kontemplation, das Ruhen der Seele im héchsten Gut*. Fiir Augu-
stinus sind die Seinsschichten zugleich auch Wertgrade. Besser ist ein
Geist, selbst wenn er verdorben ist, als jedweder unverdorbene Kérper 5.
Im Menschen finden sich dann alle Stufen vereint. Er hat das Sein
mit Holz und Stein, das Leben mit den Biumen, das Fiihlen mit den
Tieren, das geistige Erkennen mit den Engeln gemein ®. Auch Augu-
stinus erwihnt schon Stufengesetze : Die je hohere Stufe setzt die

1 Vgl. Phys. VIII, 4, 255a, 12, a. 6 ; De anima III 4, 429a, 27; I 4 408 Db,
29b, 18; I1:2, 448D, 24.

2 De civit. Dei 1. 5 c. 11.

3 De vera rel. n. 52. 74; De Gen. ad litt. 1. 7 n. 22.

4 De quant. an. n. 70-76.

5 De natura boni 1. 5.

¢ Sermo 43 c. 3 n. &



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 87

niedere voraus. Das organische Leben hingt nicht in der Luft, es unter-
stellt die Elemente, die Masse, den Stoff! ; alle samenhaften Anfinge
des Lebens bediirfen vor allem des Wassers 2, keine Entfaltung und
Steigerung des Lebens ohne die entsprechenden niederen Krifte®. Um-
gekehrt hingt die niedere Schicht aber auch von der héheren ab. Der
Lebensgrund ist es, der den Leib bewegt ; durch seinen freien Willen
kann der Mensch den Korper bewegen ¢ ; beim Menschen sind die Sinnes-
vermogen Diener des Geistes, doch sind sie dadurch auch innerlich
gehoben und geadelt 5. Zuletzt setzen alle Stufen Gott voraus 6.
Thomas von Aquin spricht ebenfalls von einer stufenartigen An-
ordnung des Seienden 7. Bestimmend fiir die Hohe der Stufe, die ein
Ding einnimmt, ist nach Thomas dessen Wertgehalt, die Art und das
MaB der in ihm verwirklichten Vollkommenheiten, oder anders aus-
gedriickt : das MaB, in dem ein Ding sich selbst besitzt nach Sein und
Tun. Je mehr ein Ding diesen Vorzug hat, um so weniger ist es auf
Vervielfdltigung angelegt, um so weniger braucht es durch Vermehrung
zu ersetzen, was ihm an innerem Reichtum, an Tiefe und Fiille fehlt.
Belebtes und Unbelebtes sind zwei Stufen von so verschieden gearteter
Tatigkeit, da man die des einen nicht auf die des andern zuriick-
fithren und aus ihm erkldren kann. Dieser Unterschied ist aber Zeichen
und Wirkung eines ebenso groBen Unterschiedes im Sein. Das Un-
belebte ist die unterste, die Stufe des reinen Stoffes, des Kérpers mit
der bloBen Ausdehnung und Vorgingen mechanisch-chemischer Art als
Eigenschaften. Das Gebiet des Lebens ist aufgespalten in die Stufen
des pflanzlichen, tierischen und menschlichen Lebens. Sie sind gekenn-
zeichnet durch eine je vollkommenere Form der dem Leben eigenen
Selbstbewegung. Auf jeder dieser einzelnen Stufen zeigen sich wiederum
mehr oder weniger viele und groBe Hohenunterschiede. Welche Stufen-
leiter z. B. im Bereich der Tiere, angefangen von jenen einfachen Wesen,
die nur mit Tast- oder Geschmacksinn ausgeriistet sind, bis zu den
anatomisch so spezialisierten, mit allen Sinnen versehenen Primaten ! 8

1 De anima et eius orig. 1. 4 n. 18.

? De Gen. ad litt. 1. 5 n. 20.

3 De civit, Dei 1. 19 c. 12 n. 3.

4 De Gen. ad litt. 1. 8 n. 42.

5 Conf. 1. 10 n. 12 f.

¢ De civit. Dei 1. 15 c. 22 ; De natura boni 1. 12 ; Enarr. in Ps. 70 s. 2 n. 6.

712,.8; c. Gent. I, 13 c.

8 Im Tastsinn sieht man den Grundsinn und die Wurzel der ganzen Sinnen-
schicht ; alle Tiere haben wenigstens diesen Sinn. Arist.,, De anima 414 b, 3.



88 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

Ahnliches gilt fiir die andern Seinsstufen?, fiir die Pflanzenwelt und
die des unbelebten Stoffes. Und welche Stufung in der Menschenart,
vom armen Idioten angefangen bis zu den iiberragenden Geistern aller
Zeiten !

In der Neuzeit kommt dann durch Descartes eine gewisse Ver-
armung in die ganze Stufenlehre, sofern er nur die res extensa und die
res cogitans unterscheidet. Die ausgedehnten Dinge umfassen die
physikalische Welt, die Pflanzen und die Tiere ; die res cogitans ist die
menschliche Seele 2.

Aber nach Ansicht der Alten geht die Stufung des Seins noch
weiter. Selbst in den Aufbauelementen der einzelnen Dinge begegnet
man einer Uber- und Unterordnung. Und iiber diese Aufbauelemente
und ihr gegenseitiges Verhiltnis haben sie besonders nachgedacht.
Gerade Aristoteles bemiiht sich im siebten Buche seiner Metaphysik
um eine Antwort auf die Frage der Naturphilosophen nach den Aufbau-
elementen der Substanzen. Substanz im ersten und eigentlichen Sinn
ist fiir Aristoteles die fiir sich seiende Einzelexistenz. An dieser unter-
scheidet er das Wesentliche und das Hinzukommende und zerlegt das

1 Vgl. Thomas, De anima 7 u. ad 5; c. Gent. IV 11.

? Zu dieser Aufteilung sagt Heimsoeth : « Der Kern jener dualistischen Lehre
war eine philosophische Entdeckung ersten Ranges : eine descriptiv und analytisch
erfolgte Aufdeckung von ontischen Grundverschiedenheiten, die niemand seitdem
hat verwischen kénnen» (Zur Ontologie der Realititsschichten in der franz.
Philosophie, Blitter f. deutsche Philosophie, 13 [1939] 252). — Damit wird Des-
cartes wohl etwas reichlich Ehre angetan. Denn man brauchte doch nicht erst
auf ihn zu warten, um zu der banalen Einsicht von der ontologischen Verschieden-
heit der BewuBtseinsschicht und der des Materiellen zu kommen. In Wirklich-
keit hat Descartes die viel reicher gegliederte Wirklichkeit durch die Zuriick-
fiihrung auf diese beiden Schichten entstellt und verstiimmelt. Die ganze Schicht
des Korperlebens wird durch Descartes’ Maschinentheorie auf die Ebene des
anorganischen Stoffes herabgezogen. Zudem ist es ihm nicht méglich, das Zu-
sammen von Kérper und Geist im Menschen richtig zu erkliren. Wenn Descartes
aber wirklich die Verschiedenheit zwischen den beiden angegebenen Seins-
bereichen « ohne Riickhalt und ohne sogleich den Unterschied wieder durch all-
gemeine Erklirungsprinzipien zu unterdriicken», verstanden hitte, dann kénnte
er iiberhaupt nicht in der Reihe der Schichtentheoretiker aufgefiihrt werden.
Nach diesen besteht zwischen den einzelnen Schichten wohl Verschiedenheit, aber
dazu auch Ubereinstimmnng und Zusammenhang. Wenigstens die allgemeinsten
Kategorien der untern Schichten kehren in den hoheren zum Teil wieder. Und
beides : Eigenstindigkeit und Zusammenhang muB vorhanden sein, wenn die
Dinge der realen Welt in einem schichtenartigen Verhiltnis zueinanderstehen
sollen. Villige Heterogeneitit ist dem Schichtengedanken ebenso zuwider wie
der nach Descartes einsetzende Monismus Spinozas und die Monadenlehre eines
Leibniz. :



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 89

Wesentliche wieder in Materie und Form . Diese Lehre des Aristoteles
ist dann von der Scholastik iibernommen und in den einzelnen Schulen
weiter gebildet und zum Teil verdndert worden. Die Materie galt als
das untergeordnete, die Form als das {ibergeordnete, bestimmende und
gestaltende Element. Wie in der Wesensordnung, so wurden auch in
der Daseinsordnung zwei Elemente unterschieden : Das Sosein und das
Dasein, wobei dann der Akt des Daseins als das Héhere, Ubergeordnete
betrachtet wurde. Besondere Aufmerksamkeit wurde ferner jener
Korperform geschenkt, die Seele heiit. Plato und Aristoteles kennen
eine Art Schichtung der Seele ; sie unterscheiden Seelenteile, die ein-
ander iiber- und untergeordnet sind. Dabei wird Aristoteles der Wirk-
lichkeit allerdings viel gerechter als sein groBer Meister 2.

In der heutigen Philosophie schenkt N. Hartmann der Stufung
des realen Seins, vor allem aber den Schichten des Seienden auf den
einzelnen Stufen groBe Aufmerksamkeit?®. In der realen Welt zeigt
sich ihm ein Zweifaches : Alles, von der Materie bis hinauf zum Geiste

1 So ist letztlich das Problem der Substanz das Hauptanliegen des Aristoteles,
und es ist nicht so, wie Hartmann meint, sie spiele bei ihm keine groSe Rolle.

* Vgl. Hartmann, Die Anfinge des Schichtungsgedankens in der alten Philo-
sophie, 1943. In der neuzeitlichen Seelenkunde hat sich der Gedanke der Schich-
tung des Seelischen mehr und mehr durchgesetzt. Bestimmend dafiir waren unter
anderm auch entwicklungspsychologische und psychopathologische Erfahrungen.

Ein « Hauptergebnis unseres Arbeitens besteht darin, daB die psychische
Personlichkeit einen Stufenbau verschieden hoher Schichten darstellt » ; E. Jaensch,
Grundformen menschlichen Seins, 1929, 11.- Der Ansicht Platos schlieBt sich dabei
weitgehend an H. Nohl, Charakter und Schicksal, 1938, 31 f. Gewohnlich aber
deckt sich die Schichtung, wie die Neuern sie verstehen, nicht mit der der Alten.
Deren Begriff der Seele war umfassender. Die Seele galt als Quellgrund jeden
Lebens ; heute werden die AuBerungen des pflanzlichen und geistigen Lebens oft
nicht als Seelentéitigkeiten angesehen. In der so eingeengten Seele werden dann von
Jaensch noch tiefere, mittelhohe und oberste Schichten unterschieden. — Auch die
heutige Biologie weil um eine objektive Rangordnung der Teile, der Organe in
einem Organismus. Vgl. A. Myiiller, Struktur und Aufbau der biologischen Ganz-
heiten, 1943, 44 f. L. von Bertalanffy schreibt in seinem Buch: Vom Molekiil zur
Organismenwelt, Potsdam 1944, 5: «Im Sinn einer organismischen Auffassung stellt
sich uns die Wirklichkeit dar als ein Stufenbau, eine hierarchische Ordnung von
iibereinandergeschachtelten Systembildungen. » Er kennt als Stufen 1. die Materie
mit ihren Bestandteilen und 2. den organischen Bereich. In diesem unterscheidet
er seltsamerweise als Stufen a) die hochkomplizierten, chemischen Verbindungen
der Kohlenhydrate und EiweiBkoérper, b) die zwischen belebter und unbelebter
Natur gelegene Stufe der « Viren», ¢) die Vereinheitlichungsrichtungen im wviel-
zelligen Organismus, d. i. das Nervensystem und die Gruppe der sogenannten
Wirkstoffe : Fermente, Vitamine, Hormonen.

8 Vgl. Der Aufbau der realen Welt, 472-574 ; Neue Wege der Ontologie in
Syst. Phil., 231-302.



90 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

hat dieselbe Seinsweise der Realitit !. In den Formen herrscht dagegen
Mannigfalt. Doch ist damit nicht jedwede Einheit ausgeschlossen ; der
Stufenbau des Seins stellt eine Ordnungseinheit dar. Die Welt ist keine
Einheit der Gleichférmigkeit, sondern eine der Uberlagerung und Uber-
hohung verschiedener Stufen. Doch darf, wer Einblick in den Aufbau
der realen Welt gewinnen will, nicht stehen bleiben bei den Stufen.
Denn die Gebilde dieser Stufen : Ding, Pflanze, Tier, Mensch, Gemein-
schaft, sind, wie das Ganze der realen Welt, zum Teil selbst wieder
geschichtet. Schicht und Stufe decken sich also nicht; das Seiende
einer Stufe kann aus mehreren Schichten bestehen. Je hoher die Stufe,
um so vielfacher die Schichtung. Im Menschen sind alle zusammen-
geschlossen. Will man darum die Welt in ihrem Aufbau, und die Dinge,
aus denen sie sich aufbaut, verstehen, dann muBl man die Schichten
untersuchen.

Hier stellen sich nach Hartmann zwei Aufgaben : es miissen die
Grundbestimmungen oder die Kategorien dieser Schichten heraus-
gearbeitet und das Verhiltnis der einzelnen Schichten zueinander, ihr
Zusammenhang, die Gesetze, die in ihnen walten, aufgedeckt werden.
H. unterscheidet vier verschiedene Schichten: die leblose, belebte,
seelische und geistige Schicht. Der tiefste Einschnitt liegt nach ihm
zwischen dem Organischen und dem Seelischen, denn mit dem Seelischen
beginnt das Unraumliche. Das Besondere des Geistigen liegt darin,
daB es im Unterschied zum Seelischen das EinzelbewuBtsein trans-
zendiert. Es tritt in Sprache, Wissen, Wertung, Recht und dgl. in die
Erscheinung 2. Aber aus Eigenart und Verschiedenheit der Schichten
darf man nicht folgern, es bestehe zwischen ihnen eine uniiberbriick-
bare Kluft ; in den Dingen kommen sie ja miteinander verbunden vor 2.

1 Neue Wege, 231. Das ist allerdings nur in eingeschrinktem Sinne richtig.
Das Wirklichsein, die Existenz kommt jedwedem real Seienden, zwar im eigent-
lichen, aber nicht im gleichen Sinne zu. Als Akt der Wesenheit ist die Existenz
auf diese abgestimmt, und so sind die Existenzen je so verschieden wie die Wesen-
heiten.

* Neue Wege, 233. Den Schichten entsprechend haben sich die Wissen-
schaften aufgeteilt: Die Naturwissenschaften, die sich mit der anorganischen
Natur befassen, die biologischen Wissenschaften, denen das organische Geschehen
zugeordnet ist, die Psychologie, die das Seelische untersucht, die Gemtesmssen
schaften, die Sprache, Recht, Sitte usw. zum Gegenstand haben.

% Kehren in den hoheren Schichten auch nicht alle Bestimmtheiten der
niederen wieder, so doch in den hoheren Gebilden. So kommen die Bestimmtheiten
des Stoffes nicht in der Schicht des Seelischen und Geistigen vor, wohl aber in
jenem Gebilde, das diese Schichten mitaufbauen, dem Menschen.



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 91

Umgekehrt muB man sich jedoch auch davor hiiten, die Verschieden-
heit und Eigenart der Schichten wegen dieses Verbundenseins zu
leugnen oder zu verkleinern.

Die zum Teil gleiche Struktur der Gebilde auf den verschiedenen
Seinsstufen erklart sich nach H. aus der durchgingigen Wiederkehr
einzelner Schichten auf allen Stufen, aber die trotzdem «so himmel-
weit verschiedene Struktur ... nicht im Sinne bloBer Abstufung, son-
dern grundsitzlicher Heterogeneitit und Unvergleichbarkeit der ein-
zelnen Stufen» kommt daher, daB jede Stufe von je einer andern
Schicht ihr besonderes Geprige erhidlt. Ohne die Wiederkehr des
Niedern im Hoheren wire die Welt eine Vielheit beziehungsloser Stiicke,
umgekehrt bestinde vollige Gleichheit, wenn auch das Hohere im
Niedern wiederkehrte !. Aber dadurch, daB die verschiedenen Schichten
eines Dinges unter eimer substanziellen Form zusammengefat und
geeint sind, verlieren sie die ihnen eigentiimlichen Krifte und Tatig-
keiten nicht. Diese flieBen jetzt nur aus dem durch die substanzielle
Form bestimmten héheren Ganzen und werden von der Form auf die
Erhaltung und Entfaltung dieses Ganzen hingelenkt. Noch viel weniger
kann man in jener Lehre den Anfang monistischer Systeme sehen ; sie
ist jedem Monismus geradezu entgegengesetzt. Im fiinften Kapitel des
zwolften Buches seiner Metaphysik macht Aristoteles noch eigens auf-
merksam, daB die Elemente der verschiedenen Substanzen nur in
gewisser Weise, der Analogie nach dieselben, in sich aber, je nach der
Form, unter der sie stehen, verschieden sind.

Den Schichiengesetzen gilt ein groBer Teil der Untersuchung Hart-
manns 2. Hier soll nur auf die wichtigsten der von Hartmann auf-
gestellten Gesetze hingewiesen werden. Eines, das Gesetz der Wieder-
kehr, wurde schon erwiahnt. Wie bereits die Alten wuBBten, kehren die
niederen Schichten auf den héheren Stufen wieder. Dort werden sie
nach Hartmann von den hoheren Schichten zum Teil dberformt, zum
Teil nur sberbaut. Das Organische iiberformt untere Kategorien, ver-
andert sie dadurch, gestaltet sie um. Mit diesem Gesetz der Abwand-

! In Verkennung der aristotelisch-scholastischen Lehre von der einen sub-
stantiellen Form in mehrschichtigen Gebilden glaubt H., daB so dann alle
Schichten «im Grunde homogen sind », und von da aus sei es nur ein kleiner
Schritt bis zur wvélligen Verwischung der Grenzen und ihrer Aufhebung, wie es
in spateren monistischen und pantheistischen Systemen auch geschehen sei.
Vgl. Aufbau der realen Welt, 193-194.

® Aufbau der realen Welt, 412-574.



92 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

lurig niahert Hartmann sich Lehren der alten Philosophie. Aber das
Uberformt-werden des Niedern durch das Hoéhere bleibt nach ihm auf
wenige Seinsstufen, und zwar auf die untern, eingeschrinkt. Wo das
Seelische auftritt, gibt es ein solches Uberformen nicht mehr, da gibt
es nur noch ein Uberbauen. Das Seelenleben ist nach H. keine Uber-
formung des leiblichen Lebens, es nimmt die organischen Prozesse
nicht in sich auf, sondern baut sich iiber ihnen auf, ist von ihnen
getragen. Ahnlich ist das Verhiltnis zwischen geistigem und seelischem
Leben. «Das geschichtliche Leben des objektiven Geistes baut sich
nicht aus seelischen Aktvollziigen auf, sondern ‘beruht’ nur auf ihnen
wie auf einer Seinsgrundlage. »* Es ist wahr : das Seelenleben ist etwas
anders als eine Uberformung leiblicher Vorginge. Das Seelenleben ist
nichts Uberformtes, aber es ist doch iiberformend. Die Seele ist nach
alter Lehre die substanzielle Form, die die unteren Schichten nicht nur
iiberbaut, sondern bestimmt und umgestaltet. Nur so ist es mdglich,
daB ein aus verschiedenen Schichten zusammengesetztes Gebilde eine
Einheit wird, nur so ist die einzigartige Einheit verstindlich, die solche
Gebilde, wie z. B. der Mensch, in Wirklichkeit darstellen. Hartmann
erkennt solche Einheiten als bestehend an ; wer sich nur etwas von den
Tatsachen leiten 1dBt, kann sie gar nicht leugnen. Aber erkliren kann
er sie nicht, ja, er bemiiht sich nicht einmal um eine Erklirung dieser
alles andere als selbstverstindlichen Tatsache. Man mufl noch weiter
gehen : Hartmann zerstért sogar mit seinen Schichtengesetzen diese
Einheit, vor allem in den Gebilden héherer Stufen. Ob er es will oder
nicht : der Mensch fillt ihm schlieBlich auseinander in eine res extensa,
iiber der er sich die res cogitans dann aufbaut. Je héher die Stufe ist,
um so groBer ist an sich die Einheit des betreffenden Seienden, bei
Hartmann aber nimmt die Einheit mit dem Grad der Héhe ab. ®

1 Neue Wege, 260.

? Noch viel mehr ist die Einheit der Person bei E. Rothacker gefihrdet.
R. unterscheidet im Menschen zwei « eng verkniipfte und in ihren motorischen
AuBerungen vielfach verschmelzende Instanzen, Personlichkeitsschichten », die er
im AnschluB an Fr. Kraus ‘Tiefenperson’ und ‘Kortikalperson’ nennt (Die Schichten
der Personlichkeit, 1938, 4 u. 7). Tiefenperson = UnbewuBtes oder Es und Ich
verhalten sich wie Pferd und Reiter (15). Die Tiefenperson muB betrachtet werden
wie ein selbstindiges Lebewesen (44), die Personschicht legt sich wie ein Netz
iiber die Es-Schicht (59). Zusammengehalten wird die Gesamtperson eigentlich
nur durch die Erinnerung ; ohne sie wiirden auch die Ich-Akte auseinanderfallen
(61). Es ist moglich, daB sich mit diesen und dhnlichen AuBerungen noch ein
richtiger Sinn verbinden liBt, wenn man sie psychologisch deutet; metaphysisch
betrachtet sind sie grobe VerstoBe gegen die Wirklichkeit.



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 93

- Die unteren Kategorien kinmen zwar Aufbauelemente der héheren
sein, aber, und das ist H. noch bedeutsamer, sie miissen es nicht. Sie
sind, wie er sagt, ‘indifferent’, sind unabhingig von den héheren und
starker als diese. Gerade das, sagt H., haben alle teleologischen Systeme
von Aristoteles bis Hegel, die ja die hoheren Kategorien oder Schichten
zu den stirkeren machten, iibersehen. Und «das entspricht einem
bestimmten Wunschbild, das sich der Mensch zu allen Zeiten gern von
der Welt gemacht hat ; denn so kann er sich selbst als geistiges Wesen
fiir Ziel und Krone der Welt halten. »! -

Das Gesetz der Independenz und Stirke, wie H. es hier fiir die
niederen Schichten aufstellt, mag in gewissem Grade fiir die je niedere
Seinsstufe gelten. Die einzelnen Seinsstufen sind voneinander real ver-
schieden und in mancher Hinsicht gegen-einander indifferent. Das un-
belebte Koérperding bedarf der Pflanze und des Tieres nicht, es kann:
ohne sie bestehen. Und doch wird man auch hier noch, was die Indif-
ferenz betrifft, noch Abstriche und Vorbehalte machen miissen. Wer
sich die Forderung Hartmanns zu Herzen nimmt und seine Theorie
nur von Tatsachen bestimmt sein ldiBt, kann gar nicht daran vorbei :
die niederen Stufen sind so, da} sie den hoheren das Dasein mdoglich
machen : sie sind in geradezu staunenswerter Weise auf diese abgestimmt,’
das Anorganische auf das Organische usw. Da herrscht weder Indifferenz
noch Zufall, da zeigt sich eine sinnvolle Ordnung und Hinordnung,
eine Teleologie. . Noch weniger it sich im z2usammengesetzien Gebilde
die Hinordnung des Niedern auf das Hohere iibersehen. Im Menschen
z. B. dient die Schicht des ernihrenden Lebens mit all den Kraften
und Stoffen, die es dem Anorganischen entnimmt, dient das Sinnen-
leben dem Geiste und seinen Tiatigkeiten, alle Schichten sind auf das
hohere Ganze hingeordnet. In der Beurteilung der Verhiltnisse be-
trachtet Hartmann die Schichten nicht wie sie in der Einheit des
Ganzen bestehen, er 16st sie daraus und betrachtet sie abstrakt ; er
erneuert einen alten Irrtum, der die sogenannten metaphysischen Grade
voneinander sachlich verschieden sein laBt und iibersieht, dal es sich
hier nur um logische oder metaphysische Teile handelt.

Wie nach H. die niedere Schicht die stérkere ist, so ist die héhere
die schwichere. Aristoteles hat ebenfalls schon darauf hingewiesen,
daB diese ohne jene nicht bestehen kann. Doch war, wie Hartmann
sagt, diese Einsicht des Aristoteles «ungeachtet der einzigartigen

1 Neue Wege, 267.



94 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

Autoritit, die gerade dieser Philosoph im Mittelalter erlangte, unaus-
gewertet liegengeblieben und viele Jahrhunderte fast vergessen...».
Nach dem Urteil anderer geht aber z. B. Thomas von Aquin «mit
besonderer Aufmerksamkeit der Abhingigkeit des Seelischen vom
Korperlichen nach » (H. Meyer). Das gleiche Gesetz ist Augustinus so-
wohl fiir die Seinsstufen wie fiir die Seinsschichten bekannt. Und wie
nach Thomas die hohere Seinsstufe die niedere voraussetzt 2, so bedarf
die héhere Schicht fiir Sein und Téatigkeit der niedern. Schlaf und Traum,
charakterliche Anlagen, Temperament, geistige Betéitigung und Geistes-
krankheiten, all das hingt unmittelbar oder mittelbar von der Schicht
des Korperlichen ab, ganz entsprechend der Lehre von Materie und
Form, nach der die Form gemidf der Verfassung der Materie aufge-
nommen wird . Dabei verschligt es nichts, daBl einzelne Ansichten
des Thomas iiber physiologische Vorginge, nach den naturwissenschaft-
lichen Erkenntnissen jener Zeit gebildet, heute nicht mehr vertretbar
sind.

Nennt man die héheren Schichten schwiécher als die niedern, dann
gilt das von der materiellen Seite. Formell sind sie stirker : sie formen
das Niedere und stellen es in ihren Dienst. Die geistige « Schicht » im
Menschen, die wihrend ihrer Verbindung mit dem Korper auf dessen
Dienste angewiesen ist, kommt auch ohne diese aus. Denn die Geist-
seele ist fihig, von ihrem Korper gelost, ihr Leben fortzufithren 4. Die
groBere Stirke der hoheren Schicht zeigt sich auch in dem EinfluB,
den der Mensch auf die tieferen Seinsstufen hat. Er kann auf mannig-
fache Weise die Einzelgebilde und die 6rtlichen Verhiltnisse der Natur
umgestalten. Allerdings kann er das nicht, wie H. mit Recht hervor-
hebt 5, gegen die Gesetze der Natur, sondern nur sofern er diese aner-
kennt, sich ihnen anpaBt. Eine Anderung dieser Gesetze ist nur dem
hichsten Sein, dem Schépfer der Dinge, ihrer Krifte und Gesetze
moglich.

Aber wie schon Aristoteles die Selbstindigkeit der héheren Schicht
gegeniiber der niedern hervorhebt, so tritt auch Hartmann entschieden

1 Anfinge des Schichtungsgedankens, 21.

? De verit. X 1 ad 5.

3 Vgl. 184, 7;85, 7;1-1182, 4ad1;163,1; De verit. XXIV 1ad 19; 26, 9.

4 Einem solchen Weiterleben stehen die Schichtentheoretiker mehr als skep-
tisch gegeniiber. Immer wieder wiederholen sie den Satz : Der Geist ist und bleibt
leibgebunden ; er kommt nur im organischen Wesen vor, ruht auf dessen Leben
auf, lebt von dessen Kriften. Es gibt nicht den schwebenden Geist, aller wirkliche
Geist ist getragen. 5 Neue Wege, 275 f.



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 95

dafiir ein. Das Gesetz der Abhingigkeit will keine totale aussprechen.
« Das Novum der héheren Kategorienschicht ist der niederen gegen-
iiber durchaus ‘frei’. »* Dies ‘Novum’ kann nicht aus den niederen
Schichten abgeleitet und erklirt werden 2. Damit wendet H. sich vor
allem gegen den Materialismus, der den niederen Seinsformen die
Macht zuschreibt, die héheren hervorzubringen. Das Gegenstiick dazu
ist fiir H. der Teleologismus, der die ganze Welt von oben her zu
erkliren sucht, indem er das Zweckstreben, das dem Menschen eigen
ist, auf alle Seinsbereiche iibertrigt, die niederen auf die héheren hin-
ordnet.

Die Scholastik kennt noch eine weitere Ausdehnung des Dependenz-
gesetzes, oder wenn man will des Zweckgedankens. Nicht nur ist im
einzelnen Seienden die niedere Schicht auf die héhere, ist bei den
einzelnen Seinsstufen das niedere Gebilde auf das hohere hingeordnet,
auch die Gesamtheit des Seienden, die ganze Welt, trigt eine Hin-
ordnung auf Gott, die Erstursache und das Endziel in sich. Diese Hin-
ordnung ergibt sich notwendig aus der Eigenart der Welt als einer
Vielheit von Seiendem. Die Vielheit und die damit verbundene Be-
grenztheit lassen es nicht zu daB ein solches Sein ganz aus sich ver-
stindlich ist ; es kann nur begriffen werden als verursacht von einer
absoluten Einheit. Hartmann sieht solche Erwidgungen als abwegig an
und meint, gerade die Schichtungs- und Dependenzgesetze hitten sie
als falsch erwiesen®. «Alles Suchen nach der Einheit eines ersten
Prinzips, eines Ursprunges oder Weltgrundes hat sich als abwegig
erwiesen ; in dieser Richtung konnte man der Mannigfaltigkeit des
Seienden nicht gerecht werden, von der inhaltlichen Emseltlgkelt
solcher Konstruktionen ganz zu schweigen. » 4

Uberblickt man Hartmanns Untersuchungen iiber die Schichten-
verhiltnisse als Ganzes, dann muB8 man sagen : Keiner ist in so aus-
gedehnter, systematischer Weise diesen Fragen nachgegangen wie er.
Er ist ein ausgesprochener Feind jeder KurzschluBlosung, aller Theorien,
die irgendeinem Monismus huldigen und ihm zuliebe die Wirklichkeit

1 Neue Wege, 266. Aufbau der realen Welt, 529.

* Mit dieser Ansicht liBt sich allerdings folgender Satz Hs. nicht recht ver-
einigen : Die Entstehung des BewuBtseins aus dem bewuBtlosen Lebendigen ist
eine Tatsache, die sich im Werdegang jedes einzelnen Menschen vor unsern Augen
vollzieht, gleichgiiltig dagegen, ob wir sie begreifen oder nicht. Neue Wege, 292. —
Wir leugnen, daB eine derartige Entstehung des BewuBtseins eine Tatsache ist.

3 Neue Wege, 287.

4 A a.O.



96 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

vereinfachen und entstellen. Hartmann sucht der Einheit und der
Vielheit des Seienden gerecht zu werden, er hat manche Wahrheit neu
entdeckt, die die Alten bereits kannten, die aber im Laufe der Geschichte
wieder verschiittet worden ist; er hat ferner zu alten Erkenntnissen
neue hinzugewonnen. Aber er hat auch die Zahl der Irrtiimer ver-
mehrt, er trigt ein gut Teil dazu bei, daB Ansichten der Scholastik
den Zeitgenossen in verzerrter Weise vermittelt werden. Geht er in
der Grundfrage der Philosophie, in der Frage nach dem Verhiltnis vom
Einen und Vielen auch mehr in die Breite als die ‘alte Philosophie’,
an Tiefe erreicht er sie nicht, weder da, wo es sich um die Verbindung
vieler Schichten zu einem Seienden, noch wo es sich um das Verhiltnis
des vielen Seienden zum schlechthin Einen handelt. Berechtigt ist die
Schichtentheorie, wenn man in ihr eine Abstraktion, ein Denkschema
sieht, das die Abhangigkeitsbeziehungen zwischen den einzelnen Lebens-
stufen im Menschen dem Verstindnis ndher bringen soll. Aber man
darf sie nicht im streng philosophischen Sinne nehmen und den Zu-
sammenhang der einzelnen Lebensstufen als eine wirkliche Schichtung
begreifen wollen. Die einzelnen Tétigkeitsbezirke im Menschen liegen
nicht in dieser Weise aufeinander, sie greifen ineinander iiber. Sie sind
zu einer dynamischen Einheit verschmolzen und zwar so, dal die ver-
schieden gearteten Krifte sich nicht selbstindig betdtigen, sondern in
werkzeuglicher Unterordnung unter der formenden und richtung-
gebenden Kraft der Seele. AuBer dieser werkzeuglichen Unterordnung
dem Ganzen gegeniiber gibt es dann noch eine weitere dynamische
Uber- und Unterordnung zwischen jenen sich werkzeuglich betitigenden
Kriften gemiB ihrer seinsmiBigen Stellung im Lebensganzen. Die
werkzéugliche Bezogenheit des Niedern auf das Héhere begriindet und
begrenzt die Abhingigkeit des Hoheren vom Niederen. « GewiB8 kann
man sich zur Darstellung dieser Verhéltnisse des Bildes von der Schich-
tung bedienen. Aber es scheint, daB man diese mehr neutrale Aus-
drucksweise mit Absicht gewihlt hat, um an der substanziellen Deutung
des Leib-Seele-Verhiltnisses vorbeizukommen » (Joh. Ell).



	Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

