
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 1

Artikel: Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

Autor: Endres, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Schichtengedanke bei N. Hartmann
Von Dr. Jos. ENDRES C. Ss. R.

In seinen bisher veröffentlichten Arbeiten über Ontologie schreitet
N. Hartmann vom Allgemeinen zum Besondern fort. Nach der
Untersuchung des Seienden als solchem und seiner Aufbauelemente1 befaßt
er sich mit den 'Seinsmodi' Möglichkeit, Wirklichkeit und Notwendigkeit

2 und kommt dann zum realen Sein 3.

Wie in jeder Seinslehre ein Hauptanliegen das Reale ist, so sucht
auch Hartmann vor allem dieses zu verstehen. Die Welt als Ganzes

ist aber nur verständlich, wenn man das einzelne Seiende kennt, und
dieses kennen heißt, um seine Aufbauelemente, seine 'Kategorien' und
deren Beziehungen wissen 4. Darum hängt letztlich alles an jenen
Seinskategorien und ihren interkategorialen Beziehungen. « Diese
herauszuarbeiten und womöglich als ein zusammenhängendes Ganzes zu
begreifen ist daher nicht eine Teilaufgabe der Ontologie, sondern die
umfassende Gesamtaufgabe. » 5 Von besonderer Bedeutung sind dabei

•
jene Kategorien, die dem ganzen, oder wenigstens einem größeren
Bereich des real Seienden gemeinsam sind. Sie haben nämlich « die

Bedeutung von allgemeinen Seinsgrundlagen und bilden zugleich die

durchgehenden Verbindungen im Schichtenbau der Welt » (a. a. O. 238).
Hartmann unterscheidet drei Gruppen solcher Fundamentalkategorien :

1. Die Modalkategorien. Sie bestimmen die Seinsweise : real-ideal.
2. Solche mit strukturellem Charakter und paarweise in Form von

zusammenhängenden Gegensatzgliedern auftretend, z. B. Einheit-
Mannigfalt, Quantität-Qualität, Materie-Form.

3. Die kategorialen Gesetze des Aufbaues der realen Welt6.

1 Zur Grundlegung der Ontologie, 1935.
2 Möglichkeit und Wirklichkeit, 1938.
3 Der Aufbau der realen Welt, 1940.
4 Der Begriff der Kategorie hat bei Hartmann eine andere Bedeutung als

bei Kant. Nach Kant sind die Kategorien Denkformen, nach Hartmann sind
sie auch Seinsformen. Doch unterscheidet sich trotzdem sein Kategorienbegriff
von dem der Scholastik, sofern diese zuerst und unmittelbar nur vollständig
Seiendes, nicht aber physische und metaphysische Teile, sowie das im Werden
und in der Entwicklung begriffene Seiende in die Kategorien einordnet.

5 Neue Wege der Ontologie, in : Systematische Philosophie, herausgegeben
von N. Hartmann, 1942, 247. ' Vgl. Aufbau der realen Welt, 203 f.



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 85

Daß er nicht der erste ist, der das Reale dem Verständnis zu
erschließen sucht, weiß Hartmann sehr wohl. Aber er glaubt, daß

andere, vor allem die Vorgänger, sich dabei nicht genugsam von den

Tatsachen, von der Wirklichkeit bestimmen ließen, daß sie die
Wirklichkeit zu Gunsten eines vorgefaßten, feststehenden Systems nicht
selten vergewaltigt haben. So ist die Welt an sich bunt und vielgestaltig

; aber man hat sie vereinfacht, indem man Kategorien, die
Aufbauelemente eines begrenzten Seinsbereiches sind, als solche des Ganzen

angesehen hat, sei es, daß man das Ganze, die Welt, von unten her
erklärte, wie es der Materialismus tut, sei es, daß man sie von oben

her zu deuten suchte, wie jene zahlreichen Systeme, in denen
Kategorien, die nur für den Menschen gelten, auch auf das Untermenschliche

angewendet werden 1. Hartmann geht gar soweit, zu sagen, die

Metaphysik aller Zeiten habe dergleichen einseitige Weltbilder
entworfen. « Denn in der Tat zerfallen die spekulativen Systeme fast ohne
Ausnahme in die beiden Typen : Metaphysik von oben und Metaphysik
von unten. Durch die Verallgemeinerung wurde die Welt übersichtlich
und gleichsam vernunftgemäß gemacht. »2 So begreiflich dergleichen
Monismen, vom einheitssuchenden menschlichen Verstände aus

betrachtet, auch sein mögen, — die Vielheit des Seienden läßt sich

überhaupt nur dann gedanklich meistern, wenn es gelingt, irgend eine Einheit

darin festzustellen —, sie sind eine Vergewaltigung der Wirklichkeit,

die nun einmal nicht so einfach und so einheitlich ist. Wieder
andere Philosophen vermeiden den Monismus zwar, aber ihr Weltbild
entspricht trotzdem nicht der realen Welt. So nimmt z. B. Plotin eine

Stufenordnung des Seienden an ; aber seine fünf Seinsstufen mit dem

'Einen' als höchster und der Materie als niederster Stufe, zwischen die
dann das dingliche Sein, die Seele und der Geist einzureihen sind, sind

ganz willkürlich aufgestellt und auseinander abgeleitet.

1 Das ist nach H. z. B. die Kategorie des Zweckes, die an sich nur menschliches
Tun beherrscht, aber vielfach als allgemeine Seinskategorie betrachtet wird. Hier
unterlaufen H. allerdings verschiedene Irrtümer, vor allem vergißt er den
analogen Charakter des Zweckbegriffes, vgl. J. Endres, Zur Teleologieauffassung
N. Hartmann, Phil. Jahrb. 1942, 187 f. H. fordert zwar immer wieder, man dürfe
sich nur von den Tatsachen bestimmen lassen, aber auf geschichtlichem Gebiet
läßt er sich keineswegs ganz davon bestimmen. Jedenfalls muß man immer wieder
feststellen, wie er scholastische Lehren nach einem vorgefaßten System umformt
und verbiegt, oder einen Irrtum, der sich bei einem einzelnen oder einer Gruppe
findet, der « alten Philosophie » schlechthin zum Vorwurf macht.

2 Neue Wege, 244.



86 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

Trotz allem weist die Wirklichkeit eine Ordnung auf : keine der
Einheit und Gleichheit, doch eine der Beziehung. Die Welt ist eine
Einheit von stufenförmig sich aufbauenden Seiendem, innerhalb deren
bestimmte Beziehungen bestehen.

Die Stufenordnung im realen Sein ist eine auch dem
vorwissenschaftlichen Denken nicht unbekannte Tatsache, und die Philosophie
hat ihr von jeher Rechnung getragen. Von Plato stammt die Lehre

vom Stufenreich der Ideen, und wie die Ideen, so findet auch die

Stufung in der Erscheinungswelt Abbild und Ausdruck. Aristoteles
kennt eine Stufenordnung der Formen, die ja Wesen und Stellung der

Dinge bestimmen. Er spricht von den grundverschiedenen Stufen des

Belebten und Unbelebten, deren Unterschiede er hervorhebt1 und nennt
im ersten Buche über die Seele das pflanzliche, tierische und
gesellschaftlich geordnete menschliche Leben die Stufen des Belebten. Dazu
stellt er im zweiten Kapitel des zweiten Buches auch schon eine
Gesetzlichkeit unter den verschiedenen Stufen fest : eine gewisse Abhängigkeit

des Höhern vom Niedern. Das Höhere kommt nicht vor ohne

das Niedere ; das organische Pflanzenleben bedarf des Stoffes usw. (Das

Dependenzgesetz Hartmanns.)
Augustinus weiß ebenfalls um jene beiden Grundschichten und die

dreifache Stufung des Lebendigen2. Das Belebte unterscheidet sich

nach ihm durch eine bestimmtere Gestaltung und durch eine besondere

Form der Bewegung3. Im Geistigen kennt Augustin dann noch
verschiedene Stufen : das vernünftig freie Denken und Schaffen, das
sittliche Leben, die Festigung und der ruhige Besitz der Tugenden, die

Kontemplation, das Ruhen der Seele im höchsten Gut4. Für Augustinus

sind die Seinsschichten zugleich auch Wertgrade. Besser ist ein
Geist, selbst wenn er verdorben ist, als jedweder unverdorbene Körper 6.

Im Menschen finden sich dann alle Stufen vereint. Er hat das Sein

mit Holz und Stein, das Leben mit den Bäumen, das Fühlen mit den

Tieren, das geistige Erkennen mit den Engeln gemein8. Auch Augustinus

erwähnt schon Stufengesetze : Die je höhere Stufe setzt die

1 Vgl. Phys. VIII, 4, 255 a, 12, a. 6 ; De anima III 4, 429 a, 27 ; I 4 408 b,
29 b, 18 ; II 2, 413 b, 24.

2 De civit. Dei 1. 5 c. 11.
3 De vera rel. n. 52. 74 ; De Gen. ad litt. 1. 7 n. 22.
4 De quant, an. n. 70-76.
8 De natura boni 1. 5.
0 Sermo 43 c. 3 n. 4.



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 87

niedere voraus. Das organische Leben hängt nicht in der Luft, es unterstellt

die Elemente, die Masse, den Stoff1 ; alle samenhaften Anfänge
des Lebens bedürfen vor allem des Wassers2, keine Entfaltung und
Steigerung des Lebens ohne die entsprechenden niederen Kräfte 3.

Umgekehrt hängt die niedere Schicht aber auch von der höheren ab. Der
Lebensgrund ist es, der den Leib bewegt ; durch seinen freien Willen
kann der Mensch den Körper bewegen 4

; beim Menschen sind die
Sinnesvermögen Diener des Geistes, doch sind sie dadurch auch innerlich
gehoben und geadelt 5. Zuletzt setzen alle Stufen Gott voraus6.

Thomas von Aquin spricht ebenfalls von einer stufenartigen
Anordnung des Seienden 7. Bestimmend für die Höhe der Stufe, die ein

Ding einnimmt, ist nach Thomas dessen Wertgehalt, die Art und das

Maß der in ihm verwirklichten Vollkommenheiten, oder anders

ausgedrückt : das Maß, in dem ein Ding sich selbst besitzt nach Sein und
Tun. Je mehr ein Ding diesen Vorzug hat, um so weniger ist es auf

Vervielfältigung angelegt, um so weniger braucht es durch Vermehrung
zu ersetzen, was ihm an innerem Reichtum, an Tiefe und Fülle fehlt.
Belebtes und Unbelebtes sind zwei Stufen von so verschieden gearteter
Tätigkeit, daß man die des einen nicht auf die des andern zurückführen

und aus ihm erklären kann. Dieser Unterschied ist aber Zeichen

und Wirkung eines ebenso großen Unterschiedes im Sein. Das
Unbelebte ist die unterste, die Stufe des reinen Stoffes, des Körpers mit
der bloßen Ausdehnung und Vorgängen mechanisch-chemischer Art als

Eigenschaften. Das Gebiet des Lebens ist aufgespalten in die Stufen
des pflanzlichen, tierischen und menschlichen Lebens. Sie sind
gekennzeichnet durch eine je vollkommenere Form der dem Leben eigenen

Selbstbewegung. Auf jeder dieser einzelnen Stufen zeigen sich wiederum
mehr oder weniger viele und große Höhenunterschiede. Welche Stufenleiter

z. B. im Bereich der Tiere, angefangen von jenen einfachen Wesen,
die nur mit Tast- oder Geschmacksinn ausgerüstet sind, bis zu den

anatomisch so spezialisierten, mit allen Sinnen versehenen Primaten !8

1 De anima et eius orig. 1. 4 n. 18.
2 De Gen. ad litt. 1. 5 n. 20.
3 De civit. Dei 1. 19 c. 12 n. 3.
4 De Gen. ad litt. 1. 8 n. 42.
5 Conf. 1. 10 n. 12 f.
8 De civit. Dei 1. 15 c. 22 ; De natura boni 1. 12 ; Enarr. in Ps. 70 s. 2 n. 6.
7 I 2, 3 ; c. Gent. I, 13 c.
8 Im Tastsinn sieht man den Grundsinn und die Wurzel der ganzen Sinnenschicht

; alle Tiere haben wenigstens diesen Sinn. Arist., De anima 414 b, 3.



88 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

Ähnliches gilt für die andern Seinsstufen 1, für die Pflanzenwelt und
die des unbelebten Stoffes. Und welche Stufung in der Menschenart,
vom armen Idioten angefangen bis zu den überragenden Geistern aller
Zeiten

In der Neuzeit kommt dann durch Descartes eine gewisse

Verarmung in die ganze Stufenlehre, sofern er nur die res extensa und die

res cogitans unterscheidet. Die ausgedehnten Dinge umfassen die

physikalische Welt, die Pflanzen und die Tiere ; die res cogitans ist die
menschliche Seele2.

Aber nach Ansicht der Alten geht die Stufung des Seins noch
weiter. Selbst in den Aufbauelementen der einzelnen Dinge begegnet
man einer Über- und Unterordnung. Und über diese Aufbauelemente
und ihr gegenseitiges Verhältnis haben sie besonders nachgedacht.
Gerade Aristoteles bemüht sich im siebten Buche seiner Metaphysik
um eine Antwort auf die Frage der Naturphilosophen nach den Aufbau-
elementen der Substanzen. Substanz im ersten und eigentlichen Sinn
ist für Aristoteles die für sich seiende Einzelexistenz. An dieser
unterscheidet er das Wesentliche und das Hinzukommende und zerlegt das

1 Vgl. Thomas, De anima 7 u. ad 5 ; c. Gent. IV 11.
2 Zu dieser Aufteilung sagt Heimsoeth : « Der Kern jener dualistischen Lehre

war eine philosophische Entdeckung ersten Ranges : eine descriptiv und analytisch
erfolgte Aufdeckung von ontischen Grundverschiedenheiten, die niemand seitdem
hat verwischen können » (Zur Ontologie der Realitätsschichten in der franz.
Philosophie, Blätter f. deutsche Philosophie, 13 [1939] 252). — Damit wird
Descartes wohl etwas reichlich Ehre angetan. Denn man brauchte doch nicht erst
auf ihn zu warten, um zu der banalen Einsicht von der ontologischen Verschiedenheit

der Bewußtseinsschicht und der des Materiellen zu kommen. In Wirklichkeit

hat Descartes die viel reicher gegliederte Wirklichkeit durch die Zurück-
fiihrung auf diese beiden Schichten entstellt und verstümmelt. Die ganze Schicht
des Körperlebens wird durch Descartes' Maschinentheorie auf die Ebene des
anorganischen Stoffes herabgezogen. Zudem ist es ihm nicht möglich, das
Zusammen von Körper und Geist im Menschen richtig zu erklären. Wenn Descartes
aber wirklich die Verschiedenheit zwischen den beiden angegebenen
Seinsbereichen « ohne Rückhalt und ohne sogleich den Unterschied wieder durch
allgemeine Erklärungsprinzipien zu unterdrücken », verstanden hätte, dann könnte
er überhaupt nicht in der Reihe der Schichtentheoretiker aufgeführt werden.
Nach diesen besteht zwischen den einzelnen Schichten wohl Verschiedenheit, aber
dazu auch Übereinstimmung und Zusammenhang. Wenigstens die allgemeinsten
Kategorien der untern Schichten kehren in den höheren zum Teil wieder. Und
beides : Eigenständigkeit und Zusammenhang muß vorhanden sein, wenn die
Dinge der realen Welt in einem schichtenartigen Verhältnis zueinanderstehen
sollen. Völlige Heterogeneität ist dem Schichtengedanken ebenso zuwider wie
der nach Descartes einsetzende Monismus Spinozas und die Monadenlehre eines
Leibniz. »



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 89

Wesentliche wieder in Materie und Form1. Diese Lehre des Aristoteles
ist dann von der Scholastik übernommen und in den einzelnen Schulen
weiter gebildet und zum Teil verändert worden. Die Materie galt als
das untergeordnete, die Form als das übergeordnete, bestimmende und
gestaltende Element. Wie in der Wesensordnung, so wurden auch in
der Daseinsordnung zwei Elemente unterschieden : Das Sosein und das

Dasein, wobei dann der Akt des Daseins als das Höhere, Übergeordnete
betrachtet wurde. Besondere Aufmerksamkeit wurde ferner jener
Körperform geschenkt, die Seele heißt. Plato und Aristoteles kennen
eine Art Schichtung der Seele ; sie unterscheiden Seelenteile, die
einander über- und untergeordnet sind. Dabei wird Aristoteles der
Wirklichkeit allerdings viel gerechter als sein großer Meister2.

In der heutigen Philosophie schenkt N. Hartmann der Stufung
des realen Seins, vor allem aber den Schichten des Seienden auf den
einzelnen Stufen große Aufmerksamkeit3. In der realen Welt zeigt
sich ihm ein Zweifaches : Alles, von der Materie bis hinauf zum Geiste

1 So ist letztlich das Problem der Substanz das Hauptanliegen des Aristoteles,
und es ist nicht so, wie Hartmann meint, sie spiele bei ihm keine große Rolle.

2 Vgl. Hartmann, Die Anfänge des Schichtungsgedankens in der alten
Philosophie, 1943. In der neuzeitlichen Seelenkunde hat sich der Gedanke der Schichtung

des Seelischen mehr und mehr durchgesetzt. Bestimmend dafür waren unter
anderm auch entwicklungspsychologische und psychopathologische Erfahrungen.

Ein « Hauptergebnis unseres Arbeitens besteht darin, daß die psychische
Persönlichkeit einen Stufenbau verschieden hoher Schichten darstellt » ; E. Jaensch,
Grundformen menschlichen Seins, 1929, 11. Der Ansicht Piatos schließt sich dabei
weitgehend an H. Nohl, Charakter und Schicksal, 1938, 31 f. Gewöhnlich aber
deckt sich die Schichtung, wie die Neuern sie verstehen, nicht mit der der Alten.
Deren Begriff der Seele war umfassender. Die Seele galt als Quellgrund jeden
Lebens ; heute werden die Äußerungen des pflanzlichen und geistigen Lebens oft
nicht als Seelentätigkeiten angesehen. In der so eingeengten Seele werden dann von
Jaensch noch tiefere, mittelhohe und oberste Schichten unterschieden. — Auch die
heutige Biologie weiß um eine objektive Rangordnung der Teile, der Organe in
einem Organismus. Vgl. A. Müller, Struktur und Aufbau der biologischen
Ganzheiten, 1943, 44 f. L. von Bertalanffy schreibt in seinem Buch: Vom Molekül zur
Organismenwelt, Potsdam 1944, 5 : « Im Sinn einer organismischen Auffassung stellt
sich uns die Wirklichkeit dar als ein Stufenbau, eine hierarchische Ordnung von
übereinandergeschachtelten Systembildungen. » Er kennt als Stufen 1. die Materie
mit ihren Bestandteilen und 2. den organischen Bereich. In diesem unterscheidet
er seltsamerweise als Stufen a) die hochkomplizierten, chemischen Verbindungen
der Kohlenhydrate und Eiweißkörper, b) die zwischen belebter und unbelebter
Natur gelegene Stufe der « Viren », c) die Vereinheitlichungsrichtungen im
vielzelligen Organismus, d. i. das Nervensystem und die Gruppe der sogenannten
Wirkstoffe : Fermente, Vitamine, Hormonen.

3 Vgl. Der Aufbau der realen Welt, 472-574 ; Neue Wege der Ontologie in
Syst. Phil., 231-302.



90 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

hat dieselbe Seinsweise der Realität1. In den Formen herrscht dagegen

Mannigfalt. Doch ist damit nicht jedwede Einheit ausgeschlossen ; der
Stufenbau des Seins stellt eine Ordnungseinheit dar. Die Welt ist keine
Einheit der Gleichförmigkeit, sondern eine der Überlagerung und
Überhöhung verschiedener Stufen. Doch darf, wer Einblick in den Aufbau
der realen Welt gewinnen will, nicht stehen bleiben bei den Stufen.
Denn die Gebilde dieser Stufen : Ding, Pflanze, Tier, Mensch, Gemeinschaft,

sind, wie das Ganze der realen Welt, zum Teil selbst wieder

geschichtet. Schicht und Stufe decken sich also nicht ; das Seiende

einer Stufe kann aus mehreren Schichten bestehen. Je höher die Stufe,
um so vielfacher die Schichtung. Im Menschen sind alle
zusammengeschlossen. Will man darum die Welt in ihrem Aufbau, und die Dinge,
aus denen sie sich aufbaut, verstehen, dann muß man die Schichten
untersuchen.

Hier stellen sich nach Hartmann zwei Aufgaben : es müssen die

Grundbestimmungen oder die Kategorien dieser Schichten
herausgearbeitet und das Verhältnis der einzelnen Schichten zueinander, ihr
Zusammenhang, die Gesetze, die in ihnen walten, aufgedeckt werden.
H. unterscheidet vier verschiedene Schichten : die leblose, belebte,
seelische und geistige Schicht. Der tiefste Einschnitt liegt nach ihm
zwischen dem Organischen und dem Seelischen, denn mit dem Seelischen

beginnt das Unräumliche. Das Besondere des Geistigen liegt darin,
daß es im Unterschied zum Seelischen das Einzelbewußtsein trans-
zendiert. Es tritt in Sprache, Wissen, Wertung, Recht und dgl. in die

Erscheinung2. Aber aus Eigenart und Verschiedenheit der Schichten
darf man nicht folgern, es bestehe zwischen ihnen eine unüberbrückbare

Kluft ; in den Dingen kommen sie ja miteinander verbunden vor 3.

1 Neue Wege, 231. Das ist allerdings nur in eingeschränktem Sinne richtig.
Das Wirklichsein, die Existenz kommt jedwedem real Seienden, zwar im eigentlichen,

aber nicht im gleichen Sinne zu. Als Akt der Wesenheit ist die Existenz
auf diese abgestimmt, und so sind die Existenzen je so verschieden wie die Wesenheiten.

2 Neue Wege, 233. Den Schichten entsprechend haben sich die
Wissenschaften aufgeteilt : Die Naturwissenschaften, die sich mit der anorganischen
Natur befassen, die biologischen Wissenschaften, denen das organische Geschehen
zugeordnet ist, die Psychologie, die das Seelische untersucht, die Geisteswissenschaften,

die Sprache, Recht, Sitte usw. zum Gegenstand haben.
Kehren in den höheren Schichten auch nicht alle Bestimmtheiten der

niederen wieder, so doch in den höheren Gebilden. So kommen die Bestimmtheiten
des Stoffes nicht in der Schicht des Seelischen und Geistigen vor, wohl aber in
jenem Gebilde, das diese Schichten mitaufbauen, dem Menschen.



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 91

Umgekehrt muß man sich jedoch auch davor hüten, die Verschiedenheit

und Eigenart der Schichten wegen dieses Verbundenseins zu
leugnen oder zu verkleinern.

Die zum Teil gleiche Struktur der Gebilde auf den verschiedenen
Seinsstufen erklärt sich nach H. aus der durchgängigen Wiederkehr
einzelner Schichten auf allen Stufen, aber die trotzdem «so himmelweit

verschiedene Struktur nicht im Sinne bloßer Abstufung,
sondern grundsätzlicher Heterogeneität und Unvergleichbarkeit der
einzelnen Stufen » kommt daher, daß jede Stufe von je einer andern
Schicht ihr besonderes Gepräge erhält. Ohne die Wiederkehr des

Niedern im Höheren wäre die Welt eine Vielheit beziehungsloser Stücke,
umgekehrt bestände völlige Gleichheit, wenn auch das Höhere im
Niedern wiederkehrtel. Aber dadurch, daß die verschiedenen Schichten
eines Dinges unter einer substanziellen Form zusammengefaßt und

geeint sind, verlieren sie die ihnen eigentümlichen Kräfte und Tätigkeiten

nicht. Diese fließen jetzt nur aus dem durch die substanzielle
Form bestimmten höheren Ganzen und werden von der Form auf die

Erhaltung und Entfaltung dieses Ganzen hingelenkt. Noch viel weniger
kann man in jener Lehre den Anfang monistischer Systeme sehen ; sie

ist jedem Monismus geradezu entgegengesetzt. Im fünften Kapitel des

zwölften Buches seiner Metaphysik macht Aristoteles noch eigens
aufmerksam, daß die Elemente der verschiedenen Substanzen nur in
gewisser Weise, der Analogie nach dieselben, in sich aber, je nach der

Form, unter der sie stehen, verschieden sind.

Den Schichtengesetzen gilt ein großer Teil der Untersuchung
Hartmanns 2. Hier soll nur auf die wichtigsten der von Hartmann
aufgestellten Gesetze hingewiesen werden. Eines, das Gesetz der Wiederkehr,

wurde schon erwähnt. Wie bereits die Alten wußten, kehren die
niederen Schichten auf den höheren Stufen wieder. Dort werden sie

nach Hartmann von den höheren Schichten zum Teil überformt, zum
Teil nur überbaut. Das Organische überformt untere Kategorien,
verändert sie dadurch, gestaltet sie um. Mit diesem Gesetz der Abwand-

1 In Verkennung der aristotelisch-scholastischen Lehre von der einen
substantiellen Form in mehrschichtigen Gebilden glaubt H., daß so dann alle
Schichten « im Grunde homogen sind », und von da aus sei es nur ein kleiner
Schritt bis zur völligen Verwischung der Grenzen und ihrer Aufhebung, wie es
in späteren monistischen und pantheistischen Systemen auch geschehen sei.

Vgl. Aufbau der realen Welt, 193-194.
2 Aufbau der realen Welt, 412-574.



92 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

lung nähert Hartmann sich Lehren der alten Philosophie. Aber das

Überformt-werden des Niedern durch das Höhere bleibt nach ihm auf

wenige Seinsstufen, und zwar auf die untern, eingeschränkt. Wo das

Seelische auftritt, gibt es ein solches Überformen nicht mehr, da gibt
es nur noch ein Überbauen. Das Seelenleben ist nach H. keine
Überformung des leiblichen Lebens, es nimmt die organischen Prozesse

nicht in sich auf, sondern baut sich über ihnen auf, ist von ihnen

getragen. Ähnlich ist das Verhältnis zwischen geistigem und seelischem

Leben. « Das geschichtliche Leben des objektiven Geistes baut sich
nicht aus seelischen Aktvollzügen auf, sondern 'beruht' nur auf ihnen
wie auf einer Seinsgrundlage. »1 Es ist wahr : das Seelenleben ist etwas
anders als eine Überformung leiblicher Vorgänge. Das Seelenleben ist
nichts Überformtes, aber es ist doch überformend. Die Seele ist nach
alter Lehre die substanzielle Form, die die unteren Schichten nicht nur
überbaut, sondern bestimmt und umgestaltet. Nur so ist es möglich,
daß ein aus verschiedenen Schichten zusammengesetztes Gebilde eine

Einheit wird, nur so ist die einzigartige Einheit verständlich, die solche

Gebilde, wie z. B. der Mensch, in Wirklichkeit darstellen. Hartmann
erkennt solche Einheiten als bestehend an ; wer sich nur etwas von den

Tatsachen leiten läßt, kann sie gar nicht leugnen. Aber erklären kann

er sie nicht, ja, er bemüht sich nicht einmal um eine Erklärung dieser

alles andere als selbstverständlichen Tatsache. Man muß noch weiter
gehen : Hartmann zerstört sogar mit seinen Schichtengesetzen diese

Einheit, vor allem in den Gebilden höherer Stufen. Ob er es will oder
nicht : der Mensch fällt ihm schließlich auseinander in eine res extensa,
über der er sich die res cogitans dann aufbaut. Je höher die Stufe ist,
um so größer ist an sich die Einheit des betreffenden Seienden, bei
Hartmann aber nimmt die Einheit mit dem Grad der Höhe ab.2

1 Neue Wege, 260.
2 Noch viel mehr ist die Einheit der Person bei E. Rothacker gefährdet.

R. unterscheidet im Menschen zwei « eng verknüpfte und in ihren motorischen
Äußerungen vielfach verschmelzende Instanzen, Persönlichkeitsschichten », die er
im Anschluß an Fr. Kraus 'Tiefenperson' und 'Kortikalperson' nennt (Die Schichten
der Persönlichkeit, 1938, 4 u. 7). Tiefenperson Unbewußtes oder Es und Ich
verhalten sich wie Pferd und Reiter (15). Die Tiefenperson muß betrachtet werden
wie ein selbständiges Lebewesen (44), die Personschicht legt sich wie ein Netz
über die Es-Schicht (59). Zusammengehalten wird die Gesamtperson eigentlich
nur durch die Erinnerung ; ohne sie würden auch die Ich-Akte auseinanderfallen
(61). Es ist möglich, daß sich mit diesen und ähnlichen Äußerungen noch ein
richtiger Sinn verbinden läßt, wenn man sie psychologisch deutet ; metaphysisch
betrachtet sind sie grobe Verstöße gegen die Wirklichkeit.



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 93

Die unteren Kategorien können zwar Aufbauelemente der höheren
sein, aber, und das ist H. noch bedeutsamer, sie müssen es nicht. Sie

sind, wie er sagt, 'indifferent', sind unabhängig von den höheren und
stärker als diese. Gerade das, sagt H., haben alle teleologischen Systeme
von Aristoteles bis Hegel, die ja die höheren Kategorien oder Schichten

zu den stärkeren machten, übersehen. Und «das entspricht einem
bestimmten Wunschbild, das sich der Mensch zu allen Zeiten gern von
der Welt gemacht hat ; denn so kann er sich selbst als geistiges Wesen

für Ziel und Krone der Welt halten. »1

Das Gesetz der Independenz und Stärke, wie H. es hier für die
niederen Schichten aufstellt, mag in gewissem Grade für die je niedere
Seinsstufe gelten. Die einzelnen Seinsstufen sind voneinander real
verschieden und in mancher Hinsicht gegen-einander indifferent. Das
unbelebte Körperding bedarf der Pflanze und des Tieres nicht, es kann
ohne sie bestehen. Und doch wird man auch hier noch, was die
Indifferenz betrifft, noch Abstriche und Vorbehalte machen müssen. Wer
sich die Forderung Hartmanns zu Herzen nimmt und seine Theorie

nur von Tatsachen bestimmt sein läßt, kann gar nicht daran vorbei :

die niederen Stufen sind so, daß sie den höheren das Dasein möglich
machen : sie sind in geradezu staunenswerter Weise auf diese abgestimmt,
das Anorganische auf das Organische usw. Da herrscht weder Indifferenz
noch Zufall, da zeigt sich eine sinnvolle Ordnung und Hinordnung,
eine Teleologie. Noch weniger läßt sich im zusammengesetzten Gebilde

die Hinordnung des Niedern auf das Höhere übersehen. Im Menschen

z. B. dient die Schicht des ernährenden Lebens mit all den Kräften
und Stoffen, die es dem Anorganischen entnimmt, dient das Sinnenleben

dem Geiste und seinen Tätigkeiten, alle Schichten sind auf das

höhere Ganze hingeordnet. In der Beurteilung der Verhältnisse
betrachtet Hartmann die Schichten nicht wie sie in der Einheit des

Ganzen bestehen, er löst sie daraus und betrachtet sie abstrakt ; er
erneuert einen alten Irrtum, der die sogenannten metaphysischen Grade

voneinander sachlich verschieden sein läßt und übersieht, daß es sich
hier nur um logische oder metaphysische Teile handelt.

Wie nach H. die niedere Schicht die stärkere ist, so ist die höhere
die schwächere. Aristoteles hat ebenfalls schon darauf hingewiesen,
daß diese ohne jene nicht bestehen kann. Doch war, wie Hartmann
sagt, diese Einsicht des Aristoteles « ungeachtet der einzigartigen

1 Neue Wege, 267.



94 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

Autorität, die gerade dieser Philosoph im Mittelalter erlangte, unaus-

gewertet liegengeblieben und viele Jahrhunderte fast vergessen... »1.

Nach dem Urteil anderer geht aber z. B. Thomas von Aquin « mit
besonderer Aufmerksamkeit der Abhängigkeit des Seelischen vom
Körperlichen nach » (H. Meyer). Das gleiche Gesetz ist Augustinus
sowohl für die Seinsstufen wie für die Seinsschichten bekannt. Und wie
nach Thomas die höhere Seinsstufe die niedere voraussetzt 2, so bedarf
die höhere Schicht für Sein und Tätigkeit der niedern. Schlaf und Traum,
charakterliche Anlagen, Temperament, geistige Betätigung und
Geisteskrankheiten, all das hängt unmittelbar oder mittelbar von der Schicht
des Körperlichen ab, ganz entsprechend der Lehre von Materie und
Form, nach der die Form gemäß der Verfassung der Materie
aufgenommen wird3. Dabei verschlägt es nichts, daß einzelne Ansichten
des Thomas über physiologische Vorgänge, nach den naturwissenschaftlichen

Erkenntnissen jener Zeit gebildet, heute nicht mehr vertretbar
sind.

Nennt man die höheren Schichten schwächer als die niedern, dann

gilt das von der materiellen Seite. Formell sind sie stärker : sie formen
das Niedere und stellen es in ihren Dienst. Die geistige « Schicht » im
Menschen, die während ihrer Verbindung mit dem Körper auf dessen

Dienste angewiesen ist, kommt auch ohne diese aus. Denn die Geistseele

ist fähig, von ihrem Körper gelöst, ihr Leben fortzuführen4. Die

größere Stärke der höheren Schicht zeigt sich auch in dem Einfluß,
den der Mensch auf die tieferen Seinsstufen hat. Er kann auf mannigfache

Weise die Einzelgebilde und die örtlichen Verhältnisse der Natur
umgestalten. Allerdings kann er das nicht, wie H. mit Recht hervorhebt

6, gegen die Gesetze der Natur, sondern nur sofern er diese
anerkennt, sich ihnen anpaßt. Eine Änderung dieser Gesetze ist nur dem
höchsten Sein, dem Schöpfer der Dinge, ihrer Kräfte und Gesetze

möglich.
Aber wie schon Aristoteles die Selbständigkeit der höheren Schicht

gegenüber der niedern hervorhebt, so tritt auch Hartmann entschieden

1 Anfänge des Schichtungsgedankens, 21.
2 De verit. X 1 ad 5.
3 Vgl. I 84, 7 ; 85, 7 ; I-II 82, 4 ad 1 ; I 63, 1 ; De verit. XXIV 1 ad 19 ; 26, 9.
4 Einem solchen Weiterleben stehen die Schichtentheoretiker mehr als skeptisch

gegenüber. Immer wieder wiederholen sie den Satz : Der Geist ist und bleibt
leibgebunden ; er kommt nur im organischen Wesen vor, ruht auf dessen Leben
auf, lebt von dessen Kräften. Es gibt nicht den schwebenden Geist, aller wirkliche
Geist ist getragen. 5 Neue Wege, 275 f.



Der Schichtengedanke bei N. Hartmann 95

dafür ein. Das Gesetz der Abhängigkeit will keine totale aussprechen.
« Das Novum der höheren Kategorienschicht ist der niederen gegenüber

durchaus 'frei'. »x Dies 'Novum' kann nicht aus den niederen
Schichten abgeleitet und erklärt werden2. Damit wendet H. sich vor
allem gegen den Materialismus, der den niederen Seinsformen die
Macht zuschreibt, die höheren hervorzubringen. Das Gegenstück dazu
ist für H. der Teleologismus, der die ganze Welt von oben her zu
erklären sucht, indem er das Zweckstreben, das dem Menschen eigen

ist, auf alle Seinsbereiche überträgt, die niederen auf die höheren
hinordnet.

Die Scholastik kennt noch eine weitere Ausdehnung des Dependenz-
gesetzes, oder wenn man will des Zweckgedankens. Nicht nur ist im
einzelnen Seienden die niedere Schicht auf die höhere, ist bei den
einzelnen Seinsstufen das niedere Gebilde auf das höhere hingeordnet,
auch die Gesamtheit des Seienden, die ganze Welt, trägt eine

Hinordnung auf Gott, die Erstursache und das Endziel in sich. Diese

Hinordnung ergibt sich notwendig aus der Eigenart der Welt als einer
Vielheit von Seiendem. Die Vielheit und die damit verbundene
Begrenztheit lassen es nicht zu daß ein solches Sein ganz aus sich
verständlich ist ; es kann nur begriffen werden als verursacht von einer
absoluten Einheit. Hartmann sieht solche Erwägungen als abwegig an
und meint, gerade die Schichtungs- und Dependenzgesetze hätten sie

als falsch erwiesen3. « Alles Suchen nach der Einheit eines ersten

Prinzips, eines Ursprunges oder Weltgrundes hat sich als abwegig
erwiesen ; in dieser Richtung konnte man der Mannigfaltigkeit des

Seienden nicht gerecht werden, von der inhaltlichen Einseitigkeit
solcher Konstruktionen ganz zu schweigen. »4

Überblickt man Hartmanns Untersuchungen über die
Schichtenverhältnisse als Ganzes, dann muß man sagen : Keiner ist in so

ausgedehnter, systematischer Weise diesen Fragen nachgegangen wie er.
Er ist ein ausgesprochener Feind jeder Kurzschlußlösung, aller Theorien,
die irgendeinem Monismus huldigen und ihm zuliebe die Wirklichkeit

1 Neue Wege, 266. Aufbau der realen Welt, 529.
2 Mit dieser Ansicht läßt sich allerdings folgender Satz Hs. nicht recht

vereinigen : Die Entstehung des Bewußtseins aus dem bewußtlosen Lebendigen ist
eine Tatsache, die sich im Werdegang jedes einzelnen Menschen vor unsern Augen
vollzieht, gleichgültig dagegen, ob wir sie begreifen oder nicht. Neue Wege, 292. —
Wir leugnen, daß eine derartige Entstehung des Bewußtseins eine Tatsache ist.

3 Neue Wege, 287.
* A. a. O.



96 Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

vereinfachen und entstellen. Hartmann sucht der Einheit und der
Vielheit des Seienden gerecht zu werden, er hat manche Wahrheit neu
entdeckt, die die Alten bereits kannten, die aber im Laufe der Geschichte
wieder verschüttet worden ist ; er hat ferner zu alten Erkenntnissen
neue hinzugewonnen. Aber er hat auch die Zahl der Irrtümer
vermehrt, er trägt ein gut Teil dazu bei, daß Ansichten der Scholastik
den Zeitgenossen in verzerrter Weise vermittelt werden. Geht er in
der Grundfrage der Philosophie, in der Frage nach dem Verhältnis vom
Einen und Vielen auch mehr in die Breite als die 'alte Philosophie',
an Tiefe erreicht er sie nicht, weder da, wo es sich um die Verbindung
vieler Schichten zu einem Seienden, noch wo es sich um das Verhältnis
des vielen Seienden zum schlechthin Einen handelt. Berechtigt ist die

Schichtentheorie, wenn man in ihr eine Abstraktion, ein Denkschema
sieht, das die Abhängigkeitsbeziehungen zwischen den einzelnen Lebensstufen

im Menschen dem Verständnis näher bringen soll. Aber man
darf sie nicht im streng philosophischen Sinne nehmen und den

Zusammenhang der einzelnen Lebensstufen als eine wirkliche Schichtung
begreifen wollen. Die einzelnen Tätigkeitsbezirke im Menschen liegen
nicht in dieser Weise aufeinander, sie greifen ineinander über. Sie sind

zu einer dynamischen Einheit verschmolzen und zwar so, daß die
verschieden gearteten Kräfte sich nicht selbständig betätigen, sondern in
werkzeuglicher Unterordnung unter der formenden und
richtunggebenden Kraft der Seele. Außer dieser werkzeuglichen Unterordnung
dem Ganzen gegenüber gibt es dann noch eine weitere dynamische
Uber- und Unterordnung zwischen jenen sich werkzeuglich betätigenden
Kräften gemäß ihrer seinsmäßigen Stellung im Lebensganzen. Die

werkzeugliche Bezogenheit des Niedern auf das Höhere begründet und
begrenzt die Abhängigkeit des Höheren vom Niederen. « Gewiß kann
man sich zur Darstellung dieser Verhältnisse des Bildes von der Schichtung

bedienen. Aber es scheint, daß man diese mehr neutrale
Ausdrucksweise mit Absicht gewählt hat, um an der substanziellen Deutung
des Leib-Seele-Verhältnisses vorbeizukommen » (Joh. Ell).


	Der Schichtengedanke bei N. Hartmann

