Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 1

Artikel: Endziel, Glick und Pflicht des Menschen
Autor: Thiel, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Endziel,
Gliuck und Pflicht des Menschen

Von P. Dr. Matthias THIEL O. S.B. (S. Anselmo) Rom.

I. Das Problem

Nach Aristoteles! erlangt der Mensch seine Vollendung nur in
einer durch weise Gesetze geleiteten Gesellschaft. Deshalb hilt der
Stagirite den Mann, der als Erster eine Gemeinschaft gegriindet hat,
fiir den Urheber der groBten Giiter. Wie der mit Hilfe der Gesell-
schaft zu seiner Vollendung gelangte Mensch das vollkommenste aller
Lebewesen, so ist fiir ihn ein Mensch «ohne Gesetz und Recht das
schlechteste von allen». Man mag auch in der Geschichte so weit
zuriickschauen wie man will, man wird finden, daB die Menschen zu
allen Zeiten in Gemeinschaften und nach bestimmten Gesetzen ge-
lebt haben. Nach dem Buche Genesis machten nicht einmal unsere
Stammeltern im Paradiese davon eine Ausnahme. Daher muB das
Gesetz als solches wirklich eine Wohltat fiir den Menschen sein. Und
der hl. Thomas driickt nur eine allgemeine Uberzeugung aus, wenn
er das Gesetz bestimmt als eine « Vernunftordnung zum Gemeinwohl,
verkiindigt von dem, der die Obsorge fiir das Gemeinwesen trigt » 2.

Aber auf der anderen Seite ist die Geschichte aller Vélker und
aller Zeiten auch angefiillt von Schwierigkeiten der Menschen in der
Beobachtung der bestehenden Gesetze, und gibt es kaum ein Gesetz,
dessen Geltung und ZweckmiBigkeit nicht von Zeit zu Zeit geleugnet
oder zum mindesten angezweifelt wird. Man teilt die Gesetze ein in
notwendige Naturgesetze und vom freien Willen ihres Erlassers ab-
hingige positive Gesetze. Nicht einmal den ersten gehorcht der Mensch
immer mit ganzer Bereitwilligkeit. So ist das MaBhalten im GenuB
von Speise und Trank ein Naturgesetz, trotzdem wird es nur von weni-

. POl 1.2

* S. Th. I-II 90, 4 : « Ordinatio rationis ad bonum commune ab eo, qui
curam communitatis habet, promulgata.» Ubersetzung von Gredtf, Die aristo-
telisch-thomistische Philosophie. Freiburg 1935. Bd. II 287.



54 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

gen vollkommen befolgt. « Wer ist’s, o Herr», frigt der hl. Augustinus
in seinen Bekenntnissen (X 31), «der sich nicht zuweilen um ein
Kleines iiber die Grenzen der MiBigkeit fortreiBen lieBe ? » Gerade die
kleinen und unfreiwilligen VerstoBe dagegen beweisen am besten, da
dem Menschen auch die Beobachtung des Naturgesetzes nicht so ganz
leicht fallt.

Besonders lehrt die Geschichte, daB es immer geféhrlich ist, iiber
die Notwendigkeit bestimmter Gesetze nachzudenken. Wir sehen das
gleich zu Beginn sowohl der griechischen als der indischen Philosophie.
Sobald man die althergebrachten Gesetze zum Gegenstand philoso-
phischer Betrachtungen machte, geriet alles ins Wanken. Und das
gleiche hat sich in der Folgezeit so oft wiederholt, da man fast den
Eindruck gewinnt, als seien die Gesetze doch nicht mehr als notwen-
dige Ubel. Auf jeden Fall hat das Gesetz viel Ahnlichkeit mit einer
Arznei, von der man nicht mehr nimmt, als unbedingt notwendig ist.
Ungeachtet ihrer wesentlichen Hinordnung auf das Gliick und die Wohl-
fahrt derer, fiir die sie gegeben sind, wird niemand es wagen, das Gliick
eines Staates nach der Zahl seiner Gesetze zu berechnen.

So sehen wir, daB das Gesetz zwei Seiten hat: nach der einen
erscheint es durchaus begehrenswert, ja unbedingt notwendig ; nach
der anderen aber nicht weniger unbequem, zuweilen sogar recht listig.
Und auch das zweite gehort zum Wesen des Gesetzes. Denn es kommt
‘daher, daB jedes Gesetz dem Menschen wesentlich eine Verpflichtung
auferlegt, gegen jede Verpflichtung aber hat der Mensch eine ange-
borene Abneigung, weil sie die Freiheit seines Willens einschriankt.

Wire das menschliche Gliick das letzte Ziel der Gesetze, dann
stinden wir hier vor einem inneren Widerspruch. Denn das Gesetz
wiirde dann den Menschen gleichzeitig auf ein Ziel hinordnen und von
ihm fernhalten. Nehmen wir aber an, jedes Gesetz habe auBer dem
Gliicke wesentlich noch ein zweites Ziel, und zwar so, daB auch das
Gliick diesem zweiten Ziele untergeordnet ist, dann entsteht fiir uns
eine andere Schwierigkeit. Denn es ist nicht ohne weiteres klar, wie
das Gliick eine solche Unterordnung unter ein noch hoheres Ziel ver-
tragt. Sein Gliick will der Mensch so naturnotwendig, daB es ihm ein-
fach unmdoglich ist, das Verlangen nach ihm bei irgend einer Hand-
lung ganz auszuschalten. Und nicht bloB das, sobald der Mensch sein
Gliick erreicht hat, hort in ihm die Fahigkeit auf, noch weiter zu stre-
ben. Wie also soll das Gesetz den Menschen so auf sein Gliick hin-
ordnen konnen, daB es ihn zugleich verpflichtet, nicht das Gliick selbst,



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 55

sondern etwas anderes als sein Endziel zu erstreben ? -Mit anderen
Worten, enthilt nicht auch eine solche Mittelstellung des Gliickes zwi-
schen Endziel und Pflicht des Menschen einen inneren Widerspruch ?
Der Losung dieses Problems sollen die folgenden Untersuchungen
dienen. Zugleich méchten wir eine Antwort finden auf die andere,
immer wieder gestellte Frage, ob die Bezeichnung der scholastischen
Ethik als einer « Gliicksethik » ganz zutreffend sei, oder ob ihr besser
ein anderer Name gegeben werde.

II. Natur des menschlichen Gliickes

1. Einleitende Begriffsbestimmung des Gliickes im allgemeinen. Un-
ter Gliick kann man sowohl eine Sache als einen Zustand verstehen.
Im ersten Falle meint man damit ein Gut, dessen Besitz seinem Sub-
jekte ein gewisses Wohlsein bereitet, im zweiten dagegen dieses sub-
jektive Wohlsein selbst.

2. Unwvolikommenheit des menschlichen Erdengliickes. Das sub-
jektive Gliick des Menschen hier auf Erden unterscheidet sich von
dem goéttlichen und dem der geschaffenen Geister neben anderem wesent-
lich auch dadurch, daB es nur unvollkommen ist. Denn Gott kommt
das Gliick von Natur zu, so daB bei Gott Sein und Gliicklichsein das-
selbe sind!! Und bei den geschaffenen reinen Geistern geniigte ein
einziger, mit der Zeit nicht meBbarer Akt der Entscheidung fiir oder
wider Gott, um sie in alle Ewigkeit vollkommen gliicklich oder voll-
kommen ungliicklich zu machen. Dem Menschen dagegen steht sein
ganzes Leben hindurch das Glick als Ziel vor der Seele, und was
immer er in diesem Leben erreicht, ist nur ein kleiner Bruchteil von
dem, was er als sein Gliick ansieht 2, Was er in diesem Leben Gliick
nennt, ist ein Zustand der Zufriedenheit. Denn sagt jemand, er sei
zufrieden, dann will er damit zu verstehen geben, sein Begehren und
Sehnen sei zwar bis zu einem gewissen Grade, aber doch nicht ganz
erfiillt. Bringt einer es nicht einmal so weit, daB er trotz aller nicht
aus der Welt zu bringenden Unvollkommenheiten wenigstens zufrieden
bleibt, dann ist er iiberhaupt nicht gliicklich.

! Augustinus, Confessiones, XII, 8: « Tu ... solus simpliciter es, cui non
est aliud vivere, aliud beate vivere, quia tua beatitudo es. » Thomas, S. Th. I 62, 4 :
« Soli Deo beatitudo perfecta est naturalis ; quia idem est ei esse et beatum esse.
Cuiuslibet autem creaturae esse beatum non est naturale, sed ultimus finis.»

2 Thomas, St. I-11 2, 7.



56 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

3. Bediirfnis des Menschen nach eimem vollkommenen Gliick. Dal}
der Mensch gleichwohl ein tiefes Bediirfnis nach vollem Gliick in der
Seele hat, 148t sich sowohl a posteriori als a priori beweisen. Denn
jeder weiBl aus eigener Erfahrung, daB ihn gerade dieses Bediirfnis
bei keinem Erfolg ruhen liBt, sondern von Unternehmen zu Unter-
nehmen weitertreibt. Und es ergibt sich auch aus der Natur der Sache.
Hitte der Mensch kein Bediirfnis nach vollem Gliicke, dann hitte er
iiberhaupt kein Bediirfnis nach Gliick. Denn das Unvollkommene kann
immer nur um des Vollkommenen willen begehrt werden. DalB aber
der Mensch iiberhaupt ein Bediirfnis nach Gliickseligkeit hat, ist die
notwendige Folge davon, daB auch seine Erkenntnisfihigkeiten und
Strebevermdgen nicht gleich von Anfang an ihre letzte Wirklichkeit
haben, sondern zu dieser noch im Zustande der Moglichkeit sind.

4. Dieses Bediirfnis nach Gliick kann nicht eitel sein. Aber gibt
es denn ein volles Gliick ? In dieser Frage scheiden sich die Menschen
in zwei groBe Lager. Das eine wird von denen gebildet, die der Uber-
zeugung sind, daB der Mensch seine volle Bestimmung erst nach dem
Tode erreicht und daher dieses Leben durch ein besseres Jenseits ab-
gelost werde. In dem anderen Lager sind alle Leugner der Metaphysik
vereinigt. Fiir diese letzten ist das volle Gliick nur ein reines Gedan-
kending. Daher kann der Mensch nichts Besseres tun, als auf das
Fehlende des Erdengliickes mit stummer Resignation einfach ver-
zichten 1.

Wie weit ein solches einzig als méglich anerkanntes irdisches Gliick
auch im giinstigsten Falle von dem vollen Gliicke entfernt bleibt,
sagt uns am besten Goethe in einem Gespriche mit Eckermann vom
27. Januar 1824 : « Man hat mich immer als einen vom Gliick beson-
ders Begiinstigten gepriesen ; auch will ich mich nicht beklagen und
den Gang meines Lebens nicht schelten. Allein im Grunde ist es nichts
als Miihe und Arbeit gewesen, und ich kann wohl sagen, daB ich in
meinen fiinfundsiebzig Jahren keine vier Wochen eigentliches Behagen
gehabt. Es war das ewige Wilzen eines Steines, der immer von neuem
gehoben sein wollte. »

Auf die Frage, ob es denn wirklich ein volles Gliick gebe, ant-
wortet Thomas 2, ein solches in der Natur des Menschen liegendes

1 Vgl. Karl Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen. Berlin 1929 3, und
Albert Schweitzer, Kultur und Ethik. Miinchen 1923.

2 C.G.II 33: «Impossibile est naturae appetitum vanum esse.» II 55:
« Impossibile est naturale desiderium esse inane.» Vgl. IIT 44.



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 57

Bediirfnis kénne unmdglich eitel sein. Nimmt man Gliick objektiv fiir
das begliickende Gut, dann liegt in dem Bediirfnis des Menschen nach
ihm der Ansatzpunkt zu einem Gottesbeweis. Nimmt man dagegen
Gliick fiir das entsprechende Wohlsein, dann setzt der Satz des Aqui-
naten voraus, daB es einen Gott gibt, der alles weise geordnet hat.
Denn ohne diese Voraussetzung ist nicht einzusehen, warum nicht auch
allgemein angeborene Bediirfnisse unbefriedigt bleiben koénnen.

Eitel wire das dem Menschen angeborene Gliicksbediirfnis auch
dann, wenn das ganze erreichbare Gliick nicht mehr wire als das
BewubBtsein, niitzlich zu sein und die unendliche Reihe moglicher Kul-
turgiiter wieder um eines oder mehrere bereichert zu haben !. Dagegen
ist es nicht unmdéglich, daB ein solches natiirliches Gliicksbediirfnis nur
mit dbernatiirlichen Mitteln vollkommen befriedigt werden kann. Wie
namlich die tdgliche Erfahrung lehrt, hingt das Gliick eines Menschen
wesentlich ab von seiner Zielsetzung. Das Ziel aber, das jemand
sich setzt, braucht nicht notwendig schon mit eigenen Mitteln erreich-
bar zu sein. Das ist sogar in den allerwenigsten Fillen mdoglich. Fast
alle unsere Ziele sind derart, daB wir zu ihrer Verwirklichung der Mit-
hilfe anderer bediirfen. Besonders aber haben wir bei allem die Mit-
wirkung Gottes notwendig. Und darum steht nichts im Wege, daB
Gott dem Menschen auch das Bediirfnis nach etwas mit rein natiir-
lichen Mitteln nicht Erreichbarem eingepflanzt hat 2.

Wir sehen hier ab von der Unterscheidung zwischen natiirlichem
und iibernatiirlichem Endziel des Menschen. In dem gegenwirtigen
Zustand der durch die Siinde geschwichten Natur bedarf der Mensch
schon zur Erreichung seiner natiirlichen Bestimmung der Gnade Gottes.

5. Nur ein unendliches Gut kann den Menschen vollkommen gliick-
lich machen. Damit der Mensch sich ganz gliicklich fithlt, muB er im
Besitze eines unendlichen Gutes sein 3. Weil namlich sein Verstand die
ratio boni, d. h. das Gutsein iiberhaupt, in keinem begrenzten Gute
ganz erschopft findet, kann der ihm folgende Wille auch in keinem
begrenzten Gute seine volle Befriedigung finden. Daher ist die volle

! Vgl. Thomas, In Eth. Nic. I lect. II (Pitotta Nr. 21).

* Thomas, In Boeth. De Trinitate VI 4 ad 5 : « Nobis sunt indita principia,
quibus possumus nos praeparare ad illam cognitionem perfectam substantiarum,
non autem quibus ad eam possumus pertingere. Quamvis enim homo naturaliter
inclinatur in finem ultimum, non tamen potest naturaliter illum consequi, sed
solum per gratiam, et hoc est propter eminentiam illius finis. »

3 Vgl. Thomas, C. G, 111 37.



58 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

Gliickseligkeit des Menschen kein Zustand, der durch die Ansammlung
moglichst vieler endlicher Giiter geschaffen werden konnte. Im Gegen-
teil, je groBer die Zahl der Giiter ist, die einer braucht, um gliicklich
zu sein, desto weiter ist er noch von der vollen Gliickseligkeit entfernt.

Der ganz Gliickliche freut sich nur iiber den Besitz eines einzigen Gutes,
das aber ist unendlich und heifit Gott.

6. Positiver Beitrag der geschaffenen Dinge zum wunvollkommenen
Gliicke des Menschen auf Erdem. Danach scheinen die geschaffenen
Giiter den Menschen am Erlangen seiner vollen Gliickseligkeit nur zu
hindern. Aber das Unvollkommene hat zwei Seiten : nach der einen
ist es die Beraubung der letzten Vollkommenheit, und nach der an-
deren wenigstens schon ein Anfang dessen, was im Zustande der Voll-
kommenheit seine letzte Vollendung findet. Stammte diese Welt von
einem bésen, widergottlichen Prinzip, dann koénnte sie uns nur der
Gliickseligkeit berauben. Weil sie aber von Gott erschaffen ist, kann
sie uns wenigstens schon einen Anfang der Gliickseligkeit vermitteln.
Denn indem Gott die Welt erschuf, gab Er ihr zugleich Anteil an
seiner eigenen Gutheit, und kraft dieser Teilnahme an der goéttlichen
Gutheit sind auch schon die Dinge dieser Welt imstande, den Men-
schen bis zu einem bestimmten Grade gliicklich zu machen 1.

Wie weit diese Fihigkeit der geschaffenen Dinge, den Menschen
zu begliicken, reicht, zeigt das Gliick des Siinders. Trotz aller Ent-
tduschungen, die er mit seinen « Gliicksgiitern » erlebt, ist auch der
Siinder bis zu einem gewissen Grade gliicklich. Nur ist sein Gliick so
duBerlich, daB es ihm jeden Augenblick geraubt werden kann.

In dieser Auffassung, daB auch die geschaffenen Dinge etwas zum
unvollkommenen Gliicke des Menschen beitragen kénnen, steckt ein Opti-
mismus, zu dem wir auch kommen auf Grund der thomistischen Lehre,
daB alle untermenschlichen Geschépfe auf den Menschen hingeordnet
sind, um durch ihn ihr Endziel zu erreichen ?. Denn weil sie aus Gott
hervorgegangen sind, miissen sie auch wieder zu Gott zuriickkehren 3.

1 Vgl. Thomas, De Verit. 22, 2; S. Th. I 65, 2.

* Thomas, IV Dist. 48, 2 1: «Omnia corporalia propter hominem facta esse
creduntur ; unde et omnia dicuntur ei esse subiecta. (Ps. 8, 8) Serviunt ei dupli-
citer : uno modo, ad sustentationem vitae corporalis; alio modo, ad profectum
divinae cognitionis, in quantum homo, per ea quae facta sunt, invisibilia Dei
conspicit. » Vgl. C. G. III 112. X

8 Thomas, De Verit. 20, 4 : « Sicut creaturae imperfecte essent, si a Deo
procederent et ad Deum non reordinarentur, ita imperfectus esset creaturarum
a Deo exitus, nisi reditio in Deum exitum adaequaret. »



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 59

Das aber kénnen sie nur mittels des Menschen vollkommen erreichen,
und so, daB sie zugleich dem Menschen helfen, zum gleichen Ausgangs-
punkt zuriickzukommen. Lége es also in ihrer Natur, den Menschen
ungliicklich zu machen oder von Gott fernzuhalten, dann widerspriche
das ihrer mittelbaren Hinordnung auf Gott als letztes Ziel.

7. Warum aber die sinnlichen Geniisse nicht einmal die sinnlichen
Strebevermogen des Menschen ganz befriedigen. Gegen diesen Optimis-
mus kann man einwenden, daB die sinnlichen Geniisse nicht einmal
die sinnlichen Strebevermdégen ganz befriedigen. Der Prediger sagt
(1, 8) : «Nicht satt wird das Auge vom Sehen, nicht voll vom Héren
das Ohr.» Und Boethius schreibt in seinem Buche « Trost der Philo-
sophie » 1 : « Was soll ich nun von den Geliisten des Kérpers sagen ?
Das Begehren ist voll Angst, die Sdttigung voll Reue. Wieviel Krank-
heiten, wie unertrigliche Schmerzen pflegen sie gewissermafen als Frucht
ihrer Nichtsnutzigkeit dem Korper der GenieBer zu bringen. Was ihre
Erregung Angenehmes haben soll, weil ich nicht, daB aber der Aus-
gang der Lust traurig ist, wird jeder einsehen, der sich an seine Begier-
den erinnern will. Wenn sie Gliick entfalten kénnten, so ist kein Grund,
nicht auch das Vieh fiir gliickselig zu halten, dessen ganze Absicht
dahin geht, eine korperliche Leere auszufiillen» ...

«Dies hat an sich das Vergniigen :
Der GenuB birgt nur den Stachel,
Wie der Schwarm der Bienen gibt es
StiBen Honig, dann befliigelt

Flieht’s und 1iBt den Widerhaken
Und die Wiinsche nur im Herzen. »

Uber die Abhiingigkeit der sinnlichen Freuden von den geistigen
schreibt Max Scheler in seinem Buche « Der Formalismus in der Ethik
und die moderne Wertethik »2: « Es ist ein ganz eigentiimliches Pha-
nomen, daB uns sinnliche Vergniigen oder harmlose duBerliche Freuden
(z. B. an einem Feste oder an einem Spaziergang) dann und nur dann
voll befriedigen, wenn wir in der zentralen Sphire unseres Lebens uns
befriedigt fithlen ... wogegen umgekehrt bei Nichtbefriedigung in jenen
zentralen Schichten an die Stelle der vollen Befriedigung an dem Fiih-
len der niederen Werte sofort ein unbefriedigtes rastloses Suchen nach

! Buch III. Prosa und Poesie VII. Ubersetzung von Eberhard Gothein.
Berlin 1932,
? Halle 1927 8, 95,



60 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

GenuBwerten tritt, so daB man geradezu schlieBen kann, daB jede der
Tausend Formen des praktischen Hedonismus immer ein Zeichen einer
‘Unbefriedigtheit’ hinsichtlich der héheren Werte ist. »

Aber das alles beweist nur, daB im Menschen die sinnlichen
Strebevermégen hoéhere Anforderungen an ihren Gegenstand stellen
als im Tiere. Im Tiere dienen die sinnlichen Strebevermégen ganz der
ernihrenden Seele, sodaB3 sie immer nur deren Bediirfnis nach Nah-
rung, Wachstum und Zeugung zu befriedigen suchen. Im Menschen
dagegen stehen sie zu dem geistigen Strebevermégen, dem Willen, in
dem gleichen Verhiltnis wie die Sinne zum Verstande. Wie die Sinne,
so haben auch sie zwar nur Korperliches zum eigentiimlichen Gegen-
stand, aber so, daB sie im Menschen bis zu einem gewissen Grade auch
am Geistigen Anteil erhalten. So nimmt der Gesichtssinn an sich nur
Farben wahr, und das Gehor nur Tone, aber im Menschen sind diese
beiden Sinne schon fihig, auch am Schénen Gefallen und am H&B-
lichen MiBfallen zu finden. Und dhnlich verhilt es sich mit den beiden
sinnlichen Strebevermégen, dem verlangenden und dem zornmiitigen
(appetitus concupiscibilis, app. irascibilis). Auch sie kénnen im Men-
schen nicht nur von sinnlichen Giitern bewegt und angelockt, bzw.
von sinnlichen Ubeln abgeschreckt werden, sondern auch von geisti-
gen Giitern und Ubeln. Daher beten wir z. B. im Psalm 83: «Cor
meum et caro ea exultaverunt in Deum vivum.» Und unterscheidet
man schon im gewohnlichen Sprachgebrauch zwischen einfachen Lei-
denschaften und Affekten oder Gemiitsbewegungen. Die ersten haben
rein Sinnliches zum Gegenstand, die zweiten dagegen Geistiges. Das
Tier hat deshalb kein Gemiit, weil seine sinnlichen Begehrungsver-
mogen von jener Teilnahme am Geistigen ausgeschlossen sind.

Das Verhiltnis der beiden sinnlichen Strebevermégen zum Willen
ist aber keineswegs so, daB sie diesem immer unbedingt gehorchen
miilten. Wie die Scholastiker sagen, hat der Wille iiber die sinnlichen
Strebevermégen nur ein dominium politicum, d.h. eine Gewalt, der
sie auch widerstreben kénnen. Und dazu sind sie auch so geneigt, daB
Thomas ! darin schon einen Wahrscheinlichkeitsbeweis fiir die Erbsiinde
sieht.

AuBer diesem Widerstreben gibt es aber noch zwei andere Weisen,
auf die sich die beiden sinnlichen Strebevermégen zu den vom Willen
begehrten Giitern verhalten kénnen. Die erste liegt im einfachen Un-

1 C.G.1IV 52.



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 61

bewegtbleiben. Man nennt den Zustand, in dem sich die Seele dann
befindet, geistige Trockenheit. Auch er ist nichts weniger als begliickend.
Die dritte Weise der sinnlichen Strebevermogen, sich zu einem vom
Willen begehrten geistigen Gute zu verhalten, ist die des freudigen
Mitmachens. In diesem Zustand erfreut sich die Seele eines vollkom-
menen Friedens. Mit ihm ist notwendig auch eine gewisse Gliickselig-
keit verbunden. Denn sind sowohl das geistige als die beiden sinnlichen
Begehrungsvermogen befriedigt, dann ist der ganze Mensch befriedigt
und somit alles gegeben, was zum Wesen der Gliickseligkeit gehért.

8. Die Gliickseligkeit ist eine Beschaffenheit und zugleich ein Zu-
stand. In der Kategorientafel hat die Gliickseligkeit ihren Platz offen-
bar im Pridikament der Beschaffenheit. Aber die Gliickseligkeit ist
keine Beschaffenheit, die nur ein Vermoégen zu ihrem unmittelbaren
Triger hat, wie die Wissenschaft oder die Tugend der Gerechtigkeit,
sondern sie findet sich gleichzeitig in mehreren. Beziiglich der voll-
kommenen Gliickseligkeit streiten die Scholastiker nur dariiber, ob
sie der Natur oder Ursichlichkeit nach frither im Verstande oder im
Willen sei. Daher bestimmt sie Boethius mit Recht nicht als eine ein-
fache Beschaffenheit, sondern als den durch den Besitz alles Guten
vollkommenen Zustand. Denn sie ist wirklich ein Zustand voller Be-
friedigung, der dann eintritt, wenn Verstand und Wille bestimmte
Beschaffenheiten erhalten haben. Nidherhin gehoren diese Beschaffen-
heiten zu denen, die zugleich Tiétigkeiten sind, aber keine physischen
Tétigkeiten, durch die etwas nach auBen hervorgebracht wird, sondern
rein metaphysische, in sich bleibende ; denn sowohl das Erkennen als
das Begehren hat an sich nur die Vervollkommnung seines Subjektes
zum Ziele. Daher rechnen die Logiker Erkennen und Begehren zu den
Habitus oder Gehaben 1.

9. Plotzliches Entstehen der Gliickseligkeit. Threm Ursprung nach
teilt man die Beschaffenheiten ein in solche, die aus ihrem positiven,
und solche, die aus ihrem negativen Gegenteil entstehen. Die Gliick-
seligkeit gehort zu diesen letzteren. Daher entsteht sie plétzlich.

10. Steigerung der Gliickseligkeit. Wir haben schon im voraus-
gehenden gesagt (Nr. 2), daB Gott, die geschaffenen reinen Geister und
der Mensch nicht auf die gleiche Weise gliicklich sind. Es gibt wesent-

1 Vgl. Jos. Gredt, Elementa Philosophiae aristotelico-thomisticae. Freiburg
1937 7, Nr. 188.



62 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

lich verschiedene Formen der Gliickseligkeit. Aber diese Verschieden-
heiten kommen nicht daher, daB eine Form der Gliickseligkeit ein
Merkmal mehr hat als die andere, sondern sie haben ihren Grund darin,
daB ihre Subjekte Gott nicht auf die gleiche Weise erkennen und lie-
ben konnen. So wie Gott Sich erkennt und liebt, kann kein Geschopf
Thn erkennen und lieben, und so wie ein reiner geschaffener Geist Gott
erkennt, tut es nicht einmal die Seele des Menschen im Zustande der
Trennung vom Leibe. Daher ist unser Begriff von der Gliickseligkeit,
dhnlich wie die von «Intellekt » und « Wille », nur analog. Aber so
verschieden diese Gliickseligkeiten unter sich auch sein mégen, darin
kommen sie doch iiberein, daB sie alle absolut einfach und unteilbar
sind. Die Gliickseligkeit des Menschen hier auf Erden hat das Beson-
dere, daB sie in einem fort ihren Stidrkegrad éndert, indem sie bald
groBer und bald kleiner ist. Die Zunahme einer Beschaffenheit ihrem
Stirkegrad nach nennt man Steigerung (intensio). Gredt! bestimmt
diese Steigerung : « Die Bewegung vom unvollkommenen Zustande einer
Beschaffenheit zu ihrem vollkommeneren in demselben Untergrunde. »

In der Frage, wie eine solche Steigerung der Beschaffenheiten
stattfindet, gehen die Ansichten weit auseinander. Nach thomistischer
Lehre findet die Steigerung des Stirkegrades dadurch statt, daB «die
Beschaffenheit in vollkommenerer Weise ihrem Untergrund mitge-
teilt wird und diesen in vollkommenerer Weise verwirklicht » 2. So hat
der Mensch in seinem Verstande die Moglichkeit Gott zu erkennen.
Diese Gotteserkenntnis ist eine Beschaffenheit, die den menschlichen
Verstand gleich bei der ersten Ahnung von einem héheren Wesen zu
verwirklichen beginnt, dann aber immer mehr verwirklicht, bis die
Seele vom Leibe getrennt wird. Daher sind die vielen Stirkegrade
dieser Gotteserkenntnis keine Beschaffenheiten, von denen eine der
anderen hinzugefiigt wird — auf diese Weise kann nur die Ausdehnung
zunehmen — sondern sie verhalten sich so zueinander, daB jede fol-
gende alle vorausgehenden vertieft und immer nur eine Beschaffenheit
im Verstande ist, die Gotteserkenntnis genannt wird.

Bei unserer Gliickseligkeit liegt die Sache insofern anders als bei
unserer Gotteserkenntnis, als sie weder ein so einfaches Subjekt noch
ein so einfaches Objekt hat. Denn wie wir sahen, sind unmittelbare
Triger unserer Gliickseligkeit im Zustande der Vereinigung unserer

\

! Die aristotelisch-thomistische Philosophie. I 254.
2 A. a. 0. 256.



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 63

Seele mit dem Leibe nicht nur der Verstand und der Wille, sondern
kommen auch noch die Sinne und die sinnlichen Strebevermdgen dazu.
Denn auch diese miissen ja befriedigt sein, damit der Mensch sagen
kann, es sei ihm recht wohl. Und auf der anderen Seite hat unser
unvollkommenes Erdengliick eine noch weit groBere Vielheit von
Dingen zum Objekt, so daB sie verschieden umfangreich sein kann,
was sich von der Gotteserkenntnis nicht sagen 1dB8t. Diese hat sowohl ein
ganz einfaches Subjekt als ein einfaches Objekt, ndmlich auf der einen
Seite den Verstand und auf der anderen Gott. Nichtsdestoweniger
gilt auch von unserer Gliickseligkeit das gleiche wie von einer Beschaf-
fenheit mit einem einfachen Subjekt und einem ebenso einfachen
Objekt. Auch sie wird in der Weise vollkommener, daBB sie das Be-
diirfnis nach ihr tiefer und vollkommener befriedigt, m.a. W., die
Moglichkeit, das Gute zu erkennen und sich an ihm zu erfreuen, mehr
und mehr verwirklicht. Denn sie ist ja aus metaphysischen Titig-
keiten des Erkennens und Liebens zusammengesetzt, die als Beschaffen-
heiten dadurch vollkommener werden, daB sie hoéhere Stdrkegrade
erhalten. Was aber von ihren Teilen gilt, muB fiir sie auch als Ganzes
zutreffen.

Was den Umfang oder die Zahl der geschaffenen Giiter betrifft,
die ein Mensch braucht, um sich gliicklich zu fiihlen, so haben wir
schon bei der Unterscheidung zwischen vollkommener und unvollkom-
mener Gliickseligkeit bemerkt, daB dieselbe um so groBer sein miisse,
je weiter die Giiter von dem unendlichen Gute entfernt liegen. In
bezug auf ihren Gliickswert gleichen die verschiedenen Giiterarten einer
Pyramide, die um so mehr an Umfang abnimmt, je weiter sie sich
iiber dem Erdboden erhebt. Der ins Sinnliche verstrickte Siinder sucht
in einem fort andere Dinge, die sein Gliick vermehren kénnen, dem
Heiligen geniigt das eine Notwendige. |

11. Gliickseligkeit und menschliche Willensfreiheit. Auch in Bezug
auf die Glickseligkeit kommt dem Menschen eine groBe Freiheit zu.
Denn er kann sowohl die vollkommene als die unvollkommene Gliick-
seligkeit mit sehr verschiedenen Mitteln anstreben. Aber bei diesem
freien Streben nach Gliickseligkeit erlebt er die bittersten Enttiu-
schungen. Es heiBt zwar im Sprichwort, des Menschen Wille sei sein
Himmelreich, aber das ist durchaus nicht immer wahr. Des Menschen
Wille kann auch seine Holle sein. Um das zu verstehen, miissen wir
uns an eine sehr wichtige Unterscheidung der Psychologie erinnern.



64 Endziel, Glick und Pflicht des Menschen

Dort wird den Beweisen fiir die menschliche Willensfreiheit die Bemer-
kung beigefiigt, daB es auBer dem freien Wollen auch noch ein Natur-
wollen gebe . Damit dem Menschen ganz wohl ist, geniigt es nicht,
daB sein freies Wollen erfiillt ist, sondern muB3 auch sein Wille als Natur
befriedigt sein. Der Wille als freier Wille folgt dem Verstande, und
damit er etwas will, geniigt es, daB dieser daran eime gute Seite ent-
deckt hat. So reicht zum freien Begehren hin, daB eine Speise dem
Gaumen zusagt. Damit aber etwas den Willen als Nafur befriedigt,
muB es dem ganzen Menschen in jeder Beziehung entsprechen. In der
griechischen Philosophie haben der Akademiker Polemon und sein
Schiiler Zenon, der Begriinder der dlteren Stoa, und dann die Stoiker
iilberhaupt als Erste «ein Leben im Einklang mit der Natur» als die
notwendige Voraussetzung der Gliickseligkeit gelehrt 2. War auch ihre
Auffassung von der Natur nicht ganz richtig, so haben sie doch mit
dieser Lehre die immerwihrende Philosophie um einen Gedanken be-
reichert, der spiater von den Vitern und den Scholastikern mit Freude
aufgenommen und, aus seiner pantheistischen Umgebung herausge-
zogen, zu der heutigen scholastischen Lehre von der Natur als Offen-
barungsprinzip der Sittenregel weiter ausgebaut wurde. Dadurch wird
das Sprichwort, daB jeder seines Gliickes Schmied sei, nicht unwabhr,
sondern nur auf die Grenzen der menschlichen Willensfreiheit einge-
schrinkt. Auch innerhalb der Schranken, die unserem freien Wollen
durch die Natur gezogen sind, bleiben noch Méglichkeiten genug, unser
Leben auf sehr verschiedene Weise zu gestalten und uns gliicklich
zu machen.

12. Objektive und subjektive Gliicksordnung. Indem wir nun das
Gesagte kurz zusammenfassen, ergibt sich uns eine vollkommene Gliicks-
ordnung. Wie wir sahen, liegt die vollkommene Gliickseligkeit des
Menschen ausschlieBlich in Gott, kénnen aber zu seinem unvollkom-

1 Vgl. Gredt, Elementa, Nr. 595, 2. — Thomas, De Verit. 22,5 : « Natura autem
et voluntas hoc modo ordinata sunt, ut ipsa voluntas quaedam natura sit ; quia om-
ne quod in rebus invenitur, natura quaedam dicitur. Et ideo in voluntate oportet
invenire non solum quod voluntatis est, sed etiam quod naturae est. Hoc autem
est cuiuslibet naturae creatae, ut a Deo sit ordinata in bonum, naturaliter ap-
petens illud. Unde et voluntati ipsi inest naturalis quidam appetitus sibi conve-
nientis boni; et praeter hoc habet appetere aliquid secundum propriam deter-
minationem, non ex necessitate ; quod ei competit in quantum voluntas est. Sicut
autem est ordo naturae ad voluntatem, ita se habet ordo eorum quae naturaliter
vult voluntas, ad ea respectu quorum a seipsa determinatur, non ex natura.»

* Vgl. Barth-Goedeckemyer, Die Stoa. Stuttgart 19415 16 und 24.



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 65

menen Erdengliick auch die geschépflichen Giiter beitragen : einmal,
weil sie selbst an der Gutheit Gottes teilnehmen und deshalb der Mensch
schon in ihnen anfingt Gott zu besitzen ; und sodann dadurch, daB
sie dem Menschen auf Grund ihrer eigenen mittelbaren Hinordnung
auf Gott helfen, dem Gegenstand seiner vollkommenen Gliickseligkeit,
d. i. Gott, immer ndher zu kommen. Beides vermdgen die geschaffenen
Giiter je nach dem Grade ihrer eigenen Seinsvollkommenheit. Des-
halb kann man sagen, die Giiterordnung sei fiir den Menschen zugleich
seine Gliicksordnung. Aber die menschliche Gliickseligkeit hat noch
ein zweites Ordnungsprinzip. Erinnern wir uns an den sachlichen
Unterschied zwischen Erkennen und Streben. Man beweist ihn aus
der Verschiedenheit ihrer Gegenstinde. Gegenstand des Erkennens ist
ndmlich ein Ding nach seinem Erkanntsein, das Streben dagegen geht
auf dessen Wirklichsein. Daraus erklirt sich, daB der Mensch zu den
Dingen, die er begehrt, in einem Verhiltnis weit gréBerer Abhingig-
keit steht als zu den von ihm erkannten. Von diesen hdngt er in der
Weise ab, daB jedes von ihnen ihm erst ein Erkenntnisbild einprigen
muB, damit er es wirklich erkennen kann. Aber dann hindert ihn
keines von ihnen, beliebig viele andere Dinge in gleicher Weise zu
erkennen. Wenn uns auch im Erkennen Grenzen gezogen sind, so
kommt das nicht von unserem Erkennen als solchem, sondern einerseits
von der Schwachheit unseres menschlichen Verstandes und anderer-
seits von der Unfdhigkeit der aus Potenz und Akt zusammengesetzten
Dinge, sich uns ganz erkennbar zu machen. Anders verhilt es sich mit
den Dingen, die wir erstreben. Von diesen floBt uns jedes sofort eine
Abneigung, ja einen formlichen Hall ein gegen alles, was sein Errei-
chen erschwert oder gar unmdéglich macht. Will jemand z. B. ein groBer
Gelehrter werden, dann flieht er jede Beschiftigung, die ihn von seinem
Fachstudium ablenkt. Wir haben in unserer Untersuchung iiber « Die
thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen » 1
ausfithrlich gezeigt, welche Folgen diese Riickwirkung der von einem
Menschen begehrten Giiter fiir die Bildung des Charakters hat. Der
Mensch ist zwar frei in der Wahl sowohl seines konkreten Endzieles
als auch der nichsten Ziele, aber nicht fiir die Dawer seines Strebens
nach ihnen. Indem der Mensch sich ein Ziel setzt, nimmt er notwendig
einen Zwang auf sich, nunmehr nichts zu begehren, was der Erreichung
des gewidhlten Zieles zuwider ist. Sonst macht er die getroffene Wahl

! Divus Thomas 7 (1929) 404 fi.

Divus Thomas 5



66 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

wieder riickgingig. Daher kommt es, daB nicht zwei Menschen auf
die gleiche Weise gliicklich werden. Denn keine zwei Menschen setzen
sich immer die gleichen nichsten Ziele, und wenn sie das in einem
bestimmten Falle tun, so wenden sie doch vielfach sehr verschiedene
Mittel an, um ihr gemeinsames Ziel zu erreichen. Das aber geniigt schon,
um ihrem Gliicke ein ganz individuelles Geprige zu geben.

III. Das Gliick als Sicherung unserer schuldigen Gottesverehrung

13. Gesetz, Sicherung und Pflicht. Der hl. Thomas?! stellt sich
in seiner Summa contra Gentiles die Frage, warum die menschlichen
Handlungen von Gott belohnt und bestraft werden, und antwortet,
das habe darin seinen Grund, daB ihnen von Gott ein bestimmtes Ziel
gesetzt sei. Denn eine solche géttliche Zielsetzung enthalte eine Ord-
nung, deren Einhaltung die Erreichung des Zieles sichere, deren AuBer-
achtlassung dagegen vom Ziele ausschlieBe. Lohn und Strafe aber
seien nichts anderes als eben diese Erreichung und diese Beraubung
des Zieles. Jedes Ziel ist ja wesentlich ein Gut, dessen Besitz fiir die
Miihen des Erstrebens entschidigt, und das zu entbehren dem Men-
schen einen Schmerz bereitet.

Die von Gott unmittelbar oder mittels eines Staatsoberhauptes
geschehene Zielsetzung bestimmter menschlicher Handlungen nennt man
Gesetz, der mit der Beobachtung einer solchen Zielsetzung verbundene
Lohn und die entsprechende Strafe fiir die Nichtbeobachtung sind die
Sicherung des Gesetzes (sanctio), und die aus dieser Sicherung ent-
stehende moralische N&tigung des menschlichen Willens, das vom Ge-
setzgeber angeordnete Ziel auch wirklich zu wollen, heiBt Pflicht oder
Verpflichtung (obligatio).

Der Begriff « Gesetz » wird auch auf die untermenschlichen Hand-
lungen und Titigkeiten bis hinunter zu denen der Mineralien ange-
wandt, denn auch ihnen ist vom Schépfer ein Ziel gesetzt, auf das
sie notwendig hinstreben. Aber diese physischen Gesetze haben weder

1 C. G. III 140 : « Ubicumque est aliquis debitus ordo ad finem, oportet,
quod ordo ille ad finem ducat, recessus autem ab ordine finem excludat : ea enim
quae sunt ex fine, necessitatem sortiuntur ex fine ; ut scilicet ea necesse sit esse,
si finis debeat sequi; et eis absque impedimento existentibus, finis consequatur.
Deus autem imposuit actibus hominum ordinem aliquem in respectu ad finem
boni ... Oportet igitur quod, si ordo ille recte positus est, quod incedentes per
illum ordinem finem boni consequuntur, quod est praemiari: recedentes autem
ab illo ordine per peccatum, a fine boni excludi, quod est puniri, »



Endziel, Glick und Pflicht des Menschen 67

eine Sicherung noch verpflichten sie ihre Subjekte, sondern zwingen
diese einfach zu bestimmten Tatigkeiten. So zwingt das Fallgesetz
den Stein, beim Fallen eine bestimmte Geschwindigkeit einzuhalten.
Wir denken hier nur an den Menschen und jene Handlungen, die er
als vernunftbegabtes, freies Wesen setzt. Denn nur soweit er iiber-
legte, freie Handlungen setzen kann, wird er belohnt und bestraft, ist
er darum auch im eigentlichen Sinne imstande, Pflichten auf sich zu
nehmen. Die Pflicht ist mit der Freiheit des Willens vereinbar, der
physische Zwang hebt die Freiheit auf. .

14. Einteilung der Pflichten. Aber auch die Pflichten verhalten
sich zur menschlichen Willensfreiheit nicht alle auf die gleiche Weise.
Man kann die menschlichen Handlungen unter einem doppelten Ge-
sichtspunkte betrachten : einmal, sofern sie notwendig wegen eines
letzten Zieles gesetzt werden, und sodann, sofern durch sie auch noch
ein nichtletztes Ziel erstrebt werden kann. Indem ich z. B. jetzt
schreibe, setze ich eine menschliche Handlung. Als solche ist mein
Schreiben notwendig auf ein letztes Ziel hingeordnet, denn es ist un-
moglich, daBl mein Wollen bei einem nichtletzten Ziele stehen bleibt.
Aber ich erstrebe dieses rnein letztes Ziel beim Schreiben nicht unmit-
telbar, sondern ich will zundchst ein anderes, nicht letztes Ziel er-
reichen. Beide Ziele, sowohl das nichste als das letzte, haben ihre
Sicherung, und legen mir auch besondere Verpflichtungen auf. Denn
auch wenn ich mein nichstes Ziel erreiche, bin ich schon bis zu einem
gewissen Grade fiir die Miihe des Schreibens belohnt. Und der Ge-
danke an diesen Lohn hat in meinem Willen auch schon eine gewisse
Notigung zur Folge, alles zu tun, was zur Erreichung dieses ndchsten
Zieles notwendig ist. Aber die Sicherung und die Verpflichtung des
nidchsten Zieles verhalten sich zur Sicherung und Verpflichtung des
letzten Zieles genau so, wie das nichste Ziel zum Endziel. Wie das
nidchste Ziel dem Endziel, so sind auch seine Sicherung und die von
ihm dem Menschen auferlegte Verpflichtung der Sicherung und der
Verpflichtung des Endzieles untergeordnet.

Das nichste Ziel ist dem letzten Ziele entweder so untergeordnet,
daB es selbst schon unter dessen Sicherung und Verpflichtungen fillt,
oder so, daB sein Erstreben der freien Wahl des Menschen iiberlassen
bleibt. So ist eine gewisse Kultur des Verstandes und des Herzens
ein ndchstes Ziel, das der Mensch anzustreben verpflichtet ist, weil
er sonst sein Endziel nicht erreicht. Dagegen 1iBt ihm sein wirkliches



68 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

Endziel volle Freiheit, z. B. Arzt oder Lehrer, Schneider oder Schuster
zu werden.

- Die Verpflichtungen, die dem Menschen aus diesen frei gewihlten
nichsten Zielen entstehen, haben eine nur bedingte Geltung, denn sie
andern sich, je nachdem einer sich dieses oder jenes Gut als nichstes
Ziel erwdhlt. Jene nichsten Ziele dagegen, die sich zu setzen der Mensch
verpflichtet ist, enthalten fiir ihn eine unbedingte Verpflichtung. Sie
verpflichten ihn, wie Kant sich ausdriickt, kategorisch, wihrend die
Verpflichtung der ersten nur eine hypothetische ist. Soweit niimlich
ein nidchstes Ziel schon selbst unter die aus der Sicherung des End-
zieles entstandenen Verpflichtungen fillt, ist die Freiheit des Menschen
beziiglich seiner nicht gréBer als die in bezug auf das Endziel. Das
Endziel aber ist dem Menschen von Gott so bedingungslos gesetzt, daB
von dem Streben nach ihm die ganze Gliickseligkeit des Menschen ab-
hdngt.

15. Stellung der Gliickseligkeit zum eigentlichen Endziel des Men-
schen. Indem wir so die eigene Gliickseligkeit des Menschen zur Siche-
rung und damit zur gemeinsamen Wurzel aller Verpflichtungen machen,
bringen wir sie in so enge Beziehung zum Endziel, da es kaum noch
moglich erscheint, unsere Ethik von der sokratisch-stoischen Gliicks-
ethik zu unterscheiden!. Aber sehen wir genauer zu. Wir zeigten
schon (Nr. 6), daB Gott nur sich selbst zum Endziele des Menschen,
wie iiberhaupt der gesamten Schépfung, machen konnte. Gott aber
ist als reiner Geist von uns einzig durch die geistigen Akte des Ver-
standes und des Willens erreichbar. Daher bezieht sich die Hinord-
nung des Menschen auf Gott als Endziel durch das Gesetz in erster
Linie auf das menschliche Erkennen und Wollen. DaB der Mensch
auf Erden ist, um Gott zu erkennen und zu lieben, ist nicht nur eine
ibernatiirlich geoffenbarte, sondern auch eine streng philosophische
Wahrheit.

Diese vom Gesetze geforderten geistigen Akte des Gotterkennens
und Gottliebens haben zwei Seiten : nach der einen sind sie eine Ver-
herrlichung Gottes. Denn Gott als das erkennen was Er ist und auch
dementsprechend lieben ist nicht méglich, ohne zugleich Gottes GréBe
und Vollkommenheit anzuerkennen. Darin aber besteht die Verherr-
lichung Gottes. Nach der anderen Seite sind diese Akte des Gott-

1 Vgl. Barth-Goedeckemeyer, a. a. O. 8.



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 69

erkennens und Gottliebens die subjektive Gliickseligkeit des Menschen ;
denn durch sie kommt ja der Mensch in den geistigen Besitz jenes
Gutes, das allein ihn ganz befriedigt.

So ist also die eigene Gliickseligkeit des Menschen unabtrennbar
mit seiner Beobachtung des goéttlichen Gesetzes verbunden, und alles
Bemiihen, sie nicht mitzuwollen, umsonst. Aber das beweist nicht,
daB das Gesetz den Menschen auf die eigene Gliickseligkeit genau so
hinordnet wie auf die Verherrlichung Gottes. GewiB3, Gott will auch,
daB der Mensch durch die Beobachtung des Gesetzes gliicklich werde,
aber die Frage ist, wie der Mensch sein Gliick zugleich mit der Ver-
herrlichung Gottes erstreben darf und sogar soll.

Um eine klare Antwort auf diese Frage zu finden, muB man be-
achten, daBl unser menschlicher Verstand keine Sache, die zwei Seiten
hat, auf einmal ganz erfassen kann, sondern dazu zwei Begriffe beno-
tigt. Er kann also auch unser Erkennen und Lieben Gottes nicht zu-
gleich als Verherrlichung Gottes und als unsere subjektive Gliickselig-
keit denken, sondern muB diese Akte in zwei Gedankeninhalte auf-
teilen. Diese Unterscheidung aber hat trotz ihrer reinen Gedanklichkeit
etwas sehr Wirkliches zur Folge. 'Weil ndmlich das Gute unseren Willen
nur auf dem Wege iiber das Verstandeserkennen anzieht — nihil voli-
tum nisi cognitum —, ist auch der Wille iiberall, wo der Verstand
zwei Begriffe bilden muB, um das Wesen einer Sache ganz zu erfassen,
genostigt, zweimal zu der gleichen Sache Stellung zu nehmen. Aus
dieser ersten Notwendigkeit entsteht fiir ihn unmittelbar die weitere,
sich zu entscheiden, welchem Gesichtspunkt er den Vorzug geben will.
In unserem Falle also, ob er die Gotteserkenntnis und Gottesliebe in
erster Linie will, um Gott zu verherrlichen, oder um durch sie sein
Subjekt, die menschliche Natur, glicklich zu machen. Nur wenn der
Mensch die Verherrlichung Gottes zum letzten Beweggrund seines Wol-
lens und dadurch zum eigentlichen Endziele aller seiner menschlichen
Handlungen macht, erfiillt. er das Gesetz ; denn sonst miite ihn Gott
auf ein geschopfliches Gut als Endziel hingeordnet haben, was dem
Wesen Gottes zuwider ist.

Eine Hinordnung der menschlichen Handlungen auf die subjek-
tive Gliickseligkeit des Menschen als Endziel widerspricht auch dem
Wesen dieser Gliickseligkeit. Denn das Gliick des Menschen kann zu
Gott in keinem anderen Verhiltnis stehen als der Mensch selbst. Die-
ser aber hat als Geschépf sowohl sein Sosein als sein Dasein ganz von
Gott. Dadurch wird das ganze Sein des Menschen wesentlich relativ



70 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

und dem géttlichen Sein in jeder Beziehung untergeordnet. Folglich
muB es sich mit dem menschlichen Gliick genau so verhalten. Auch
das menschliche Gliick kann nur ein relatives, am géttlichen Gliicke
teilhabendes und diesem in jeder Hinsicht untergeordnetes sein. Daher
ist es gegen die Natur dieses Gliickes, als Endziel erstrebt zu werden.
Und wer das dennoch versucht, zerstért es. Jede schwere Siinde ent-
hilt einen solchen Versuch, aber auch einen solchen MiBerfolg. Denn
was tut der Siinder anders als daB er sein eigenes Gliick der Ehre
Gottes vorzieht ? Auch er 1Bt sich gerne einen Gott gefallen, der ihn
gliicklich macht, aber er riickt Gott an die zweite Stelle. Gott ist fiir
ihn nur da, um den Menschen gliicklich zu machen, wihrend es in
Wirklichkeit umgekehrt ist : das Gliick des Menschen hat die Aufgabe,
den Menschen dahin zu bringen, daB er an erster Stelle Gott zu ver-
herrlichen sucht.

Fiir den, der sich dieses Verhiltnis des menschlichen Gliickes zum
eigentlichen Endziel des Menschen einmal klar gemacht hat, ist sein
Bediirfnis nach Gliick so wenig ein Hindernis, Gott auch mehr als
sein subjektives Wohlsein zu lieben, daB es ihn vielmehr erst recht
dazu antreibt. Wire das Gliick des Menschen nicht wesentlich ein nur
untergeordnetes Ziel, dann horte die Siinde auf, eine Selbsttduschung
des Menschen zu sein.

Wie sich aus dem Gesagten ergibt, miissen wir auch in Gott eine
gedankliche Unterscheidung machen. Gott ist fiir uns sowohl Gegen-
stand der Verherrlichung als auch Gegenstand des Gliickes. Und wir
diirfen Gott auch unter beiden Gesichtspunkten erstreben. Aber als
unser objektives Gliick ist Gott zugleich ein Miifel fiir die Erreichung
des ei.gentlichen Endzieles, das in Gott als Gegenstand der Verherr-
lichung liegt. Das Gesetz ordnet den Menschen und seine Handlungen
auch auf Gott als Gegenstand der menschlichen Gliickseligkeit hin,
aber unter.diesem Gesichtspunkte betrachtet, bedarf das Gesetz keiner
eigentlichen Sicherung. Denn sein Gliick sucht der Mensch, wo immer
er glaubt, es finden zu kénnen. Zu diesem Suchen seines eigenen Gliickes
hat er eine angeborene Hinneigung. Aber daB er dieses Suchen seines
eigenen Gliickes der Verherrlichung Gottes vollkommen unterordnet,
das hat seine groBen Schwierigkeiten, und deshalb bedarf die dem
Menschen in seinem Gliicksbediirfnis schon angeborene Hinneigung zu
Gott, obwohl sie nach dem bekannten Ausspruch des hl. Augustinus
so groB ist, daB sie den Menschen niemals zur Ruhe kommen liBt, bis
er Gott gefunden hat, doch noch einer Erginzung durch die in der sub-



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 71

jektiven Gliickseligkeit gelegene Sicherung und die aus dieser Siche-
rung erwachsende Pflicht. Uber das Verhiltnis der angeborenen Nei-
gungen zu dieser Pflicht soll das folgende Kapitel einiges sagen.

IV. Neigung und Pflicht

16. Unterscheidung zwischen Naturgesetz und positivem Gesetz nach
threm Verhilinis zu denm Neigungen der Menschen. Weil Gott das ein-
zige wahre Endziel des Menschen ist, ist Er auch der einzige Gesetz-
geber. Wenn auch Menschen Gesetze geben, so konnen sie das nur
im Auftrage Gottes. «Non est potestas nisi a Deo», schreibt der
hl. Paulus an die Rémer (Rom. 13, 1). Dadurch wird jedes Gesetz zu
einer Mitteilung dessen, was Gott von Ewigkeit her iiber den Men-
schen bestimmt hat.

Wie schon diese Unterscheidung zwischen géttlichem und mensch-
lichem Gesetzgeber anzeigt, kann Gott sein ewiges Gesetz dem Men-
schen unmittelbar oder mittelbar kundtun. Die unmittelbare Verkiindi-
gung des gottlichen Gesetzes 1Bt wieder zwei Formen zu. In der einen
teilt Gott dem Menschen sein Gesetz durch die menschliche Natur,
durch eine Naturneigung, mit, in der anderen offenbart Er es ihm
von aullen. Fiir uns kommt hier nur die erste Form unmittelbarer
Verkiindigung des gottlichen Gesetzes in Betracht. Man bezeichnet sie
allgemein als Naturgesetz.

Der Streit, ob es wirklich ein Naturgesetz gebe, kann so lange
nicht zur Ruhe kommen, als nicht die rein mechanische Weltanschauung
ganz iiberwunden ist. DaB aber gegenwirtig auch solche, die sonst
teleologisch denken, einen groBen Widerwillen gegen die traditionelle
Lehre vom Naturgesetz zeigen, scheint mir zwei Griinde zu haben :
einmal darin, daB man jetzt den Begriff « Natur » nicht mehr im glei-
chen Sinne nimmt wie die Alten, als Gegensatz zur Kultur und Kunst,
sondern als den Gegensatz zum Geist 1. Im Naturgesetz, wie die Schola-
stiker es verstehen, ist der Geist schon vorausgesetzt. Denn es ist ja
wesentlich nur das Verbindungsglied zwischen dem géttlichen und dem
menschlichen Geiste. Daher kann bei unserer Lehre vom Naturgesetz
von einem Naturalismus im modernen Sinne keine Rede sein. Der
andere Grund liegt darin, daB das Naturgesetz seine Verpflichtungen
nur in ganz abstrakter Form vorlegt, alles Abstrahieren aber vielen

1 Vgl. R. Eisler, Worterbuch d. philos. Begriffe. Berlin 1924 1, unter « Natur »
und « Naturalismus ».



72 Endziel, Glitick und Pflicht des Menschen

einen férmlichen Schrecken einfl6Bt. Weil nimlich das Naturgesetz dem
Menschen mittels einer allen Menschen gemeinsamen Hinneigung, z. B.
das eigene Leben zu erhalten oder sich Wissen zu erwerben, kundgetan
wird, kann sein Inhalt immer nur so allgemein sein wie die Natur des
Menschen, wenn von allen Einzelmerkmalen abgesehen wird. Die
nahere Bestimmung wird erst durch positive Gesetze gegeben. Erst
diese nehmen auf die Besonderheiten der Menschen Riicksicht. So ist
allen Menschen eine groBe Hinneigung zum Leben in der Gesellschaft
gemeinsam. Deshalb hilt man das Leben des Menschen in einem ge-
sellschaftlichen Verbande fiir eine Anordnung des Naturgesetzes. Aber
wie die Gesellschaft, der einer angehort, konkret gestaltet werden soll,
das ldBt sich nicht aus der allen Menschen gemeinsamen Hinneigung
zum gemeinschaftlichen Leben mit anderen erkennen. Das hidngt ab
von den besonderen Neigungen derer, die zusammenleben wollen. Auch
das dadurch geforderte positive Gesetz darf nicht willkiirlich erlassen
werden. So wie der Einzelmensch notwendig alle Eigenschaften hat,
die dem Menschen im allgemeinen wesentlich sind, so darf das posi-
tive Gesetz zu nichts anderem verpflichten als das Naturgesetz. Aber
im Unterschiede von diesem nimmt es auch Riicksicht auf die beson-
deren Neigungen derer, die in der gleichen Gesellschaft leben wollen.
Denn den einen sagt z. B. mehr die monarchische Regierungsform zu,
den anderen die demokratische.

17. Aufteilung des einen Naturgesetzeé in viele Vorschriften. Es
gibt viele Neigungen, die allen Menschen angeboren sind, aber diese
Neigungen sind von der menschlichen Natur nicht sachlich verschie-
den, sondern die menschliche Natur selbst, sofern dieselbe noch auf
mannigfache Weise einer weiteren Vervollkommnung bediirftig ist. Des-
halb gibt es nicht viele Naturgesetze, sondern nur eines, in dem wir
aber so viele Vorschriften unterscheiden, als es allgemein menschliche
Neigungen gibt.

Diese vielen Vorschriften des einen Naturgesetzes kommen darin
iilberein, daB sie noch keine Riicksicht nehmen auf die besonderen
Bediirfnisse des Einzelmenschen. Daher sind sie fiir sich allein noch
ebenso wenig erfiillbar, wie die menschliche Natur im allgemeinen da-
seinsfihig. Die einzige Verpflichtung, die sie dem Menschen unmittelbar
auferlegen, besteht darin, daB sie ihn nétigen, eine Form der Erfiillung
zu suchen, die so weit als moglich auch den besonderen Bediirfnissen
der einzelnen Rechnung trigt, m. a. W. sie durch nihere Bestimmun-



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 73

gen zu erginzen. So offenbart der soziale Trieb den Menschen die
Pflicht, sich in Gesellschaften zusammenzuschlieBen, aber unmittelbar
verpflichtet er den Menschen nur, eine Regierungsform zu bestimmen,
die den zu einem Staate verbundenen Biirgern wenigstens der Mehr-
zahl nach zusagt. Diese Verpflichtung wird in den sogenannten posi-
tiven Gesetzen erfiillt, die deshalb, weil sie die Vorschriften des Natur-
gesetzes nur vervollstindigen, von diesem auch ihre erste Sicherung
und Verpflichtung erhalten.

Was nun die Befriedigung der Neigungen betrifft, aus denen diese
verschiedenen Vorschriften des einen Naturgesetzes erkannt werden, so
gilt fiir sie dasselbe Gesetz, wie fiir die Vermégen desselben Organis-
mus. Der Al. Thomas ! nennt dieses Gesetz «abstractio » und «distractio ».
Es lautet : « Wird die Titigkeit des einen Vermogens gesteigert, dann
wird dadurch das andere in seinem Handeln geschwicht oder gar ge-
hindert. »2 Der Aquinate denkt bei diesem Gesetze nur an die mensch-
lichen Handlungen. Wie weit das Gesetz auch fiir die rein physiolo-
gischen Vorginge im Menschen gilt, mégen die Biologen entscheiden.
Seine Geltung im Bereiche der unter der Herrschaft des freien Willens
stehenden Seelenvermdogen kann jeder an sich selbst erfahren. Die Enge
des menschlichen BewuBtseins ist schuld, daB unsere Aufmerksamkeit
auf eine Sache in dem MaBe abnimmt, in dem sie auf eine andere hin-
gelenkt wird. Das aber hat zur Folge, daB es sich mit der Befriedigung
der verschiedenen Neigungen genau so verhdlt wie mit der Titigkeit
der verschiedenen Vermogen. So hat jeder sowohl die Naturneigung,
sich Wissen zu erwerben, als auch die andere, nach auBlen titig zu
sein. Das sind zwei einander so entgegengesetzte Neigungen, daB nie-
mand sie zugleich befriedigen kann. Je mehr einer der ersten folgt,
desto weniger kann er der zweiten nachgeben.

Daher wiirde das Naturgesetz den Menschen zu etwas Unmog-
lichem verpflichten, wenn dieser alle seine Naturneigungen ganz befrie-

1S, Th. I-II 77, 1: « Passio appetitus sensitivi non potest directe trahere
aut movere voluntatem, sed indirecte potest; et hoc dupliciter : uno quidem
modo secundum quandam abstractionem,; cum enim potentiae animae in una
essentia animae radicentur, necesse est quod quando una potentia intenditur in
suo actu, altera in suo actu remittatur, vel etiam totaliter in suo actu impedia-
tur. ... Et secundum hunc modum per quandam distractionem, quando motus
appetitus sensitivi fortificatur secundum quamcumque passionem, necesse est
quod remittatur vel totaliter impediatur motus proprius appetitus rationalis, qui
est voluntas. »

? Vgl. Karl Schmid, « Die menschliche Willensfreiheit in ihrem Verhiltnis
zu den Leidenschaften ». Engelberg 1925, 150.



74 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

digen miiBte. Die Pflichten des Naturgesetzes sind zwar aus den allen
Menschen gemeinsamen Naturneigungen erkennbar, aber sie decken
sich nicht mit ihnen. Zwischen Pflicht und Neigung besteht ein sach-
licher Unterschied. Gegenstand der Pflicht ist eine Handlung, Gegen-
stand der Neigung dagegen ist das mit einer Handlung verkniipfte
Ergitzen 1. Daher erfiillt die Naturneigung eine doppelte Aufgabe : sie
offenbart dem Menschen das Bestehen einer Vorschrift des Naturge-
setzes, und sie spornt ihn zugleich zur Erfiillung dieser Vorschrift an.
Man kann hier sogar eine gewisse Proportion feststellen : je schwerer
eine Pflicht, desto groBer auch die Neigung oder der Reiz nach dem
mit der entsprechenden Handlung verbundenen Ergitzen. So sind
unter den Pflichten, die dem Menschen als Sinnenwesen vom Natur-
gesetz auferlegt werden, die ehelichen Pflichten die schwersten, aber
dafiir ist auch unter allen sinnlichen Neigungen keine so stark, wie
diejenige, aus der diese Pflichten erkannt werden. Aber, wie sich
aus dem Gesagten ergibt, sind diese Naturneigungen nicht maBgebend
fir die Erfiillung der entsprechenden Pflichten. Wie weit die einzelnen
Vorschriften des Naturgesetzes ertiillt werden miissen, das ldBt sich
nicht aus den. Neigungen erkennen, sondern nur aus der dem Men-
schen gestellten Gesamtaufgabe. So ist es zwar eine Vorschrift des
Naturgesetzes, daBl der Mensch eine eheliche Verbindung eingeht, aber
wenn wir diese Vorschrift nach ihrem Verhiltnis zu allem anderen be-
trachten, was der Mensch zu seiner eigenen Vervollkommnung und zur
Ehre Gottes tun kann, was aber mit dem ehelichen Leben nicht recht
vereinbar ist, wenigstens nicht in seiner Vollendung, dann kommen
wir zu der Erkenntnis, daB es sich hier um eine Vorschrift handelt,
von deren Erfiillung ihn andere, hohere Aufgaben befreien konnen 2.

18. Verhaltnis des menschlichen Gliicksbediirfnisses zu den tibrigen
angeborenen Neigungen des Menschen. Denken wir nun wieder an die
allen Menschen angeborene Hinneigung zum Gliicklichwerden. Wir
sagten schon, dazu, daB der Mensch sein Gliick erstrebt, bediirfe er
keiner besonderen Pflicht. Das ist eine Naturnotwendigkeit, die vor
jeder Verpflichtung liegt. Der Trieb, gliicklich zu werden, gehért noch
ganz der physischen Ordnung an. Keine Naturneigung kann einen
umfangreicheren Gegenstand haben als dieser angeborene Gliickstrieb.
Denn er erstreckt sich auf alles, was iiberhaupt ein Sein hat. Wie wir

1 Vgl. Thomas C. G. II1 26.
2 Vgl C. G. IIT 136.



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 75

ja schon sahen, kann alles etwas zum menschlichen Gliicke beitragen.
Auf der anderen Seite kann auch keine Naturneigung mehr die ganze
menschliche Natur zu ihrem Triger haben, als dieses Gliicksbediirfnis.
Denn wie wir gleichfalls schon sahen, ist zum Gliicklichsein nicht we-
niger erfordert, als daB alle Neigungen des Menschen so weit als mog-
lich befriedigt sind. Wenn daher iiberhaupt jede Naturneigung des
Menschen mit seiner Natur identisch ist, dann erst recht die Neigung
zum Gliicklichwerden. Wir haben im ersten Kapitel unserer Unter-
suchung die Gliickseligkeit mit Boethius einen Zustand der Vollendung
genannt, der durch den Besitz jeglichen Gutes gegeben ist. Dement-
sprechend konnen wir nun das Verhiltnis des Bediirfnisses nach Gliick
zu den iibrigen Naturneigungen in der Weise bestimmen, da8 wir das
Gliicksbediirfnis als die Hinneigung zu einem Zustand bezeichnen, in
dem alle Neigungen der menschlichen Natur so weit als moglich be-
friedigt sind.

19. Scheinbarer Widerspruch im Wesen des menschlichen Gliickes.
Nun ist es aber dem Menschen nach dem Gesetze der Zerstreuung
schlechthin unmdéglich, alle seine Neigungen auf einmal ganz zu be-
friedigen, sondern muB er in einem fort die eine der anderen opfern.
Diese Notwendigkeit wiirde allein schon hinreichen, den Menschen hier
auf Erden niemals ganz gliicklich werden zu lassen. Aber sie ist doch
nicht so groB, daB sie den Menschen zwinge, irgend eine Naturneigung
einfach zu unterdriicken. Weil sie alle mit der Natur des Menschen
identisch sind, ist jeder Versuch, eine von ihnen auszurotten, ein uner-
laubter Angriff auf die Natur selbst. Daher hat der Mensch nur das
Recht, zu bestimmen, welche von ihnen er besonders befriedigen will.
Und auch dieses Recht ist begrenzt. Das Gliick selbst, das der Mensch
durch die Befriedigung seiner Neigungen erreichen mochte, setzt diesem
Rechte bestimmte Grenzen. So wird der Mensch nur in einem bestimm-
ten Berufe recht gliicklich. Aber kein Beruf befriedigt alle Neigungen
des Menschen. Denn jeder Beruf stellt besondere Aufgaben, die nur
unter mannigfachen Opfern erfiillbar sind. Und nicht bloB das, selbst
wenn einer zu jedem Opfer bereit ist, kann es sein, daB er in einem
bestimmten Berufe doch nicht gliicklich wird, weil ihm die notwendige
Befahigung dazu abgeht. Daher zwingt schon die Berufsfrage den
Menschen zu einer Entscheidung, welche Neigungen er vor allem befrie-
digen, und welche er mehr oder weniger zuriickdringen, ja sogar ganz
unbefriedigt lassen will. So scheint es fast, als liege im menschlichen



76 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

Gliicke eine gewisse Antinomie. Denn -einerseits besteht sein Wesen
in der Befriedigung moglichst aller Neigungen des Menschen, aber an-
dererseits verpflichtet es ihn doch, daB er nicht alle Neigungen gleich
sehr zu befriedigen sucht, sondern sich in einem fort groBe Beschrin-
kungen auferlegt.

Wie alle Antinomien dadurch gelést werden, daBl man tiefer in das
Wesen ihres Gegenstandes eindringt, so schwindet auch der scheinbare
Widerspruch im Wesen des menschlichen Gliickes, sobald wir uns die
Natur der subjektiven Gliickseligkeit, um die es sich hier handelt, und
deren Voraussetzung im Menschen wihrend seines Erdenlebens vollig
klar gemacht haben.

20. Begriffsbestimmung der subjektiven Gliickseligkeit im allgeme:-
nen. Nach den Thomisten besteht das metaphysische Wesen der sub-
jektiven Gliickseligkeit in der Gotteserkenntnis. Aber damit soll nicht
behauptet sein, daB jede Art von Gotteserkenntnis den Menschen not-
wendig gliicklich mache. Es geniigt dazu nicht einmal, daBl Gott als
das objektiv groBte Gut erkannt wird. Sonst kénnte es keine Ver-
dammten geben. Denn deren Ungliick besteht wesentlich darin, daf
sie sich von dem Besitze des hochsten Gutes ausgeschlossen sehen.
Eine Gotteserkenntnis begriindet die Gliickseligkeit nur dann, wenn
das erkennende Subjekt Gott als sezn hochstes und einziges Gut erkennt.
Das aber ist nur so weit der Fall, als es zwischen sich und Gott eine
Beziehung der Ubereinstimmung und des gegenseitigen Entsprechens
wahrnimmt. Denn erst dadurch wird Gott fiir das erkennende Subjekt
begehrenswert.

21. Voraussetzung des unvollkommenen Evdengliickes. Eine solche
begliickende Gotteserkenntnis setzt auf seiten des Subjektes eine be-
stimmte Verfassung voraus. Denn so wie jemand ist, erscheint ihm
auch das zur Wahl vorgelegte Ziel 1. Die menschliche Natur ist zwar
schon ohne eigenes Zutun so eingerichtet, daB nur Gott sie ganz be-
friedigen kann?. Aber hier auf Erden geniigt dieses Naturstreben
(appetitus naturalis) nach Gott nicht, um den Menschen gliicklich zu
machen. Denn auf Grund ihrer Zusammensetzung aus Leib und Seele
hat die menschliche Natur auch noch anderes zum Gegenstand ihres
Naturstrebens, nimlich alles das, was imstande ist, sie in irgend einer

1 Ayistoteles, Eth. Nic. ITI 7, 1114 a 32.
? Vgl. Gredt, Elementa Nr. 892, 1.



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 77

Beziehung zu vervollkommnen, z. B. die leibliche Gesundheit, das Wis-
sen, die Mitgliedschaft einer Gesellschaft u.s.f. Das hat zur Folge,
daB das Naturstreben des Menschen nach Gott sich in diesem Leben
mehr negativ als positiv bemerkbar macht, indem es ihn hindert, in
irgend einem geschaffenen Gute seine volle Befriedigung zu finden. Das
aber ist zu wenig, um gliicklich zu sein. Damit der Mensch wirklich
gliicklich wird, mul er sich auch mit seinem dem Erkennen folgenden
Strebevermogen (appetitus elicitus) Gott zuwenden. Das aber ist nicht
so einfach. Weil der menschliche Verstand seine Ideen nicht unmit-
telbar von Gott eingegossen erhilt, sondern sie alle aus sinnlich wahr-
nehmbaren Dingen gewinnen muB, wird das dem Erkennen folgende
Strebevermégen frither auf die simmlichen Gegenstinde des Naturstre-
bens gerichtet als auf Gott. Das gilt vor allem von den beiden sinn-
lichen Strebevermogen, die dem sinnlichen Erkennen folgen. Wegen
der mit ihrer Erregung notwendig verbundenen koérperlichen Verin-
derung nennt man ihre Bewegungen von alters her Leidenschaften. Die
niachste Wirkung dieser Leidenschaften besteht darin, daB sie sofort
auch die Aufmerksamkeit des Verstandes auf ihren sinnlichen Gegen-
stand hinlenken. Das aber hat zur Folge, daB nun auch der Wille
von den sinnlichen Giitern nicht nur frither, sondern auch stirker
angezogen wird als von den geistigen, obwohl diese sein eigentiim-
licher Gegenstand sind. DaB der Wille sich iiberhaupt iiber die sinn-
lichen Giiter erheben kann und von ihnen nicht, wie die sinnlichen
Strebevermégen, unwiderstehlich gefesselt wird, hat seinen Grund ein-
zig darin, daB ihm der Verstand diese Giiter sofort unter einem dop-
pelten Gesichtspunkte vorstellt. Denn unser Verstand erkennt das
Allgemeine vor dem Einzelding. Folglich ist auch der unmittelbare
Gegenstand des Willens nicht das konkrete Einzelgut, sondern das Gute
im allgemeinen. Wie der Verstand das Einzelding nur erkennt soweit
in diesem eine allgemeine Wesenheit, z. B. die menschliche Natur, ver-
wirklicht ist, so wird der Wille von einem bestimmten sinnlichen Gute
immer nur deshalb angezogen, weil der Verstand erkennt, in demsel-
ben finde sich efwas Guies. Aber weil der Verstand gleichzeitig erkennt,
daB in dem wahrgenommenen Einzelding nicht alles Gute enthalten
ist, sondern nur esm Gut neben vielen anderen, die auch begehrens-
wert sind, aber nicht gleichzeitig erstrebt werden koénnen, wird der
Wille in seinem Streben nach dem wahrgenommenen sinnlichen Gute
aufgehalten. Aus dieser Sachlage entsteht dann die Uberlegung, iiber
deren Verlauf wir hier nichts zu sagen brauchen. Fiir unsere Frage



78 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

geniigt es zu bemerken, daB bei jeder Uberlegung zum mindesten zwei
Neigungen oder auch Abneigungen miteinander im Streite liegen, und
daB keine von diesen Neigungen dadurch, daB nicht sie, sondern eine
andere befriedigt wird, einfach aus der Welt geschafft ist, sondern daB
auch die nichtbefriedigten sich immer wieder bemerkbar machen. So
itberlegt einer vielleicht lange, wo er seine Ferien verbringen soll. Er
hat mehrere Moglichkeiten, von denen jede viel fiir sich hat. SchlieB-
lich entscheidet er sich fiir einen bestimmten Ort. Aber dadurch héren
die anderen Orte nicht auf, fiir ihn noch weiter einen gewissen Reiz
zu behalten. Und wenn er an dem von ihm ganz frei gewihlten Auf-
enthaltsort an die anderen denkt, dann wird ihm vielleicht wehe ums
Herz, weil er nicht auch dort sein kann.

In diesem Widerstreit der Neigungen hat die jedem Menschen an-
geborene Hinneigung zu Gott die schwierigste Stellung. Denn je geistiger
der Gegenstand einer Neigung ist, desto weniger ist der sinnliche Teil
im Menschen geneigt, das Streben nach ihm mitzumachen. Gott aber
ist von allem Geistigen das Geistigste. Und doch haben wir im voraus-
gehenden gesehen, daB8 das wahre Gliick des Menschen einzig in Gott
zu finden ist, und dag alle geschopflichen Giiter nur so weit einen Gliicks-
wert besitzen, als sie etwas zum Erkennen und Lieben Gottes beitragen.
Darum wiirde es gegen das Prinzip, daBl die Fihigkeiten und ihre ent-
sprechenden Akte durch ihre eigentiimlichen Gegenstinde artbestimmt
werden, verstoBen, wenn die Befriedigung der auf die geschaffenen
Giiter gerichteten Neigungen aus sich allein schon hinreichte, um den
Menschen gliicklich zu machen. Wie ihre Gegenstinde Gott vollkom-
men untergeordnet sind, so verlangt das menschliche Gliick, daB auch
ihre Befriedigung der Befriedigung der auf Gott hingerichteten Nei-
gung ganz unterstellt werde. Nach dem Gesetze der Zerstreuung aber
ist das dem Menschen hier auf Erden nur dadurch mdéglich, daB er
sich in bezug auf die Befriedigung aller anderen Neigungen in einem
fort allerlei Beschrinkungen auferlegt.

So schwer es dem Menschen in der Praxis fillt, sich mit diesem
Gedanken zu versohnen, daB sein eigenes Gliick ihm zu einer so umfang-
reichen Entsagung verpflichtet, ein innerer Widerspruch liegt nicht darin.
Im Gegenteil, einzig und allein ein solches unvollkommenes, mit vielen
Opfern erkauftes Gliick entspricht dem Zustand der menschlichen Seele
wihrend der Zeit ihrer Vereinigung mit dem Leibe. Die Abhingigkeit
der Seele vom Leibe und ihre Aufgabe, auch fiir dessen Erhaltung
und Vervollkommnung zu sorgen, sind mit einem vollkommenen Gliick



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 79

gar nicht vereinbar, weil diese «irdischen» Sorgen sie hindern, sich
ungeteilt und ausschlieBlich Gott hinzugeben. Erst wenn die mensch-
liche Seele im anderen Leben nicht mehr vom Leibe abhingt und das
ganze Naturstreben bis ‘hinunter zu den letzten Neigungen von oben
her befriedigt wird, ist es ihr moglich, in Gott ihr volles Gliick zu
finden 1. ,

Wir nannten das unvollkommene Gliick dieses Lebens einen Zu-
stand der Zufriedenheit (Nr. 2). Wir kénnen es auch mit dem hl. Thomas
einen Zustand der Hoffnung auf das vollkommene Gliick des anderen
Lebens nennen 2. Denn wer die vom unvollkommenen Gliick dieses
Lebens auferlegte Pflicht der Unterordnung aller anderen Neigungen
unter die eine des Gottfindens erfiillt, darf hoffen, wenigstens im anderen
Leben vollkommen gliicklich zu werden. Und diese Hoffnung auf ein
vollkommenes Gliick im Jenseits ist schon imstande, den Menschen
bis zu einem bestimmten Grade gliicklich zu machen. In der Hélle
gibt es nur deshalb nicht einmal mehr ein unvollkommenes Gliick,
weil in ihr alle Hoffnung aufhoért.

Aber das unvollkommene Erdengliick besteht doch nicht einzig
in der Hoffnung auf das Gliick des anderen Lebens. So behindert der
Mensch in diesem Leben auch ist in seinem Gotterkennen und Gott-
lieben, soweit er Gott wirklich erkennt und liebt, ist er auch schon
wirklich gliicklich ; er besitzt ja schon dasselbe Gut, das ihn einmal
vollkommen gliicklich machen wird, er freut sich schon iiber den Besitz
jeglichen Gutes, nur noch nicht so, daB seine Moglichkeit es zu be-
sitzen, ganz verwirklicht wire. Die Beschaffenheit, in der das Gliick
besteht, hat nur noch nicht ihre vollkommenste Form.

22. Ordnung der dem Menschen von seinem Gliicke auferlegten Pflichten.
Die dem Menschen von seinem unvollkommenen Erdengliick aufer-
legten Pflichten haben dieselbe Einteilung wie die Pflichten iiberhaupt.
Denn ist die Gliickseligkeit ihrem Wesen nach die allgemeine Siche-
rung des Gesetzes, daBB der Mensch bei allen seinen menschlichen Hand-
lungen die Verherrlichung Gottes als sein Endziel anstreben soll, dann
sind schlechthin alle Pflichten Gliickspflichten. Die {ibliche Unter-
scheidung dieser Pflichten ist dreiteilig. Man unterscheidet namlich

1 Vgl. Thomas, S. Th. II-II 184, 2.

* S. Th. I-II 5, 8 ad 1 : « Beati dicuntur aliqui in hac vita vel propter spem
beatitudinis adipiscendae in futura vita, secundum illud Rom VIII, 24 : Spe salvi
facti sumus ; vel propter aliquam participationem beatitudinis secundum aliqua-
lem summi boni fruitionem. »



80 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

Pflichten gegen Gott, Pflichten des Menschen gegen sich selbst und
Pflichten gegen den Mitmenschen. Gegen die untermenschlichen Dinge,
sagt man, habe der Mensch deshalb keine Pflichten, weil diese ihm
gegeniiber keine Rechte haben. Nimmt man Pflicht in diesem engeren
Sinne als Gegensatz zum Recht, dann ist das auch richtig. Aber das
bedeutet nicht, daBl der Mensch die untermenschlichen Dinge ganz nach
Belieben gebrauchen kann. In dem weiteren Sinne hat der Mensch
auch gegen die Minerale, die Pflanzen und die Tiere seine grofBen
Pflichten, besonders die, den Schopfer auch in ihrem Namen zu ver-
herrlichen. Das ergibt sich am klarsten aus den Strafen, die mit
ihrem MiBbrauch verbunden sind. Auch schon die untermenschlichen
Dinge strafen den, der ihren Gebrauch nicht seinem héheren Ziele
unterordnet und genau anpaft.

Gegen Gott hat der Mensch eigentlich nur die eine Pflicht, Thn
in allem seinem Tun und Lassen zu verherrlichen. Denn der hl. Augus-
tinus sagt von der in diesem Streben sich auswirkenden, jeder anderen
Liebe iibergeordneten Gottesliebe mit Recht, sie gleiche einer Wurzel,
aus der nur Gutes herauswachsen kann 1.

Wie unmittelbar nach der Gottesliebe die Selbstliebe kommt, so
schlieBen sich gleich an die Pflicht gegen Gott die Pflichten des Men-
schen gegen sich selbst an. Sie sind zu zahlreich, als daB sie hier alle
genannt werden koénnten. Ihr erster Einteilungsgrund sind die ver-
schiedenen Leidenschaften. Denn jede Leidenschaft enthilt in sich
die doppelte Moglichkeit : sie kann sowohl eine sittlich gute, das will
sagen, der Verherrlichung Gottes dienende Handlung einleiten, als
auch zu deren Gegenteil, der Siinde fithren. Daraus entsteht die Not-
wendigkeit, sich gegen jede Leidenschaft durch eine besondere sittliche
Tugend zu festigen. Man unterscheidet in der Ethik mehr als vierzig
solcher sittlichen Tugenden, die alle erforderlich sind, um ein sittlich
vollkommener und dauernd auf Gott hingeordneter Mensch zu sein.
Daher ist auch jede von ihnen Gegenstand einer besonderen Pflicht.

Ein zweiter Einteilungsgrund der Pflichten des Menschen gegen
sich selbst liegt darin, daB er aus Leib und Seele zusammengesetzt
ist und weder seine leibliche noch seine seelische Entwicklung so wie

1 In epist. S. Joannis ad Parthos, tract. VII Nr. 8 (P. L. 35, Nr. 2033) :
« Semel ergo breve praeceptum tibi praecipitur, dilige et quod vis fac ; sive taceas,
dilectione taceas ; sive clames, dilectione clames ; sive emendes, dilectione emendes ;
sive parcas, dilectione parcas ; radix est intus dilectionis, non potest de ista radice
nisi bonum existere. »



Endziel, Glick und Pflicht des Menschen 81

bei den Pflanzen und Tieren nur nach physischen Gesetzen vor sich
geht. Denn aus diesem Grunde unterscheidet man Pflichten gegen die
Seele und Pflichten gegen den Leib.

Der dritte Einteilungsgrund der Pflichten des Menschen gegen
sich selbst ist der unvollkommenste, weil er keine Einteilung ermog-
licht, deren Glieder sich gegenseitig ausschlieBen. Alle Menschen haben
die gleichen Neigungen, daher haben auch alle Menschen die gleichen
Pflichten, aber keine zwei Menschen haben diese allgemeinmensch-
lichen Neigungen alle gleich stark. Man unterscheidet da verschiedene
Temperamente. Jedes Temperament hat seine Vorziige, aber auch seine
Gefahren, der einen oder der anderen Neigung zu viel nachzugeben. So
entstehen fiir jeden einzelnen ganz besondere Pflichten. Diese beson-
deren Pflichten der einzelnen sind von den Pflichten der anderen nicht
wesentlich verschieden, sondern verhalten sich zu diesen genau so wie
der Einzelmensch zu der menschlichen Natur im allgemeinen. Und
doch bestehen auch schon unter ihnen groBe Verschiedenheiten.

Die Pflichten des Menschen gegen die Mitmenschen unterscheiden
sich von denen gegen die untermenschlichen Dinge dadurch, daB sie
nicht nur den rechten Gebrauch von Sachen regeln, die er benétigt,
um selbst sein Endziel zu erreichen, sondern vor allem die soziale Hilfe
betreffen, die er einer anderen Person mit gleichen Pflichten und Rech-
ten schuldig ist. Denn nichts 1iBt sich der Mensch weniger gefallen,
und darum macht ihn nichts mehr ungliicklich, als wenn er sieht, da3
er von anderen nur wie eine Sache behandelt wird. Die Pflichten des
Menschen gegen die Mitmenschen fordern von ihm vor allem, daB er
gegen alle vollkommen gerecht sei.

23. Pflicht, das eigene Gliick dem eigentlichen Endziel unierzu-
ordnen. Damit glauben wir unser Problem geniigend gelost zu haben.
Wir wollten wissen, wie sich Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen
zueinander verhalten. Die auffallende Erscheinung, daB der Mensch
ohne Gesetze nicht menschenwiirdig und darum auch nicht gliicklich
leben kann, daB ihn aber andererseits auch die von den Gesetzen ihm
auferlegten Pflichten hindern, ganz gliicklich zu sein, hatte uns vor
das Problem gestellt, wie der Mensch zu einem noch héheren Ziele
als sein eigenes Gliick verpflichtet werden kénne. Wie wir jetzt ge-
sehen haben, liegt darin, daB die Gesetze den Menschen nicht auf sein
eigenes Gliick, sondern auf etwas anderes, nimlich die Verherrlichung
Gottes, als Endziel hinordnen, kein innerer Widerspruch, vielmehr ver-

Divus Thomas 6



82 Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen

langt das Gliick des Menschen wesentlich selbst eine solche Unterord-
nung, so daB es ein Erstreben als letztes Ziel iiberhaupt nicht vertragt.

24. Begriffsbestimmung der scholastischen Ethik. Wir bemerkten
schon in der Einleitung, es sei unsere Absicht, zugleich mit der Lésung
dieses Problems eine Antwort zu finden auf die Frage, wie man die
Eigenart unserer scholastischen Ethik am besten bestimmen kénne.
Von den Namen, die ihr zur Unterscheidung von anderen Ethiken
gegeben werden konnen, sei hier nur der beriicksichtigt, der sie am
klarsten von der kantischen Pflichtethik unterscheidet. Ihre Bezeich-
nung als « Gliicksethik » hat deshalb vieles fiir sich, weil sie aus dem
griechischen Eudimonismus entstanden ist. Aber schon dieser ihr Ur-
sprung macht den Namen verdichtig. Dazu kommt, daB dieser Name
durch die von Kant so bekdmpfte Gliickseligkeitslehre seiner Zeit stark
belastet ist. Der Hauptgrund aber, warum er uns nicht recht gefillt,
liegt darin, daB er nicht die erste Eigenschaft unserer Ethik bezeich-
net, nicht ihr metaphysisches Wesen, wie man in der Lehre von den
Definitionen zu sagen pflegt, sondern nur eine Eigentiimlichkeit, die
schon eine andere zu ihrer Wurzel hat. Aristoteles hat den Menschen
als {aov molttixdy bestimmt. Das war nicht falsch, aber wir tun
es doch nicht mehr, weil die Eigentiimlichkeit des Menschen, sich mit
anderen zu Gemeinschaften zusammenzuschlieBen, in den beiden ersten,
ein Sinnenwesen und verniinftig zu sein, ihre Wurzel hat. Ebenso ist
unsere Ethik nur deshalb eine Gliicksethik, weil sie das Gliick zur
Sicherung des vom Sittengesetz vorgeschriebenen Strebens nach dem
eigentlichen Endziele des Menschen macht. Nach ihr trigt zwar alles
sittlich gute Handeln etwas zum Gliick des Menschen bei, aber des-
halb darf das Gliick doch niemals der letzte Beweggrund unseres sitt-
lichen Handelns sein. Das Gliick hat dadurch einen Vorrang vor der
Pflicht, daB es wenigstens ein untergeordneter Beweggrund des Han-
delns sein darf. Die Pflicht ist iiberhaupt kein Beweggrund, sondern
ihrer ganzen Natur nach die Wirkung eines Beweggrundes, mag dieser
nun, wie von uns, in Gott und das Gliick gelegt werden, oder in etwas
anderes, z. B. in den Gedanken, daB jeder, der seiner Pflicht zuwider-
handelt, verdient, von allen verachtet zu werden. Man kann seine
Pflicht auch lieben, aber nicht um ihrer selbst willen, sondern nur, weil
sie von einer geliebten Person auferlegt ist, oder weil sie ein Ideal ver-
wirklichen hilft, z. B. ein ansténdiger Mensch zu sein. Aus dem ersten
Grund ist z. B. der Verfasser des Psalmes 118 geradezu begeistert fiir



Endziel, Gliick und Pflicht des Menschen 83

das Gesetz des Herrn, und aus dem zweiten Beweggrund singt Kant
seinen Hymnus auf die Pflicht 1. Gleichwohl stinde an sich nichts
im Wege, unsere Ethik auch eine Pflichtethik zu nennen. Denn sie
ist das im vollen Sinne des Wortes. Die Pflicht ist ihr ebenso wesent-
lich wie das Gliick. Nichtsdestoweniger méchten wir fiir sie auch die
Bezeichnung « Pflichtethik » nicht empfehlen. Vielmehr scheint uns
ihre Eigenart am besten durch die Bezeichnung « theozentrische Ethik »
oder «Ethik der Gottesverherrlichung » ausgedriickt zu werdén. Denn
indem sie die Verherrlichung Gottes zum eigentlichen Endziel des Men-
schen macht, riickt sie Gott in den Mittelpunkt des ganzen sittlichen
Lebens. Das tut keine andere Ethik mit solcher Entschiedenheit und
mit gleicher Folgerichtigkeit einer theistischen Weltanschauung und
Lebensauffassung wie sie. Dieser Name hat auch den Vorzug, daB er
zugleich jede Art von ethischem Subjektivismus ausschlieBt und schon
die Gegenstdndlichkeit unserer Ethik ausdriickt. Denn der Subjek-
tivist macht sich selbst zum Mittelpunkt seines Lebens und zum Gegen-
stand, auf den er alles hinordnet.

1 Vgl. Hans Reiner, Der Grund der sittlichen Bindung und das sittlich Gute.
Ein Versuch, das Kantische Sittengesetz auf dem Boden seiner heutigen Gegner
zu erneuern. Halle 1932. .



	Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

