
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 1

Artikel: Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Endziel,
Glück und Pflicht des Menschen

Von P. Dr. Matthias THIEL O. S. B. (S. Anselmo) Rom.

I. Das Problem

Nach Aristoteles1 erlangt der Mensch seine Vollendung nur in
einer durch weise Gesetze geleiteten Gesellschaft. Deshalb hält der

Stagirite den Mann, der als Erster eine Gemeinschaft gegründet hat,
für den Urheber der größten Güter. Wie der mit Hilfe der Gesellschaft

zu seiner Vollendung gelangte Mensch das vollkommenste aller
Lebewesen, so ist für ihn ein Mensch «ohne Gesetz und Recht das

schlechteste von allen ». Man mag auch in der Geschichte so weit
zurückschauen wie man will, man wird finden, daß die Menschen zu
allen Zeiten in Gemeinschaften und nach bestimmten Gesetzen
gelebt haben. Nach dem Buche Genesis machten nicht einmal unsere
Stammeltern im Paradiese davon eine Ausnahme. Daher muß das

Gesetz als solches wirklich eine Wohltat für den Menschen sein. Und
der hl. Thomas drückt nur eine allgemeine Überzeugung aus, wenn
er das Gesetz bestimmt als eine «Vernunftordnung zum Gemeinwohl,

verkündigt von dem, der die Obsorge für das Gemeinwesen trägt »2.

Aber auf der anderen Seite ist die Geschichte aller Völker und
aller Zeiten auch angefüllt von Schwierigkeiten der Menschen in der

Beobachtung der bestehenden Gesetze, und gibt es kaum ein Gesetz,
dessen Geltung und Zweckmäßigkeit nicht von Zeit zu Zeit geleugnet
oder zum mindesten angezweifelt wird. Man teilt die Gesetze ein in
notwendige Naturgesetze und vom freien Willen ihres Erlassers
abhängige positive Gesetze. Nicht einmal den ersten gehorcht der Mensch
immer mit ganzer Bereitwilligkeit. So ist das Maßhalten im Genuß

von Speise und Trank ein Naturgesetz, trotzdem wird es nur von weni-

1 Polit, i 2.
2 S. Th. I-II 90, 4 : « Ordinatio rationis ad bonum commune ab eo, qui

curam communitatis habet, promulgata. » Übersetzung von Gredt, Die aristo-
telisch-thomistische Philosophie. Freiburg 1935. Bd. II 287.



54 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

gen vollkommen befolgt. « Wer ist's, o Herr », frägt der hl. Augustinus
in seinen Bekenntnissen (X 31), « der sich nicht zuweilen um ein
Kleines über die Grenzen der Mäßigkeit fortreißen ließe » Gerade die
kleinen und unfreiwilligen Verstöße dagegen beweisen am besten, daß
dem Menschen auch die Beobachtung des Naturgesetzes nicht so ganz
leicht fällt.

Besonders lehrt die Geschichte, daß es immer gefährlich ist, über
die Notwendigkeit bestimmter Gesetze nachzudenken. Wir sehen das

gleich zu Beginn sowohl der griechischen als der indischen Philosophie.
Sobald man die althergebrachten Gesetze zum Gegenstand
philosophischer Betrachtungen machte, geriet alles ins Wanken. Und das

gleiche hat sich in der Folgezeit so oft wiederholt, daß man fast den
Eindruck gewinnt, als seien die Gesetze doch nicht mehr als notwendige

Übel. Auf jeden Fall hat das Gesetz viel Ähnlichkeit mit einer
Arznei, von der man nicht mehr nimmt, als unbedingt notwendig ist.
Ungeachtet ihrer wesentlichen Hinordnung auf das Glück und die Wohlfahrt

derer, für die sie gegeben sind, wird niemand es wagen, das Glück
eines Staates nach der Zahl seiner Gesetze zu berechnen.

So sehen wir, daß das Gesetz zwei Seiten hat : nach der einen
erscheint es durchaus begehrenswert, ja unbedingt notwendig ; nach
der anderen aber nicht weniger unbequem, zuweilen sogar recht lästig.
Und auch das zweite gehört zum Wesen des Gesetzes. Denn es kommt
daher, daß jedes Gesetz dem Menschen wesentlich eine Verpflichtung
auferlegt, gegen jede Verpflichtung aber hat der Mensch eine
angeborene Abneigung, weil sie die Freiheit seines Willens einschränkt.

Wäre das menschliche Glück das letzte Ziel der Gesetze, dann
ständen wir hier vor einem inneren Widerspruch. Denn das Gesetz

würde dann den Menschen gleichzeitig auf ein Ziel hinordnen und von
ihm fernhalten. Nehmen wir aber an, jedes Gesetz habe außer dem
Glücke wesentlich noch ein zweites Ziel, und zwar so, daß auch das

Glück diesem zweiten Ziele untergeordnet ist, dann entsteht für uns
eine andere Schwierigkeit. Denn es ist nicht ohne weiteres klar, wie
das Glück eine solche Unterordnung unter ein noch höheres Ziel
verträgt. Sein Glück will der Mensch so naturnotwendig, daß es ihm
einfach unmöglich ist, das Verlangen nach ihm bei irgend einer Handlung

ganz auszuschalten. Und nicht bloß das, sobald der Mensch sein

Glück erreicht hat, hört in ihm die Fähigkeit auf, noch weiter zu streben.

Wie also soll das Gesetz den Menschen so auf sein Glück
hinordnen können, daß es ihn zugleich verpflichtet, nicht das Glück selbst,



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 55

sondern etwas anderes als sein Endziel zu erstreben Mit anderen

Worten, enthält nicht auch eine solche Mittelstellung des Glückes
zwischen Endziel und Pflicht des Menschen einen inneren Widerspruch
Der Lösung dieses Problems sollen die folgenden Untersuchungen
dienen. Zugleich möchten wir eine Antwort finden auf die andere,
immer wieder gestellte Frage, ob die Bezeichnung der scholastischen

Ethik als einer « Glücksethik » ganz zutreffend sei, oder ob ihr besser

ein anderer Name gegeben werde.

II. Natur des menschlichen Glückes

1. Einleitende Begriffsbestimmung des Glückes im allgemeinen. Unter

Glück kann man sowohl eine Sache als einen Zustand verstehen.
Im ersten Falle meint man damit ein Gut, dessen Besitz seinem

Subjekte ein gewisses Wohlsein bereitet, im zweiten dagegen dieses

subjektive Wohlsein selbst.

2. Unvollkommenheit des menschlichen Erdenglückes. Das
subjektive Glück des Menschen hier auf Erden unterscheidet sich von
dem göttlichen und dem der geschaffenen Geister neben anderem wesentlich

auch dadurch, daß es nur unvollkommen ist. Denn Gott kommt
das Glück von Natur zu, so daß bei Gott Sein und Glücklichsein
dasselbe sind !1 Und bei den geschaffenen reinen Geistern genügte ein

einziger, mit der Zeit nicht meßbarer Akt der Entscheidung für oder
wider Gott, um sie in alle Ewigkeit vollkommen glücklich oder
vollkommen unglücklich zu machen. Dem Menschen dagegen steht sein

ganzes Leben hindurch das Glück als Ziel vor der Seele, und was
immer er in diesem Leben erreicht, ist nur ein kleiner Bruchteil von
dem, was er als sein Glück ansieht2. Was er in diesem Leben Glück
nennt, ist ein Zustand der Zufriedenheit. Denn sagt jemand, er sei

zufrieden, dann will er damit zu verstehen geben, sein Begehren und
Sehnen sei zwar bis zu einem gewissen Grade, aber doch nicht ganz
erfüllt. Bringt einer es nicht einmal so weit, daß er trotz aller nicht
aus der Welt zu bringenden Unvollkommenheiten wenigstens zufrieden
bleibt, dann ist er überhaupt nicht glücklich.

1 Augustinus, Confessiones, XII, 3 : « Tu solus simpliciter es, cui non
est aliud vivere, aliud beate vivere, quia tua beatitudo es. » Thomas, S. Th. I 62, 4 :

« Soli Deo beatitudo perfecta est naturalis ; quia idem est ei esse et beatum esse.
Cuiuslibet autem creaturae esse beatum non est naturale, sed ultimus finis. »

* Thomas, St. I-II 2, 7.



56 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

3. Bedürfnis des Menschen nach einem vollkommenen Glück. Daß
der Mensch gleichwohl ein tiefes Bedürfnis nach vollem Glück in der
Seele hat, läßt sich sowohl a posteriori als a priori beweisen. Denn

jeder weiß aus eigener Erfahrung, daß ihn gerade dieses Bedürfnis
bei keinem Erfolg ruhen läßt, sondern von Unternehmen zu
Unternehmen weitertreibt. Und es ergibt sich auch aus der Natur der Sache.

Hätte der Mensch kein Bedürfnis nach vollem Glücke, dann hätte er
überhaupt kein Bedürfnis nach Glück. Denn das Unvollkommene kann
immer nur um des Vollkommenen willen begehrt werden. Daß aber
der Mensch überhaupt ein Bedürfnis nach Glückseligkeit hat, ist die

notwendige Folge davon, daß auch seine Erkenntnisfähigkeiten und
Strebevermögen nicht gleich von Anfang an ihre letzte Wirklichkeit
haben, sondern zu dieser noch im Zustande der Möglichkeit sind.

4. Dieses Bedürfnis nach Glück kann nicht eitel sein. Aber gibt
es denn ein volles Glück In dieser Frage scheiden sich die Menschen

in zwei große Lager. Das eine wird von denen gebildet, die der

Überzeugung sind, daß der Mensch seine volle Bestimmung erst nach dem
Tode erreicht und daher dieses Leben durch ein besseres Jenseits
abgelöst werde. In dem anderen Lager sind alle Leugner der Metaphysik
vereinigt. Für diese letzten ist das volle Glück nur ein reines
Gedankending. Daher kann der Mensch nichts Besseres tun, als auf das

Fehlende des Erdenglückes mit stummer Resignation einfach
verzichten 1.

Wie weit ein solches einzig als möglich anerkanntes irdisches Glück
auch im günstigsten Falle von dem vollen Glücke entfernt bleibt,
sagt uns am besten Goethe in einem Gespräche mit Eckermann vom
27. Januar 1824 : « Man hat mich immer als einen vom Glück besonders

Begünstigten gepriesen ; auch will ich mich nicht beklagen und
den Gang meines Lebens nicht schelten. Allein im Grunde ist es nichts
als Mühe und Arbeit gewesen, und ich kann wohl sagen, daß ich in
meinen fünfundsiebzig Jahren keine vier Wochen eigentliches Behagen
gehabt. Es war das ewige Wälzen eines Steines, der immer von neuem
gehoben sein wollte. »

Auf die Frage, ob es denn wirklich ein volles Glück gebe,
antwortet Thomas2, ein solches in der Natur des Menschen liegendes

1 Vgl. Karl Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen. Berlin 1929 s, und
Albert Schweitzer, Kultur und Ethik. München 1923.

a C. G. II 33 : « Impossibile est naturae appetitum vanutn esse. » II 55 :

« Impossibile est naturale desiderium esse inane. » Vgl. III 44.



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 57

Bedürfnis könne unmöglich eitel sein. Nimmt man Glück objektiv für
das beglückende Gut, dann liegt in dem Bedürfnis des Menschen nach
ihm der Ansatzpunkt zu einem Gottesbeweis. Nimmt man dagegen
Glück für das entsprechende Wohlsein, dann setzt der Satz des Aqui-
naten voraus, daß es einen Gott gibt, der alles weise geordnet hat.
Denn ohne diese Voraussetzung ist nicht einzusehen, warum nicht auch

allgemein angeborene Bedürfnisse unbefriedigt bleiben können.
Eitel wäre das dem Menschen angeborene Glücksbedürfnis auch

dann, wenn das ganze erreichbare Glück nicht mehr wäre als das

Bewußtsein, nützlich zu sein und die unendliche Reihe möglicher
Kulturgüter wieder um eines oder mehrere bereichert zu haben h Dagegen
ist es nicht unmöglich, daß ein solches natürliches Glücksbedürfnis nur
mit übernatürlichen Mitteln vollkommen befriedigt werden kann. Wie
nämlich die tägliche Erfahrung lehrt, hängt das Glück eines Menschen
wesentlich ab von seiner Zielsetzung. Das Ziel aber, das jemand
sich setzt, braucht nicht notwendig schon mit eigenen Mitteln erreichbar

zu sein. Das ist sogar in den allerwenigsten Fällen möglich. Fast
alle unsere Ziele sind derart, daß wir zu ihrer Verwirklichung der
Mithilfe anderer bedürfen. Besonders aber haben wir bei allem die

Mitwirkung Gottes notwendig. Und darum steht nichts im Wege, daß

Gott dem Menschen auch das Bedürfnis nach etwas mit rein natürlichen

Mitteln nicht Erreichbarem eingepflanzt hat2.
Wir sehen hier ab von der Unterscheidung zwischen natürlichem

und übernatürlichem Endziel des Menschen. In dem gegenwärtigen
Zustand der durch die Sünde geschwächten Natur bedarf der Mensch
schon zur Erreichung seiner natürlichen Bestimmung der Gnade Gottes.

5. Nur ein unendliches Gut kann den Menschen vollkommen glücklich

machen. Damit der Mensch sich ganz glücklich fühlt, muß er im
Besitze eines unendlichen Gutes sein 3. Weil nämlich sein Verstand die
ratio boni, d. h. das Gutsein überhaupt, in keinem begrenzten Gute

ganz erschöpft findet, kann der ihm folgende Wille auch in keinem
begrenzten Gute seine volle Befriedigung finden. Daher ist die volle

1 Vgl. Thomas, In Eth. Nie. I lect. II (Pitotta Nr. 21).
2 Thomas, In Boeth. De Trinitate VI 4 ad 5 : « Nobis sunt indita prineipia,

quibus possumus nos praeparare ad illam Cognitionen! perfectam substantiarum,
non autem quibus ad eam possumus pertingere. Quamvis enim homo naturaliter
inclinatur in finem ultimum, non tarnen potest naturaliter illum consequi, sed
solum per gratiam, et hoc est propter eminentiam illius finis. »

» Vgl. Thomas, C. G. III 37.



58 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

Glückseligkeit des Menschen kein Zustand, der durch die Ansammlung
möglichst vieler endlicher Güter geschaffen werden könnte. Im Gegenteil,

je größer die Zahl der Güter ist, die einer braucht, um glücklich
zu sein, desto weiter ist er noch von der vollen Glückseligkeit entfernt.
Der ganz Glückliche freut sich nur über den Besitz eines einzigen Gutes,
das aber ist unendlich und heißt Gott.

6. Positiver Beitrag der geschaffenen Dinge zum unvollkommenen
Glücke des Menschen auf Erden. Danach scheinen die geschaffenen
Güter den Menschen am Erlangen seiner vollen Glückseligkeit nur zu
hindern. Aber das Unvollkommene hat zwei Seiten : nach der einen

ist es die Beraubung der letzten Vollkommenheit, und nach der
anderen wenigstens schon ein Anfang dessen, was im Zustande der
Vollkommenheit seine letzte Vollendung findet. Stammte diese Welt von
einem bösen, widergöttlichen Prinzip, dann könnte sie uns nur der

Glückseligkeit berauben. Weil sie aber von Gott erschaffen ist, kann
sie uns wenigstens schon einen Anfang der Glückseligkeit vermitteln.
Denn indem Gott die Welt erschuf, gab Er ihr zugleich Anteil an
seiner eigenen Gutheit, und kraft dieser Teilnahme an der göttlichen
Gutheit sind auch schon die Dinge dieser Welt imstande, den
Menschen bis zu einem bestimmten Grade glücklich zu machen L

Wie weit diese Fähigkeit der geschaffenen Dinge, den Menschen

zu beglücken, reicht, zeigt das Glück des Sünders. Trotz aller
Enttäuschungen, die er mit seinen « Glücksgütern » erlebt, ist auch der
Sünder bis zu einem gewissen Grade glücklich. Nur ist sein Glück so

äußerlich, daß es ihm jeden Augenblick geraubt werden kann.
In dieser Auffassung, daß auch die geschaffenen Dinge etwas zum

unvollkommenen Glücke des Menschen beitragen können, steckt ein
Optimismus, zu dem wir auch kommen auf Grund der thomistischen Lehre,
daß alle untermenschlichen Geschöpfe auf den Menschen hingeordnet
sind, um durch ihn ihr Endziel zu erreichen 2. Denn weil sie aus Gott
hervorgegangen sind, müssen sie auch wieder zu Gott zurückkehren s.

1 Vgl. Thomas, De Verit. 22, 2 ; S. Th. I 65. 2.
8 Thomas, IV Dist. 48, 2 1 : «Omnia corporalia propter hominem facta esse

creduntur ; unde et omnia dicuntur ei esse subiecta. (Ps. 8, 8) Serviunt ei dupli-
citer : uno modo, ad sustentationem vitae corporalis ; alio modo, ad profectum
divinae cognitionis, in quantum homo, per ea quae facta sunt, invisibilia Dei
conspicit. » Vgl. C. G. III 112.

' Thomas, De Verit. 20, 4 : « Sicut creaturae imperfecte essent, si a Deo
procédèrent et ad Deum non reordinarentur, ita imperfectus esset creaturarum
a Deo exitus, nisi reditio in Deum exitum adaequaret. »



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 59

Das aber können sie nur mittels des Menschen vollkommen erreichen,
und so, daß sie zugleich dem Menschen helfen, zum gleichen Ausgangspunkt

zurückzukommen. Läge es also in ihrer Natur, den Menschen

unglücklich zu machen oder von Gott fernzuhalten, dann widerspräche
das ihrer mittelbaren Hinordnung auf Gott als letztes Ziel.

7. Warum aber die sinnlichen Genüsse nicht einmal die sinnlichen
Strebevermögen des Menschen ganz befriedigen. Gegen diesen Optimismus

kann man einwenden, daß die sinnlichen Genüsse nicht einmal
die sinnlichen Strebevermögen ganz befriedigen. Der Prediger sagt
(1, 8) : «Nicht satt wird das Auge vom Sehen, nicht voll vom Hören
das Ohr. » Und Boethius schreibt in seinem Buche « Trost der
Philosophie »1 : « Was soll ich nun von den Gelüsten des Körpers sagen
Das Begehren ist voll Angst, die Sättigung voll Reue. Wieviel Krankheiten,

wie unerträgliche Schmerzen pflegen sie gewissermaßen als Frucht
ihrer Nichtsnutzigkeit dem Körper der Genießer zu bringen. Was ihre
Erregung Angenehmes haben soll, weiß ich nicht, daß aber der
Ausgang der Lust traurig ist, wird jeder einsehen, der sich an seine Begierden

erinnern will. Wenn sie Glück entfalten könnten, so ist kein Grund,
nicht auch das Vieh für glückselig zu halten, dessen ganze Absicht
dahin geht, eine körperliche Leere auszufüllen »...

« Dies hat an sich das Vergnügen :

Der Genuß birgt nur den Stachel,
Wie der Schwärm der Bienen gibt es

Süßen Honig, dann beflügelt
Flieht's und läßt den Widerhaken
Und die Wünsche nur im Herzen. »

Über die Abhängigkeit der sinnlichen Freuden von den geistigen
schreibt Max Scheler in seinem Buche « Der Formalismus in der Ethik
und die moderne Wertethik »2 : « Es ist ein ganz eigentümliches
Phänomen, daß uns sinnliche Vergnügen oder harmlose äußerliche Freuden
(z. B. an einem Feste oder an einem Spaziergang) dann und nur dann
voll befriedigen, wenn wir in der zentralen Sphäre unseres Lebens uns
befriedigt fühlen wogegen umgekehrt bei Nichtbefriedigung in jenen
zentralen Schichten an die Stelle der vollen Befriedigung an dem Fühlen

der niederen Werte sofort ein unbefriedigtes rastloses Suchen nach

1 Buch III. Prosa und Poesie VII. Übersetzung von Eberhard Gothein.
Berlin 1932.

» Halle 1927 », 95.



60 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

Genußwerten tritt, so daß man geradezu schließen kann, daß jede der
Tausend Formen des praktischen Hedonismus immer ein Zeichen einer

'Unbefriedigtheit' hinsichtlich der höheren Werte ist. »

Aber das alles beweist nur, daß im Menschen die sinnlichen
Strebevermögen höhere Anforderungen an ihren Gegenstand stellen
als im Tiere. Im Tiere dienen die sinnlichen Strebevermögen ganz der
ernährenden Seele, sodaß sie immer nur deren Bedürfnis nach

Nahrung, Wachstum und Zeugung zu befriedigen suchen. Im Menschen

dagegen stehen sie zu dem geistigen Strebevermögen, dem Willen, in
dem gleichen Verhältnis wie die Sinne zum Verstände. Wie die Sinne,
so haben auch sie zwar nur Körperliches zum eigentümlichen Gegenstand,

aber so, daß sie im Menschen bis zu einem gewissen Grade auch

am Geistigen Anteil erhalten. So nimmt der Gesichtssinn an sich nur
Farben wahr, und das Gehör nur Töne, aber im Menschen sind diese

beiden Sinne schon fähig, auch am Schönen Gefallen und am
Häßlichen Mißfallen zu finden. Und ähnlich verhält es sich mit den beiden
sinnlichen Strebevermögen, dem verlangenden und dem zornmütigen
(appetitus concupiscibilis, app. irascibilis). Auch sie können im
Menschen nicht nur von sinnlichen Gütern bewegt und angelockt, bzw.

von sinnlichen Übeln abgeschreckt werden, sondern auch von geistigen

Gütern und Übeln. Daher beten wir z. B. im Psalm 83 : « Cor

meum et caro ea exultaverunt in Deum vivum. » Und unterscheidet

man schon im gewöhnlichen Sprachgebrauch zwischen einfachen
Leidenschaften und Affekten oder Gemütsbewegungen. Die ersten haben
rein Sinnliches zum Gegenstand, die zweiten dagegen Geistiges. Das
Tier hat deshalb kein Gemüt, weil seine sinnlichen Begehrungsvermögen

von jener Teilnahme am Geistigen ausgeschlossen sind.
Das Verhältnis der beiden sinnlichen Strebevermögen zum Willen

ist aber keineswegs so, daß sie diesem immer unbedingt gehorchen
müßten. Wie die Scholastiker sagen, hat der Wille über die sinnlichen
Strebevermögen nur ein dominium politicum, d. h. eine Gewalt, der
sie auch widerstreben können. Und dazu sind sie auch so geneigt, daß
Thomas1 darin schon einen Wahrscheinlichkeitsbeweis für die Erbsünde
sieht.

Außer diesem Widerstreben gibt es aber noch zwei andere Weisen,
auf die sich die beiden sinnlichen Strebevermögen zu den vom Willen
begehrten Gütern verhalten können. Die erste liegt im einfachen Un-

> C. G. IV 52.



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 61

bewegtbleiben. Man nennt den Zustand, in dem sich die Seele dann
befindet, geistige Trockenheit. Auch er ist nichts weniger als beglückend.
Die dritte Weise der sinnlichen Strebevermögen, sich zu einem vom
Willen begehrten geistigen Gute zu verhalten, ist die des freudigen
Mitmachens. In diesem Zustand erfreut sich die Seele eines vollkommenen

Friedens. Mit ihm ist notwendig auch eine gewisse Glückseligkeit

verbunden. Denn sind sowohl das geistige als die beiden sinnlichen

Begehrungsvermögen befriedigt, dann ist der ganze Mensch befriedigt
und somit alles gegeben, was zum Wesen der Glückseligkeit gehört.

8. Die Glückseligkeit ist eine Beschaffenheit und zugleich ein
Zustand. In der Kategorientafel hat die Glückseligkeit ihren Platz offenbar

im Prädikament der Beschaffenheit. Aber die Glückseligkeit ist
keine Beschaffenheit, die nur ein Vermögen zu ihrem unmittelbaren
Träger hat, wie die Wissenschaft oder die Tugend der Gerechtigkeit,
sondern sie findet sich gleichzeitig in mehreren. Bezüglich der
vollkommenen Glückseligkeit streiten die Scholastiker nur darüber, ob
sie der Natur oder Ursächlichkeit nach früher im Verstände oder im
Willen sei. Daher bestimmt sie Boethius mit Recht nicht als eine
einfache Beschaffenheit, sondern als den durch den Besitz alles Guten
vollkommenen Zustand. Denn sie ist wirklich ein Zustand voller
Befriedigung, der dann eintritt, wenn Verstand und Wille bestimmte
Beschaffenheiten erhalten haben. Näherhin gehören diese Beschaffenheiten

zu denen, die zugleich Tätigkeiten sind, aber keine physischen

Tätigkeiten, durch die etwas nach außen hervorgebracht wird, sondern

rein metaphysische, in sich bleibende ; denn sowohl das Erkennen als

das Begehren hat an sich nur die Vervollkommnung seines Subjektes
zum Ziele. Daher rechnen die Logiker Erkennen und Begehren zu den

Habitus oder Gehaben 1.

9. Plötzliches Entstehen der Glückseligkeit. Ihrem Ursprung nach

teilt man die Beschaffenheiten ein in solche, die aus ihrem positiven,
und solche, die aus ihrem negativen Gegenteil entstehen. Die
Glückseligkeit gehört zu diesen letzteren. Daher entsteht sie plötzlich.

10. Steigerung der Glückseligkeit. Wir haben schon im
vorausgehenden gesagt (Nr. 2), daß Gott, die geschaffenen reinen Geister und
der Mensch nicht auf die gleiche Weise glücklich sind. Es gibt wesent-

1 Vgl. Jos. Gredt, Elementa Philosophiae aristotelico-thomisticae. Freiburg
1937 Nr. 188.



62 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

lieh verschiedene Formen der Glückseligkeit. Aber diese Verschiedenheiten

kommen nicht daher, daß eine Form der Glückseligkeit ein
Merkmal mehr hat als die andere, sondern sie haben ihren Grund darin,
daß ihre Subjekte Gott nicht auf die gleiche Weise erkennen und
lieben können. So wie Gott Sich erkennt und liebt, kann kein Geschöpf
Ihn erkennen und lieben, und so wie ein reiner geschaffener Geist Gott
erkennt, tut es nicht einmal die Seele des Menschen im Zustande der

Trennung vom Leibe. Daher ist unser Begriff von der Glückseligkeit,
ähnlich wie die von « Intellekt » und « Wille », nur analog. Aber so

verschieden diese Glückseligkeiten unter sich auch sein mögen, darin
kommen sie doch überein, daß sie alle absolut einfach und unteilbar
sind. Die Glückseligkeit des Menschen hier auf Erden hat das Besondere,

daß sie in einem fort ihren Stärkegrad ändert, indem sie bald
größer und bald kleiner ist. Die Zunahme einer Beschaffenheit ihrem
Stärkegrad nach nennt man Steigerung (intensio). Gredt1 bestimmt
diese Steigerung : « Die Bewegung vom unvollkommenen Zustande einer
Beschaffenheit zu ihrem vollkommeneren in demselben Untergrunde. »

In der Frage, wie eine solche Steigerung der Beschaffenheiten

stattfindet, gehen die Ansichten weit auseinander. Nach thomistischer
Lehre findet die Steigerung des Stärkegrades dadurch statt, daß « die

Beschaffenheit in vollkommenerer Weise ihrem Untergrund mitgeteilt

wird und diesen in vollkommenerer Weise verwirklicht »2. So hat
der Mensch in seinem Verstände die Möglichkeit Gott zu erkennen.
Diese Gotteserkenntnis ist eine Beschaffenheit, die den menschlichen
Verstand gleich bei der ersten Ahnung von einem höheren Wesen zu
verwirklichen beginnt, dann aber immer mehr verwirklicht, bis die
Seele vom Leibe getrennt wird. Daher sind die vielen Stärkegrade
dieser Gotteserkenntnis keine Beschaffenheiten, von denen eine der
anderen hinzugefügt wird — auf diese Weise kann nur die Ausdehnung
zunehmen — sondern sie verhalten sich so zueinander, daß jede
folgende alle vorausgehenden vertieft und immer nur eine Beschaffenheit
im Verstände ist, die Gotteserkenntnis genannt wird.

Bei unserer Glückseligkeit liegt die Sache insofern anders als bei

unserer Gotteserkenntnis, als sie weder ein so einfaches Subjekt noch
ein so einfaches Objekt hat. Denn wie wir sahen, sind unmittelbare
Träger unserer Glückseligkeit im Zustande der Vereinigung unserer

\
1 Die aristotelisch-thomistische Philosophie. I 254.
* A. a. O. 256.



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 63

Seele mit dem Leibe nicht nur der Verstand und der Wille, sondern

kommen auch noch die Sinne und die sinnlichen Strebevermögen dazu.

Denn auch diese müssen ja befriedigt sein, damit der Mensch sagen
kann, es sei ihm recht wohl. Und auf der anderen Seite hat unser
unvollkommenes Erdenglück eine noch weit größere Vielheit von
Dingen zum Objekt, so daß sie verschieden umfangreich sein kann,
was sich von der Gotteserkenntnis nicht sagen läßt. Diese hat sowohl ein

ganz einfaches Subjekt als ein einfaches Objekt, nämlich auf der einen

Seite den Verstand und auf der anderen Gott. Nichtsdestoweniger

gilt auch von unserer Glückseligkeit das gleiche wie von einer Beschaffenheit

mit einem einfachen Subjekt und einem ebenso einfachen

Objekt. Auch sie wird in der Weise vollkommener, daß sie das
Bedürfnis nach ihr tiefer und vollkommener befriedigt, m. a. W., die

Möglichkeit, das Gute zu erkennen und sich an ihm zu erfreuen, mehr
und mehr verwirklicht. Denn sie ist ja aus metaphysischen Tätigkeiten

des Erkennens und Liebens zusammengesetzt, die als Beschaffenheiten

dadurch vollkommener werden, daß sie höhere Stärkegrade
erhalten. Was aber von ihren Teilen gilt, muß für sie auch als Ganzes

zutreffen.
Was den Umfang oder die Zahl der geschaffenen Güter betrifft,

die ein Mensch braucht, um sich glücklich zu fühlen, so haben wir
schon bei der Unterscheidung zwischen vollkommener und unvollkommener

Glückseligkeit bemerkt, daß dieselbe um so größer sein müsse,

je weiter die Güter von dem unendlichen Gute entfernt liegen. In
bezug auf ihren Glückswert gleichen die verschiedenen Güterarten einer

Pyramide, die um so mehr an Umfang abnimmt, je weiter sie sich

über dem Erdboden erhebt. Der ins Sinnliche verstrickte Sünder sucht
in einem fort andere Dinge, die sein Glück vermehren können, dem

Heiligen genügt das eine Notwendige.

11. Glückseligkeit und menschliche Willensfreiheit. Auch in Bezug
auf die Glückseligkeit kommt dem Menschen eine große Freiheit zu.
Denn er kann sowohl die vollkommene als die unvollkommene
Glückseligkeit mit sehr verschiedenen Mitteln anstreben. Aber bei diesem
freien Streben nach Glückseligkeit erlebt er die bittersten
Enttäuschungen. Es heißt zwar im Sprichwort, des Menschen Wille sei sein

Himmelreich, aber das ist durchaus nicht immer wahr. Des Menschen

Wille kann auch seine Hölle sein. Um das zu verstehen, müssen wir
uns an eine sehr wichtige Unterscheidung der Psychologie erinnern.



64 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

Dort wird den Beweisen für die menschliche Willensfreiheit die Bemerkung

beigefügt, daß es außer dem freien Wollen auch noch ein Naturwollen

gebe 1. Damit dem Menschen ganz wohl ist, genügt es nicht,
daß sein freies Wollen erfüllt ist, sondern muß auch sein Wille als Natur
befriedigt sein. Der Wille als freier Wille folgt dem Verstände, und
damit er etwas will, genügt es, daß dieser daran eine gute Seite
entdeckt hat. So reicht zum freien Begehren hin, daß eine Speise dem

Gaumen zusagt. Damit aber etwas den Willen als Natur befriedigt,
muß es dem ganzen Menschen in jeder Beziehung entsprechen. In der
griechischen Philosophie haben der Akademiker Polemon und sein

Schüler Zenon, der Begründer der älteren Stoa, und dann die Stoiker
überhaupt als Erste « ein Leben im Einklang mit der Natur » als die

notwendige Voraussetzung der Glückseligkeit gelehrta. War auch ihre
Auffassung von der Natur nicht ganz richtig, so haben sie doch mit
dieser Lehre die immerwährende Philosophie um einen Gedanken

bereichert, der später von den Vätern und den Scholastikern mit Freude
aufgenommen und, aus seiner pantheistischen Umgebung herausgezogen,

zu der heutigen scholastischen Lehre von der Natur als

Offenbarungsprinzip der Sittenregel weiter ausgebaut wurde. Dadurch wird
das Sprichwort, daß jeder seines Glückes Schmied sei, nicht unwahr,
sondern nur auf die Grenzen der menschlichen Willensfreiheit
eingeschränkt. Auch innerhalb der Schranken, die unserem freien Wollen
durch die Natur gezogen sind, bleiben noch Möglichkeiten genug, unser
Leben auf sehr verschiedene Weise zu gestalten und uns glücklich
zu machen.

12. Objektive und subjektive Glücksordnung. Indem wir nun das

Gesagte kurz zusammenfassen, ergibt sich uns eine vollkommene
Glücksordnung. Wie wir sahen, liegt die vollkommene Glückseligkeit des

Menschen ausschließlich in Gott, können aber zu seinem unvollkom-

1 Vgl. Gredt, Elementa, Nr. 595, 2. — Thomas, De Verit. 22,5 : « Natura autem
et voluntas hoc modo ordinata sunt, ut ipsa voluntas quaedam natura sit ; quia om-
ne quod in rebus invenitur, natura quaedam dicitur. Et ideo in voluntate oportet
invenire non solum quod voluntatis est, sed etiam quod naturae est. Hoc autem
est cuiuslibet naturae creatae, ut a Deo sit ordinata in bonum, naturaliter ap-
petens illud. Unde et voluntati ipsi inest naturalis quidam appetitus sibi conve-
nientis boni ; et praeter hoc habet appetere aliquid secundum propriam deter-
minationem, non ex necessitate ; quod ei competit in quantum voluntas est. Sicut
autem est ordo naturae ad voluntatem, ita se habet ordo eorum quae naturaliter
vult voluntas, ad ea respectu quorum a seipsa determinatur, non ex natura. »

2 Vgl. Barth-Goedeckemyer, Die Stoa. Stuttgart 1941 e, 16 und 24.



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 65

menen Erdenglück auch die geschöpflichen Güter beitragen : einmal,
weil sie selbst an der Gutheit Gottes teilnehmen und deshalb der Mensch

schon in ihnen anfängt Gott zu besitzen ; und sodann dadurch, daß

sie dem Menschen auf Grund ihrer eigenen mittelbaren Hinordnung
auf Gott helfen, dem Gegenstand seiner vollkommenen Glückseligkeit,
d. i. Gott, immer näher zu kommen. Beides vermögen die geschaffenen
Güter je nach dem Grade ihrer eigenen Seinsvollkommenheit. Deshalb

kann man sagen, die Güterordnung sei für den Menschen zugleich
seine Glücksordnung. Aber die menschliche Glückseligkeit hat noch
ein zweites Ordnungsprinzip. Erinnern wir uns an den sachlichen
Unterschied zwischen Erkennen und Streben. Man beweist ihn aus
der Verschiedenheit ihrer Gegenstände. Gegenstand des Erkennens ist
nämlich ein Ding nach seinem Erkanntsein, das Streben dagegen geht
auf dessen Wirklichsein. Daraus erklärt sich, daß der Mensch zu den

Dingen, die er begehrt, in einem Verhältnis weit größerer Abhäng;g-
keit steht als zu den von ihm erkannten. Von diesen hängt er in der
Weise ab, daß jedes von ihnen ihm erst ein Erkenntnisbild einprägen
muß, damit er es wirklich erkennen kann. Aber dann hindert ihn
keines von ihnen, beliebig viele andere Dinge in gleicher Weise zu
erkennen. Wenn uns auch im Erkennen Grenzen gezogen sind, so

kommt das nicht von unserem Erkennen als solchem, sondern einerseits

von der Schwachheit unseres menschlichen Verstandes und andererseits

von der Unfähigkeit der aus Potenz und Akt zusammengesetzten
Dinge, sich uns ganz erkennbar zu machen. Anders verhält es sich mit
den Dingen, die wir erstreben. Von diesen flößt uns jedes sofort eine

Abneigung, ja einen förmlichen Haß ein gegen alles, was sein Erreichen

erschwert oder gar unmöglich macht. Will jemand z. B. ein großer
Gelehrter werden, dann flieht er jede Beschäftigung, die ihn von seinem

Fachstudium ablenkt. Wir haben in unserer Untersuchung über « Die
thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen » 1

ausführlich gezeigt, welche Folgen diese Rückwirkung der von einem
Menschen begehrten Güter für die Bildung des Charakters hat. Der
Mensch ist zwar frei in der Wahl sowohl seines konkreten Endzieles
als auch der nächsten Ziele, aber nicht für die Dauer seines Strebens
nach ihnen. Indem der Mensch sich ein Ziel setzt, nimmt er notwendig
einen Zwang auf sich, nunmehr nichts zu begehren, was der Erreichung
des gewählten Zieles zuwider ist. Sonst macht er die getroffene Wahl

1 Divus Thomas 7 (1929) 404 fi.

Divus Thomas 5



66 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

wieder rückgängig. Daher kommt es, daß nicht zwei Menschen auf
die gleiche Weise glücklich werden. Denn keine zwei Menschen setzen
sich immer die gleichen nächsten Ziele, und wenn sie das in einem
bestimmten Falle tun, so wenden sie doch vielfach sehr verschiedene

Mittel an, um ihr gemeinsames Ziel zu erreichen. Das aber genügt schon,

um ihrem Glücke ein ganz individuelles Gepräge zu geben.

III. Das Glück als Sicherung unserer schuldigen Gottesverehrung

13. Gesetz, Sicherung und Pflicht. Der hl. Thomas 1 stellt sich
in seiner Summa contra Gentiles die Frage, warum die menschlichen

Handlungen von Gott belohnt und bestraft werden, und antwortet,
das habe darin seinen Grund, daß ihnen von Gott ein bestimmtes Ziel
gesetzt sei. Denn eine solche göttliche Zielsetzung enthalte eine

Ordnung, deren Einhaltung die Erreichung des Zieles sichere, deren

Außerachtlassung dagegen vom Ziele ausschließe. Lohn und Strafe aber
seien nichts anderes als eben diese Erreichung und diese Beraubung
des Zieles. Jedes Ziel ist ja wesentlich ein Gut, dessen Besitz für die
Mühen des Erstrebens entschädigt, und das zu entbehren dem
Menschen einen Schmerz bereitet.

Die von Gott unmittelbar oder mittels eines Staatsoberhauptes
geschehene Zielsetzung bestimmter menschlicher Handlungen nennt man
Gesetz, der mit der Beobachtung einer solchen Zielsetzung verbundene
Lohn und die entsprechende Strafe für die Nichtbeobachtung sind die

Sicherung des Gesetzes (sanctio), und die aus dieser Sicherung
entstehende moralische Nötigung des menschlichen Willens, das vom
Gesetzgeber angeordnete Ziel auch wirklich zu wollen, heißt Pflicht oder
Verpflichtung (obligatio).

Der Begriff « Gesetz » wird auch auf die untermenschlichen
Handlungen und Tätigkeiten bis hinunter zu denen der Mineralien
angewandt, denn auch ihnen ist vom Schöpfer ein Ziel gesetzt, auf das
sie notwendig hinstreben. Aber diese physischen Gesetze haben weder

1 C. G. III 140 : « Ubicumque est aliquis debitus ordo ad finem, oportet,
quod ordo ille ad finem ducat, recessus autem ab ordine finem excludat : ea enim
quae sunt ex fine, necessitatem sortiuntur ex fine ; ut scilicet ea necesse sit esse,
si finis debeat sequi ; et eis absque impedimento existentibus, finis consequatur.
Deus autem imposuit actibus hominum ordinem aliquem in respectu ad finem
boni Oportet igitur quod, si ordo ille recte positus est, quod incedentes per
ilium ordinem finem boni consequuntur, quod est praemiari : recedentes autem
ab illo ordine per peccatum, a fine boni excludi, quod est puniri. »



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 67

eine Sicherung noch verpflichten sie ihre Subjekte, sondern zwingen
diese einfach zu bestimmten Tätigkeiten. So zwingt das Fallgesetz
den Stein, beim Fallen eine bestimmte Geschwindigkeit einzuhalten.
Wir denken hier nur an den Menschen und jene Handlungen, die er
als vernunftbegabtes, freies Wesen setzt. Denn nur soweit er
überlegte, freie Handlungen setzen kann, wird er belohnt und bestraft, ist
er darum auch im eigentlichen Sinne imstande, Pflichten auf sich zu
nehmen. Die Pflicht ist mit der Freiheit des Willens vereinbar, der

physische Zwang hebt die Freiheit auf. «

14. Einteilung der Pflichten. Aber auch die Pflichten verhalten
sich zur menschlichen Willensfreiheit nicht alle auf die gleiche Weise.
Man kann die menschlichen Handlungen unter einem doppelten
Gesichtspunkte betrachten : einmal, sofern sie notwendig wegen eines

letzten Zieles gesetzt werden, und sodann, sofern durch sie auch noch
ein nichtletztes Ziel erstrebt werden kann. Indem ich z. B. jetzt
schreibe, setze ich eine menschliche Handlung. Als solche ist mein
Schreiben notwendig auf ein letztes Ziel hingeordnet, denn es ist
unmöglich, daß mein Wollen bei einem nichtletzten Ziele stehen bleibt.
Aber ich erstrebe dieses mein letztes Ziel beim Schreiben nicht unmittelbar,

sondern ich will zunächst ein anderes, nicht letztes Ziel
erreichen. Beide Ziele, sowohl das nächste als das letzte, haben ihre

Sicherung, und legen mir auch besondere Verpflichtungen auf. Denn
auch wenn ich mein nächstes Ziel erreiche, bin ich schon bis zu einem

gewissen Grade für die Mühe des Schreibens belohnt. Und der
Gedanke an diesen Lohn hat in meinem Willen auch schon eine gewisse

Nötigung zur Folge, alles zu tun, was zur Erreichung dieses nächsten

Zieles notwendig ist. Aber die Sicherung und die Verpflichtung des

nächsten Zieles verhalten sich zur Sicherung und Verpflichtung des

letzten Zieles genau so, wie das nächste Ziel zum Endziel. Wie das

nächste Ziel dem Endziel, so sind auch seine Sicherung und die von
ihm dem Menschen auferlegte Verpflichtung der Sicherung und der

Verpflichtung des Endzieles untergeordnet.
Das nächste Ziel ist dem letzten Ziele entweder so untergeordnet,

daß es selbst schon unter dessen Sicherung und Verpflichtungen fällt,
oder so, daß sein Erstreben der freien Wahl des Menschen überlassen
bleibt. So ist eine gewisse Kultur des Verstandes und des Herzens
ein nächstes Ziel, das der Mensch anzustreben verpflichtet ist, weil

er sonst sein Endziel nicht erreicht. Dagegen läßt ihm sein wirkliches



68 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

Endziel volle Freiheit, z. B. Arzt oder Lehrer, Schneider oder Schuster

zu werden.
Die Verpflichtungen, die dem Menschen aus diesen frei gewählten

nächsten Zielen entstehen, haben eine nur bedingte Geltung, denn sie

ändern sich, je nachdem einer sich dieses oder jenes Gut als nächstes

Ziel erwählt. Jene nächsten Ziele dagegen, die sich zu setzen der Mensch

verpflichtet ist, enthalten für ihn eine unbedingte Verpflichtung. Sie

verpflichten ihn, wie Kant sich ausdrückt, kategorisch, während die

Verpflichtung der ersten nur eine hypothetische ist. Soweit nämlich
ein nächstes Ziel schon selbst unter die aus der Sicherung des
Endzieles entstandenen Verpflichtungen fällt, ist die Freiheit des Menschen

bezüglich seiner nicht größer als die in bezug auf das Endziel. Das
Endziel aber ist dem Menschen von Gott so bedingungslos gesetzt, daß

von dem Streben nach ihm die ganze Glückseligkeit des Menschen
abhängt.

15. Stellung der Glückseligkeit zum eigentlichen Endziel des

Menschen. Indem wir so die eigene Glückseligkeit des Menschen zur Sicherung

und damit zur gemeinsamen Wurzel aller Verpflichtungen machen,

bringen wir sie in so enge Beziehung zum Endziel, daß es kaum noch

möglich erscheint, unsere Ethik von der sokratisch-stoischen Glücksethik

zu unterscheiden 1. Aber sehen wir genauer zu. Wir zeigten
schon (Nr. 6), daß Gott nur sich selbst zum Endziele des Menschen,
wie überhaupt der gesamten Schöpfung, machen konnte. Gott aber
ist als reiner Geist von uns einzig durch die geistigen Akte des

Verstandes und des Willens erreichbar. Daher bezieht sich die Hinordnung

des Menschen auf Gott als Endziel durch das Gesetz in erster
Linie auf das menschliche Erkennen und Wollen. Daß der Mensch
auf Erden ist, um Gott zu erkennen und zu lieben, ist nicht nur eine

übernatürlich geoffenbarte, sondern auch eine streng philosophische
Wahrheit.

Diese vom Gesetze geforderten geistigen Akte des Gotterkennens
und Gottliebens haben zwei Seiten : nach der einen sind sie eine
Verherrlichung Gottes. Denn Gott als das erkennen was Er ist und auch
dementsprechend lieben ist nicht möglich, ohne zugleich Gottes Größe
und Vollkommenheit anzuerkennen. Darin aber besteht die Verherrlichung

Gottes. Nach der anderen Seite sind diese Akte des Gott-

1 Vgl. Barth-Goedeckemeyer, a. a. O. 8.



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 69

erkennens und Gottliebens die subjektive Glückseligkeit des Menschen ;

denn durch sie kommt ja der Mensch in den geistigen Besitz jenes
Gutes, das allein ihn ganz befriedigt.

So ist also die eigene Glückseligkeit des Menschen unabtrennbar
mit seiner Beobachtung des göttlichen Gesetzes verbunden, und alles

Bemühen, sie nicht mitzuwollen, umsonst. Aber das beweist nicht,
daß das Gesetz den Menschen auf die eigene Glückseligkeit genau so

hinordnet wie auf die Verherrlichung Gottes. Gewiß, Gott will auch,
daß der Mensch durch die Beobachtung des Gesetzes glücklich werde,
aber die Frage ist, wie der Mensch sein Glück zugleich mit der
Verherrlichung Gottes erstreben darf und sogar soll.

Um eine klare Antwort auf diese Frage zu finden, muß man
beachten, daß unser menschlicher Verstand keine Sache, die zwei Seiten

hat, auf einmal ganz erfassen kann, sondern dazu zwei Begriffe benötigt.

Er kann also auch unser Erkennen und Lieben Gottes nicht
zugleich als Verherrlichung Gottes und als unsere subjektive Glückseligkeit

denken, sondern muß diese Akte in zwei Gedankeninhalte
aufteilen. Diese Unterscheidung aber hat trotz ihrer reinen Gedanklichkeit
etwas sehr Wirkliches zur Folge. Weil nämlich das Gute unseren Willen
nur auf dem Wege über das Verstandeserkennen anzieht — nihil voli-
tum nisi cognitum —, ist auch der Wille überall, wo der Verstand
zwei Begriffe bilden muß, um das Wesen einer Sache ganz zu erfassen,

genötigt, zweimal zu der gleichen Sache Stellung zu nehmen. Aus
dieser ersten Notwendigkeit entsteht für ihn unmittelbar die weitere,
sich zu entscheiden, welchem Gesichtspunkt er den Vorzug geben will.
In unserem Falle also, ob er die Gotteserkenntnis und Gottesliebe in
erster Linie will, um Gott zu verherrlichen, oder um durch sie sein

Subjekt, die menschliche Natur, glücklich zu machen. Nur wenn der
Mensch die Verherrlichung Gottes zum letzten Beweggrund seines Wollens

und dadurch zum eigentlichen Endziele aller seiner menschlichen

Handlungen macht, erfüllt er das Gesetz ; denn sonst müßte ihn Gott
auf ein geschöpfliches Gut als Endziel hingeordnet haben, was dem
Wesen Gottes zuwider ist.

Eine Hinordnung der menschlichen Handlungen auf die subjektive

Glückseligkeit des Menschen als Endziel widerspricht auch dem
Wesen dieser Glückseligkeit. Denn das Glück des Menschen kann zu
Gott in keinem anderen Verhältnis stehen als der Mensch selbst. Dieser

aber hat als Geschöpf sowohl sein Sosein als sein Dasein ganz von
Gott. Dadurch wird das ganze Sein des Menschen wesentlich relativ



70 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

und dem göttlichen Sein in jeder Beziehung untergeordnet. Folglich
muß es sich mit dem menschlichen Glück genau so verhalten. Auch
das menschliche Glück kann nur ein relatives, am göttlichen Glücke
teilhabendes und diesem in jeder Hinsicht untergeordnetes sein. Daher
ist es gegen die Natur dieses Glückes, als Endziel erstrebt zu werden.
Und wer das dennoch versucht, zerstört es. Jede schwere Sünde enthält

einen solchen Versuch, aber auch einen solchen Mißerfolg. Denn

was tut der Sünder anders als daß er sein eigenes Glück der Ehre
Gottes vorzieht Auch er läßt sich gerne einen Gott gefallen, der ihn
glücklich macht, aber er rückt Gott an die zweite Stelle. Gott ist für
ihn nur da, um den Menschen glücklich zu machen, während es in
Wirklichkeit umgekehrt ist : das Glück des Menschen hat die Aufgabe,
den Menschen dahin zu bringen, daß er an erster Stelle Gott zu
verherrlichen sucht.

Für den, der sich dieses Verhältnis des menschlichen Glückes zum
eigentlichen Endziel des Menschen einmal klar gemacht hat, ist sein

Bedürfnis nach Glück so wenig ein Hindernis, Gott auch mehr als

sein subjektives Wohlsein zu lieben, daß es ihn vielmehr erst recht
dazu antreibt. Wäre das Glück des Menschen nicht wesentlich ein nur
untergeordnetes Ziel, dann hörte die Sünde auf, eine Selbsttäuschung
des Menschen zu sein.

Wie sich aus dem Gesagten ergibt, müssen wir auch in Gott eine

gedankliche Unterscheidung machen. Gott ist für uns sowohl Gegenstand

der Verherrlichung als auch Gegenstand des Glückes. Und wir
dürfen Gott auch unter beiden Gesichtspunkten erstreben. Aber als

unser objektives Glück ist Gott zugleich ein Mittel für die Erreichung
des eigentlichen Endzieles, das in Gott als Gegenstand der Verherrlichung

liegt. Das Gesetz ordnet den Menschen und seine Handlungen
auch auf Gott als Gegenstand der menschlichen Glückseligkeit hin,
aber unter diesem Gesichtspunkte betrachtet, bedarf das Gesetz keiner
eigentlichen Sicherung. Denn sein Glück sucht der Mensch, wo immer
er glaubt, es finden zu können. Zu diesem Suchen seines eigenen Glückes
hat er eine angeborene Hinneigung. Aber daß er dieses Suchen seines

eigenen Glückes der Verherrlichung Gottes vollkommen unterordnet,
das hat seine großen Schwierigkeiten, und deshalb bedarf die dem
Menschen in seinem Glücksbedürfnis schon angeborene Hinneigung zu

Gott, obwohl sie nach dem bekannten Ausspruch des hl. Augustinus
so groß ist, daß sie den Menschen niemals zur Ruhe kommen läßt, bis

er Gott gefunden hat, doch noch einer Ergänzung durch die in der sub-



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 71

jektiven Glückseligkeit gelegene Sicherung und die aus dieser Sicherung

erwachsende Pflicht. Uber das Verhältnis der angeborenen

Neigungen zu dieser Pflicht soll das folgende Kapitel einiges sagen.

IV. Neigung und Pflicht

16. Unterscheidung zwischen Naturgesetz und positivem Gesetz nach

ihrem Verhältnis zu den Neigungen der Menschen. Weil Gott das
einzige wahre Endziel des Menschen ist, ist Er auch der einzige Gesetzgeber.

Wenn auch Menschen Gesetze geben, so können sie das nur
im Auftrage Gottes. « Non est potestas nisi a Deo », schreibt der
hl. Paulus an die Römer (Rom. 13, 1). Dadurch wird jedes Gesetz zu
einer Mitteilung dessen, was Gott von Ewigkeit her über den
Menschen bestimmt hat.

Wie schon diese Unterscheidung zwischen göttlichem und menschlichem

Gesetzgeber anzeigt, kann Gott sein ewiges Gesetz dem
Menschen unmittelbar oder mittelbar kundtun. Die unmittelbare Verkündigung

des göttlichen Gesetzes läßt wieder zwei Formen zu. In der einen
teilt Gott dem Menschen sein Gesetz durch die menschliche Natur,
durch eine Naturneigung, mit, in der anderen offenbart Er es ihm
von außen. Für uns kommt hier nur die erste Form unmittelbarer
Verkündigung des göttlichen Gesetzes in Betracht. Man bezeichnet sie

allgemein als Naturgesetz.
Der Streit, ob es wirklich ein Naturgesetz gebe, kann so lange

nicht zur Ruhe kommen, als nicht die rein mechanische Weltanschauung

ganz überwunden ist. Daß aber gegenwärtig auch solche, die sonst

teleologisch denken, einen großen Widerwillen gegen die traditionelle
Lehre vom Naturgesetz zeigen, scheint mir zwei Gründe zu haben :

einmal darin, daß man jetzt den Begriff « Natur » nicht mehr im
gleichen Sinne nimmt wie die Alten, als Gegensatz zur Kultur und Kunst,
sondern als den Gegensatz zum Geist1. Im Naturgesetz, wie die Scholastiker

es verstehen, ist der Geist schon vorausgesetzt. Denn es ist ja
wesentlich nur das Verbindungsglied zwischen dem göttlichen und dem
menschlichen Geiste. Daher kann bei unserer Lehre vom Naturgesetz
von einem Naturalismus im modernen Sinne keine Rede sein. Der
andere Grund liegt darin, daß das Naturgesetz seine Verpflichtungen
nur in ganz abstrakter Form vorlegt, alles Abstrahieren aber vielen

1 Vgl. R. Eisler, Wörterbuch d. philos. Begriffe. Berlin 1924 1, unter « Natur »

und « Naturalismus ».



72 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

einen förmlichen Schrecken einflößt. Weil nämlich das Naturgesetz dem
Menschen mittels einer allen Menschen gemeinsamen Hinneigung, z. B.
das eigene Leben zu erhalten oder sich Wissen zu erwerben, kundgetan
wird, kann sein Inhalt immer nur so aügemein sein wie die Natur des

Menschen, wenn von allen Einzelmerkmalen abgesehen wird. Die
nähere Bestimmung wird erst durch positive Gesetze gegeben. Erst
diese nehmen auf die Besonderheiten der Menschen Rücksicht. So ist
allen Menschen eine große Hinneigung zum Leben in der Gesellschaft

gemeinsam. Deshalb hält man das Leben des Menschen in einem
gesellschaftlichen Verbände für eine Anordnung des Naturgesetzes. Aber
wie die Gesellschaft, der einer angehört, konkret gestaltet werden soll,
das läßt sich nicht aus der allen Menschen gemeinsamen Hinneigung
zum gemeinschaftlichen Leben mit anderen erkennen. Das hängt ab

von den besonderen Neigungen derer, die zusammenleben wollen. Auch
das dadurch geforderte positive Gesetz darf nicht willkürlich erlassen

werden. So wie der Einzelmensch notwendig alle Eigenschaften hat,
die dem Menschen im allgemeinen wesentlich sind, so darf das positive

Gesetz zu nichts anderem verpflichten als das Naturgesetz. Aber
im Unterschiede von diesem nimmt es auch Rücksicht auf die besonderen

Neigungen derer, die in der gleichen Gesellschaft leben wollen.
Denn den einen sagt z. B. mehr die monarchische Regierungsform zu,
den anderen die demokratische.

17. Aufteilung des einen Naturgesetzes in viele Vorschriften. Es

gibt viele Neigungen, die allen Menschen angeboren sind, aber diese

Neigungen sind von der menschlichen Natur nicht sachlich verschieden,

sondern die menschliche Natur selbst, sofern dieselbe noch auf
mannigfache Weise einer weiteren Vervollkommnung bedürftig ist. Deshalb

gibt es nicht viele Naturgesetze, sondern nur eines, in dem wir
aber so viele Vorschriften unterscheiden, als es allgemein menschliche

Neigungen gibt.
Diese vielen Vorschriften des einen Naturgesetzes kommen darin

überein, daß sie noch keine Rücksicht nehmen auf die besonderen
Bedürfnisse des Einzelmenschen. Daher sind sie für sich allein noch
ebenso wenig erfüllbar, wie die menschliche Natur im allgemeinen
daseinsfähig. Die einzige Verpflichtung, die sie dem Menschen unmittelbar

auferlegen, besteht darin, daß sie ihn nötigen, eine Form der Erfüllung
zu suchen, die so weit als möglich auch den besonderen Bedürfnissen

der einzelnen Rechnung trägt, m. a. W. sie durch nähere Bestimmun-



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 73

gen zu ergänzen. So offenbart der soziale Trieb den Menschen die

Pflicht, sich in Gesellschaften zusammenzuschließen, aber unmittelbar
verpflichtet er den Menschen nur, eine Regierungsform zu bestimmen,
die den zu einem Staate verbundenen Bürgern wenigstens der Mehrzahl

nach zusagt. Diese Verpflichtung wird in den sogenannten
positiven Gesetzen erfüllt, die deshalb, weil sie die Vorschriften des

Naturgesetzes nur vervollständigen, von diesem auch ihre erste Sicherung
und Verpflichtung erhalten.

Was nun die Befriedigung der Neigungen betrifft, aus denen diese

verschiedenen Vorschriften des einen Naturgesetzes erkannt werden, so

gilt für sie dasselbe Gesetz, wie für die Vermögen desselben Organismus.

Der hl. Thomas1 nennt dieses Gesetz « abstractio » und « distractio ».

Es lautet : « Wird die Tätigkeit des einen Vermögens gesteigert, dann
wird dadurch das andere in seinem Handeln geschwächt oder gar
gehindert. » 2 Der Aquinate denkt bei diesem Gesetze nur an die menschlichen

Handlungen. Wie weit das Gesetz auch für die rein physiologischen

Vorgänge im Menschen gilt, mögen die Biologen entscheiden.
Seine Geltung im Bereiche der unter der Herrschaft des freien Willens
stehenden Seelenvermögen kann jeder an sich selbst erfahren. Die Enge
des menschlichen Bewußtseins ist schuld, daß unsere Aufmerksamkeit
auf eine Sache in dem Maße abnimmt, in dem sie auf eine andere

hingelenkt wird. Das aber hat zur Folge, daß es sich mit der Befriedigung
der verschiedenen Neigungen genau so verhält wie mit der Tätigkeit
der verschiedenen Vermögen. So hat jeder sowohl die Naturneigung,
sich Wissen zu erwerben, als auch die andere, nach außen tätig zu
sein. Das sind zwei einander so entgegengesetzte Neigungen, daß
niemand sie zugleich befriedigen kann. Je mehr einer der ersten folgt,
desto weniger kann er der zweiten nachgeben.

Daher würde das Naturgesetz den Menschen zu etwas Unmöglichem

verpflichten, wenn dieser alle seine Naturneigungen ganz befrie-

1 S. Th. I-II 77, 1 : « Passio appetitus sensitivi non potest directe trahere
aut movere voluntatem, sed indirecte potest ; et hoc dupliciter : uno quidem
modo secundum quandam abstractionem ; cum enim potentiae animae in una
essentia animae radicentur, necesse est quod quando una potentia intenditur in
suo actu, altera in suo actu remittatur, vel etiam totaliter in suo actu impedia-
tur. Et secundum hunc modum per quandam distractionem, quando motus
appetitus sensitivi fortificatur secundum quamcumque passionem, necesse est
quod remittatur vel totaliter impediatur motus proprius appetitus rationalis, qui
est voluntas. »

3 Vgl. Karl Schmid, « Die menschliche Willensfreiheit in ihrem Verhältnis
zu den Leidenschaften». Engelberg 1925, 150.



74 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

digen müßte. Die Pflichten des Naturgesetzes sind zwar aus den allen
Menschen gemeinsamen Naturneigungen erkennbar, aber sie decken

sich nicht mit ihnen. Zwischen Pflicht und Neigung besteht ein
sachlicher Unterschied. Gegenstand der Pflicht ist eine Handlung, Gegenstand

der Neigung dagegen ist das mit einer Handlung verknüpfte
Ergötzen b Daher erfüllt die Naturneigung eine doppelte Aufgabe : sie

offenbart dem Menschen das Bestehen einer Vorschrift des Naturgesetzes,

und sie spornt ihn zugleich zur Erfüllung dieser Vorschrift an.
Man kann hier sogar eine gewisse Proportion feststellen : je schwerer
eine Pflicht, desto größer auch die Neigung oder der Reiz nach dem

mit der entsprechenden Handlung verbundenen Ergötzen. So sind
unter den Pflichten, die dem Menschen als Sinnenwesen vom Naturgesetz

auferlegt werden, die ehelichen Pflichten die schwersten, aber
dafür ist auch unter allen sinnlichen Neigungen keine so stark, wie

diejenige, aus der diese Pflichten erkannt werden. Aber, wie sich

aus dem Gesagten ergibt, sind diese Naturneigungen nicht maßgebend
für die Erfüllung der entsprechenden Pflichten. Wie weit die einzelnen
Vorschriften des Naturgesetzes erfüllt werden müssen, das läßt sich

nicht aus den Neigungen erkennen, sondern nur aus der dem
Menschen gestellten Gesamtaufgabe. So ist es zwar eine Vorschrift des

Naturgesetzes, daß der Mensch eine eheliche Verbindung eingeht, aber

wenn wir diese Vorschrift nach ihrem Verhältnis zu allem anderen
betrachten, was der Mensch zu seiner eigenen Vervollkommnung und zur
Ehre Gottes tun kann, was aber mit dem ehelichen Leben nicht recht
vereinbar ist, wenigstens nicht in seiner Vollendung, dann kommen
wir zu der Erkenntnis, daß es sich hier um eine Vorschrift handelt,
von deren Erfüllung ihn andere, höhere Aufgaben befreien können *.

18. Verhältnis des menschlichen Glücksbedürfnisses zu den übrigen
angeborenen Neigungen des Menschen. Denken wir nun wieder an die
allen Menschen angeborene Hinneigung zum Glücklichwerden. Wir
sagten schon, dazu, daß der Mensch sein Glück erstrebt, bedürfe er
keiner besonderen Pflicht. Das ist eine Naturnotwendigkeit, die vor
jeder Verpflichtung liegt. Der Trieb, glücklich zu werden, gehört noch

ganz der physischen Ordnung an. Keine Naturneigung kann einen
umfangreicheren Gegenstand haben als dieser angeborene Glückstrieb.
Denn er erstreckt sich auf alles, was überhaupt ein Sein hat. Wie wir

1 Vgl. Thomas C. G. III 26.
2 Vgl. C. G. III 136.



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 75

ja schon sahen, kann alles etwas zum menschlichen Glücke beitragen.
Auf der anderen Seite kann auch keine Naturneigung mehr die ganze
menschliche Natur zu ihrem Träger haben, als dieses Glücksbedürfnis.
Denn wie wir gleichfalls schon sahen, ist zum Glücklichsein nicht
weniger erfordert, als daß alle Neigungen des Menschen so weit als möglich

befriedigt sind. Wenn daher überhaupt jede Naturneigung des

Menschen mit seiner Natur identisch ist, dann erst recht die Neigung
zum Glücklichwerden. Wir haben im ersten Kapitel unserer
Untersuchung die Glückseligkeit mit Boethius einen Zustand der Vollendung
genannt, der durch den Besitz jeglichen Gutes gegeben ist.
Dementsprechend können wir nun das Verhältnis des Bedürfnisses nach Glück
zu den übrigen Naturneigungen in der Weise bestimmen, daß wir das

Glücksbedürfnis als die Hinneigung zu einem Zustand bezeichnen, in
dem alle Neigungen der menschlichen Natur so weit als möglich
befriedigt sind.

19. Scheinbarer Widerspruch im Wesen des menschlichen Glückes.

Nun ist es aber dem Menschen nach dem Gesetze der Zerstreuung
schlechthin unmöglich, alle seine Neigungen auf einmal ganz zu
befriedigen, sondern muß er in einem fort die eine der anderen opfern.
Diese Notwendigkeit würde allein schon hinreichen, den Menschen hier
auf Erden niemals ganz glücklich werden zu lassen. Aber sie ist doch

nicht so groß, daß sie den Menschen zwänge, irgend eine Naturneigung
einfach zu unterdrücken. Weil sie alle mit der Natur des Menschen

identisch sind, ist jeder Versuch, eine von ihnen auszurotten, ein
unerlaubter Angriff auf die Natur selbst. Daher hat der Mensch nur das

Recht, zu bestimmen, welche von ihnen er besonders befriedigen will.
Und auch dieses Recht ist begrenzt. Das Glück selbst, das der Mensch

durch die Befriedigung seiner Neigungen erreichen möchte, setzt diesem

Rechte bestimmte Grenzen. So wird der Mensch nur in einem bestimmten

Berufe recht glücklich. Aber kein Beruf befriedigt alle Neigungen
des Menschen. Denn jeder Beruf stellt besondere Aufgaben, die nur
unter mannigfachen Opfern erfüllbar sind. Und nicht bloß das, selbst

wenn einer zu jedem Opfer bereit ist, kann es sein, daß er in einem
bestimmten Berufe doch nicht glücklich wird, weil ihm die notwendige
Befähigung dazu abgeht. Daher zwingt schon die Berufsfrage den
Menschen zu einer Entscheidung, welche Neigungen er vor allem befriedigen,

und welche er mehr oder weniger zurückdrängen, ja sogar ganz
unbefriedigt lassen will. So scheint es fast, als liege im menschlichen



76 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

Glücke eine gewisse Antinomie. Denn einerseits besteht sein Wesen

in der Befriedigung möglichst aller Neigungen des Menschen, aber
andererseits verpflichtet es ihn doch, daß er nicht alle Neigungen gleich
sehr zu befriedigen sucht, sondern sich in einem fort große Beschränkungen

auferlegt.
Wie alle Antinomien dadurch gelöst werden, daß man tiefer in das

Wesen ihres Gegenstandes eindringt, so schwindet auch der scheinbare

Widerspruch im Wesen des menschlichen Glückes, sobald wir uns die

Natur der subjektiven Glückseligkeit, um die es sich hier handelt, und
deren Voraussetzung im Menschen während seines Erdenlebens völlig
klar gemacht haben.

20. Begriffsbestimmung der subjektiven Glückseligkeit im allgemeinen.

Nach den Thomisten besteht das metaphysische Wesen der
subjektiven Glückseligkeit in der Gotteserkenntnis. Aber damit soll nicht
behauptet sein, daß jede Art von Gotteserkenntnis den Menschen

notwendig glücklich mache. Es genügt dazu nicht einmal, daß Gott als
das objektiv größte Gut erkannt wird. Sonst könnte es keine
Verdammten geben. Denn deren Unglück besteht wesentlich darin, daß

sie sich von dem Besitze des höchsten Gutes ausgeschlossen sehen.

Eine Gotteserkenntnis begründet die Glückseligkeit nur dann, wenn
das erkennende Subjekt Gott als sein höchstes und einziges Gut erkennt.
Das aber ist nur so weit der Fall, als es zwischen sich und Gott eine

Beziehung der Übereinstimmung und des gegenseitigen Entsprechens
wahrnimmt. Denn erst dadurch wird Gott für das erkennende Subjekt
begehrenswert.

21. Voraussetzung des unvollkommenen Erdenglückes. Eine solche

beglückende Gotteserkenntnis setzt auf Seiten des Subjektes eine
bestimmte Verfassung voraus. Denn so wie jemand ist, erscheint ihm
auch das zur Wahl vorgelegte Ziel h Die menschliche Natur ist zwar
schon ohne eigenes Zutun so eingerichtet, daß nur Gott sie ganz
befriedigen kann2. Aber hier auf Erden genügt dieses Naturstreben
(appetitus naturalis) nach Gott nicht, um den Menschen glücklich zu
machen. Denn auf Grund ihrer Zusammensetzung aus Leib und Seele

hat die menschliche Natur auch noch anderes zum Gegenstand ihres
Naturstrebens, nämlich alles das, was imstande ist, sie in irgend einer

1 Aristoteles, Eth. Nie. III 7, 1114 a 32.
8 Vgl. Gredt, Elementa Nr. 892, 1.



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 77

Beziehung zu vervollkommnen, z. B. die leibliche Gesundheit, das Wissen,

die Mitgliedschaft einer Gesellschaft u. s. f. Das hat zur Folge,
daß das Naturstreben des Menschen nach Gott sich in diesem Leben
mehr negativ als positiv bemerkbar macht, indem es ihn hindert, in
irgend einem geschaffenen Gute seine volle Befriedigung zu finden. Das

aber ist zu wenig, um glücklich zu sein. Damit der Mensch wirklich
glücklich wird, muß er sich auch mit seinem dem Erkennen folgenden

Strebevermögen (appetitus elicitus) Gott zuwenden. Das aber ist nicht
so einfach. Weil der menschliche Verstand seine Ideen nicht unmittelbar

von Gott eingegossen erhält, sondern sie alle aus sinnlich
wahrnehmbaren Dingen gewinnen muß, wird das dem Erkennen folgende
Strebevermögen früher auf die sinnlichen Gegenstände des Naturstrebens

gerichtet als auf Gott. Das gilt vor allem von den beiden
sinnlichen Strebevermögen, die dem sinnlichen Erkennen folgen. Wegen
der mit ihrer Erregung notwendig verbundenen körperlichen
Veränderung nennt man ihre Bewegungen von alters her Leidenschaften. Die
nächste Wirkung dieser Leidenschaften besteht darin, daß sie sofort
auch die Aufmerksamkeit des Verstandes auf ihren sinnlichen Gegenstand

hinlenken. Das aber hat zur Folge, daß nun auch der Wille
von den sinnlichen Gütern nicht nur früher, sondern auch stärker

angezogen wird als von den geistigen, obwohl diese sein eigentümlicher

Gegenstand sind. Daß der Wille sich überhaupt über die
sinnlichen Güter erheben kann und von ihnen nicht, wie die sinnlichen

Strebevermögen, unwiderstehlich gefesselt wird, hat seinen Grund einzig

darin, daß ihm der Verstand diese Güter sofort unter einem

doppelten Gesichtspunkte vorstellt. Denn unser Verstand erkennt das

Allgemeine vor dem Einzelding. Folglich ist auch der unmittelbare
Gegenstand des Willens nicht das konkrete Einzelgut, sondern das Gute
im allgemeinen. Wie der Verstand das Einzelding nur erkennt soweit
in diesem eine allgemeine Wesenheit, z. B. die menschliche Natur,
verwirklicht ist, so wird der Wille von einem bestimmten sinnlichen Gute
immer nur deshalb angezogen, weil der Verstand erkennt, in demselben

finde sich etwas Gutes. Aber weil der Verstand gleichzeitig erkennt,
daß in dem wahrgenommenen Einzelding nicht alles Gute enthalten
ist, sondern nur ein Gut neben vielen anderen, die auch begehrenswert

sind, aber nicht gleichzeitig erstrebt werden können, wird der
Wille in seinem Streben nach dem wahrgenommenen sinnlichen Gute

aufgehalten. Aus dieser Sachlage entsteht dann die Überlegung, über
deren Verlauf wir hier nichts zu sagen brauchen. Für unsere Frage



78 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

genügt es zu bemerken, daß bei jeder Überlegung zum mindesten zwei

Neigungen oder auch Abneigungen miteinander im Streite liegen, und
daß keine von diesen Neigungen dadurch, daß nicht sie, sondern eine

andere befriedigt wird, einfach aus der Welt geschafft ist, sondern daß

auch die nichtbefriedigten sich immer wieder bemerkbar machen. So

überlegt einer vielleicht lange, wo er seine Ferien verbringen soll. Er
hat mehrere Möglichkeiten, von denen jede viel für sich hat. Schließlich

entscheidet er sich für einen bestimmten Ort. Aber dadurch hören
die anderen Orte nicht auf, für ihn noch weiter einen gewissen Reiz

zu behalten. Und wenn er an dem von ihm ganz frei gewählten
Aufenthaltsort an die anderen denkt, dann wird ihm vielleicht wehe ums
Herz, weil er nicht auch dort sein kann.

In diesem Widerstreit der Neigungen hat die jedem Menschen

angeborene Hinneigung zu Gott die schwierigste Stellung. Denn je geistiger
der Gegenstand einer Neigung ist, desto weniger ist der sinnliche Teil
im Menschen geneigt, das Streben nach ihm mitzumachen. Gott aber

ist von allem Geistigen das Geistigste. Und doch haben wir im
vorausgehenden gesehen, daß das wahre Glück des Menschen einzig in Gott
zu finden ist, und daß alle geschöpflichen Güter nur so weit einen Glückswert

besitzen, als sie etwas zum Erkennen und Lieben Gottes beitragen.
Darum würde es gegen das Prinzip, daß die Fähigkeiten und ihre
entsprechenden Akte durch ihre eigentümlichen Gegenstände artbestimmt
werden, verstoßen, wenn die Befriedigung der auf die geschaffenen
Güter gerichteten Neigungen aus sich allein schon hinreichte, um den

Menschen glücklich zu machen. Wie ihre Gegenstände Gott vollkommen

untergeordnet sind, so verlangt das menschliche Glück, daß auch
ihre Befriedigung der Befriedigung der auf Gott hingerichteten
Neigung ganz unterstellt werde. Nach dem Gesetze der Zerstreuung aber
ist das dem Menschen hier auf Erden nur dadurch möglich, daß er
sich in bezug auf die Befriedigung aller anderen Neigungen in einem

fort allerlei Beschränkungen auferlegt.
So schwer es dem Menschen in der Praxis fällt, sich mit diesem

Gedanken zu versöhnen, daß sein eigenes Glück ihm zu einer so umfangreichen

Entsagung verpflichtet, ein innerer Widerspruch liegt nicht darin.
Im Gegenteil, einzig und allein ein solches unvollkommenes, mit vielen
Opfern erkauftes Glück entspricht dem Zustand der menschlichen Seele

während der Zeit ihrer Vereinigung mit dem Leibe. Die Abhängigkeit
der Seele vom Leibe und ihre Aufgabe, auch für dessen Erhaltung
und Vervollkommnung zu sorgen, sind mit einem vollkommenen Glück



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 79

gar nicht vereinbar, weil diese « irdischen » Sorgen sie hindern, sich

ungeteilt und ausschließlich Gott hinzugeben. Erst wenn die menschliche

Seele im anderen Leben nicht mehr vom Leibe abhängt und das

ganze Naturstreben bis hinunter zu den letzten Neigungen von oben

her befriedigt wird, ist es ihr möglich, in Gott ihr volles Glück zu
finden L

Wir nannten das unvollkommene Glück dieses Lebens einen
Zustand der Zufriedenheit (Nr. 2). Wir können es auch mit dem hl. Thomas

einen Zustand der Hoffnung auf das vollkommene Glück des anderen
Lebens nennen2. Denn wer die vom unvollkommenen Glück dieses

Lebens auferlegte Pflicht der Unterordnung aller anderen Neigungen
unter die eine des Gottfindens erfüllt, darf hoffen, wenigstens im anderen
Leben vollkommen glücklich zu werden. Und diese Hoffnung auf ein
vollkommenes Glück im Jenseits ist schon imstande, den Menschen

bis zu einem bestimmten Grade glücklich zu machen. In der Hölle
gibt es nur deshalb nicht einmal mehr ein unvollkommenes Glück,
weil in ihr alle Hoffnung aufhört.

Aber das unvollkommene Erdenglück besteht doch nicht einzig
in der Hoffnung auf das Glück des anderen Lebens. So behindert der
Mensch in diesem Leben auch ist in seinem Gotterkennen und
Gottlieben, soweit er Gott wirklich erkennt und liebt, ist er auch schon

wirklich glücklich ; er besitzt ja schon dasselbe Gut, das ihn einmal
vollkommen glücklich machen wird, er freut sich schon über den Besitz

jeglichen Gutes, nur noch nicht so, daß seine Möglichkeit es zu
besitzen, ganz verwirklicht wäre. Die Beschaffenheit, in der das Glück
besteht, hat nur noch nicht ihre vollkommenste Form.

22. Ordnung der dem Menschen von seinem Glücke auferlegten Pflichten.
Die dem Menschen von seinem unvollkommenen Erdenglück
auferlegten Pflichten haben dieselbe Einteilung wie die Pflichten überhaupt.
Denn ist die Glückseligkeit ihrem Wesen nach die allgemeine Sicherung

des Gesetzes, daß der Mensch bei allen seinen menschlichen
Handlungen die Verherrlichung Gottes als sein Endziel anstreben soll, dann
sind schlechthin alle Pflichten Glückspflichten. Die übliche
Unterscheidung dieser Pflichten ist dreiteilig. Man unterscheidet nämlich

1 Vgl. Thomas, S. Th. II-II 184, 2.
2 S. Th. I-II 5, 3 ad 1 : « Beati dicuntur aliqui in hac vita vel propter spem

beatitudinis adipiscendae in futura vita, secundum illud Rom VIII, 24 : Spe salvi
facti sumus ; vel propter aliquam participationem beatitudinis secundum aliqua-
lem summi boni fruitionem. »



80 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

Pflichten gegen Gott, Pflichten des Menschen gegen sich selbst und
Pflichten gegen den Mitmenschen. Gegen die untermenschlichen Dinge,
sagt man, habe der Mensch deshalb keine Pflichten, weil diese ihm
gegenüber keine Rechte haben. Nimmt man Pflicht in diesem engeren
Sinne als Gegensatz zum Recht, dann ist das auch richtig. Aber das

bedeutet nicht, daß der Mensch die untermenschlichen Dinge ganz nach

Belieben gebrauchen kann. In dem weiteren Sinne hat der Mensch

auch gegen die Minerale, die Pflanzen und die Tiere seine großen
Pflichten, besonders die, den Schöpfer auch in ihrem Namen zu
verherrlichen. Das ergibt sich am klarsten aus den Strafen, die mit
ihrem Mißbrauch verbunden sind. Auch schon die untermenschlichen
Dinge strafen den, der ihren Gebrauch nicht seinem höheren Ziele
unterordnet und genau anpaßt.

Gegen Gott hat der Mensch eigentlich nur die eine Pflicht, Ihn
in allem seinem Tun und Lassen zu verherrlichen. Denn der hl. Augustinus

sagt von der in diesem Streben sich auswirkenden, jeder anderen
Liebe übergeordneten Gottesliebe mit Recht, sie gleiche einer Wurzel,
aus der nur Gutes herauswachsen kann 1.

Wie unmittelbar nach der Gottesliebe die Selbstliebe kommt, so

schließen sich gleich an die Pflicht gegen Gott die Pflichten des

Menschen gegen sich selbst an. Sie sind zu zahlreich, als daß sie hier alle

genannt werden könnten. Ihr erster Einteilungsgrund sind die
verschiedenen Leidenschaften. Denn jede Leidenschaft enthält in sich

die doppelte Möglichkeit : sie kann sowohl eine sittlich gute, das will
sagen, der Verherrlichung Gottes dienende Handlung einleiten, als

auch zu deren Gegenteil, der Sünde führen. Daraus entsteht die
Notwendigkeit, sich gegen jede Leidenschaft durch eine besondere sittliche
Tugend zu festigen. Man unterscheidet in der Ethik mehr als vierzig
solcher sittlichen Tugenden, die alle erforderlich sind, um ein sittlich
vollkommener und dauernd auf Gott hingeordneter Mensch zu sein.
Daher ist auch jede von ihnen Gegenstand einer besonderen Pflicht.

Ein zweiter Einteilungsgrund der Pflichten des Menschen gegen
sich selbst liegt darin, daß er aus Leib und Seele zusammengesetzt
ist und weder seine leibliche noch seine seelische Entwicklung so wie

1 In epist. S. Joannis ad Parthos, tract. VII Nr. 8 (P. L. 35, Nr. 2033) :

« Semel ergo breve praeceptum tibi praecipitur, dilige et quod vis fac ; sive taceas,
dilectione taceas ; sive clames, dilectione clames ; sive emendes, dilectione emendes ;

sive parcas, dilectione parcas ; radix est intus dilectionis, non potest de ista radice
nisi bonum existere. »



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 81

bei den Pflanzen und Tieren nur nach physischen Gesetzen vor sich

geht. Denn aus diesem Grunde unterscheidet man Pflichten gegen die
Seele und Pflichten gegen den Leib.

Der dritte Einteilungsgrund der Pflichten des Menschen gegen
sich selbst ist der unvollkommenste, weil er keine Einteilung ermöglicht,

deren Glieder sich gegenseitig ausschließen. Alle Menschen haben
die gleichen Neigungen, daher haben auch alle Menschen die gleichen
Pflichten, aber keine zwei Menschen haben diese allgemeinmenschlichen

Neigungen alle gleich stark. Man unterscheidet da verschiedene

Temperamente. Jedes Temperament hat seine Vorzüge, aber auch seine

Gefahren, der einen oder der anderen Neigung zu viel nachzugeben. So

entstehen für jeden einzelnen ganz besondere Pflichten. Diese besonderen

Pflichten der einzelnen sind von den Pflichten der anderen nicht
wesentlich verschieden, sondern verhalten sich zu diesen genau so wie
der Einzelmensch zu der menschlichen Natur im allgemeinen. Und
doch bestehen auch schon unter ihnen große Verschiedenheiten.

Die Pflichten des Menschen gegen die Mitmenschen unterscheiden
sich von denen gegen die untermenschlichen Dinge dadurch, daß sie

nicht nur den rechten Gebrauch von Sachen regeln, die er benötigt,
um selbst sein Endziel zu erreichen, sondern vor allem die soziale Hilfe
betreffen, die er einer anderen Person mit gleichen Pflichten und Rechten

schuldig ist. Denn nichts läßt sich der Mensch weniger gefallen,
und darum macht ihn nichts mehr unglücklich, als wenn er sieht, daß

er von anderen nur wie eine Sache behandelt wird. Die Pflichten des

Menschen gegen die Mitmenschen fordern von ihm vor allem, daß er

gegen alle vollkommen gerecht sei.

23. Pflicht, das eigene Glück dem eigentlichen Endziel unterzuordnen.

Damit glauben wir unser Problem genügend gelöst zu haben.

Wir wollten wissen, wie sich Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

zueinander verhalten. Die auffallende Erscheinung, daß der Mensch
ohne Gesetze nicht menschenwürdig und darum auch nicht glücklich
leben kann, daß ihn aber andererseits auch die von den Gesetzen ihm
auferlegten Pflichten hindern, ganz glücklich zu sein, hatte uns vor
das Problem gestellt, wie der Mensch zu einem noch höheren Ziele
als sein eigenes Glück verpflichtet werden könne. Wie wir jetzt
gesehen haben, liegt darin, daß die Gesetze den Menschen nicht auf sein

eigenes Glück, sondern auf etwas anderes, nämlich die Verherrlichung
Gottes, als Endziel hinordnen, kein innerer Widerspruch, vielmehr ver-

Divus Thomas 6



82 Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

langt das Glück des Menschen wesentlich selbst eine solche Unterordnung,

so daß es ein Erstreben als letztes Ziel überhaupt nicht verträgt.

24. Begriffsbestimmung der scholastischen Ethik. Wir bemerkten
schon in der Einleitung, es sei unsere Absicht, zugleich mit der Lösung
dieses Problems eine Antwort zu finden auf die Frage, wie man die

Eigenart unserer scholastischen Ethik am besten bestimmen könne.
Von den Namen, die ihr zur Unterscheidung von anderen Ethiken
gegeben werden können, sei hier nur der berücksichtigt, der sie am
klarsten von der kantischen Pflichtethik unterscheidet. Ihre Bezeichnung

als « Glücksethik » hat deshalb vieles für sich, weil sie aus dem

griechischen Eudämonismus entstanden ist. Aber schon dieser ihr
Ursprung macht den Namen verdächtig. Dazu kommt, daß dieser Name
durch die von Kant so bekämpfte Glückseligkeitslehre seiner Zeit stark
belastet ist. Der Hauptgrund aber, warum er uns nicht recht gefällt,
hegt darin, daß er nicht die erste Eigenschaft unserer Ethik bezeichnet,

nicht ihr metaphysisches Wesen, wie man in der Lehre von den

Definitionen zu sagen pflegt, sondern nur eine Eigentümlichkeit, die
schon eine andere zu ihrer Wurzel hat. Aristoteles hat den Menschen

als Çôiov 7tomtix6v bestimmt. Das war nicht falsch, aber wir tun
es doch nicht mehr, weil die Eigentümlichkeit des Menschen, sich mit
anderen zu Gemeinschaften zusammenzuschließen, in den beiden ersten,
ein Sinnenwesen und vernünftig zu sein, ihre Wurzel hat. Ebenso ist
unsere Ethik nur deshalb eine Glücksethik, weil sie das Glück zur
Sicherung des vom Sittengesetz vorgeschriebenen Strebens nach dem

eigentlichen Endziele des Menschen macht. Nach ihr trägt zwar alles
sittlich gute Handeln etwas zum Glück des Menschen bei, aber
deshalb darf das Glück doch niemals der letzte Beweggrund unseres
sittlichen Handelns sein. Das Glück hat dadurch einen Vorrang vor der
Pflicht, daß es wenigstens ein untergeordneter Beweggrund des
Handelns sein darf. Die Pflicht ist überhaupt kein Beweggrund, sondern
ihrer ganzen Natur nach die Wirkung eines Beweggrundes, mag dieser

nun, wie von uns, in Gott und das Glück gelegt werden, oder in etwas
anderes, z. B. in den Gedanken, daß jeder, der seiner Pflicht zuwiderhandelt,

verdient, von allen verachtet zu werden. Man kann seine

Pflicht auch lieben, aber nicht um ihrer selbst willen, sondern nur, weil
sie von einer geliebten Person auferlegt ist, oder weil sie ein Ideal
verwirklichen hilft, z. B. ein anständiger Mensch zu sein. Aus dem ersten
Grund ist z. B. der Verfasser des Psalmes 118 geradezu begeistert für



Endziel, Glück und Pflicht des Menschen 83

das Gesetz des Herrn, und aus dem zweiten Beweggrund singt Kant
seinen Hymnus auf die Pflicht h Gleichwohl stände an sich nichts
im Wege, unsere Ethik auch eine Pflichtethik zu nennen. Denn sie

ist das im vollen Sinne des Wortes. Die Pflicht ist ihr ebenso wesentlich

wie das Glück. Nichtsdestoweniger möchten wir für sie auch die

Bezeichnung « Pflichtethik » nicht empfehlen. Vielmehr scheint uns
ihre Eigenart am besten durch die Bezeichnung « theozentrische Ethik »

oder « Ethik der Gottesverherrlichung » ausgedrückt zu werdén. Denn
indem sie die Verherrlichung Gottes zum eigentlichen Endziel des

Menschen macht, rückt sie Gott in den Mittelpunkt des ganzen sittlichen
Lebens. Das tut keine andere Ethik mit solcher Entschiedenheit und
mit gleicher Folgerichtigkeit einer theistischen Weltanschauung und
Lebensauffassung wie sie. Dieser Name hat auch den Vorzug, daß er
zugleich jede Art von ethischem Subjektivismus ausschließt und schon

die Gegenständlichkeit unserer Ethik ausdrückt. Denn der Subjektivist

macht sich selbst zum Mittelpunkt seines Lebens und zum Gegenstand,

auf den er alles hinordnet.

1 Vgl. Hans Reiner, Der Grund der sittlichen Bindung und das sittlich Gute.
Ein Versuch, das Kantische Sittengesetz auf dem Boden seiner heutigen Gegner
zu erneuern. Halle 1932. •


	Endziel, Glück und Pflicht des Menschen

