
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 1

Artikel: Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der wissenschaftliche Charakter
der Apologetik

Von Dr. Alexander M. HORVÀTH O. P.

Vorbemerkungen

Seitdem die Apologetik als ein selbständiger Teil der Theologie
behandelt wird, hören die Diskussionen über die Fragen nicht auf, zu
welchem Wissenszweig sie gehöre, welches ihr Objekt sei und ob sie

überhaupt eine einheitliche Wissenschaft darstelle. Es soll nicht unsere
Aufgabe sein, die verschiedenen Meinungsäußerungen aufzusuchen, sie

zu kritisieren und über ihren Wert oder Unwert zu urteilen. Wir wollen
die Apologetik einfach in die thomistische Synthese hineinstellen. So

kann auch der Wert der übrigen Meinungen beurteilt werden.
Das apologetische Problem kann in mannigfachen Teilsichten

ausgedrückt werden. Ist die Apologetik überhaupt eine Wissenschaft, oder

bloß eine Kunst, Einwände gegen die Religion zu beantworten Von der

vulgären Apologetik wird man wohl das letztere behaupten müssen, da
sie eher von Fall zu Fall als aus prinzipieller Einstellung die einschlägigen
Fragen zu beantworten pflegt. Immer bestand aber auch das Streben,
die Lösung der Schwierigkeiten auf prinzipieller Grundlage zu geben und
die Antworten prinzipiell zu begründen. Die Anlehnung an die
Prinzipien ist ein Zeichen von wissenschaftlicher Einstellung, und wenn dies

nicht bloß gelegentlich geschieht, sondern sich auf ein ganzes Wissensgebiet

erstreckt, welches dem ordnenden Einfluß eines einheitlichen
Prinzips unterworfen wird, so sprechen wir nicht bloß von Wissen,
sondern von Wissenschaft im strengen Sinne. Soweit sich der Einfluß
des Prinzips erstreckt und sich als ratio cognoscendi behaupten kann,
wird das ganze Erkenntnismaterial einheitlich gestaltet, und in dieser
neuen Formung sind alle Objekte, mögen sie untereinander und in sich
noch so verschieden sein, Gegenstände des spezifisch gleichen Wissens.
Wir wollen nachweisen, daß die Apologetik eine einheitliche Wissenschaft

ist, da sie alle ihre Behauptungen und Sätze im Lichte des gleichen
Prinzips beurteilt und vorlegt. Da ferner dieses Prinzip wesentlich



30 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

theologisch ist und alle Merkmale, die für die theologischen Gegenstände
charakteristisch sind, in sich schließt, müssen wir die Apologetik in
ihrem vollen Umfang als eine theologische Disziplin anerkennen.

Dieses Prinzip haben wir Subjekt der Theologie genanntl. Die
allgemeine Rechtfertigung desselben ist das ausgesprochene Ziel der

Apologetik. Es wird alles in den Dienst dieser Zielsetzung gestellt, so

daß die spezifische Gleichheit der Tätigkeit schon vom Standpunkt
der zielgemäßen Einstellung aus vollends sichergestellt ist. Aber
auch von Seiten des Verstandes ist die führende Rolle des Subjektes
gewahrt. Nur dasjenige wird als apologetischer Erkenntnisstoff
anerkannt und in die Forschung hineinbezogen, was (in via synthesis) zur
Klärung des Subjektes, zu dessen Rechtfertigung beiträgt, oder (in via
analysis) aus seinem inbegriffenen Inhalt zur Begründung und
Rechtfertigung der einzelnen Sätze angeführt werden kann. Hiermit ist die

prinzipielle Einheit der Apologetik vom Standpunkt der
Verstandesbegründung aus sichergestellt. Wird die Lehre des Aquinaten vom
subiectum scientiae anerkannt, so kann die wissenschaftliche Aufgabe
und das charakteristische Merkmal der Apologetik nur in dem Sinne

richtig gefaßt werden, wie wir dies vorzulegen beabsichtigen. Aus der

Analyse des Subjektes ergibt sich, daß die Gegenstände, die in der

sog. Fundamentaltheologie behandelt zu werden pflegen, nicht aufs
Geratewohl zusammengehäuft werden, sondern im Subjekt eine Einheit

bilden und zu dessen allgemeiner Rechtfertigung beitragen : sie

ergänzen sich gegenseitig, streben dem gleichen Ziel zu und treffen
sich am nämlichen Endpunkt, im vollends gerechtfertigten Subjekt.
Betrachtet man die Gegenstände der Apologetik in ihren inhaltlichen
Gegebenheiten, so findet man gar keinen Anhaltspunkt für ihre
Zusammengehörigkeit. Dieser ergibt sich erst dann, wenn man sie als
Teilsichten eines einheitlichen Bestandes auffaßt und behandelt. Und
so kann man weder über ihre prinzipiell gegenständliche
Zusammengehörigkeit, noch über die Einheit der Wissenschaft, die sie behandelt,
im Zweifel sein.

Das theologische Subjekt, dessen Rechtfertigung die Apologetik
unternimmt, wird in unserer Untersuchung in dreifacher Form
vorgelegt. Am häufigsten bedienen wir uns der wissenschaftlichen
Formulierung, die wir aus der Summa Theologica schöpfen. Trotz der
wissenschaftlichen Formulierung und des thomistischen Gepräges stellt sie die

1 Vgl. Divus Thomas 24 (1946) 29-44 ; 288-310.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 31

ureigensten Wesenszüge des Christentums dar, so wie sie die katholische

Kirche vorzulegen pflegt. Aus diesem Grunde kann man in ihr
nicht bloß das Prinzip einer thomistisch eingestellten, sondern einer

allgemein christlichen Apologetik erblicken. So werden wir sie in der

Folge verwenden. Die zweite Fassung ist in der Paulinischen Formel

vorgelegt : Credere oportet accedentem ad Deum quia est, et inqui-
rentibus se remunerator sit (Hebr. 11, 6) h Von der dritten werden

wir im Folgenden sprechen und sie als cultus Dei sec. ritum christianae
vitae den beiden anderen Formeln gleichstellen.

Was wir über den wissenschaftlichen Charakter der Apologetik
sagen wollen, kann im voraus in folgenden Sätzen zusammengefaßt
werden.

Die Apologetik ist eine Wissenschaft, weil sie ihre Folgerungen aus

Prinzipien ableitet und begründet. Die Einzel-Prinzipien können in sich

verschiedenartig gestaltet sein, ja selbst verschiedenen Ordnungen und
Abstraktionsgraden angehören. Relativ bilden sie eine geschlossene
Einheit, da sie einem gemeinsamen Prinzip untergeordnet, in ihm subjek-
tiert, ja ihm vollständig angegliedert sind. Idem est subiectum princi-
piorum et conclusionum, bemerkt Thomas in seinem maßgebenden
Artikel (I 1, 7), da alles Wissenswerte nur kraft der Beziehung zum
Subjekt, in seinem Lichte aufleuchtet und in einer neuen Weise

vergegenständlicht werden kann. Auf Grund der gemeinsamen Beziehung
zu demselben Prinzip ist die Apologetik eine einheitliche Wissenschaft :

jedes Objekt wird durch das gleiche Erkenntnismittel vergegenständlicht,

jeder Erkenntnisstoff durch die gleiche Form gestaltet. Weil aber
dieses Prinzip die Zusammenfassung der Offenbarung darstellt, also

etwas Heiliges ist, muß man die Apologetik dem Kreis jener Wissenszweige

zuweisen, die zur Reichweite der doctrina sacra gehören. Aus

diesem Grunde ist die Apologetik eine theologische Wissenschaft. Da
ferner die Apologetik das genannte Subjekt nicht in sich aufzuzeigen

vermag, sondern nur in der Umrandung vergegenständlicht, ist sie eine

Umrandungswissenschaft : sie vermittelt nur die überzeugende Einsicht,
daß von Seiten der Umrandung nichts im Wege steht, daß das Subjekt
gerechtfertigt dastehe und als reales oberstes Prinzip der theologischen
Forschung anerkannt werden könne. Infolge der Tendenz, das Subjekt
als oberstes Prinzip zu verteidigen und den Maßstab für seine
Verwendung — sei es in sich, sei es in den näher bestimmten Einzel-Prin-

1 Vgl. Divus Thomas 24 (1946) 309 f.



32 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

zipien — an die Hand zu geben und wissenschaftlich zu begründen,
heißt die Apologetik Theologia fundamentalis : sie untersucht und
verteidigt die Grundlagen einer wissenschaftlich einwandfreien theologischen

Forschung.
Die Vermittlung dieser Einsicht heißen wir apologetische Evidenz,

von der wir gesagt haben x, daß sie mit der Dunkelheit des Glaubens

vereinbar ist. Dieser rein wissenschaftliche Charakter der Apologetik
hindert indessen nicht, daß sie eine Glaubenswissenschaft sei. Wir
haben 2 ausgeführt, inwieweit die Theologie eine Evidenz aufweisen muß,

um auf das Prädikat der Wissenschaft Anspruch erheben zu können.
In diesem geteilten Sinne (in sensu diviso) hat jedes theologische
Bemühen wissenschaftlichen Wert, ohne damit aufzuhören, der
Glaubenswissenschaft anzugehören. In bezug auf die reale Wahrheit ist jede
wissenschaftliche Begründung ein vollendeter Prozeß, dessen

Vollendung nur von dem Anschluß an die Offenbarung zu erwarten ist.
Für sich betrachtet, führt sie bloß in den Vorhof der Realität ; die

Aufzeigung derselben ist dem formalen Erkenntnisgrund, der
Offenbarung, vorbehalten. Aus diesem Grunde erwartet auch die Apologetik

ihren vollen Erkenntniswert von dem Anschluß an die
Offenbarung. Bei der analytischen Apologetik ist dies prinzipiell gegeben
und erfordert ; bei der synthetischen aber muß es entweder in der

wohlwollenden Indifferenz dem Subjekt gegenüber eingeschlossen sein,

oder wenigstens als ein unerläßlicher Hinweis in der letzten
Schlußfolgerung aufscheinen. Wie dies zu verstehen ist, werden wir im dritten
Teil dieser Abhandlung ausführen.

I. Der gemeinsame Treffpunkt
der Glaubensbefeindung und der Glaubensverteidigung

1. Das Religionsproblem als wissenschaftliche Aufgabe.

Der Nachweis, daß dem Menschen eine Religion notwendig ist,
kann rein philosophisch erbracht werden. Auch für das Gegenteil tritt
man mit den Waffen der Philosophie ein. Als Tatsache kann die Religion

nicht in Abrede gestellt werden, ebensowenig wie der Naturtrieb,
der sich sowohl im einzelnen Menschen, wie auch in der ganzen Menschheit

untrüglich meldet. Das ist der Punkt, in welchem die Religions-

1 Vgl. Divus Thomas 23 (1945) 417, Anmerkung.
2 Divus Thomas 24 (1946) 351 ff.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 33

Verteidigung und deren Befeindung sich treffen, von wo ihre Wege in
diametral entgegengesetzte Richtungen auseinandergehen, so daß an
eine Begegnung oder Versöhnung nicht mehr gedacht werden kann.

Noch mehr ist dies der Fall in der Beantwortung der Frage, welches

die Religion sei, deren Führung und Dienstleistung vor Gott annehmbar
ist. Da handelt es sich nicht mehr um ein rein philosophisches Problem.
Das Naturrecht ist in dieser Beziehung ganz unbestimmt, so daß man
mit seiner Hilfe die Frage nur schwer entscheiden kann. Gott allein

vermag die Mängel des Naturrechtes aufzuheben und durch die
Offenbarung für Theorie und Praxis solche Anweisungen zu geben, in welchen
die wahre Religion untrüglich zur Geltung kommt. Die Religionsstifter
haben es nie versäumt, sich auf Gott und seine Belehrungen zu berufen.
Die Beweise der Annehmbarkeit ihrer Behauptungen wurden von ihnen
erwartet und von Freunden und Feinden geprüft. In den meisten Fällen
läßt sich jedes religiöse System in eine kurze Formel zusammenfassen.
Man nimmt dieselbe zum Ausgangspunkt und sucht die Beweise und
Gegenbeweise um sie zu gruppieren. Nachdem die verschiedenen
Religionen geschichtliche Tatsachen sind, kann, ja in gewissem Sinn muß

man mit ihnen rechnen. So entstehen mannigfache Wissenszweige,
welche die einzelnen Religionen von verschiedenem Standpunkt aus
betrachten und beleuchten. Je nach der Geisteseinstellung wird das

Urteil gefällt, ob und inwiefern sie ernst zu nehmen sind, ob sie die

menschliche Kultur befördert und zur Lösung des Problems von der

Bestimmung des Menschen und der Menschheit beigetragen haben. Es

gibt eine Reihe von Wissenschaften, für welche jede Form der Religion
bloß eine tatsächliche Gegebenheit ist, so wie alle übrigen geschichtlichen
und kulturellen Ereignisse. Es handelt sich in ihnen in letzter Linie
nicht um die Bestimmung ihrer objektiven Wahrheit und Annehmbarkeit,

auch nicht darum, ob sie zu Gott führen oder abwegige Erscheinungen

sind, sondern bloß um ihre Beschreibung und Klassifizierung.
Diese Arbeit kann mit den Erkenntnismitteln der Profan-Wissenschaften

geleistet werden. Aber damit wird die formale religiöse Frage nicht
gelöst. Man kann mit dieser Arbeitsmethode zu sehr wertvollen
Ergebnissen gelangen ; aber die Frage nach der einzig wahren Religion
wird auf diese Weise nicht nur nicht gelöst, sondern eher verdunkelt
und unlösbar gemacht.

Auch das Christentum wird profan-wissenschaftlich so behandelt :

ist es doch ein geschichtlich auftretendes Ereignis, eine Religionsform mit
bestimmtem Inhalt. Im Vergleich mit anderen religiösen Phänomenen

Divus Thomas g



34 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

wird man ihm eventuell einen gewissen Vorrang zuschreiben, oder aber

diesen sogar bestreiten ; seine absolute Wahrheit jedoch vermag man
weder zu behaupten noch zu leugnen. Die Entscheidung über Wahrheit
oder Falschheit kann nur Aufgabe der Theologie sein. Stellen wir bloß
auf den Namen ab, so können auch die genannten Profanwissenschaften

Theologie genannt werden, da sie genötigt sind, über Gott zu sprechen.
Dies genügt indessen nicht dazu, daß sie auch begrifflich und inhaltlich
mit der Theologie Gemeinschaft haben. Hierzu ist erfordert, daß der

Gottesbegriff in einem Wissenszweig die zentrale Stelle einnimmt und
als Maßstab aller einzelnen Behauptungen benützt wird. Auf diese Weise

können wir im analogen Sinn von einer Vielheit von Theologien sprechen.

Je reiner der Gottesbegriff ist, je mehr er bei der Urteilsbildung zur
Geltung kommt, umso vollkommener ist die theologische Einstellung.
Die vollkommenste theozentrische Einstellung ist das Ideal der Theologie,
und je nach der Beziehung zu diesem summum analogatum können wir
den Begriff der Theologie auf die verschiedenen Versuche im analogen
Sinne verwenden. Über die Wahrheit einer Religion und Theologie
spricht demnach das entscheidende Wort der Gottesbegriff. Was ist sein

Inhalt, woher stammt er Dies sind die Hauptfragen, deren Krönung
der Nachweis seiner alles beherrschenden Stellung bildet. Ist er geeignet,

als Prinzip alles Seins betrachtet zu werden und auch das Geistesleben

in seiner Weltanschauung zu beherrschen Um diese und ähnliche Fragen,
welche den cultus Dei secundum certum ritum religionis darstellen,
vereinigen sich Freunde und Feinde einer Religion, und hier beginnt die
Diskussion über die Wahrheit derselben. Religionsverteidigung und
-befeindung haben also nicht bloß philosophisch, sondern auch theologisch

einen gemeinsamen Treffpunkt, der im kurzgefaßten Inhalt, im
ritus cultus Dei besteht. Wird diese allgemeine Verteidigung glücklich
durchgeführt, so ist die Hoffnung wohlbegründet, daß dies auch in bezug
auf die Einzelheiten gelingen wird. Siegt aber die Befeindung, so ist
die Diskussion über die partikulären Sätze und Gegenstände
überflüssig. Nicht umsonst nennt man diese theologische Arbeit eine
grundlegende, fundamentale, und diesen Teil der Theologie « Theologia
fundamentals ».

Das Christentum tritt mit den gleichen äußeren Merkmalen wie die

übrigen Religionen auf. Es ist eine geschichtliche Erscheinung, eine

eigene Form der Religion, die die Anerkennung und Verehrung Gottes
in einer ganz bestimmten, von allen übrigen Religionen wesentlich
verschiedenen Weise fordert. Die Formeln, die den cultus Dei secundum



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 35

ritum christianae vitae ausdrücken, können verschieden gefaßt werden.

Die geeignetste scheint jene zu sein, die wir im Vorhergehenden als

Subjekt der Theologie bezeichnet haben : Esse per se subsistens in
tribus Personis, prout in doctrina Ecclesiae manifestatur. Wenn auch

nicht in dieser wissenschaftlichen Fassung, ist diese Formel allbekannt ;

sie enthält das höchste Prinzip aller Geheimnisse und bezeichnet den

Fundort derselben. Will man nun über den Gesichtskreis der
Profanwissenschaften hinaussehen und die Frage der Wahrheit und Annehmbarkeit

des Christentums entscheiden, so muß man diese Formel
rechtfertigen. Nicht in ihren einzelnen Zügen. Es genügt vorläufig, wenn
ihr allgemeiner Wahrheitsgehalt aufgezeigt wird. Wie ist das Christentum

in der Geschichte aufgetreten Als Fortsetzung und
Weiterentwicklung bereits vorhandener Religionen Oder ist es, wie die
Formel behauptet, bloß aus göttlicher Offenbarung erklärbar Muß

man infolgedessen im Christentum ein ganz gewöhnliches geschichtliches

Ereignis erblicken, oder ist es höheren Ursprungs in seinem
Dasein und Sosein und in seiner Erhaltung Aber bevor diese Fragen
beantwortet werden, wirft sich von selbst das Problem auf : Kann
man das Christentum überhaupt ernst nehmen Das erste Wort, das

es vorbringt, ist widersinnig. Es behauptet die Einheit der Gottheit
und zugleich ihre Vielheit. Läßt sich nachweisen, daß diese Behauptung
auf höhere Mitteilung zurückzuführen ist, so muß sich unser Verstand
mit Wahrheiten befreunden, die seine Fassungskraft übersteigen. Die
Möglichkeit solcher Wahrheiten und überhaupt einer höheren,
übernatürlichen Ordnung gehört demnach unbedingt zu den notwendigen
Voraussetzungen der allgemeinen Rechtfertigung der zusammenfassenden

Formel. Ebenso wichtig erscheint die Auseinandersetzung über den

Fundort der christlichen Wahrheiten. Unter der Formel « prout in
doctrina Ecclesiae manifestatur » werden nicht bloß verschiedene Quellen
angedeutet, sondern auch Zeugnisse von Männern, die zeitlich und der
Mentalität nach voneinander getrennt sind. Von der Rechtfertigung
aller dieser Momente hängt die allgemeine Annehmbarkeit des ritus
christianae vitae ab.

In diesem Punkte treffen sich also Freunde und Feinde des Christentums.

Was für Sätze und Folgerungen lassen sich bei der allgemeinen
Betrachtung der genannten Formel feststellen Für den reinen Glauben
besteht keine Schwierigkeit. Er hält an der Offenbarung im göttlichen
Lichte fest, unter dessen objektiven und subjektiven Bestandteilen die
Natur, das Wissen, das natürliche Licht nicht als selbständige Prinzi-



36 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

pien zu finden sind. Umso größer sind aber die Schwierigkeiten für
den wissenschaftlich eingestellten Verstand. Ohne die Lösung der
skizzierten Fragen kann er das Christentum gar nicht beachten oder er kann
über dasselbe kein anderes Urteil bilden, als über die zahllosen übrigen
Religionsformen. Bevor man also an die Einzelfragen herantritt, müssen
die allgemeinen Grundlagen geprüft und das genannte Subjekt in bezug
auf seine Haltbarkeit untersucht werden. In diesem Sinne hat die
Glaubensverteidigung und -befeindung ein gemeinsames Ziel : die
Untersuchung des theologischen Subjektes. Das Resultat ist ganz verschieden.
Das Subjekt ist zu verwerfen, sagt die Glaubensbefeindung, da es vor
dem Richterstuhl des Verstandes als eine Realität nicht bestehen kann.
Das Christentum wird somit den übrigen Formen der Religion
gleichgestellt oder sogar unter dieselben gesetzt. Demgegenüber lautet das

Endurteil der Glaubensverteidigung : Das Subjekt ist im Lichte der

schwerwiegenden Beweise annehmbar, sowohl für sich selbst, dem eigenen

Inhalte nach, wie auch als Subjekt, als Prinzip aller Sätze, die auf dem

Gebiet der christlichen Theologie aufgestellt werden können 1.

Von einem gemeinsamen Punkte ausgehend gelangen also die

Glaubensverteidigung und -befeindung zu ganz entgegengesetzten
Feststellungen. Es können dieselben als bestimmte Zielsetzungen schon im
voraus fixiert sein. Diese Einstellung ist für das synthetische wissen-

1 Die wissenschaftliche Apologetik ist eine Glaubensverteidigung, und
umgekehrt, die letztere ist Apologetik. Die Apologetik in ihren beiden Erscheinungsweisen

(synthetisch und analytisch) hat das gleiche Ziel vor Augen. Sie will die
natürlichen Grundlagen des Glaubens aufsuchen und ihn so vor dem Vorwurf
verteidigen, daß er vom Menschen einen der Vernunft widersprechenden Dienst
verlange. Die synthetische Apologetik beweist mit wissenschaftlichen Mitteln, daß
die Umrandung, d. h. das natürliche Wissen, den Weg zum Glauben nicht
versperrt ; die analytische aber führt zur Einsicht, daß der Glaube nur eine
Weiterführung, eine Ergänzung der natürlichen Erkenntnis bildet, indem in ihm Wahrheiten

vorgelegt werden, die natürlich nicht erkannt werden können, dem « desi-
derium naturale » aber, wenigstens in seiner potentiellen Reichweite nicht
vollständig fremd sind. So verteidigt die Apologetik in beiden Formen den Glauben
gegen die Einwände und Übergriffe der Umrandung und führt zu deren
Versöhnung, zu ihrem friedlichen, harmonischen Zusammensein. Sie führt in den
Vorhof des Glaubens und will den Aufenthalt in dessen innersten Räumen für das
menschliche Gemüt, welches sich nur unter den natürlichen Wahrheiten ganz
heimisch fühlt, leichter gestalten. Die apologetische Synthese will erreichen, daß
der Gläubige auch auf dem Gebiet des Glaubens mit seinen natürlichen Begriffen
denken, dieselben wieder mit Ergänzung durch den Glauben vollständig
weltanschaulich gestalten könne. Hiermit baut die Apologetik den besten Schutzwall
für den Glauben, so daß der Gläubige von dort aus wohl ausgerüstet und ruhig
in alle feindlichen Lager hinausblicken kann.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 37

schaftliche Verfahren ganz wertlos. Hier handelt es sich darum, wenigstens

eine methodische Indifferenz zu bewahren und sich nur durch die

Kraft der Argumente führen und bestimmen zu lassen. Auf dem
analytischen Weg ist dies indessen zulässig, weil hier das bereits gerechtfertigte

Subjekt das Erkenntnislicht bildet, alles an sich heranzieht und
beleuchtet. Daß aber auf beiden Wegen so entgegengesetzte
Folgerungen möglich sind, kann dadurch begründet werden, daß weder die

Glaubensverteidigung noch die Befeindung mit direkten Beweisen

vorzugehen vermögen. Das Christentum läßt sich aus natürlichen Prinzipien

nicht ableiten. Seine Wahrheit kann demnach nur auf Umwegen
und indirekt bewiesen werden, wobei hauptsächlich die Umrandung die

Erkenntnismittel liefert. Von der Glaubensbefeindung läßt sich das

Gleiche behaupten. Sie kann die Verwerfung des Subjektes aus natürlich

eingesehenen Prinzipien direkt ebenso wenig begründen, wie die

Verteidigung die Wahrheit desselben mit direkten Erkenntnismitteln zu
beweisen vermag. Hierin ist der formale Treffpunkt der beiden entgegengesetzten

Richtungen zu suchen : beide sind genötigt, mit den gleichen

wissenschaftlichen Mitteln zu arbeiten, so daß sie in dieser Beziehung
einander nichts vorzuwerfen haben. Daß sie also zu entgegengesetzten
Folgerungen gelangen, hat seinen Grund in der Umrandung. Ist diese

wesentlich verschieden gewählt, so muß auch das Urteil über das Subjekt

dementsprechend anders ausfallen.1

2. Cultus Dei secundum ritum christianae vitae

Wir haben bereits von dem Cultus Dei secundum ritum christianae
vitae gesprochen. Dieser Formel bedient sich Thomas bei der Erklärung
des sakramentalen Charakters (III 63, 3), von dem er behauptet, daß

durch ihn der Empfänger einiger Sakramente zur bestimmten Teil-

1 Man kann das apologetische Problem auch anders formulieren. Läßt sich
das theologische Subjekt oder die zusammenfassende Formel des Christentums für
den menschlichen Verstand vergegenständlichen Wenn ja, mit welchen
Erkenntnismitteln und in welchem Maße Die Glaubensbefeindung leugnet die Möglichkeit

jeder Vergegenständlichung. Ihre einzelnen Richtungen werden je nach der
Umrandung bestimmt, aus welcher diese Stellungnahme abgeleitet und begründet
wird. Auch die Verteidigung erhält ihre Färbung je nach der Umrandung, mit
welcher sie die Vergegenständlichung vorzunehmen sucht. Stützt sie sich vor
allem auf Gefühlsprinzipien, so haben wir die voluntaristische Apologetik. Wenn
sie aber ihr Werk mit Hilfe der Erkenntnis vollendet, so ist sie intellektua-
listisch eingestellt. Läßt sie beide Prinzipien gleichmäßig gelten, so trägt sie
diese Doppelfärbung an sich.



38 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

nähme am Gottesdienst befähigt wird L Den christlichen Gottesdienst
bringt er aber in Verbindung mit dem Priestertum Christi, dessen

Abglanz er ist und von dem er seine Eigenheit und seine ganze Kraft
empfängt. Will man die Formel richtig verstehen, so muß man sich
des Aquinaten Lehre von der Tugend der Gottesverehrung (religio)
vergegenwärtigen. Gegenstand und eigentliche Bestimmung derselben
ist der Gottesdienst : Gott geben, was Gottes ist. Dem inneren Akte
nach kann diese Tugend keine Artbestimmungen aufweisen. Die
Anerkennung der Majestät Gottes und die völlige Unterwerfung unter
dieselbe, als unter die einzige Seinsquelle, von der auf das Geschöpf alles
Sein herabfließt, ist ihre eigenste Aufgabe. Nach dem Stoff aber, in
welchen diese gestaltende Form hineingetragen wird, kann man von
verschiedenen Akten der Gottesverehrung sprechen (species materialiter
distinctae), die jedoch insgesamt nur Zeichen jenes einzigen, wesentlichen

Aktes sind. Der wesentliche Akt kann in mannigfacher Umgebung

erscheinen und daher der Gepflogenheit nach in verschiedener
Form auftreten. Diese Umgebung und Gepflogenheit fassen wir unter
dem Namen « ritus » zusammen und sprechen vom Cultus Dei secundum

ritum certae religionis.
Da die religio eine Tugend ist, die im Willen ihren Sitz hat, muß

die Voraussetzung zu ihrer Betätigung im Verstand gesucht werden :

sie ist ein Ausdruck dessen, was man über Gott denkt. Ist der Gottesbegriff

unvollkommen, so wird es auch die Anerkennung Gottes sein.

Die Religion will ferner im Gottesdienst den Anschluß an Gott
bezeugen, die Gemeinschaft mit ihm ausdrücken. Dies sind die

Voraussetzungen ihrer Betätigung. Auch die Annäherung an Gott kann
verschiedenartig gestaltet sein : anders für den Gerechten, anders für
den Sünder. Nach der Verschiedenheit dieser Momente äußert sich der
ritus des Gottesdienstes in seinen Voraussetzungen.

Auch die materiell verschiedenen Akte der religio ändern ihren
ritus. Die Art und Weise, wie auch die Wertung des Gebetes, des

Opfers usw. kann ganz verschieden gestaltet sein und auf Annehmbarkeit
oder Verwerfung vor Gott Anspruch erheben 2. Der Gottesdienst, als

Übung der Tugend der religio, schließt demnach die ganze religiöse
Überzeugung in sich und ist deren Ausdruck. Wenn wir daher über den

ritus cultus Dei sprechen, so bezeichnen wir damit alle Gepflogenheiten,

» III 63, 3.
* Über diesen Punkt vgl. Heiligkeit und Sünde S. 12.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 39

die dem wesentlichen Inhalt einer Religion angegliedert sind. Ritus ist
dasjenige, was den wesentlichen Akt der Gottesverehrung umgibt, ihn
regelt und begleitet.

Dies vorausgeschickt, ist es nicht mehr schwer, den Sinn des ritus
christianae vitae zu bestimmen. Im Mittelpunkt der christlichen
Gottesverehrung und Gottesdienstes steht Christus. Der Weg zu Gott war
für die sündige Menschheit versperrt. Eine Annäherung an ihn, einen

ihm wohlgefälligen Dienst gab es nicht. Nur in Christus, in seinem

geplanten Heilswerk hat die Menschheit Wert vor Gott und nur in
Anlehnung an den versprochenen Erlöser kann man sich Gott nähern. Seit
die Menschwerdung und das Erlösungswerk vollzogen wurde, ist Christus
als wirklicher Vermittler zwischen Gott und den Menschen getreten
und vollzieht sein Werk als Priester nicht mehr in moralischer
Beeinflussung, sondern nach physischer Ursächlichkeit. Die grundlegende

Voraussetzung des christlichen Gottesdienstes ist demnach das Priestertum

Christi, wodurch ausgedrückt werden soll, daß von den Kindern Adams
niemand ohne die Vermittlung Christi sich Gott nähern kann 1. Somit
ist der christliche Gottesdienst hierarchisch, der Vollmacht und Wirkkraft

eines heiligen Führers und Priesters unterstellt. Ohne die
Anerkennung dieser Wahrheit und Tatsache kann kein Mensch vor Gott
erscheinen, noch weniger eine Heilsgunst von ihm erlangen.

Das Priestertum Christi ist aber nicht die allererste Wahrheit des

Christentums. Es setzt viele andere geoffenbarte Wahrheiten voraus,
ohne deren Erkenntnis und Bekenntnis sein Wahrheitsgehalt
unverständlich wäre. Somit ist der christliche Gottesdienst seinem Wesen
nach ein Abglanz und ein Ausdruck des Glaubens, so daß der ritus
christianae vitae als erste Forderung die Ausübung im Glauben und
die Belebung durch denselben voraussetzt. In diesem Sinne kann man

sagen, daß der Cultus Dei secundum ritum christianae vitae mit dem
christlichen Glauben identisch ist und dasselbe ausdrückt. Das wollen
wir mit der kurzen Formel des theologischen Subjektes bezeichnen.

Auch die übrigen theologischen Tugenden gehören zu den

Voraussetzungen des ritus christianae vitae. Das Heil und alle Mittel, die

zu ihm führen, sind nur in der Kraft Christi zu erreichen. Hiermit
ist die christliche Hoffnung als belebendes Element des christlichen
Gottesdienstes bezeichnet. Daß die Liebe in solcher Eigenschaft nicht

1 In dieser Sicht kann man den ritus christianae vitae beschreiben : Gottesdienst

in der Kraft und nach der Anleitung des Priestertums Christi.



40 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

fehlen kann, ist ohne weiteres klar. Die religio ist keine theologische
Tugend, verbindet nicht unmittelbar mit Gott. Sie entspringt nicht
aus dem freundschaftlichen Verhältnis zu Gott, sondern aus der knechtlichen

Unterordnung unter Gott (servitus), deren Grundlage die volle
Seinsabhängigkeit des Geschöpfes von dem Schöpfer bildet und
dasselbe der Majestät Gottes gegenüberstellt. Dasselbe dienende Geschöpf
ist aber zur Freundschaft Gottes berufen, so daß nach den Vorschriften
des Glaubens dieser Dienst nicht so fast aus knechtlicher Unterordnung,
sondern aus Freundschaft zu leisten ist. Die Vorschriften des Rechtes

treten in den Hintergrund. Das debitum bleibt und behält seinen

Charakter als debitum excellentiae, welches nach Gleichmaß nicht
einmal annähernd geleistet werden kann. Die unüberbrückbare Kluft
zwischen Schöpfer und Geschöpf wird durch die Liebe ausgeglichen :

was dem Knecht nicht möglich ist, kann der Freund leisten. Die Freundschaft

mit Gott ist aber in und durch Christus begründet und befestigt.
Deshalb ist der Cultus Dei secundum ritum christianae vitae seinem

Wesen nach Liebesdienst. Aus Liebe ist das Erlösungswerk hervorgegangen

und als unendliche, nie zu vermindernde Liebe lebt es im
himmlischen Christus weiter. Als Liebesopfer erschien er auf Erden
und als solches verbleibt er nach seiner Himmelfahrt in alle Ewigkeit.
Sich an ihn, an sein Priestertum anders anschließen zu wollen als in
der Liebe, ist die Leugnung seiner Sendung, ja seines ganzen Seins.

Deshalb ist der ritus christianae vitae in seiner Voraussetzung wesentlich

Liebe, der Ausdruck jener Liebe, die von Gott als Caritas ausgeht
und in der Person Christi ihre vollendete Höhe erreicht. Wenn also
Christus selbst befiehlt, daß der Gottesdienst in spiritu et veritate
verrichtet werden muß, so drückt er damit nur sein eigenes Wesen, die

Bedeutung seiner Sendung aus. In der Formel : Cultus Dei secundum
ritum christianae vitae ist also der ganze Inhalt des Christentums

zusammengefaßt und ausgedrückt.
Aufgabe des Priesters ist es, die Nöten und Wünsche des Volkes

Gott vorzulegen und die Erhörung von Seiten Gottes in der Form von
Gaben zu vermitteln. Zu einem so gestalteten Gottesdienst wird man
durch den sakramentalen Charakter befähigt. Die Bezeichnung mit
demselben ist für jeden Menschen notwendig, der an dieser Form des

Gottesdienstes überhaupt teilhaben will. Jene aber, die den Heilseinfluß
Christi, nach seiner Anordnung, vermitteln, werden ausgewählt und mit
dem Zeichen Christi eigens ausgestattet. Diese Bezeichnung und die

Verwaltung seines Heilsgutes hat Christus einer eigenen, sichtbaren



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 41

Gesellschaft anvertraut. Zum ritus christianae vitae gehört demnach
die Anerkennung und die Zugehörigkeit zu derselben, so daß die

Formel, wenn man sie in ihren Konsequenzen betrachtet, mit dem
zweiten Teil des theologischen Subjektes identisch ist : prout in doctrina
Ecclesiae manifestatur. Man kann demnach die beiden Formeln
inhaltlich identifizieren. Ritus christianae vitae bedeutet die Anerkennung
Gottes als esse per se subsistens in tribus Personis, prout in doctrina Ecclesiae

manifestatur. Es wird damit sowohl die theoretische Anerkennung
betont als auch die praktische Betätigung hervorgehoben, wie dies aus
den vorausgeschickten Ausführungen erhellt.

Um eine Religion erkennen und beurteilen zu können, muß man
ihre Gepflogenheiten untersuchen. Die einzelnen Akte sind oft bis zur
Verwechslung ähnlich. Es stehen dem menschlichen Geist verhältnismäßig

sehr wenige Ausdrucksmittel zur Verfügung. Daher die Ähnlichkeit

der äußern religiösen Übungen. Es wäre indessen sehr verfehlt,
hieraus auf dife Gleichwertigkeit der Religionen, oder unterschiedslos auf
die Entwicklung derselben aus rein natürlichen Prinzipien zu schließen.

Die Zeichen verhalten sich materiell und haben eine sekundäre
Bedeutung. Ihre gestaltende Form ist die Bedeutung, der Sinn, d. h.

das, was durch sie ausgedrückt werden soll. Unter diesem Gesichtspunkte

muß man die Zeichen beurteilen und ihren wesentlichen Unterschied

oder ihre Übereinstimmung feststellen. So wird man einsehen,
daß hinter den Zeichen des ritus christianae vitae ein wesentlich
anderer Inhalt verborgen ist, als dies bei den übrigen Religionen der
Fall ist, so daß eine Ableitung des Christentums aus den niedrigen
Formen der Religion unmöglich erscheint.

Mit diesen Bemerkungen wollten wir einesteils betonen, daß die
beiden Formeln : ritus christianae vitae und das esse per se subsistens
in tribus Personis, identisch sind, andererseits aber auf eine bestimmte
Form der Glaubensbefeindung hinweisen, die das Christentum aus rein
natürlicher Entwicklung erklären will h

1 Über das Verhältnis des Gottesdienstes zum Glauben vgl. die schöne
Ausführung des hl. Thomas in Boët. de Trin. 3. 2.



42 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

II. Wissenschaft und naturalistische Glaubensbefeindung

1. Das Ärgernis am Gottesbegriff

Daß Glaubensverteidigung und Glaubensbefeindung sich in einem

gemeinsamen Punkte treffen können, ist im logischen Inhalt des

Subjektes begründet. Stellt doch das Subjekt etwas allgemein Erfaßbares
dar. Man betrachtet den Satz nicht in seiner Eigenschaft als Subjekt
und Prinzip, sondern einfach als einen Gegenstand. Die Begriffe werden
in sich untersucht. Keinen einzigen findet man, der unbekannt wäre
und nicht wenigstens Gegenstand der simplex apprehensio sein könnte.
Auch in ihrer Verbindung wird kein logisches Gesetz verletzt. Subjekt
und Prädikat stehen in geordnetem Verhältnis zueinander, so daß man
ohne Mühe begreifen kann, was in der Formel ausgedrückt wird. Dies
alles kann ohne eine besondere wissenschaftliche Kritik vor sich gehen.
Es wird dazu gar nichts anderes erfordert als der einfache Wille,
verstehen zu wollen, was der Nächste zu sagen beabsichtigt.

Nach dieser einfachen Erfassung kommt die Kritik zu ihrem Rechte.

Die Formel ist nicht ein ersterfaßter Satz, sondern setzt ziemlich viele
Kenntnisse voraus, die in den meisten Fällen in einer bestimmten
Geistesverfassung, Mentalität vereinigt sind, oder daraus stammen,
immer aber durch dieselbe gestaltet sind. Sobald also die Formel des

Christentums erfaßt wird, gelangt sie unter den Einfluß der im voraus
erkannten Sätze, in den Bannkreis der allgemeinen Geistesverfassung.
Der erste Eindruck entscheidet vielfach über die Annahme oder

Verwerfung in den einzelnen Personen, die selten die Kraft und Fähigkeit
besitzen, den neuen Inhalt mit den vorhandenen Beständen zu
vergleichen, zu sondieren und am einen oder anderen entsprechende
Änderungen vorzunehmen. Ist die Mentalität dem Christentum günstig, so

erscheint sein Inhalt und sein Anspruch auf Gestaltung der
Lebensführung annehmbar. Finden sich aber in derselben Züge, die entweder
den einzelnen Begriffen oder dem ganzen Satz feindlich gegenüberstehen,

so ist die Verwerfung der Formel und des Christentums die

notwendige Folge.
Was in den einzelnen Personen vor sich geht, gilt auch von der

Wissenschaft im allgemeinen. Die Formel des Christentums tritt als ein

Gegenstand auf, an welchem man nicht ohne weiteres vorbeigehen kann.
Die ganze Existenz des Christentums verleiht ihr kräftigsten Nachdruck.
Der einzelne kann sich indifferent verhalten und seine Mentalität ihm



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 43

gegenüber völlig immunisieren ; aber die Wissenschaft als solche ist
viel zu ernst, um sich einen solchen Leichtsinn gestatten zu können.
Sie kann allerdings den Inhalt des Christentums leugnen, seine Führung
ablehnen und ihn derart herabsetzen, daß an ihm nichts Ehrwürdiges,
ja nicht einmal menschlich Beachtenswertes mehr zu finden ist.
Aber dies kann nur auf Grund wissenschaftlicher Kritik geschehen.
Gelangt also das Christentum in den Bannkreis einer wissenschaftlichen
Mentalität, die den einzelnen Begriffen oder der christlichen Formel als
solcher entgegengesetzt ist, so ist die Glaubensbefeindung unvermeidlich.
Nach dem Maße der Ausdehnung des Gegensatzes ist auch die Reichweite

der Befeindung zu bestimmen. Man kann sagen, daß es so viele
Formen der Glaubensbefeindung gibt, als christliche Wahrheiten
existieren. Indessen handelt es sich für uns nicht um diese detaillierten
Versuche, sondern um den allgemeinen Angriff gegen das Christentum,
sei es in sich, sei es in seiner Identifizierung mit dem Katholizismus. Das

Subjekt der Theologie drückt nämlich nicht bloß den Urgrund aller
christlichen Wahrheiten, sondern auch den Fundort derselben aus. Damit
ist die Identität des Christentums mit der katholischen Kirche
ausgesprochen. Die Glaubensbefeindung kann sich also in ganz verschiedener
Weise auswirken. Sie kann z. B. das Christentum als solches nicht
ausdrücklich verwerfen, aber dessen Gleichsetzung mit einer bestimmten
Form, namentlich mit dem Katholizismus, völlig in Abrede stellen.
Die Ausdehnung der ersten ist größer als die der zweiten. Die Leugnung
des Christentums schließt auch die des Katholizismus in sich, während
die Anfeindung des letzteren noch nicht notwendig die des Christentums

mit sich bringt. Nur wenn von Seiten der Glaubensverteidigung
der Beweis erbracht wird, daß das Christentum nur in der katholischen

Kirche eine lebendige Wirklichkeit ist, also jene ungeteilte Einheit bildet,
die von seinem Stifter beabsichtigt wurde, erscheinen beide Fragen
miteinander organisch verbunden und schließt die Leugnung des Katholizismus

auch die des Christentums in sich. Von Seiten der Profanwissenschaften

ist dies meistens der Fall : sie verwerfen beide in einem Zuge.
Befeinden sie den Katholizismus, so verwerfen sie das Christentum, und

umgekehrt. Die speziellen Anfeindungen des Katholizismus wollen wir
hier nicht berücksichtigen. Sie sind den einzelnen häretischen Sekten

eigen, die ihre Existenz und ihre Ansprüche auf diese Weise
rechtfertigen wollen.

Faßt man das Subjekt der Theologie näher ins Auge, so scheint
dessen charakteristischestes Merkmal darin zu bestehen, daß es einen



44 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Gegenstand darstellt, der die Fassungskraft des Verstandes übersteigtl.
Dies ruft den ersten und grundlegenden Widerspruch hervor. Wie soll
sich die Wissenschaft mit einem solchen Gegenstand befreunden und ihm
in einer wissenschaftlich gestalteten Mentalität überhaupt einen Platz
einräumen Noch anstößiger wirkt der zweite Teil des Satzes. Der Fundort

sämtlicher christlicher Wahrheiten und Tatsachen ist nicht die

Natur, nicht die natürlich erkannten Prinzipien, sondern bloß die

äußere Bezeugung. Dabei wird letztere nicht einmal in sich selbst
vorgelegt. Bestände sie in einer inneren Belehrung und Mitteilung, so

könnte man sich mit ihr irgendwie befreunden. Die eigene innere
Erfahrung würde manches ersetzen und dem Christentum wenigstens
im affektiven Leben einen Platz einräumen. Statt dessen stellt die
Formel die gebieterische Forderung, daß man die bezeugten Gegenstände
bloß in der Autorität Gottes suchen dürfe, sofern ihre Mitteilungen in
der Lehre der Kirche vorgelegt werden. Autorität, und bloße Autorität
ist die größte Feindin der Wissenschaft. Mit Objekten, die nur in ihr
vergegenständlicht werden können, vermag die Wissenschaft nichts
anzufangen. Das bloße Vernehmen einer solchen Forderung ruft demnach
den lebhaftesten Widerspruch wach und ist die Geburtsstätte der
erbittertsten Glaubensbefeindung.

2. Der Naturalismus

Die unversöhnliche und auf den ganzen Umfang des Christentums
sich erstreckende Glaubensbefeindung geht von der Annahme aus, daß
das menschliche Wissen in seiner Form als Wissenschaft das einzige
formale Erkenntnismittel und die höchste Instanz sei ; vor ihrem
Forum könne nur das als Wahrheit und Verstandesvollendung gelten,
was von ihr nicht bloß geprüft wird, sondern vor ihr auch standhält.
Das Gesetzbuch aber, nach welchem dieses Forum urteilt, ist der auf die

Naturangaben beschränkte menschliche Verstand, der über die Grenzen
derselben hinaus sich gar nicht zu bewegen vermag, so daß
Gegenstände, die seine Fassungskraft übersteigen, für ihn nicht existieren, ja
gar nicht existieren können. Aus diesem Grunde können die zahlreichen
Formen der Glaubensbefeindung unter dem Sammelnamen « Naturalismus

» zusammengefaßt werden. Inhaltlich ist für ihn charakteristisch
die Leugnung der Offenbarung und der übernatürlichen Ordnung über-

1 Diese Eigenschaft wird dem ersten Teil des Satzes entnommen : esse per
se subsistens in tribus Personis.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 45

haupt. Die einzelnen Formen der naturalistischen Richtungen
unterscheiden sich je nach der Bestimmung der Natur. Auf diese Weise

werden dem Begriff die verschiedensten Systeme unterstellt. Der
Sammelname « Naturalismus » ist auf sie nur insofern anwendbar, als

sie dem Christentum feindlich gegenüberstehen und es als « Supernatu-
ralismus » einmütig verwerfen. Einige Formen des Naturalismus haben

wir bereits oben erwähnt. Eine weitere Auseinandersetzung mit ihnen
hat im Rahmen dieser Erörterungen keinen Platz. Wir wollen hier nur
andeuten, in welchem Sinne sie die Wissenschaftlichkeit der Glaubens-

befeindung fassen, im Namen der Wissenschaft das Christentum
abweisen, und wie infolgedessen die Aufgabe der Apologetik ihnen gegenüber

zu bestimmen ist.
Man kann vorerst von einer synthetischen Glaubensbefeindung

sprechen. Sie besteht in der Anwendung der verschiedenen wissenschaftlichen

Methoden mit dem Zwecke zu bestimmen, ob die christliche
Formel als geschichtliche Gegebenheit tatsächlich anzuerkennen sei.

Hierin besteht die Quellen-Kritik, bei der die Verwendung von
vorgefaßten wissenschaftlichen Prinzipien unvermeidlich ist. Die Kritik
gehört wesentlich zur Synthese. Sie ist gleichsam das Lebenselement
derselben ; aus ihren Angaben baut sich der inhaltlich volle Begriff auf.
Sind die Prinzipien, nach welchen die Kritik gestaltet wird, naturalistisch

gefärbt oder gehören sie sogar zum Urbestand des Naturalismus,
so muß die Kritik dementsprechend ausfallen : sie führt nicht zur
vorgelegten christlichen Formel, sondern direkt zu deren Leugnung. Daher
werden aus den Quellen all die Angaben ausgeschieden, die nach den

einzelnen Formen des Naturalismus unmöglich sind oder widersinnige
Behauptungen darstellen. Die völlige Verwerfung der Quellen, die

Leugnung ihrer Glaubwürdigkeit, die Zuflucht zu Interpolationen,
Betrug usw. sind auf den gleichen Grund zurückzuführen. Auch eine

ernstgenommene Indifferenz kann unter solchen Voraussetzungen nur
zur Glaubensbefeindung führen, muß das Christentum samt seiner

Theologie aus der wissenschaftlichen Welt- und Lebensanschauung
streichen. Eine Kritik des Christentums auf Grundlage von
naturalistischen Prinzipien ist also in ihrer synthetischen Form nichts anderes
als die Geltendmachung des Naturalismus bei der Beurteilung der Quellen
des Christentums. Wohin dies geführt hat, zeigen neuere
dogmengeschichtliche Versuche, nach welchen die vorgelegte Formel des Christentums

weder als Ganzes, noch in ihren einzelnen Begriffen vor der Kritik
bestehen kann. In dieser Beziehung erscheint der Naturalismus besonders



46 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

als Rationalismus, der aus den Begriffen alles ausmerzt, was dem
Verstand nicht zusagt, zu den geschichtlichen Entwicklungsprinzipien aber

nur jene rechnet, die streng im Rahmen der Wirkkraft der berechenbaren

Naturenergien sich bewegen.
Noch klarer tritt dies zum Vorschein bei der analytischen Gottes-

befeindung. Hier ist das Ziel die Beurteilung der christlichen Formel
rein vom Standpunkt der Wissenschaft aus. Wo jede Erweiterung der

Begriffe ausgeschlossen ist, wie dies beim Naturalismus der Fall ist, da
kann eine Versöhnung der Wissenschaft mit dem theologischen Subjekt
nicht erwartet, noch weniger aber ein Einfluß oder gar eine
Herrschaft des Gottesbegriffes in der Weltanschauung anerkannt werden.
Man merkt gleich das umgekehrte Verhältnis. In der analytischen
Apologetik handelt es sich um die Entwicklung der Wirkkraft des

Gottesbegriffes als Erkenntnismittel ; in der naturalistischen Glaubens-

befeindung aber steht die Wissenschaft im Mittelpunkt. Ihre Erkenntnismittel

werden angewendet und entwickelt, um den christlichen Gottesbegriff

zu zerstören, seine Unbrauchbarkeit nachzuweisen. Wegen dieser

gottfeindlichen Einstellung können solche Versuche mit dem Namen
« Theologie » nie zurecht bezeichnet werden. Noch mehr leuchtet dies

ein, wenn man bedenkt, daß die Wissenschaft vom Naturalismus nicht
als Umrandung, sondern als formaler Erkenntnisgrund betrachtet und
verwendet wird. Es wird nicht einmal versucht, bei der natürlichen
Erkenntnis die Frage aufzuwerfen, ob mit ihr der christliche Inhalt
wenigstens äußerlich vereinbar sei. Kann er aus der Natur direkt abgeleitet

werden und in ihrem Rahmen Platz finden so lautet vielmehr
die Frage. Die Antwort kann nur verneinend ausfallen, da die Natur
als formales Erkenntnismittel eine solche Ableitung nicht zuläßt. Wird
also die Wissenschaft als formaler Erkenntnisgrund auf die Angaben
des Christentums angewendet, so kann das Resultat nur Glaubensbe-

feindung sein. Hierin besteht die sog. « Wissenschaftlichkeit » in allen
Versuchen, die das genannte theologische Subjekt verwerfen. Sie wollen
insgesamt die ausschließliche Herrschaft der Wissenschaft und ihrer
Prinzipien in der Art durchführen, daß sie als einzige, formale
Wertmesser dienen und anerkannt werden.

Die naturalistische Glaubensbefeindung schließt sich prinzipiell auf
die Naturursächlichkeit ab. Die Geschlossenheit derselben gehört zu ihren
Grunddogmen. Das, was man natura naturata zu nennen pflegt, ist
die einzige Gegebenheit für den Naturalismus. Die natura naturans
kennt er nicht. Wird gelegentlich dieses Problem aufgeworfen, so hält



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 47

er es für unlösbar, für immer unerkennbar. Viele Formen des Naturalismus

sprechen allerdings vom Urprinzip ; sie identifizieren es aber mit
der natura naturata, die nur dessen immanente Entwicklung ist. Daher
gehören alle Arten des Monismus zum Naturalismus, sind dessen ontolo-
gische Formulierungen. Die erkenntnistheoretischen Erscheinungen kann
man unter dem Namen « Rationalismus » zusammenfassen. Der oberste
Grundsatz desselben lautet : der menschliche Verstand vermag nur in
jener Form, in welcher er tatsächlich erscheint (sec. rationem specifi-
cam), die Wahrheit zu erreichen und zu betrachten. Über diesen Kreis
kann er weder in eigener Kraft, noch mit fremder Hilfe erhoben werden

1. Sollte also diese geschlossene Naturkausalität durchbrochen
werden, so kann die Wissenschaft nur mit entschiedenem « Nein » und
«Unmöglich» antworten und dagegen protestieren. Subjektiv können die

Verstandeskräfte nicht erweitert und gestärkt werden, um in einen neuen,
höheren Lebensraum zu gelangen. Objekte aber, deren Erkenntnisgrund
nicht die Natur ist, durchbrechen derart die geschlossene Naturursächlichkeit,

daß sie für den Verstand nie vergegenständlicht werden können. Sollte
also eine höhere Ordnung von Wahrheiten existieren, so ist sie für den
Menschen als nicht existierend zu betrachten : er kann sie nicht
erkennen, ja nicht einmal in ihre Nähe gelangen. Jeder Versuch, die

abgeschlossene Naturkausalität zu durchbrechen, ist vergeblich. Die

Mitteilung und Belehrung durch Offenbarung ist eine Fabel und würde
die Rechte des Verstandes verletzen, der darauf eingestellt ist, der

eigene Herr zu sein und keine Einmischung in seine Selbstheit zu dulden.
Daher wird der Rationalismus als die Proklamierung der Verstandes-
Autonomie charakterisiert. In einzelnen Zweigen desselben wird diese

Autonomie soweit betont, daß der menschliche Verstand als einzige
Quelle der Erkenntnis und Wahrheit erklärt wird.

3. Theoretische und praktische Grundlagen der Glaubensbefeindung

Das Gebiet, auf dem der Verstand uneingeschränkt herrscht, wird
verschieden begrenzt und umschrieben, so daß die einzelnen Arten des

Rationalismus j e nach dieser Begrenzung unterschieden werden. Erblickt
man die vom Menschen erfaßbaren Gegenstände in den Angaben der
Sinne, so entstehen die unter dem Namen des Positivismus zusammengefaßten

Systeme. Sie unterscheiden sich voneinander meistens prinzi-

1 Wie wir dies denken, ist aus dem zu ersehen, was wir oben über die Natur
des Verstandes gesagt haben.



48 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

piell, oft aber nur dem Grade nach. Unter ihnen hat der Sensismus

eine besondere Bedeutung, insofern er das menschliche Geistesleben

derart auf die Sinne beschränkt, daß nach seiner Behauptung die
Angaben derselben in einem höheren, geistigen Wert gar nicht ausgedrückt
werden können. Die Versuche, zu allgemeinen, ewigen Werten zu
gelangen, sind also vergeblich ; sie können zu nichts anderem führen
als zu sinnenhaften Schemata, die in sich konkret und zufällig sind
und nur im Namen eine gewisse Allgemeinheit zur Schau tragen h So

ist der Positivismus die Geburtsstätte des Nominalismus, der bei der
Glaubensbefeindung eine große Rolle spielt. Steht hinter dem Namen
nichts Festes, sachlich Gegebenes, so ist einerseits das Interesse an den

Namensgegebenheiten sehr gering, andrerseits aber ist die Bedeutung der
Worte nach Belieben drehbar, so daß der gewünschte Sinn leicht
herauszuholen ist.

Man wird nicht allen Arten der Glaubensbefeindung den wissenschaft-

1 Weitere Formen, mit denen man sich den Abschluß auf die Gegenstände
des Verstandes vorstellt, haben wir oben beschrieben. Die Autonomie des
Verstandes wird von Kant prinzipiell proklamiert und dabei der reale Wert der
Begriffe geleugnet. Daher der Name seines Systems « Konzeptualismus ». Die Begriffe
sind einfache Formeln, logisch annehmbare Schemata, wobei unbekannt ist, ob
und was hinter ihnen steckt, oder ihnen entspricht. Daher der Name « Agnostizismus

». Auch der gemäßigte Realismus wird in den Begriffen Formeln erblicken.
Dazu ist er auf Grund der schematisierenden Einstellung des Verstandes genötigt.
Für ihn bedeutet die Phrase nur, daß unsere Begriffe nicht die volle, erschöpfende
Wahrheit (essentia atoma), sondern nur das wesentliche Gerippe (essentia universalis)

wiedergeben ; sie sind aber nicht der Niederschlag von subjektiven Eindrücken,
sondern Ausdruck der Realität, die in ihnen unvollkommen zwar, aber unleugbar
aufscheint. So wie die mathematischen Formeln nicht gehaltlos sind, sondern die
Gesetze der Zahl ausdrücken, so sind auch die übrigen Begriffe zwar Formeln,
aber sie spiegeln die Gesetze der Realität wieder, von welcher sie abgezogen wurden.

Der Kant'sche Intellektualismus hat eine Reihe weiterer Versuche erzeugt
und das Denken in eine Sackgasse geführt, in der der « ganze » Mensch sich nicht
wohlfühlen und bewegen konnte. Als Reaktion entstand in verschiedenen
Schattierungen der Existentialismus und die Philosophie des Lebens. Der Positivismus
vermag keine Weltanschauung zu geben, der Konzeptualismus aber ist
wirklichkeitsfremd. Keiner von beiden vermag den Bedürfnissen des Menschen als solchen
zu entsprechen. Deshalb will man zum Wertmesser der Wahrheit entweder die
existentiale Einstellung oder das Leben machen. Mit der Betonung des Konkreten
verbleiben diese Richtungen im Bannkreis des Positivismus und, obwohl sie mit
ihm und auch mit dem Konzeptualismus brechen wollen, bleiben sie mit ihnen
verwandt. Teils dadurch, daß sie die Erkenntnis auf immanente Prinzipen gründen,
hauptsächlich aber dadurch, daß sie dieselbe auf die Grenzen der Natur abschließen.
Dem Rationalismus gegenüber vertreten sie den Irrationalismus, indem sie die
begrifflich abgegrenzte Erkenntnis verachten ; aber durch die Betonung der Immanenz

bleiben sie im Bannkreis des Rationalismus.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 49

liehen Ernst absprechen. Sie wollen der wissenschaftlichen Überzeugung

zu ihrem Rechte verhelfen. Ihre Korrektur ist in diesem Fall von der
vorurteilslosen Revision ihrer Prinzipien zu erwarten. Selten kommt es

aber vor, daß die Glaubensbefeindung nicht von den Wünschen des

affektiven Lebens bedingt ist. Die Religion als solche stellt an den

Menschen Forderungen, die ihm große Opfer auferlegen. Die Unterwerfung

unter ein höchstes Wesen, seine Anerkennung und Verehrung, der

unbedingte Gehorsam, den man ihm leisten muß, sind gewiß keine

bequeme Last für ein vernunftbegabtes Wesen, welches sein eigenes
Schicksal selbst und allein lenken möchte. Daher die unwillkürliche
Regung des Willens gegen die Religion, die, wenn sie durch vernunftgemäße

Überlegungen nicht geregelt und überwunden wird, die Quelle

von religionsfeindlicher Gesinnung wird und schließlich das ganze Gemüt
des Menschen beherrscht. Hieraus ist oft die Entscheidung für
wissenschaftliche Systeme zu erklären, die an sich religionsfeindlich sind ;

hieraus stammt die Indifferenz gegenüber der Religion oder ihre direkte
Verachtung ; hieraus kann sich endlich der Nominalismus nähren, um
die Angaben der Geschichte und der Wissenschaft nach den Wünschen
des affektiven Lebens einzustellen.

Auf diese wohlbekannte Tatsache haben wir nur deshalb
hingewiesen, um auch die wissenschaftlich weniger begründeten Formen der

Glaubensbefeindung zu skizzieren. Können wir die rein vernunftgemäß
eingestellten Arten derselben definieren als Erklärung des Christentums

bloß nach den Forderungen der formalen Erkenntnismittel der Wissenschaft,

so lassen sich die übrigen Formen unter dem Merkmal zusammenfassen

: Anwendung der Wünsche des affektiven Lebens auf die
Beurteilung des Christentums. Stimmt dieses mit denselben überein, so kann
ihm eine praktische Wahrheit nicht abgesprochen werden : es ist brauchbar,

nützlich sowohl für das individuelle Leben wie für die Gemeinschaft,

um die niedrigen Triebe des Herdenmenschen zu dämpfen, der gedankenlosen

Menge mit der Betonung der zukünftigen Seligkeit eine Art Narkotikum

in den Leiden und Unebenheiten des menschlichen Lebens zu
reichen. Widerspricht aber das Christentum den Wünschen des affektiven

Lebens, so ist es zu verwerfen, weil unbrauchbar und unnütz.
In diesem Punkt trifft sich diese Art der Glaubensbefeindung mit der
sog. rein wissenschaftlichen. In der Abweisung des Christentums stimmen

sie überein, wenn sie auch hierzu auf verschiedenen Wegen gelangen.
Sie können indessen die geschichtliche Tatsache nicht leugnen. Das
Christentum behauptet sich kraft seiner Existenz. Sein Einfluß auf das

Divus Thomas 4



50 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Leben der Einzelnen, der Gesellschaft und auf die Kultur kann nicht
in Abrede gestellt werden. Woher stammt es, wie ist sein unleugbarer
Einfluß zu erklären Auf diese Fragen gibt man die Antwort meistens

im Lichte der Wünsche des affektiven Lebens. Daher kann man diese

Art der Glaubensbefeindung als die praktische bezeichnen, bei welcher
nicht so sehr die Argumente, als die Gewinnung des Affektes
maßgebend ist.

« Betrüger haben das Christentum ausgedacht », so sagt man, um
die unwissende Menge irrezuführen und dem allgemeinen religiösen
Trieb einen neuen Gegenstand zu geben. Das Christentum ist bloß
ein Narkotikum. Die praktische Glaubensbefeindung erreicht einen ganz
besonderen Erfolg mit solchen Aussprüchen und Behauptungen. Die
kritiklose Menge kann auf diese Weise vom Christentum am leichtesten

abwendig gemacht werden. Die oben beschriebene religiöse Abneigung
findet hierin ihre Nahrung und endgültige Beruhigung. Nachdem der
Stifter des Christentums, Jesus von Nazareth, insbesondere aber seine

Apostel als bewußte, oder höchstens wohlmeinende Betrüger, die Dokumente

(Heilige Schrift) endlich als Fälschungen erklärt werden, meint
man alles getan zu haben, um ihm den Todesstoß zu geben. — « Das
Christentum ist Menschenwerk », heißt es weiter. Man umgab gewisse

geschichtliche oder auch Naturereignisse mit einem überirdischen Glanz.

Daher die Versuche, dieselben zu verdunkeln und in unverständliche
Formeln zu gießen, jedenfalls aber ihre Erklärung in übernatürlichen
Ursachen zu suchen. Die Angaben der sog. Offenbarung sind einfache

Mythen, so wie die Lehren der übrigen Religionen. Zu ihrer Erklärung
genügt es, zum religiösen Trieb zu flüchten. Seine Unruhe ist
wohlbekannt. Zu seiner Beruhigung braucht es Gegenstände, die den

Forderungen der Zeiten, der Kulturstufe usw. entsprechen. Der menschliche

Wissensdrang empfängt dieselben mit großer Freude, und falls sie schön,
erhaben und brauchbar sind, schließt er sich denselben ohne besondere

Kritik und Anstrengung an. Eine solche Gestaltung will man auch im
Christentum erblicken, in dem infolgedessen nach dem Endurteil der

Glaubensbefeindung weder ein realer, noch weniger ein übernatürlicher
Wert zu finden ist. Aus ähnlichen Überlegungen geht die neueste

religiöse Theorie hervor, die in ihm nichts anderes als einen Abschlag
des Blutes erblickt. Daher die entschiedene Ablehnung des Christentums
für jene Völker, deren Blut und körperliche Beschaffenheit an seinem

Zustandekommen nicht mitgewirkt haben.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 51

4. Hindemisse der wohlwollenden Indifferenz

Zusammenfassend können wir von der naturalistischen Gottesbe-

feindung feststellen, daß man von ihr eine wohlwollende Indifferenz nicht
erwarten kann. Die prinzipielle Leugnung Gottes, oder wenigstens eines

persönlichen höchsten Wesens, kann dem Christentum nur feindlich
gegenüberstehend sein. Die Proklamierung der Natur als des einzigen formalen
Erkenntnismittels verschließt den Weg zur Offenbarung einfachhin und
vollständig. Jeder Versuch, dem Naturalismus die Formel des Christentums

verständlich zu machen, ist vergeblich. Nur eine Abweisung ist
zu erwarten, und zwar in der schroffsten Form, da die prinzipielle Ab-
schließung auf die Natur mit dem Inhalt des Christentums nicht
vereinbar ist.

Im Rahmen des Naturalismus kann man eine intellektualistische
und eine voluntaristische Richtung unterscheiden. Sie sind wesentlich
nicht verschieden. Nur nach dem Wertungsprinzip kann man eine

Artunterscheidung bestimmen : die Forderungen der Vernunft und des

Willens trennen sie voneinander, und dies mit einer Zähigkeit, die oft
den Schein einer beachtenswerten menschlichen Bemühung erweckt. Die

Nichtigkeit dieses Vorgehens aufzudecken, ist eine besondere Aufgabe
der Glaubensverteidigung. Man kann sich mit dem Naturalismus auf
rein philosophischer Grundlage auseinandersetzen. Man wird dem
Positivismus die Oberhoheit der geistigen, allgemeinen Werte gegenüberstellen,

dem Konzeptualismus aber den realen Wert der Begriffe
vorhalten. Die verschiedenen Formen des Monismus wird man mit der

Notwendigkeit der Annahme eines überweltlichen Urprinzips widerlegen,
die voluntaristische Einstellung endlich damit abweisen, daß der Wille
nicht die Urgegebenheit sein kann, in der Form des menschlichen, von
den sinnlichen Begierden verführbaren Willens aber gar nicht geeignet
ist, um ein Lebensprinzip, geschweige denn ein gestaltendes Element
der Weltanschauung sei.

Die Zurückweisung der einzelnen Systeme wird mit den Waffen der

Philosophie geführt. Sie sind einander feindlich gegenübergestellt und
deshalb ist ihre gegenseitige Bekämpfung unvermeidlich. Dieser Kampf
führt gewöhnlich kein positives Resultat herbei. Eine Verständigung ist
unmöglich, und die Systeme leben weiter, bis sie im Laufe der Zeit
veralten und als Antiquitäten behandelt werden. Die Glaubensverteidigung

kann an allen diesen Systemen nicht interesselos vorbeigehen.
Die rein philosophische Auseinandersetzung und Bekämpfung ist an sich



52 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

nicht ihre Aufgabe, aber ihre Kritik vom Standpunkt des theologischen
Subjektes aus ist unerläßlich. Denn die Bekämpfung desselben ist das

hauptsächliche Ziel der naturalistischen Glaubensbefeindung. Daher
muß die Apologetik ihre Schwierigkeiten lösen, ihre Argumente zurückweisen.

Dies setzt aber die philosophische Kritik voraus, so daß ein

großer Teil der apologetischen Arbeit den Schein erweckt, als wenn da
bloß Philosophie getrieben würde. Dies ist aber nicht der Fall. Das

eigentliche charakteristische Merkmal jeder Gegebenheit ist ja nach
seinem formalen Element zu bestimmen. Wo aber einzelne Bestände
nicht in sich vollwertig oder Tätigkeitsweisen nicht Selbstzweck sind,
dort kann man die Wertung nur nach jenem gemeinsamen Prinzip
vornehmen, auf welches sie hingeordnet sind. Weil aber das Ziel der

Apologetik die Verteidigung und Rechtfertigung des theologischen
Subjektes ist, erhält der mannigfache Stoff und die vielgestaltige Arbeitsweise

eine einheitliche Formung : sie gehören zur Theologie. So auch die

philosophische Bekämpfung des Naturalismus.

(Fortsetzung folgt.)


	Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

