Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 1

Artikel: Der wissenschatftliche Charakter der Apologetik
Autor: Horvath, Alexander M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der wissenschaftliche Charakter
der Apologetik

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

Vorbemerkungen

Seitdem die Apologetik als ein selbstindiger Teil der Theologie
behandelt wird, héren die Diskussionen iiber die Fragen nicht auf, zu
welchem Wissenszweig sie gehdre, welches ihr Objekt sei und ob sie
iiberhaupt eine einheitliche Wissenschaft darstelle. Es soll nicht unsere
Aufgabe sein, die verschiedenen MeinungsduBlerungen aufzusuchen, sie
zu kritisieren und iiber ihren Wert oder Unwert zu urteilen. Wir wollen
die Apologetik einfach in die thomistische Synthese hineinstellen. So
kann auch der Wert der iibrigen Meinungen beurteilt werden.

Das apologetische Problem kann in mannigfachen Teilsichten aus-
gedriickt werden. Ist die Apologetik viberhaupt eine Wissenschaft, oder
blof eine Kunst, Einwdnde gegen die Religion zu beantworten ? Von der
vulgiren Apologetik wird man wohl das letztere behaupten miissen, da
sie eher von Fall zu Fall als aus prinzipieller Einstellung die einschligigen
Fragen zu beantworten pflegt. Immer bestand aber auch das Streben,
die Lésung der Schwierigkeiten auf prinzipieller Grundlage zu geben und
die Antworten prinzipiell zu begriinden. Die Anlehnung an die Prin-
zipien ist ein Zeichen von wissenschaftlicher Einstellung, und wenn dies
nicht bloB gelegentlich geschieht, sondern sich auf ein ganzes Wissens-
gebiet erstreckt, welches dem ordnenden EinfluB eines einheitlichen
Prinzips unterworfen wird, so sprechen wir nicht bloB von Wissen,
sondern von Wissenschaft im strengen Sinne. Soweit sich der EinfluB
des Prinzips erstreckt und sich als ratio cognoscendi behaupten kann,
wird das ganze Erkenntnismaterial einheitlich gestaltet, und in dieser
neuen Formung sind alle Objekte, mégen sie untereinander und in sich
noch so verschieden sein, Gegenstinde des spezifisch gleichen Wissens.
Wir wollen nachweisen, daB die Apologetik eine einheitliche Wissen-
schaft ist, da sie alle ihre Behauptungen und Sitze im Lichte des gleichen
Prinzips beurteilt und vorlegt. Da ferner dieses Prinzip wesentlich



30 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

theologisch ist und alle Merkmale, die fiir die theologischen Gegenstinde
charakteristisch sind, in sich schlieBt, miissen wir die Apologetik in
ihrem vollen Umfang als eine theologische Disziplin anerkennen.

Dieses Prinzip haben wir Subjekt der Theologie genanntl. Die
allgemeine Rechifertigung desselben ist das ausgesprochene Ziel der
Apologetik. Es wird alles in den Dienst dieser Zielsetzung gestellt, so
daB die spezifische Gleichheit der Tiétigkeit schon vom Standpunkt
der zielgemdBen Einstellung aus vollends sichergestellt ist. Aber
auch von seiten des Verstandes ist die fithrende Rolle des Subjektes
gewahrt. Nur dasjenige wird als apologetischer Erkenntnisstoff aner-
kannt und in die Forschung hineinbezogen, was (in via synthesis) zur
Klirung des Subjektes, zu dessen Rechtfertigung beitrigt, oder (in via
analysis) aus seinem inbegriffenen Inhalt zur Begriindung und Recht-
fertigung der einzelnen Sdtze angefithrt werden kann. Hiermit ist die
prinzipielle Einheit der Apologetik vom Standpunkt der Verstandes-
begriindung aus sichergestellt. Wird die Lehre des Aquinaten vom
subiectum scientiae anerkannt, so kann die wissenschaftliche Aufgabe
und das charakteristische Merkmal der Apologetik nur in dem Sinne
richtig gefaBt werden, wie wir dies vorzulegen beabsichtigen. Aus der
Analyse des Subjektes ergibt sich, daB die Gegenstinde, die in der
sog. Fundamentaltheologie behandelt zu werden pflegen, nicht aufs
Geratewohl zusammengehiduft werden, sondern im Subjekt eine Ein-
heit bilden und zu dessen allgemeiner Rechtfertigung beitragen : sie
ergidnzen sich gegenseitig, streben dem gleichen Ziel zu und treffen
sich am némlichen Endpunkt, im vollends gerechtfertigten Subjekt.
Betrachtet man die Gegenstinde der Apologetik in ihren inhaltlichen
Gegebenheiten, so findet man gar keinen Anhaltspunkt fiir ihre Zu-
sammengehorigkeit. Dieser ergibt sich erst dann, wenn man sie als
Teilsichten eines einheitlichen Bestandes auffaBt und behandelt. Und
so kann man weder iiber ihre prinzipiell gegenstindliche Zusammen-
gehorigkeit, noch iiber die Einheit der Wissenschaft, die sie behandelt,
im Zweifel sein.

Das theologische Subjekt, dessen Rechtfertigung die Apologetik
unternimmt, wird in unserer Untersuchung in dreifacher Form vor-
gelegt. Am hiufigsten bedienen wir uns der wissenschaftlichen Formu-
lierung, die wir aus der Summa Theologica schopfen. Trotz der wissen-
schaftlichen Formulierung und des thomistischen Gepriges stellt sie die

1 Vgl. Divus Thomas 24 (1946) 29-44 ; 288-310.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 31

ureigensten Wesensziige des Christentums dar, so wie sie die katho-
lische Kirche vorzulegen pflegt. Aus diesem Grunde kann man in ihr
nicht bloB das Prinzip einer thomistisch eingestellten, sondern einer
allgemein christlichen Apologetik erblicken. So werden wir sie in der
Folge verwenden. Die zweite Fassung ist in der Paulinischen Formel
vorgelegt : Credere oportet accedentem ad Deum quia est, et inqui-
rentibus se remunerator sit (Hebr. 11, 6) 1. Von der dritten werden
wir im Folgenden sprechen und sie als cultus Dei sec. ritum christianae
vitae den beiden anderen Formeln gleichstellen.

Was wir iiber den wissenschaftlichen Charakter der Apologetik
sagen wollen, kann im voraus in folgenden Sitzen zusammengefaBt
werden.

Die Apologetik ist eine Wissenschaft, weil sie ihre Folgerungen aus
Prinzipien ableitet und begriindet. Die Einzel-Prinzipien kénnen in sich
verschiedenartig gestaltet sein, ja selbst verschiedenen Ordnungen und
Abstraktionsgraden angehéren. Relativ bilden sie eine geschlossene Ein-
heit, da sie einem gemeinsamen Prinzip untergeordnet, in ihm subjek-
tiert, ja ihm vollstindig angegliedert sind. Idem est subiectum princi-
piorum et conclusionum, bemerkt Thomas in seinem maBgebenden
Artikel (I'1, 7), da alles Wissenswerte nur kraft der Beziehung zum
Subjekt, in seinem Lichte aufleuchtet und in einer neuen Weise ver-
gegenstandlicht werden kann. Auf Grund der gemeinsamen Beziehung
zu demselben Prinzip ist die Apologetik eine eimheitliche Wissenschaft :
jedes Objekt wird durch das gleiche Erkenntnismittel vergegenstind-
licht, jeder Erkenntnisstoff durch die gleiche Form gestaltet. Weil aber
dieses Prinzip die Zusammenfassung der Offenbarung darstellt, also
etwas Heiliges ist, muB man die Apologetik dem Kreis jener Wissens-
zweige zuweisen, die zur Reichweite der doctrina sacra gehdren. Aus
diesem Grunde ist die Apologetik eine theologische Wissenschaft. Da
ferner die Apologetik das genannte Subjekt nicht in sich aufzuzeigen
vermag, sondern nur in der Umrandung vergegenstindlicht, ist sie eine
Umrandungswissenschaft : sie vermittelt nur die iiberzeugende Einsicht,
daB von seiten der Umrandung nichts im Wege steht, daB das Subjekt
gerechtfertigt dastehe und als reales oberstes Prinzip der theologischen
Forschung anerkannt werden koénne. Infolge der Tendenz, das Subjekt
als oberstes Prinzip zu verteidigen und den MaBstab fiir seine Ver-
wendung — sei es in sich, sei es in den niher bestimmten Einzel-Prin-

! Vgl. Divus Thomas 24 (1946) 309 f.



32 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

zipien — an die Hand zu geben und wissenschaftlich zu begriinden,
heiBt die Apologetik Theologia fundamentalis: sie untersucht und ver-
teidigt die Grundlagen einer wissenschaftlich einwandfreien theologi-
schen Forschung. ;

Die Vermittlung dieser Einsicht heiBen wir apologetische Evidenz,
von der wir gesagt haben !, daB sie mit der Dunkelheit des Glaubens
vereinbar ist. Dieser rein wissenschaftliche Charakter der Apologetik
hindert indessen nicht, daB sie eine Glaubenswissenschaft sei. Wir
haben 2 ausgefiihrt, inwieweit die Theologie eine Evidenz aufweisen muB,
um auf das Priddikat der Wissenschaft Anspruch erheben zu kénnen.
In diesem geteilten Sinne (in sensu diviso) hat jedes theologische Be-
mithen wissenschaftlichen Wert, ohne damit aufzuhéren, der Glaubens-
wissenschaft anzugehoren. In bezug auf die reale Wahrheit ist jede
wissenschaftliche Begriindung ein vollendeter ProzeB, dessen Voll-
endung nur von dem AnschluB an die Offenbarung zu erwarten ist.
Fiir sich betrachtet, fithrt sie bloB8 in den Vorhof der Realitit ; die
Aufzeigung derselben ist dem formalen Erkenntnisgrund, der Offen-
barung, vorbehalten. Aus diesem Grunde erwartet auch die Apolo-
getik ihren vollen Erkenntniswert von dem AnschluB an die Offen-
barung. Bei der analytischen Apologetik ist dies prinzipiell gegeben
und erfordert ; bei der synthetischen aber mulBl es entweder in der
wohlwollenden Indifferenz dem Subjekt gegeniiber eingeschlossen sein,
oder wenigstens als ein unerliBlicher Hinweis in der letzten SchluB-
folgerung aufscheinen. Wie dies zu verstehen ist, werden wir im dritten
Teil dieser Abhandlung ausfiihren.

I. Der gemeinsame Treffpunkt
der Glaubensbefeindung und der Glaubensverteidigung

1. Das Religionsproblem als wissenschaftliche Aufgabe.

Der Nachweis, daB dem Menschen eine Religion notwendig ist,
kann rein philosophisch erbracht werden. Auch fiir das Gegenteil tritt
man mit den Waffen der Philosophie ein. Als Tatsache kann die Reli-
gion nicht in Abrede gestellt werden, ebensowenig wie der Naturtrieb,
der sich sowohl im einzelnen Menschen, wie auch in der ganzen Mensch-
heit untriiglich meldet. Das ist der Punkt, in welchem die Religions-

1 Vgl. Divus Thomas 23 (1945) 417, Anmerkung.
2 Divus Thomas 24 (1946) 351 ff.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 33

verteidigung und deren Befeindung sich treffen, von wo ihre Wege in
diametral entgegengesetzte Richtungen auseinandergehen, so daBl an
eine Begegnung oder Verschnung nicht mehr gedacht werden kann.

Noch mehr ist dies der Fall in der Beantwortung der Frage, welches
die Religion sei, deren Fithrung und Dienstleistung vor Gott annehmbar
ist. Da handelt es sich nicht mehr um ein rein philosophisches Problem.
Das Naturrecht ist in dieser Beziehung ganz unbestimmt, so daBl man
mit seiner Hilfe die Frage nur schwer entscheiden kann. Gott allein
vermag die Méngel des Naturrechtes aufzuheben und durch die Offen-
barung fiir Theorie und Praxis solche Anweisungen zu geben, in welchen
die wahre Religion untriiglich zur Geltung kommt. Die Religionsstifter
haben es nie versdumt, sich auf Gott und seine Belehrungen zu berufen.
Die Beweise der Annehmbarkeit ihrer Behauptungen wurden von ihnen
erwartet und von Freunden und Feinden gepriift. In den meisten Fillen
1aBt sich jedes religiose System in eine kurze Formel zusammenfassen.
Man nimmt dieselbe zum Ausgangspunkt und sucht die Beweise und
Gegenbeweise um sie zu gruppieren. Nachdem die verschiedenen Reli-
gionen geschichtliche Tatsachen sind, kann, ja in gewissem Sinn muf
man mit ihnen rechnen. So entstehen mannigfache Wissenszweige,
welche die einzelnen Religionen von verschiedenem Standpunkt aus
betrachten und beleuchten. Je nach der Geisteseinstellung wird das
Urteil gefillt, ob und inwiefern sie ernst zu nehmen sind, ob sie die
menschliche Kultur beférdert und zur Losung des Problems von der
Bestimmung des Menschen und der Menschheit beigetragen haben. Es
gibt eine Reihe von Wissenschaften, fiir welche jede Form der Religion
bloB eine tatsidchliche Gegebenheit ist, so wie alle iibrigen geschichtlichen
und kulturellen Ereignisse. Es handelt sich in ihnen in letzter Linie
nicht um die Bestimmung ihrer objektiven Wahrheit und Annehmbar-
keit, auch nicht darum, ob sie zu Gott fithren oder abwegige Erschei-
nungen sind, sondern bloB um ihre Beschreibung und Klassifizierung.
Diese Arbeit kann mit den Erkenntnismitteln der Profan-Wissenschaften
geleistet werden. Aber damit wird die formale religiése Frage nicht
gelost. Man kann mit dieser Arbeitsmethode zu sehr wertvollen Er-
gebnissen gelangen ; aber die Frage nach der einzig wahren Religion
wird auf diese Weise nicht nur nicht gelést, sondern eher verdunkelt
und unlésbar gemacht.

Auch das Christentum wird profan-wissenschaftlich so behandelt :
ist es doch ein geschichtlich auftretendes Ereignis, eine Religionsform mat
bestimmiem Inhalt. Im Vergleich mit anderen religiésen Phéinomenen

Diyus Thomas q



34 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

wird man ihm eventuell einen gewissen Vorrang zuschreiben, oder aber
diesen sogar bestreiten ; seine absolute Wahrheit jedoch vermag man
weder zu behaupten noch zu leugnen. Die Entscheidung iiber Wahrheit
oder Falschheit kann nur Awufgabe der Theologie sein. Stellen wir bloB
auf den Namen ab, so kénnen auch die genannten Profanwissenschaften
Theologie genannt werden, da sie genétigt sind, iiber Gott zu sprechen.
Dies geniigt indessen nicht dazu, daf sie auch begrifflich und inhaltlich
mit der Theologie Gemeinschaft haben. Hierzu ist erfordert, daB der
Gottesbegriff in einem Wissenszweig die zentrale Stelle einnimmt und
als MaBstab aller einzelnen Behauptungen beniitzt wird. Auf diese Weise
konnen wir im analogen Sinn von einer Vielheit von Theologien sprechen.
Je reiner der Gottesbegriff ist, je mehr er bei der Urteilsbildung zur
Geltung kommt, umso vollkommener ist die theologische Einstellung.
Die vollkommenste theozentrische Einstellung ist das Ideal der Theologie,
und je nach der Beziehung zu diesem summum analogatum kénnen wir
den Begriff der Theologie auf die verschiedenen Versuche im analogen
Sinne verwenden. Uber die Wahrheit einer Religion und Theologie
spricht demnach das entscheidende Wort der Gottesbegriff. Was ist sein
Inhalt, woher stammt er ? Dies sind die Hauptfragen, deren Kronung
der Nachweis seiner alles beherrschenden Stellung bildet. Ist er geeignet,
als Prinzip alles Seins betrachtet zu werden und auch das Geistesleben
in seiner Weltanschauung zu beherrschen ? Um diese und dhnliche Fragen,
welche den cultus Dei secundum certum ritum religionis darstellen, ver-
einigen sich Freunde und Feinde einer Religion, und hier beginnt die
Diskussion iiber die Wahrheit derselben. Religionsverteidigung und
-befeindung haben also nicht bloB philosophisch, sondern auch theolo-
gisch einen gemeinsamen Treffpunkt, der im kurzgefaBten Inhalt, im
ritus cultus Dei besteht. Wird diese allgemeine Verteidigung gliicklich
durchgefiihrt, so ist die Hoffnung wohlbegriindet, daB dies auch in bezug
auf die Einzelheiten gelingen wird. Siegt aber die Befeindung, so ist
die Diskussion iiber die partikuliren Sitze und Gegenstinde iiber-
fliissig. Nicht umsonst nennt man diese theologische Arbeit eine grund-
legende, fundamentale, und diesen Teil der Theologie « Theologia funda-
mentalis ».

Das Christentum tritt mit den gleichen duleren Merkmalen wie die
iibrigen Religionen auf. Es ist eine geschichtliche Erscheinung, eine
eigene Form der Religion, die die Anerkennung und Verehrung Gottes
in einer ganz bestimmten, von allen iibrigen Religionen wesentlich
verschiedenen Weise fordert. Die Formeln, die den cultus Dei secundum



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 35

ritum christianae vitae ausdriicken, kionmen verschieden gefaft werden.
Die geeignetste scheint jene zu sein, die wir im Vorhergehenden als
Subjekt der Theologie bezeichnet haben: Esse per se subsistens in
tribus Personis, prout in doctrina Ecclesiae manifestatur. Wenn auch
nicht in dieser wissenschaftlichen Fassung, ist diese Formel allbekannt ;
sie enthdlt das hdchste Prinzip aller Geheimnisse und bezeichnet den
Fundort derselben. Will man nun iiber den Gesichtskreis der Profan-
wissenschaften hinaussehen und die Frage der Wahrheit und Annehm-
barkeit des Christentums entscheiden, so mul man diese Formel recht-
fertigen. Nicht in ihren einzelnen Ziigen. Es geniigt vorldufig, wenn
ihr allgemeiner Wahrheitsgehalt aufgezeigt wird. Wie ist das Christen-
tum in der Geschichte aufgetreten ? Als Fortsetzung und Weiter-
entwicklung bereits vorhandener Religionen ¢ Oder ist es, wie die
Formel behauptet, bloB aus géttlicher Offenbarung erklirbar ? MuB
man infolgedessen im Christentum ein ganz gewohnliches geschicht-
liches Ereignis erblicken, oder ist es hoheren Ursprungs in seinem Da-
sein und Sosein und in seiner Erhaltung ? Aber bevor diese Fragen
beantwortet werden, wirft sich von selbst das Problem auf: Kann
man das Christentum viberhaupt ernst mehmen ? Das erste Wort, das
es vorbringt, ist widersinnig. Es behauptet die Einheit der Gottheit
und zugleich ihre Vielheit. LBt sich nachweisen, daB diese Behauptung
auf hohere Mitteilung zuriickzufiihren ist, so muB sich unser Verstand
mit Wahrheiten befreunden, die seine Fassungskraft iibersteigen. Die
Moglichkeit solcher Wahrheiten und iiberhaupt einer héheren, iiber-
natiirlichen Ordnung gehért demnach unbedingt zu den notwendigen
Voraussetzungen der allgemeinen Rechtfertigung der zusammenfassen-
den Formel. Ebenso wichtig erscheint die Auseinandersetzung iiber den
Fundort der christlichen Wahrheiten. Unter der Formel «prout in
doctrina Ecclesiae manifestatur » werden nicht bloB verschiedene Quellen
angedeutet, sondern auch Zeugnisse von Médnnern, die zeitlich und der
Mentalitit nach voneinander getrennt sind. Von der Rechtfertigung
aller dieser Momente hingt die allgemeine Annehmbarkeit des ritus
christianae vitae ab. :

In diesem Punkte treffen sich also Freunde und Feinde des Christen-
tums. Was fiir Sétze und Folgerungen lassen sich bei der allgemeinen
Betrachtung der genannten Formel feststellen ? Fiir den reinen Glauben
besteht keine Schwierigkeit. Er hilt an der Offenbarung im géttlichen
Lichte fest, unter dessen objektiven und subjektiven Bestandteilen die
Natur, das Wissen, das natiirliche Licht nicht als selbstindige Prinzi-



36 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

pien zu finden sind. Umso gréBer sind aber die Schwierigkeiten fiir
den wissenschaftlich eingestellten Verstand. Ohne die Losung der skiz-
zierten Fragen kann er das Christentum gar nicht beachten oder er kann
iiber dasselbe kein anderes Urteil bilden, als iiber die zahllosen iibrigen
Religionsformen. Bevor man also an die Einzelfragen herantritt, miissen
die allgemeinen Grundlagen gepriift und das genannte Subjekt in bezug
auf seine Haltbarkeit untersucht werden. In diesem Sinne hat die Glau-
bensverteidigung und -befeindung ein gemeinsames Ziel : die Unter-
suchung des theologischen Subjektes. Das Resultat ist ganz verschieden.
Das Subjekt ist zu verwerfen, sagt die Glaubensbefeindung, da es vor
dem Richterstuhl des Verstandes als eine Realitit nicht bestehen kann.
Das Christentum wird somit den iibrigen Formen der Religion gleich-
gestellt oder sogar unter dieselben gesetzt. Demgegeniiber lautet das
Endurteil der Glaubensverteidigung : Das Subjekt ist im Lichte der
schwerwiegenden Beweise annehmbar, sowohl fiir sich selbst, dem eigenen
Inhalte nach, wie auch als Subjekt, als Prinzip aller Sitze, die auf dem
Gebiet der christlichen Theologie aufgestellt werden konnen 1.

Von einem gemeinsamen Punkte ausgehend gelangen also die
Glaubensverteidigung und -befeindung zu ganz entgegengesetzten Fest-
stellungen. Es konnen dieselben als bestimmte Zielsetzungen schon im
voraus fixiert sein. Diese Einstellung ist fiir das synthetische wissen-

1 Die wissenschaftliche Apologetik ist eine Glaubensverteidigung, und um-
gekehrt, die letztere ist Apologetik. Die Apologetik in ihren beiden Erscheinungs-
weisen (synthetisch und analytisch) hat das gleiche Ziel vor Augen. Sie will die
natiirlichen Grundlagen des Glaubens aufsuchen und ihn so vor dem Vorwurf ver-
teidigen, daf} er vom Menschen einen der Vernunft widersprechenden Dienst ver-
lange. Die synthetische Apologetik beweist mit wissenschaftlichen Mitteln, daB
die Umrandung, d. h. das natiirliche Wissen, den Weg zum Glauben nicht ver-
sperrt ; die analytische aber fiihrt zur Einsicht, daB der Glaube nur eine Weiter-
fithrung, eine Erginzung der natiirlichen Erkenntnis bildet, indem in ihm Wahr-
heiten vorgelegt werden, die natiirlich nicht erkannt werden konnen, dem « desi-
derium naturale » aber, wenigstens in seiner potentiellen Reichweite nicht voll-
stindig fremd sind. So verteidigt die Apologetik in beiden Formen den Glauben
gegen die Einwinde und Ubergriffe der Umrandung und fithrt zu deren Ver-
sohnung, zu ihrem friedlichen, harmonischen Zusammensein. Sie fithrt in den
Vorhof des Glaubens und will den Aufenthalt in dessen innersten Rdumen fiir das
menschliche Gemiit, welches sich nur unter den natiirlichen Wahrheiten ganz
heimisch fiihlt, leichter gestalten. Die apologetische Synthese will erreichen, daB
der Glaubige auch auf dem Gebiet des Glaubens mit seinen natiirlichen Begriffen
denken, dieselben wieder mit Erginzung durch den Glauben vollstindig welt-
anschaulich gestalten kénne. Hiermit baut die Apologetik den besten Schutzwall
fiir den Glauben, so daB der Gliubige von dort aus wohl ausgeriistet und ruhig
in alle feindlichen Lager hinausblicken kann.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 37

schaftliche Verfahren ganz wertlos. Hier handelt es sich darum, wenig-
stens eine methodische Indifferenz zu bewahren und sich nur durch die
Kraft der Argumente fithren und bestimmen zu lassen. Auf dem analy-
tischen Weg ist dies indessen zuldssig, weil hier das bereits gerecht-
fertigte Subjekt das Erkenntnislicht bildet, alles an sich heranzieht und
beleuchtet. DaBl aber auf beiden Wegen so entgegengesetzte Folge-
rungen moglich sind, kann dadurch begriindet werden, daBl weder die
Glaubensverteidigung noch die Befeindung mit direkten Beweisen vor-
zugehen vermogen. Das Christentum lifit sich aus natiirlichen Prinzi-
pien nicht ableiten. Seine Wahrheit kann demnach nur auf Umwegen
und indirekt bewiesen werden, wobei hauptsichlich die Umrandung die
Erkenntnismittel liefert. Von der Glaubensbefeindung 1Bt sich das
Gleiche behaupten. Sie kann die Verwerfung des Subjektes aus natiir-
lich eingesehenen Prinzipien direkt ebenso wenig begriinden, wie die
Verteidigung die Wahrheit desselben mit direkten Erkenntnismitteln zu
beweisen vermag. Hierin ist der formale Treffpunkt der beiden entgegen-
gesetzten Richtungen zu suchen : beide sind genotigt, mit den gleichen
wissenschaftlichen Mitteln zu arbeiten, so dafl sie in dieser Beziehung
einander nichts vorzuwerfen haben. DaB sie also zu entgegengesetzten
Folgerungen gelangen, hat seinen Grund in der Umrandung. Ist diese
wesentlich verschieden gewihlt, so mu8 auch das Urteil iiber das Sub-
jekt dementsprechend anders ausfallen. !

2. Cultus Dei secundum ritum christianae vitae

Wir haben bereits von dem Cultus Dei secundum ritum christianae
vitae gesprochen. Dieser Formel bedient sich Thomas bei der Erklirung
des sakramentalen Charakters (III 63, 3), von dem er behauptet, daB
durch ihn der Empfinger einiger Sakramente zur bestimmten Teil-

! Man kann das apologetische Problem auch anders formulieren. LBt sich
das theologische Subjekt oder die zusammenfassende Formel des Christentums fiir
den menschlichen Verstand vergegenstindlichen ? Wenn ja, mit welchen Erkennt-
nismitteln und in welchem MaBe ? Die Glaubensbefeindung leugnet die Moglich-
keit jeder Vergegenstindlichung. Ihre einzelnen Richtungen werden je nach der
Umrandung bestimmt, aus welcher diese Stellungnahme abgeleitet und begriindet
wird. Auch die Verteidigung erhilt ihre Firbung je nach der Umrandung, mit
welcher sie die Vergegenstindlichung vorzunehmen sucht. Stiitzt sie sich vor
allem auf Gefiihlsprinzipien, so haben wir die voluntaristische Apologetik. Wenn
sie aber ihr Werk mit Hilfe der Erkenntnis vollendet, so ist sie intellektua-
listisch eingestellt. LiBt sie beide Prinzipien gleichmiBig gelten, so trigt sie
diese Doppelfirbung an sich.



38 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

nahme am Gottesdienst befihigt wird 1. Den christlichen Gottesdienst
bringt er aber in Verbindung mit dem Priestertum Christi, dessen
Abglanz er ist und von dem er seine Eigenheit und seine ganze Kraft
empfingt. Will man die Formel richtig verstehen, so muB3 man sich
des Aquinaten Lehre von der Tugend der Gottesverehrung (religio)
vergegenwirtigen. Gegenstand und eigentliche Bestimmung derselben
ist der Gottesdienst : Gott geben, was Gottes ist. Dem inneren Akte
nach kann diese Tugend keine Artbestimmungen aufweisen. Die An-
erkennung der Majestidt Gottes und die véllige Unterwerfung unter die-
selbe, als unter die einzige Seinsquelle, von der auf das Geschopf alles
Sein herabflieBt, ist ihre eigenste Aufgabe. Nach dem Stoff aber, in
welchen diese gestaltende Form hineingetragen wird, kann man von
verschiedenen Akten der Gottesverehrung sprechen (species materialiter
distinctae), die jedoch insgesamt nur Zeichen jenes einzigen, wesent-
lichen Aktes sind. Der wesentliche Akt kann in mannigfacher Umge-
bung erscheinen und daher der Gepflogenheit nach in verschiedener
Form auftreten. Diese Umgebung und Gepflogenheit fassen wir unter
dem Namen «ritus » zusammen und sprechen vom Cultus Dei secundum
ritum certae religionis.

~ Da die religio eine Tugend ist, die im Willen ihren Sitz hat, muB
die Voraussetzung zu ihrer Betitigung im Verstand gesucht werden :
sie ist ein Ausdruck dessen, was man iiber Gott denkt. Ist der Gottes-
begriff unvollkommen, so wird es auch die Anerkennung Gottes sein.
Die Religion will ferner im Gottesdienst den AnschluB an Gott
bezeugen, die Gemeinschaft mit ihm ausdriicken. Dies sind die Vor-
aussetzungen ihrer Betitigung. Auch die Anniherung an Gott kann
verschiedenartig gestaltet sein : anders fiir den Gerechten, anders fiir
den Siinder. Nach der Verschiedenheit dieser Momente duBert sich der
ritus des Gottesdienstes in seinen Voraussetzungen.

Auch die materiell verschiedenen Akte der religio éndern ihren
ritus. Die Art und Weise, wie auch die Wertung des Gebetes, des
Opfers usw. kann ganz verschieden gestaltet sein und auf Annehmbarkeit
oder Verwerfung vor Gott Anspruch erheben ®. Der Gottesdienst, als
Ubung der Tugend der religio, schlieBt demnach die ganze religidse
Uberzeugung in sich und ist deren Ausdruck. Wenn wir daher iiber den
ritus cultus Dei sprechen, so bezeichnen wir damit alle Gepflogenheiten,

1 III 63, 3.
2 UUber diesen Punkt vgl. Heiligkeit und Siinde S. 12.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 39

die dem wesentlichen Inhalt einer Religion amgegliedert sind. Ritus ist
dasjenige, was den wesentlichen Akt der Gottesverehrung umgibt, ihn
regelt und begleitet.

Dies vorausgeschickt, ist es nicht mehr schwer, den Sinn des ritus
christianae vitae zu bestimmen. Im Mittelpunkt der christlichen Gottes-
verehrung und Gottesdienstes steht Christus. Der Weg zu Gott war
fiir die siindige Menschheit versperrt. Eine Annidherung an ihn, einen
ihm wohlgefilligen Dienst gab es nicht. Nur in Christus, in seinem
geplanten Heilswerk hat die Menschheit Wert vor Gott und nur in An-
lehnung an den versprochenen Erléser kann man sich Gott nihern. Seit
die Menschwerdung und das Erlésungswerk vollzogen wurde, ist Christus
als wirklicher Vermittler zwischen Gott und den Menschen getreten
und vollzieht sein Werk als Priester nicht mehr in moralischer Beein-
flussung, sondern nach physischer Ursdchlichkeit. Die grundilegende
Voraussetzung des christlichen Gottesdienstes ist demmach das Priestertum
Christi, wodurch ausgedriickt werden soll, daff von den Kindern Adams
niemand ohne die Vermittlung Christi sich Gott mihern kannl. Somit
ist der christliche Gottesdienst hierarchisch, der Vollmacht und Wirk-
kraft eines heiligen Fiithrers und Priesters unterstellt. Ohne die Aner-
kennung dieser Wahrheit und Tatsache kann kein Mensch vor Gott
erscheinen, noch weniger eine Heilsgunst von ihm erlangen.

Das Priestertum Christi ist aber nicht die allererste Wahrheit des
Christentums. Es setzt viele andere geoffenbarte Wahrheiten voraus,
ohne deren Erkenntnis und Bekenntnis sein Wahrheitsgehalt unver-
stindlich wére. Somit ist der christliche Gottesdienst seinem Wesen
nach ein Abglanz und ein Ausdruck des Glaubens, so daB der ritus
christianae vitae als erste Forderung die Ausiibung im Glauben und
die Belebung durch denselben voraussetzt. In diesem Sinne kann man
sagen, daB3 der Cultus Dei secundum ritum christianae vitae mit dem
christlichen Glauben identisch ist und dasselbe ausdriickt. Das wollen
wir mit der kurzen Formel des theologischen Subjektes bezeichnen.

Auch die iibrigen theologischen Tugenden gehoren zu den Voraus-
setzungen des ritus christianae vitae. Das Heil und alle Mittel, die
zu ihm fithren, sind nur in der Kraft Christi zu erreichen. Hiermit
ist die christliche Hoffnung als belebendes Element des christlichen
Gottesdienstes bezeichnet. DaB die Liebe in solcher Eigenschaft nicht

! In dieser Sicht kann man den ritus christianae vitae beschreiben : Gottes-
dienst in der Kraft und nach der Anleitung des Priestertums Christi.



40 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

fehlen kann, ist ohne weiteres klar. Die religio ist keine theologische
Tugend, verbindet nicht unmittelbar mit Gott. Sie entspringt nicht
aus dem freundschaftlichen Verhiltnis zu Gott, sondern aus der knecht-
lichen Unterordnung unter Gott (servitus), deren Grundlage die volle
Seinsabhingigkeit des Geschdpfes von dem Schopfer bildet und das-
selbe der Majestit Gottes gegeniiberstellt. Dasselbe dienende Geschopf
ist aber zur Freundschaft Gottes berufen, so daB3 nach den Vorschriften
des Glaubens dieser Dienst nicht so fast aus knechtlicher Unterordnung,
sondern aus Freundschaft zu leisten ist. Die Vorschriften des Rechtes
treten in den Hintergrund. Das debitum bleibt und behilt seinen
Charakter als debitum excellentiae, welches nach GleichmaB nicht ein-
mal anndhernd geleistet werden kann. Die uniiberbriickbare Kluft
zwischen Schopfer und Geschopf wird durch die Liebe ausgeglichen :
was dem Knecht nicht moglich ist, kann der Freund leisten. Die Freund-
schaft mit Gott ist aber in und durch Christus begriindet und befestigt.
Deshalb ist der Cultus Dei secundum ritum christianae vitae seimem
Wesen nach Liebesdienst. Aus Liebe ist das Erlésungswerk hervorge-
gangen und als unendliche, nie zu vermindernde Liebe lebt es im
himmlischen Christus weiter. Als Liebesopfer erschien er auf Erden
und als solches verbleibt er nach seiner Himmelfahrt in alle Ewigkeit.
Sich an ihn, an sein Priestertum anders anschlieBen zu wollen als in
der Liebe, ist die Leugnung seiner Sendung, ja seines ganzen Seins.
Deshalb ist der ritus christianae vitae in seiner Voraussetzung wesent-
lich Liebe, der Ausdruck jener Liebe, die von Gott als caritas ausgeht
und in der Person Christi ihre vollendete Hohe erreicht. Wenn also
Christus selbst befiehlt, daB der Gottesdienst in spiritu et veritate ver-
richtet werden muB, so driickt er damit nur sein eigenes Wesen, die
Bedeutung seiner Sendung aus. In der Formel : Cultus Dei secundum
ritum christianae vitae ist also der ganze Inhalt des Christentums zu-
sammengefafit und ausgedriickt.

Aufgabe des Priesters ist es, die Noten und Wiinsche des Volkes
Gott vorzulegen und die Erhoérung von seiten Gottes in der Form von
Gaben zu vermitteln. Zu einem so gestalteten Gottesdienst wird man
durch den sakramentalen Charakter befihigt. Die Bezeichnung mit dem-
selben ist fiir jeden Menschen notwendig, der an dieser Form des Got-
tesdienstes iiberhaupt teilhaben will. Jene aber, die den Heilseinflu3
Christi, nach seiner Anordnung, vermitteln, werden ausgewdhlt und mit
dem Zeichen Christi eigens ausgestattet. Diese Bezeichnung und die
Verwaltung seines Heilsgutes hat Christus einer eigenen, sichibaren



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 41

Gesellschaft anvertraut. Zum ritus christianae vitae gehoért demnach
die Anerkennung und die Zugehorigkeit zu derselben, so daB8 die
Formel, wenn man sie in ihren Konsequenzen betrachtet, mit dem
zweiten Teil des theologischen Subjektes identisch ist : prout in doctrina
Ecclesiae manifestatur. Man kann demnach die beiden Formeln in-
haltlich identifizieren. Rifus christianae vitae bedeutet die Anerkennung
Gottes als esse per se subsistens in tribus Personis, prout in doctrina Eccle-
siae manifestatur. Es wird damit sowohl die theoretische Anerkennung
betont als auch die praktische Betdtigung hervorgehoben, wie dies aus
den vorausgeschickten Ausfithrungen erhellt.

Um eine Religion erkennen und beurteilen zu kénnen, muB man
ihre Gepflogenheiten untersuchen. Die einzelnen Akte sind oft bis zur
Verwechslung dhnlich. Es stehen dem menschlichen Geist verhiltnis-
miBig sehr wenige Ausdrucksmittel zur Verfiigung. Daher die Ahnlich-
keit der duBern religiosen Ubungen. Es wire indessen sehr verfehlt,
hieraus auf di¢ Gleichwertigkeit der Religionen, oder unterschiedslos auf
die Entwicklung derselben aus rein natiirlichen Prinzipien zu schlieBen.
Die Zeichen verhalten sich materiell und haben eine sekundire Be-
deutung. TIhre gestaltende Form ist die Bedeutung, der Sinn, d. h.
das, was durch sie ausgedriickt werden soll. Unter diesem Gesichts-
punkte muB man die Zeichen beurteilen und ihren wesentlichen Unter-
schied oder ihre Ubereinstimmung feststellen. So wird man einsehen,
daB hinter den Zeichen des ritus christianae vitae ein wesentlich
anderer Inhalt verborgen ist, als dies bei den iibrigen Religionen der
Fall ist, so daB eine Ableitung des Christentums aus den niedrigen
Formen der Religion unméglich erscheint.

Mit diesen Bemerkungen wollten wir einesteils betonen, daB die
beiden Formeln : ritus christianae vitae und das esse per se subsistens
in tribus Personis, identisch sind, andererseits aber auf eine bestimmte
Form der Glaubensbefeindung hinweisen, die das Christentum aus rein
natiirlicher Entwicklung erkliren will 1.

1 Uber das Verhiltnis des Gottesdienstes zum Glauben vgl. die schéne Aus-
fuhrung des hl. Thomas in Boét. de Trin. 3. 2.



42 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

II. Wissenschaft und naturalistische Glaubensbefeindung

1. Das Argernis am Gottesbegriff

DaB Glaubensverteidigung und Glaubensbefeindung sich in einem
gemeinsamen Punkte treffen koénnen, ist im logischen Inhalt des Sub-
jektes begriindet. Stellt doch das Subjekt etwas allgemein ErfaBbares
dar. Man betrachtet den Satz nicht in seiner Eigenschaft als Subjekt
und Prinzip, sondern einfach als einen Gegenstand. Die Begriffe werden
in sich untersucht. Keinen einzigen findet man, der unbekannt wire
und nicht wenigstens Gegenstand der simplex apprehensio sein kénnte.
Auch in ihrer Verbindung wird kein logisches Gesetz verletzt. Subjekt
und Pridikat stehen in geordnetem Verhiltnis zueinander, so daB man
ohne Miihe begreifen kann, was in der Formel ausgedriickt wird. Dies
alles kann ohne eine besondere wissenschaftliche Kritik vor sich gehen.
Es wird dazu gar nichts anderes erfordert als der einfache Wille, ver-
stehen zu wollen, was der Nichste zu sagen beabsichtigt.

Nach dieser einfachen Erfassung kommt die Kritik zu ihrem Rechte.
Die Formel ist nicht ein ersterfaBter Satz, sondern setzt ziemlich viele
Kenntnisse voraus, die in den meisten . Fillen in einer bestimmten
Geistesverfassung, Mentalitit vereinigt sind, oder daraus stammen,
immer aber durch dieselbe gestaltet sind. Sobald also die Formel des
Christentums erfaBt wird, gelangt sie unter den EinfluB der im voraus
erkannten Sitze, in den Bannkreis der allgemeinen Geistesverfassung.
Der erste Eindruck entscheidet vielfach iiber die Annahme oder Ver-
werfung in den einzelnen Personen, die selten die Kraft und Fihigkeit
besitzen, den neuen Inhalt mit den vorhandenen Bestinden zu ver-
gleichen, zu sondieren und am einen oder anderen entsprechende Ande-
rungen vorzunehmen. Ist die Mentalitit dem Christentum giinstig, so
erscheint sein Inhalt und sein Anspruch auf Gestaltung der Lebens-
filhrung annehmbar. Finden sich aber in derselben Ziige, die entweder
den einzelnen Begriffen oder dem ganzen Satz feindlich gegeniiber-
stehen, so ist die Verwerfung der Formel und des Christentums die
notwendige Folge. ,

Was in den einzelnen Personen vor sich geht, gilt auch von der
Wissenschaft im allgemeinen. Die Formel des Christentums tritt als ein
Gegenstand auf, an welchem man nicht ohne weiteres vorbeigehen kann.
Die ganze Existenz des Christentums verleiht ihr kriftigsten Nachdruck.
Der einzelne kann sich indifferent verhalten und seine Mentalitit ihm



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 43

gegeniiber vollig immunisieren ; aber die Wissenschaft als solche ist
viel zu ernst, um sich einen solchen Leichtsinn gestatten zu konnen.
Sie kann allerdings den Inhalt des Christentums leugnen, seine Fiihrung
ablehnen und ihn derart herabsetzen, daB an ihm nichts Ehrwiirdiges,
ja nicht einmal menschlich Beachtenswertes mehr zu finden ist.
Aber dies kann nur auf Grund wissenschaftlicher Kritik geschehen.
Gelangt also das Christentum in den Bamnkreis einer wissenschaftlichen
Mentalitat, die den einzelnen Begriffen oder der christlichen Formel als
solcher emigegenmgesetzt ist, so ist die Glaubensbefeindung unvermeidlich.
Nach dem MaBe der Ausdehnung des Gegensatzes ist auch die Reich-
weite der Befeindung zu bestimmen. Man kann sagen, daB es so viele
Formen der Glaubensbefeindung gibt, als christliche Wahrheiten exi-
stieren. Indessen handelt es sich fiir uns nicht um diese detaillierten
Versuche, sondern um den allgemeinen Angriff gegen das Christentum,
sei es in sich, sei es in seiner Identifizierung mit dem Katholizismus. Das
Subjekt der Theologie driickt ndmlich nicht blo8 den Urgrund aller
christlichen Wahrheiten, sondern auch den Fundort derselben aus. Damit
ist die Identitit des Christentums mit der katholischen Kirche ausge-
sprochen. Die Glaubensbefeindung kann sich also in ganz verschiedener
Weise auswirken. Sie kann z. B. das Christentum als solches nicht aus-
driicklich verwerfen, aber dessen Gleichsetzung mit einer bestimmten
Form, namentlich mit dem Katholizismus, vollig in Abrede stellen.
Die Ausdehnung der ersten ist groBer als die der zweiten. Die Leugnung
des Christentums schlieBt auch die des Katholizismus in sich, wihrend
die Anfeindung des letzteren noch nicht notwendig die des Christen-
tums mit sich bringt. Nur wenn von seiten der Glaubensverteidigung
der Beweis erbracht wird, daB das Christentum nur in der katholischen
Kirche eine lebendige Wirklichkeit ist, also jene ungeteilte Einheit bildet,
die von seinem Stifter beabsichtigt wurde, erscheinen beide Fragen mit-
einander organisch verbunden und schlieBt die Leugnung des Katholi-
zismus auch die des Christentums in sich. Von seiten der Profanwissen-
schaften ist dies meistens der Fall : sie verwerfen beide in einem Zuge.
Befeinden sie den Katholizismus, so verwerfen sie das Christentum, und
umgekehrt. Die speziellen Anfeindungen des Katholizismus wollen wir
hier nicht beriicksichtigen. Sie sind den einzelnen hiretischen Sekten
eigen, die ihre Existenz und ihre Anspriiche auf diese Weise recht-
fertigen wollen.

FaBt man das Subjekt der Theologie niher ins Auge, so scheint
dessen charakteristischestes Merkmal darin zu bestehen, daB es einen



44 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Gegenstand darstellt, der die Fassungskraft des Verstandes iibersteigt 1.
Dies ruft den ersten und grundlegenden Widerspruch hervor. Wie soll
sich die Wissenschaft mit einem solchen Gegenstand befreunden und thm
in einer wissenschaftlich gestalteten Mentalitit iiberhaupt einen Platz ein-
raumen ? Noch anstoBiger wirkt der zweite Teil des Satzes. Der Fund-
ort simtlicher christlicher Wahrheiten und Tatsachen ist nicht die
Natur, nicht die natiirlich erkannten Prinzipien, sondern bloB die
duBere Bezeugung. Dabei wird letztere nicht einmal in sich selbst vor-
gelegt. Bestinde sie in einer inneren Belehrung und Mitteilung, so
konnte man sich mit ihr irgendwie befreunden. Die eigene innere
Erfahrung wiirde manches ersetzen und dem Christentum wenigstens
im affektiven Leben einen Platz einrdumen. Statt dessen stellt die
Formel die gebieterische Forderung, daB man die bezeugten Gegenstinde
bloB in der Autoritit Gottes suchen diirfe, sofern ihre Mitteilungen in
der Lehre der Kirche vorgelegt werden. Autoritit, und bloBe Autoritit
ist die groBte Feindin der Wissenschaft. Mit Objekten, die nur in ihr
vergegenstindlicht werden kénnen, vermag die Wissenschaft nichts an-
zufangen. Das bloBe Vernehmen einer solchen Forderung ruft demnach
den lebhaftesten Widerspruch wach und ist die Geburtsstitte der
erbittertsten Glaubensbefeindung.

2. Der Naturalismus

Die unverséhnliche und auf den ganzen Umfang des Christentums
sich erstreckende Glaubensbefeindung geht von der Annahme aus, daB
das menschliche Wissen in seiner Form als Wissenschaft das einzige
formale Erkenntnismittel und die hochste Instanz sei; vor ihrem
Forum kénne nur das als Wahrheit und Verstandesvollendung gelten,
was von ihr nicht bloB gepriift wird, sondern vor ihr auch standhilt.
Das Gesetzbuch aber, nach welchem dieses Forum urteilt, ist der auf die
Naturangaben beschrinkte menschliche Verstand, der iiber die Grenzen
derselben hinaus sich gar nicht zu bewegen vermag, so daBl Gegen-
stinde, die seine Fassungskraft iibersteigen, fiir ihn nicht existieren, ja
gar nicht existieren konnen. Aus diesem Grunde kénnen die zahlreichen
Formen der Glaubensbefeindung unter dem Sammelnamen « Naturalis-
mus » zusammengefaBt werden. Inhaltlich ist fiir ihn charakteristisch
die Leugnung der Offenbarung und der iibernatiirlichen Ordnung iiber-

1 Diese Eigenschaft wird dem ersten Teil des Satzes entnommen : esse per
se subsistens in tribus Personis.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 45

haupt. Die einzelnen Formen der naturalistischen Richtungen unter-
scheiden sich je nach der Bestimmung der Natur. Auf diese Weise
werden dem Begriff die verschiedensten Systeme unterstellt. Der
Sammelname « Naturalismus » ist auf sie nur insofern anwendbar, als
sie dem Christentum feindlich gegeniiberstehen und es als « Supernatu-
ralismus » einmiitig verwerfen. Einige Formen des Naturalismus haben
wir bereits oben erwihnt. Eine weitere Auseinandersetzung mit ihnen
hat im Rahmen dieser Erérterungen keinen Platz. Wir wollen hier nur
andeuten, in welchem Sinne sie die Wissenschaftlichkeit der Glaubens-
befeindung fassen, im Namen der Wissenschaft das Christentum ab-
weisen, und wie infolgedessen die Aufgabe der Apologetik ihnen gegen-
iiber zu bestimmen ist.

Man kann vorerst von einer synthetischen Glaubensbefeindung
sprechen. Sie besteht in der Anwendung der verschiedenen wissenschaft-
lichen Methoden mit dem Zwecke zu bestimmen, ob die christliche
Formel als geschichtliche Gegebenheit tatsichlich anzuerkennen sei.
Hierin besteht die Quellen-Kritik, bei der die Verwendung von vor-
gefaBten wissenschaftlichen Prinzipien unvermeidlich ist. Die Kritik
gehort wesentlich zur Synthese. Sie ist gleichsam das Lebenselement
derselben ; aus ihren Angaben baut sich der inhaltlich volle Begriff auf.
Sind die Prinzipien, nach welchen die Kritik gestaltet wird, nafurali-
stisch gefirbt oder gehdren sie sogar zum Urbestand des Naturalismus,
so muB die Kritik dementsprechend ausfallen : sie fiihrt nicht zur vor-
gelegten christlichen Formel, sondern direkt zu deren Leugnung. Daher
werden aus den Quellen all die Angaben ausgeschieden, die nach den
einzelnen Formen des Naturalismus unmdglich sind oder widersinnige
Behauptungen darstellen. Die vollige Verwerfung der Quellen, die
Leugnung ihrer Glaubwiirdigkeit, die Zuflucht zu Interpolationen, Be-
trug usw. sind auf den gleichen Grund zuriickzufithren. Auch eine
ernstgenommene Indifferenz kann unter solchen Voraussetzungen nur
zur Glaubensbefeindung fithren, muB das Christentum samt seiner
Theologie aus der wissenschaftlichen Welt- und Lebensanschauung
streichen. Eine Kritik des Christentums auf Grundlage von natura-
listischen Prinzipien ist also in ihrer synthetischen Form nichts anderes
als die Geltendmachung des Naturalismus bei der Beurteilung der Quellen
des Christentums. Wohin dies gefithrt hat, zeigen neuere dogmenge-
schichtliche Versuche, nach welchen die vorgelegte Formel des Christen-
tums weder als Ganzes, noch in ihren einzelnen Begriffen vor der Kritik
bestehen kann. In dieser Beziehung erscheint der Naturalismus besonders



46 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

als Rationalismus, der aus den Begriffen alles ausmerzt, was dem Ver-
stand nicht zusagt, zu den geschichtlichen Entwicklungsprinzipien aber
nur jene rechnet, die streng im Rahmen der Wirkkraft der berechenbaren
Naturenergien sich bewegen.

Noch klarer tritt dies zum Vorschein bei der analytischen Gottes-
befeindung. Hier ist das Ziel die Beurteilung der christlichen Formel
rein vom Standpunkt der Wissenschaft aus. Wo jede Erweiterung der
Begriffe ausgeschlossen ist, wie dies beim Naturalismus der Fall ist, da
kann eine Verséhnung der Wissenschaft mit dem theologischen Subjekt
nicht erwartet, noch weniger aber ein EinfluB oder gar eine Herr-
schaft des Gottesbegriffes in der Weltanschauung anerkannt werden.
Man merkt gleich das umgekehrte Verhiltnis. In der analytischen
Apologetik handelt es sich um die Entwicklung der Wirkkraft des
Gottesbegriffes als Erkenntnismittel ; in der naturalistischen Glaubens-
befeindung aber steht die Wissenschaft im Mittelpunkt. Ihre Erkennt-
nismittel werden angewendet und entwickelt, um den christlichen Gottes-
begriff zu zerstéren, seine Unbrauchbarkeit nachzuweisen. Wegen dieser
gottfeindlichen Einstellung koénnen solche Versuche mit dem Namen
« Theologie » nie zurecht bezeichnet werden. Noch mehr leuchtet dies
ein, wenn man bedenkt, daB die Wissenschaft vom Naturalismus nicht
als Umrandung, sondern als formaler Erkenntnisgrund betrachtet und
verwendet wird. Es wird nicht einmal versucht, bei der natiirlichen
Erkenntnis die Frage aufzuwerfen, ob mit ihr der christliche Inhalt
wenigstens duberlich vereinbar sei. Kann er aus der Natur direkt abge-
leitet werden und in ihrem Rahmen Platz finden ? so lautet vielmehr
die Frage. Die Antwort kann nur verneinend ausfallen, da die Natur
als formales Erkenntnismittel eine solche Ableitung nicht zuliBt. Wird
also die Wissenschaft als formaler Erkenntnisgrund auf die Angaben
des Christentums angewendet, so kann das Resultat nur Glaubensbe-
feindung sein. Hierin besteht die sog. « Wissenschaftlichkeit » in allen
Versuchen, die das genannte theologische Subjekt verwerfen. Sie wollen
insgesamt die ausschlieBliche Herrschaft der Wissenschaft und ihrer
Prinzipien in der Art durchfiihren, daB sie als einzige, formale Wert-
messer dienen und anerkannt werden.

Die naturalistische Glaubensbefeindung schlieft sich prinzipiell auf
die Naturursdichlichkeit ab. Die Geschlossenheit derselben gehiort zu thren
Grunddogmen. Das, was man natura naturata zu nennen pflegt, ist
die einzige Gegebenheit fiir den Naturalismus. Die natura naturans
kennt er nicht. Wird gelegentlich dieses Problem aufgeworfen, so hilt



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 47

er es fiir unlgsbar, fiir immer unerkennbar. Viele Formen des Natura-
lismus sprechen allerdings vom Urprinzip ; sie identifizieren es aber mit
der natura naturata, die nur dessen immanente Entwicklung ist. Daher
gehoren alle Arten des Monismus zum Naturalismus, sind dessen ontolo-
gische Formulierungen. Die erkenntnistheoretischen Erscheinungen kann
man unter dem Namen « Rationalismus » zusammenfassen. Der oberste
Grundsatz desselben lautet : der menschliche Verstand vermag nur in
jener Form, in welcher er tatsdchlich erscheint (sec. rationem specifi-
cam), die Wahrheit zu erreichen und zu betrachten. Uber diesen Kreis
kann er weder in eigener Kraft, noch mit fremder Hilfe erhoben wer-
den 1. Sollte also diese geschlossene Naturkausalitit durchbrochen
werden, so kann die Wissenschaft nur mit entschiedenem « Nein » und
«Unmoglich» antworten und dagegen protestieren. Subjektiv konnen die
Verstandeskrifte nicht erweitert und gestirkt werden, um in einen neuen,
hoheren Lebensraum zu gelangen. Objekie aber, deren Erkennminisgrund
nicht die Natur ist, durchbrechen derart die geschlossene N aturursichlich-
keit, dap sie fiir den Verstand nie vergegenstindlicht werden konnen.. Sollte
also eine hohere Ordnung von Wahrheiten existieren, so ist sie fiir den
Menschen als nicht existierend zu betrachten : er kann sie nicht er-
kennen, ja nicht einmal in ihre Nihe gelangen. Jeder Versuch, die
abgeschlossene Naturkausalitit zu durchbrechen, ist vergeblich. Die
Mitteilung und Belehrung durch Offenbarung ist eine Fabel und wiirde
die Rechte des Verstandes verletzen, der darauf eingestellt ist, der
eigene Herr zu sein und keine Einmischung in seine Selbstheit zu dulden.
Daher wird der Rationalismus als die Proklamierung der Verstandes-
Autonomie charakterisiert. In einzelnen Zweigen desselben wird diese
Autonomie soweit betont, daB der menschliche Verstand als einzige
Quelle der Erkenntnis und Wahrheit erklirt wird.

3. Theoretische und praktische Grumdlagen der Glaubensbefeindung

Das Gebiet, auf dem der Verstand uneingeschriankt herrscht, wird
verschieden begrenzt und umschrieben, so daB die einzelnen Arten des
Rationalismus je nach dieser Begrenzung unterschieden werden. Erblickt
man die vom Menschen erfaBbaren Gegenstinde in den Angaben der
Sinne, so entstehen die unter dem Namen des Positivismus zusammen-
gefaBten Systeme. Sie unterscheiden sich voneinander meistens prinzi-

! Wie wir dies denken, ist aus dem zu ersehen, was wir oben iiber die Natur
des Verstandes gesagt haben.



48 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

piell, oft aber nur dem Grade nach. Unter ihnen hat der Semsismus
eine besondere Bedeutung, insofern er das menschliche Geistesleben
derart auf die Sinne beschrinkt, daB nach seiner Behauptung die An-
gaben derselben in einem hoheren, geistigen Wert gar nicht ausgedriickt
werden konnen. Die Versuche, zu allgemeinen, ewigen Werten zu
gelangen, sind also vergeblich ; sie kénnen zu nichts anderem fiihren
als zu sinnenhaften Schemata, die in sich konkret und zufillig sind
und nur im Namen eine gewisse Allgemeinheit zur Schau tragen . So
ist der Positivismus die Geburtsstitte des Nominalismus, der bei der
Glaubensbefeindung eine groBe Rolle spielt. Steht hinter dem Namen
nichts Festes, sachlich Gegebenes, so ist eimerseils das Interesse an den
Namensgegebenheiten sehr gering, andrerseits aber ist die Bedeutung der
Worte nach Belieben drehbar, so daf der gewiinschie Sinn leicht heraus-
zuholen 1st. :

Man wird nicht allen Arten der Glaubensbefeindung den wissenschaft-

1 Weitere Formen, mit denen man sich den AbschluB auf die Gegenstinde
des Verstandes vorstellt, haben wir oben beschrieben. Die Autonomie des Ver-
standes wird von Kant prinzipiell proklamiert und dabei der reale Wert der Be-
griffe geleugnet. Daher der Name seines Systems « Konzeptualismus ». Die Begriffe
sind einfache Formeln, logisch annehmbare Schemata, wobei unbekannt ist, ob
und was hinter ihnen steckt, oder ihnen entspricht. Daher der Name « Agnosti-
zismus ». Auch der gemiBigte Realismus wird in den Begriffen Formeln erblicken.
Dazu ist er auf Grund der schematisierenden Einstellung des Verstandes genotigt.
Fiir ihn bedeutet die Phrase nur, da8 unsere Begriffe nicht die volle, erschopfende
Wahrheit (essentia atoma), sondern nur das wesentliche Gerippe (essentia univer-
salis) wiedergeben ; sie sind aber nicht der Niederschlag von subjektiven Eindriicken,
sondern Ausdruck der Realitit, die in ihnen unvollkommen zwar, aber unleugbar
aufscheint. So wie die mathematischen Formeln nicht gehaltlos sind, sondern die
Gesetze der Zahl ausdriicken, so sind auch die iibrigen Begriffe zwar Formeln,
aber sie spiegeln die Gesetze der Realitit wieder, von welcher sie abgezogen wurden.

Der Kant'sche Intellektualismus hat eine Reihe weiterer Versuche erzeugt
und das Denken in eine Sackgasse gefithrt, in der der « ganze » Mensch sich nicht
wohlfiithlen und bewegen konnte. Als Reaktion entstand in verschiedenen Schat-
tierungen der Existentialismus und die Philosophie des Lebens. Der Positivismus
vermag keine Weltanschauung zu geben, der Konzeptualismus aber ist wirklich-
keitsfremd. Keiner von beiden vermag den Bediirfnissen des Menschen als solchen
zu entsprechen. Deshalb will man zum Wertmesser der Wahrheit entweder die
existentiale Einstellung oder das Leben machen. Mit der Betonung des Konkreten
verbleiben diese Richtungen im Bannkreis des Positivismus und, obwohl sie mit
ihm und auch mit dem Konzeptualismus brechen wollen, bleiben sie mit ihnen
verwandt. Teils dadurch, daB sie die Erkenntnis auf immanente Prinzipen griinden,
hauptsichlich aber dadurch, daB sie dieselbe auf die Grenzen der Natur abschlieBen.
Dem Rationalismus gegeniiber vertreten sie den Irrationalismus, indem sie die
begrifflich abgegrenzte Erkenntnis verachten ; aber durch die Betonung der Imma-
nenz bleiben sie im Bannkreis des Rationalismus.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 49

lichen Ernst absprechen. Sie wollen der wissenschaftlichen Uberzeugung
zu ihrem Rechte verhelfen. Thre Korrektur ist in diesem Fall von der
vorurteilslosen Revision ihrer Prinzipien zu erwarten. Selten kommt es
aber vor, daB die Glaubensbefeindung nicht von den Wiinschen des
affektiven Lebens bedingt ist. Die Religion als solche stellt an den
Menschen Forderungen, die ihm groBe Opfer auferlegen. Die Unterwer-
fung unter ein hochstes Wesen, seine Anerkennung und Verehrung, der
unbedingte Gehorsam, den man ihm leisten muB, sind gewiB keine
bequeme Last fiir ein vernunftbegabtes Wesen, welches sein eigenes
Schicksal selbst und allein lenken mdéchte. Daher die unwillkiirliche
Regung des Willens gegen die Religion, die, wenn sie durch vernunft-
gemiBe Uberlegungen nicht geregelt und iiberwunden wird, die Quelle
von religionsfeindlicher Gesinnung wird und schlieBlich das ganze Gemiit
des Menschen beherrscht. Hieraus ist oft die Entscheidung fiir wissen-
schaftliche Systeme zu erkliren, die an sich religionsfeindlich sind ;
hieraus stammt die Indifferenz gegeniiber der Religion oder ihre direkte
Verachtung ; hieraus kann sich endlich der Nominalismus ndhren, um
die Angaben der Geschichte und der Wissenschaft nach den Wiinschen
des affektiven Lebens einzustellen.

Auf diese wohlbekannte Tatsache haben wir nur deshalb hinge-
wiesen, um auch die wissenschaftlich weniger begriindeten Formen der
Glaubensbefeindung zu skizzieren. Koénnen wir die rein vernunftgemiB
eingestellten Arten derselben definieren als Erklirung des Christentums
blop nach den Forderungen der formalen Erkenninismitiel der Wissenschaft,
so lassen sich die iibrigen Formen unter dem Merkmal zusammen-
fassen : Anwendung der Wiinsche des affektiven Lebens auf die Beur-
teirlung des Christentums. Stimmt dieses mit denselben iiberein, so kann
ihm eine praktische Wahrheit nicht abgesprochen werden : es ist brauch-
bar, niitzlich sowohl fiir das individuelle Leben wie fiir die Gemeinschaft,
um die niedrigen Triebe des Herdenmenschen zu dimpfen, der gedanken-
losen Menge mit der Betonung der zukiinftigen Seligkeit eine Art Narko-
tikum in den Leiden und Unebenheiten des menschlichen Lebens zu
reichen. Widerspricht aber das Christentum den Wiinschen des affek-
tiven Lebens, so ist es zu verwerfen, weil unbrauchbar und unniitz.
In diesem Punkt trifft sich diese Art der Glaubensbefeindung mit der
sog. rein wissenschaftlichen. In der Abweisung des Christentums stim-
men sie iiberein, wenn sie auch hierzu auf verschiedenen Wegen gelangen.
Sie konnen indessen die geschichtliche Tatsache nicht leugnen. Das
Christentum behauptet sich kraft seiner Existenz. Sein EinfluB auf das

Divus Thomas 4



50 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Leben der Einzelnen, der Gesellschaft und auf die Kultur kann nicht
in Abrede gestellt werden. Woher stammt es, wie ist sein unleugbarer
EinfluB zu erkldren ? Auf diese Fragen gibt man die Antwort meistens
im Lichte der Wiinsche des affektiven Lebens. Daher kann man diese
Art der Glaubensbefeindung als die praktische bezeichnen, bei welcher
nicht so sehr die Argumente, als die Gewinnung des Affektes maB-
gebend ist.

« Betriiger haben das Christentum ausgedacht », so sagt man, um
die unwissende Menge irrezufithren und dem allgemeinen religiGsen
Trieb einen neuen Gegenstand zu geben. Das Christentum ist bloB
ein Narkotikum. Die praktische Glaubensbefeindung erreicht einen ganz
besonderen Erfolg mit solchen Ausspriichen und Behauptungen. Die
kritiklose Menge kann auf diese Weise vom Christentum am leichtesten
abwendig gemacht werden. Die oben beschriebene religiose Abneigung
findet hierin ihre Nahrung und endgiiltige Beruhigung. Nachdem der
Stifter des Christentums, Jesus von Nazareth, insbesondere aber seine
Apostel als bewuBte; oder hochstens wohlmeinende Betriiger, die Doku-
mente (Heilige Schrift) endlich als Félschungen erklirt werden, meint
man alles getan zu haben, um ihm den TodesstoB zu geben. — « Das
Christentum ist Menschenwerk », heiBit es weiter. Man umgab gewisse
geschichtliche oder auch Naturereignisse mit einem iiberirdischen Glanz.
Daher die Versuche, dieselben zu verdunkeln und in unverstindliche
Formeln zu gieBen, jedenfalls aber ihre Erklirung in {ibernatiirlichen
Ursachen zu suchen. Die Angaben der sog. Offenbarung sind einfache
Mythen, so wie die Lehren der iibrigen Religionen. Zu ihrer Erklirung
geniigt es, zum religiosen Trieb zu fliichten. Seine Unruhe ist wohl-
bekannt. Zu seiner Beruhigung braucht es Gegenstiinde, die den Forde-
rungen der Zeiten, der Kulturstufe usw. entsprechen. Der menschliche
Wissensdrang empfiingt dieselben mit groBer Freude, und falls sie schén,
erhaben und brauchbar sind, schlieBt er sich denselben ohne besondere
Kritik und Anstrengung an. Eine solche Gestaltung will man auch im
Christentum erblicken, in dem infolgedessen nach dem Endurteil der
Glaubensbefeindung weder ein realer, noch weniger ein iibernatiirlicher
Wert zu finden ist. Aus #dhnlichen Uberlegungen geht die neueste
religiose Theorie hervor, die in ihm nichts anderes als einen Abschlag
des Blutes erblickt. Daher die entschiedene Ablehnung des Christentums
fiir jene Volker, deren Blut und kérperliche Beschaffenheit an seinem
Zustandekommen nicht mitgewirkt haben.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 51

4. Hindernisse der wohlwollenden Indifferenz

Zusammenfassend konnen wir von der naturalistischen Gottesbe-
feindung feststellen, daB man von ihr eine wohlwollende Indifferenz nicht
erwarten kann. Die prinzipielle Leugnung Gottes, oder wenigstens eines
persomlichen hiochsten Wesens, kann dem Christentum nur feindlich gegen-
iiberstehend sein. Die Proklamierung der Natur als des einzigen formalen
Erkenntnismittels verschlieBt den Weg zur Offenbarung einfachhin und
vollstindig. Jeder Versuch, dem Naturalismus die Formel des Christen-
tums verstindlich zu machen, ist vergeblich. Nur eine Abweisung ist
zu erwarten, und zwar in der schroffsten Form, da die prinzipielle Ab-
schlieBung auf die Natur mit dem Inhalt des Christentums nicht ver-
einbar ist.

Im Rahmen des Naturalismus kann man eine intellektualistische
und eine voluntaristische Richtung unterscheiden. Sie sind wesentlich
nicht verschieden. Nur nach dem Wertungsprinzip kann man eine Art-
unterscheidung bestimmen : die Forderungen der Vernunft und des
Willens trennen sie voneinander, und dies mit einer Zihigkeit, die oft
den Schein einer beachtenswerten menschlichen Bemiihung erweckt. Die
Nichtigkeit dieses Vorgehens aufzudecken, ist eine besondere Aufgabe
der Glaubensverteidigung. Man kann sich mit dem Naturalismus auf
rein philosophischer Grundlage auseinandersetzen. Man wird dem Posi-
tivismus die Oberhoheit der geistigen, allgemeinen Werte gegeniiber-
stellen, dem Konzeptualismus aber den realen Wert der Begriffe vor-
halten. Die verschiedenen Formen des Monismus wird man mit der
Notwendigkeit der Annahme eines iiberweltlichen Urprinzips widerlegen,
die voluntaristische Einstellung endlich damit abweisen, da8 der Wille
nicht die Urgegebenheit sein kann, in der Form des menschlichen, von
den sinnlichen Begierden verfiihrbaren Willens aber gar nicht geeignet
ist, um ein Lebensprinzip, geschweige denn ein gestaltendes Element
der Weltanschauung sei.

Die Zuriickweisung der einzelnen Systeme wird mit den Waffen der
Philosophie gefiihrt. Sie sind einander feindlich gegeniibergestellt und
deshalb ist ihre gegenseitige Bekimpfung unvermeidlich. Dieser Kampf
fiihrt gewohnlich kein positives Resultat herbei. Eine Verstindigung ist
unmoglich, und die Systeme leben weiter, bis sie im Laufe der Zeit
veralten  und als Antiquititen behandelt werden. Die Glaubensvertei-
digung kann an allen diesen Systemen nicht interesselos vorbeigehen.
Die rein philosophische Auseinandersetzung und Bekimpfung ist an sich



52 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

nicht ihre Aufgabe, aber ihre Kritik vom Standpunkt des theologischen
Subjektes aus ist unerliBlich. Denn die Bekdmpfung desselben ist das
hauptsichliche Ziel der naturalistischen Glaubensbefeindung. Daher
muB die Apologetik ihre Schwierigkeiten 16sen, ihre Argumente zuriick-
weisen. Dies setzt aber die philosophische Kritik voraus, so daB ein
groBer Teil der apologetischen Arbeit den Schein erweckt, als wenn da
blo8 Philosophie getrieben wiirde. Dies ist aber nicht der Fall. Das
eigentliche charakteristische Merkmal jeder Gegebenheit ist ja nach
seinem formalen Element zu bestimmen. Wo aber einzelne Bestinde
nicht in sich vollwertig oder Titigkeitsweisen nicht Selbstzweck sind,
dort kann man die Wertung nur nach jenem gemeinsamen Prinzip
vornehmen, auf welches sie hingeordnet sind. Weil aber das Ziel der
Apologetik die Verteidigung und Rechifertigung des theologischen Sub-
jektes ist, erhilt der mannigfache Stoff und die vielgestaltige Arbeits-
weise eine einheitliche Formung : sie gehdren zur Theologie. So auch die
philosophische Bekimpfung des Naturalismus,

(Fortsetzung folgt.)



	Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

