
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Zum neuen Schrifttum Emil Brunners

Ein kleines Buch Brunners wird von seinen Lesern fast durchweg zu
wenig beachtet. Es heißt : « Wahrheit als Begegnung ; Sechs Vorlesungen
über das christliche Wahrheitsverständnis » (1938). Wenn man bei Brunner
zwischen älterem und neuerem Schrifttum unterscheiden will, dann möge
man in diesem Buch das Grenzgebiet zwischen beiden erblicken. Denn es
schließt eine Entwicklung ab und legt die Grundlage, oder vielmehr : bietet
den Schlüssel zu den verschiedensten theologischen Fragen. — Seitdem sich
Brunner auf die dialektische Theologie einstellte, ist eine gleichmäßige, stete
Entwicklung seiner Lehre ersichtlich. Im ersten, begeisterten Anschluß an
Karl Barth tritt Brunner, z. B. in der Schrift « Erlebnis, Erkenntnis und
Glaube » (1921 \ 1923 2) und im Schleiermacherbuch « Die Mystik und das
Wort » (1924), in seiner Art mit voller Wucht für das ein, was Barth wollte :

die absolute Transzendenz Gottes retten mit allem, was mit ihr zusammenhängt.

Seit 1926, z. B. im Christusbuch « Der Mittler » (1927), in der großen
Ethik «Das Gebot und die Ordnungen» (1932) und in der Anthropologie
« Der Mensch im Widerspruch » (1937) wird immer mehr ein von Ferdinand
Ebner, Martin Buber und Friedrich Gogarten vertretener religiöser Personalismus

bemerkbar, den Brunner vertieft und in die Mitte seines theologischen
Denkens rückt.

In « Wahrheit als Begegnung » steht dieser Personalismus vollständig
in dieser Mitte. Brunner versteht hier Wahrheit nicht im gewöhnlichen
philosophischen oder wissenschaftlichen Sinne als « Übereinstimmung des
Denkens mit dem Sein », mit dem abstrakten Objekt, dem Etwas, dem Es,
d. h. als etwas, « was durch die Objekt - Subjekt Korrelation erfaßt werden

kann » (61), sondern als « Subjekt - Subjekt Verhältnis », d.h. als die
gegenseitige Beziehung zwischen Person und Person, als die « doppelseitige »

Ich-Du-Beziehung zwischen dem Herrschaft und Gemeinschaft fordernden,
personhaft anredenden Gott und dem in Vertrauensgehorsam personhaft
antwortenden Menschen. « Diese biblische 'Wahrheit' ist von dem, was
sonst Wahrheit heißt, so verschieden, als diese Personbegegnung und diese

doppelseitige Hingabe und die aus ihr resultierende Gemeinschaft verschieden
sind von dem erkenntnismäßigen Erfassen eines Sachverhaltes » (57). « Der
biblische Wahrheitsbegriff ist : Wahrheit als Begegnung. Die Durchführung
dieser Erkenntnis auf allen Gebieten der kirchlichen Lehre und Praxis ist
von geradezu unabsehbarer Tragweite. Wenn es sich mit dem biblischen
Verständnis der Wahrheit so verhält, wie hier behauptet wird, so muß
allerdings sehr vieles anders angesehen und getan werden, als wir es in der
Kirche seit Jahrhunderten gewohnt sind » (Vorwort).



448 Literarische Besprechungen

Dieses Wahrheitsverständnis setzt z. B. einen andern Begriff von Gott
und Mensch voraus. Gott ist nicht ein einfachhin für sich und in sich
seiendes Wesen, sondern ein auf den Menschen « bezogenes Sein » (48), der
« Menschengott », der « Gott-zum-Menschen-hin » (33-34). Auch der Mensch
ist nicht ein An-sich-sein, sondern ein in Verantwortlichkeit auf Gott
bezogenes Sein, der « Mensch Gottes » (35) ; der Mensch ist der Mensch-
von-Gott-her, weil und insofern er nur im « Glauben sein wahres Sein
hat » (53).

Diese « formale Urrelation » zwischen Gott und Mensch ist « das
Verhältnis der personalen Korrespondenz », « die Grundkategorie der Bibel,
innerhalb derer alles andere, was sie uns sagt, gesagt ist und verstanden
werden muß. Und darum muß alles, was die Theologie aussagt, innerhalb
dieser Urordnung bleiben, und muß alles, was dieser Grundvoraussetzung
widerspricht, als unbiblische, widerbiblische spekulative Verirrung oder
sonstige Lehrverderbnis abgelehnt und bekämpft werden » (49). So müssen
die Wahrheit und daher auch Offenbarung und Glaube, Liebe und Buße,
Erlösung und Sünde, Kirche und Sakrament und alle anderen theologischen
Begriffe ganz personhaft verstanden werden und alles Unpersönliche (Lehren,
Gesetze und Ordnungen usw.), das Brunner allerdings mit ihnen « unablösbar
verbunden » sieht, kann doch nicht irgendwie zu ihrem Wesen gehören,
sondern bleibt nach dem « Gesetz der (proportionalen) Beziehungsnähe » in
dimensionalem Abstand von ihm entfernt.

Diesem in « Wahrheit und Begegnung » ausgesprochenen
Grundgedanken bleibt Brunner in den folgenden Werken und Schriften treu. Hier
zu erwähnen sind : « Offenbarung und Vernunft » (1941), « Glaube und
Forschung » (1943), und « Theologie » (eine Untersuchung des Verhältnisses :

Glaube und Wissenschaft vom Standpunkt der Theologie aus) im 1. Heft
der Mlle Marie Gretler-Stiftung 1944. Zu diesem Schrifttum wurde in
Artikeln und Rezensionen (auch im « Divus Thomas ») Stellung genommen.
Besonders deutlich wird der genannte Personalismus Brunners auch in der
«Lehre vom Heiligen Geiste» (Kirchl. Zeitfr. 15) 1945 und in der «Christlichen

Lehre von Gott », Dogmatik I (Zürich, Zwingli-Verlag 1946, xi-391 ff.)
als Leitgedanke sichtbar. Was Brunner über den Heiligen Geist sagt,
bezieht sich fast ausschließlich auf dessen Wirken. Jesus Christus und sein
Tun als Gottes Offenbarung und Gotteswahrheit, d. h. als Begegnung dem
Menschen zu bezeugen und zu geben — « das ist die wichtigste und
zentrale Funktion des Heiligen Geistes ». Er bewirkt daher auch die Liebe
und den Glauben als die Personbegegnung und folglich die Kirche als
personhafte Gemeinschaft der Gläubigen.

Nachdem Brunner einzelne Ausschnitte aus der dogmatischen Theologie
in Monographien behandelt hat, fühlt er das Bedürfnis und sieht die
Zweckmäßigkeit, das Lehrganze in einer mehrbändigen Dogmatik darzulegen. In
den Prolegomena, die fast die erste Hälfte des ersten Bandes einnehmen,
will Brunner « Grund und Aufgabe der Dogmatik » untersuchen. Es geht
ihm da wieder um das Verhältnis zwischen Person und Lehre : diesem

objektiven « Etwas ». Inwiefern und wozu muß es Dogmatik : « Wissenschaft

von der christlichen Lehre » geben, da alle Lehre für die Person-



Literarische Besprechungen 449

Offenbarung Gottes doch unwesentlich ist Im übrigen Teil des Buches
ist vom Wesen, von den Eigenschaften und vom Willen Gottes die Rede,
wobei das Hauptbestreben Brunners dahin geht, Gott in seinem konkreten
Personsein zu verstehen und alle Lösungsversuche, die mit objektiv-abstrakten,

scholastisch-griechischen Mitteln arbeiten, als falsch nachzuweisen.
Ein anderer, kompetenter Theologe wird dieses Buch ausführlich besprechen.

Neben diesen mehr dogmatischen Themen, finden wir im neuern Schrifttum

Brunners auch solche, die in die christliche Ethik gehören, z. B. « Der
Kampf des Christen in der Gegenwart » (1940), « Grundlagen christlicher
Wirtschaftsordnung » (1942), « Die politische Verantwortung des Christen »

(1944, Kirchl. Zeitfr. 11), «Der Kapitalismus als Problem der Kirche»
(1945, Kirchl. Zeitfr. 14). Diese und andere Schriften überragt an Bedeutung
und Fragenumfang das Buch : « Gerechtigkeit : Eine Lehre von den
Grundgesetzen der Gesellschaftsordnung », erschienen, wie fast alle neuern Schriften
und Werke Brunners, im Zwingli-Verlag, Zürich. 1943. (vm-356 SS.)

Der Wesenskern der Gerechtigkeit ist auch nach Brunner im klassischen
« Suum quique », « Jedem das Seine», ausgesprochen. Was aber ist der Grund,
der jeweils entscheidet, was das « Seine » ist Ein in dialektischem
Ausgleich geordnetes Verhältnis von Gleichheit und Ungleichheit. Primär sind
sich die Menschen gleich durch die gleiche Bestimmung und Würde ; denn
« Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde » (Gen. 1, 27) und vor Gott
ist jeder Mensch als Person verantwortlich. Sekundär sind sich die Menschen
ungleich nach ihrer Funktion, nach ihrer individuellen Begrenztheit und
Eigenart ; denn « als Mann und Weib schuf Er sie » (Gen. ebd.). Primär ist
darum in der christlichen Idee der Gerechtigkeit die Gleichheit und das

gleiche Recht aller ; sekundär, aber deshalb nicht unwesentlich, ist die
Verschiedenheit dessen, das einem jeden in der Gemeinschaft zukommt
(52, vgl. 51). Damit ist nun einmal die « Idee », das abstrakte Gesetz der
Gerechtigkeit, die « statische », « absolute » Gerechtigkeit bestimmt.

Um die konkrete, « dynamische », « relative » Gerechtigkeit zu haben,
muß neben der obgenannten Ungleichheit noch eine zweite Ungleichheit
in Betracht gezogen werden : die Ungleichheit der Zeiten und der Geschichte,
des Wechsels und des lebendigen Werdens überhaupt, an der jeder Mensch
und jede Gemeinschaft teilhat (114). « Jedem wird das Seine », also letztlich
das hier und jetzt wirklich Gerechte, erst aufgrund dieser zweiten Ungleichheit

zuteil, sofern sie mit dem aus der statischen Gleichheit und Ungleichheit

sich ergebenden, absoluten « an und für sich Gerechten » sorgsam
verglichen wird. Aber es bleibt doch wahr : « Das relativ Gerechte ist, in der
positiven Rechtsordnung, das Bessere als das absolut Gerechte, darum, weil
das absolut Gerechte als Rechtsordnung von vornherein nur ein Schein,
eine Lüge und eine Vergewaltigung sein könnte» (118).

Das sind die « Grundlagen », nach denen im zweiten Teil des Buches
die « Folgerungen » für eine gerechte Ordnung der Familie, der Wirtschaft,
des Staates und der Völker gezogen werden.

Das Buch hat fast jeden katholischen Leser wirklich gefreut. Er findet
hier keine polemische Übersteigerungen oder mehr oder weniger verhaltene
Gehässigkeiten gegenüber der katholischen Kirche, wie sie in allen neuern



450 Literarische Besprechungen

Büchern Brunners zu lesen sind. Er kann, wenn man von der Überbetonung
der relativen Gerechtigkeit im grundlegenden und angewandten Teil,
S. 113-129 und 170 (in der Frage der Unauflöslichkeit der Ehe) und von
gewissen allgemein protestantischen Auffassungen (z. B. über Staat und
Kirche) absieht, die klaren, mutigen und nützlichen Ausführungen bejahen.
Ein katholischer Rezensent findet dieses Buch so versöhnlich, daß er glaubt,
« hier biete sich einmal eine seltene Gelegenheit, in ein wahrhaft fruchtbares
ökumenisches Gespräch zu kommen » (Apol. Blätter 8, 1944). — Warum
ist dem so Nicht weil sich Brunner grundsätzlich der katholischen Kirche
nähert, sondern hauptsächlich, weil hier das Wesen (freilich nicht auch der
letzte Grund) des behandelten Gegenstandes sich der Einflußsphäre des

eingangs erwähnten Personalismus entzieht, der Brunner immer die Waffen
für die heftigsten Angriffe auf die (objektivistisch-intellektualistisch
eingestellte) katholische Kirche liefert.

Die hier behandelte Gerechtigkeit, die etwas anderes ist als die
Gerechtigkeit im biblischen Sprachgebrauch (15), gehört nicht in den Bereich
der « personalen Korrespondenz », der Wahrheit als Begegnung des
göttlichen Du mit dem menschlichen Ich, sondern in die Dimension des
Unpersönlichen, der Ordnung, des Gesetzes, des abstrakten Etwas : « Die
Gerechtigkeit kann, im Unterschied zur Liebe, da als Norm dienen, wo es

sich um unpersönliche Beziehungen, um Institutionen, Gesetze, Ordnungen
handelt. Weil die Gerechtigkeit es nicht mit der Person selbst, sondern
mit dem aus dem Personsein folgenden 'Anteil' an Etwas zu tun hat, kommt
das Prädikat .gerecht' oder .ungerecht' nicht bloß Menschen, sondern allen
solchen gefügten Menschenbeziehungen zu, in denen die Anteile der einzelnen
Glieder eines sozialen Ganzen geregelt werden. Die Idee der Gerechtigkeit
gehört darum nicht in die Personethik, sondern in die Ethik der Ordnungen
oder Institutionen » (24). « Es liegt im Wesen der Gerechtigkeit, daß sie

an das Tiefste im Menschen nicht herankommt. Sie hat es ja mit der
Person-im-Gefüge, nicht mit der Person selbst, als Person zu tun » (311).
Je mehr sich ein Gegenstand einer Untersuchung vom Personzentrum im
Sinne Brunners, d. h. vom « Verhältnis der personalen Korrespondenz »

entfernt, desto größer ist die Übereinstimmung der Brunner'schen Lösung mit
der katholischen ; je mehr er sich ihm nähert, desto mehr gehen beide
Lösungen auseinander. Der katholische Theologe, der über das neuere
Schrifttum Brunners, ja, über dessen theologisches Denken überhaupt
urteilen will, muß vor allem Brunners Personalismus verstehen und sehen,
was daran wahr oder irrig ist. Zu diesem Verständnis, zu dieser Sicht zu
verhelfen ist hier nicht der Ort, es würde zu weit führen. Wesentliches ist
hierüber im Divus Thomas 24 (1946) 80-98, 167-200, 249-289 gesagt worden.
Hieraus kann man für unsere Frage ein Dreifaches entnehmen :

Erstens ist Brunners personalistische Einstellung, die zum Teil wenigstens

aus einem starken Reaktionswillen gegen die idealistische,
protestantisch-orthodoxe und die vermeintlich katholisch-intellektualistische Lehrverderbnis

entstanden ist, zu übersteigert. Es stimmt, daß in der Offenbarung
letztlich alles auf das Personhafte : den dreipersönlichen Gott ausgerichtet
ist, in ihm seinen Sinn hat, und daß auch manche katholische Theologen,



Literarische Besprechungen 451

nicht zwar als Gläubige, sondern in ihrer wissenschaftlich-theologischen
Betrachtungsweise, Fragen über das personhafte Sein Gottes oder des
Menschen zu « abstrakt-sächlich » behandelten. Die Erkenntnis, daß Gott
und Mensch in ihrem persönlichen Dasein aufeinander « bezogenes Sein »

seien, sagt oder « meint » die Bibel nicht, wie Brunner behauptet. Weil sie
ihrem Ziel gemäß von der Beziehung spricht, die der Mensch zu Gott oder
Gott zum Menschen hat, ist nicht daraus zu schließen, daß diese Beziehung
letztlich das Wesen beider sei.

Zweitens wird zum Teil, wohl um das Persönliche womöglich hervortreten

zu lassen, das Unpersönliche doch zu gering gewertet. Gewiß, es
steht tatsächlich « dimensional » unter dem personhaften Bereich (Brunner
will ihm allerdings noch « höchste Bedeutung » zuschreiben) ; aber es ist
doch nicht nur ein abstraktes, unwirkliches Etwas. Alles Sein ist eigentlich
nach Brunner nur in dem Grade wirklich, als es in seinem Sinn persönlich ist.

Drittens ist als sehr wichtige Folge davon das Verhältnis zwischen dem
Personhaften und dem Unpersönlichen, zwischen dem « Jemand » und dem
« Etwas » nicht in jeder Hinsicht richtig bestimmt. Gewiß besteht zwischen
beiden einerseits ein « dimensionaler » Unterschied, wie zwischen Geist und
Ding. Aber um anderseits ihr Zusammensein in der Offenbarung zu
bezeichnen, genügt es nicht zu sagen, sie seien « unablösbar verbunden ».

Wenn Unpersönliches : Lehre, Gesetz, Ordnung auch nicht den Wesenskern
in der Offenbarung ausmacht, so gehört es doch, wenn auch als minderer
Wesens teil zu dessen Wesensganzen, was Brunner nicht zugeben will. Er
beruft sich auf die Bibel ; aber zu Unrecht, wie wir im obgenannten Ort
nachgewiesen haben. Bei Brunner spielen die Vorerkenntnisse aus der
« Ich-Du-Philosophie » eine zu große Rolle in der Deutung der Bibel.
Obwohl die Bibel immer wieder bezeugt, daß Gott einzelne Tatsachen und
« Lehren » offenbart, behauptet Brunner doch, daß Er das einfachhin nicht
« könne ». Er sagt sich : was « dimensional » verschieden ist, kann nicht
zum einen Wesensganzen gehören. Brunner verstößt hier gegen einen
Grundsatz, den er selber seinen Gegnern gegenüber zuweilen geltend macht :

Weil ich das « Wie » einer Tatsache nicht begreife, kann ich nicht leugnen,
daß sie ist. Zwischen Gott und Mensch besteht ein unendlicher, also ein
weit größerer Unterschied, als zwischen personhaftem und unpersönlichem
Sein, zwischen dem « Du » und dem « Es » ; und dennoch sind Gott und
Mensch in Christus zu einem Wesensganzen vereinigt, ähnlich, wie auch
im Menschen das Unpersönliche des Leibes mit der Seele ein Wesensganzes
bildet. Der menschliche Leib in seiner stofflichen Zusammensetzung ist in
Christus, der die « personhafte Wahrheit » ist, nicht nur « etwas », das er
als etwas mit ihm in (sogar « engster ») Beziehungsnähe Stehendes hat,
sondern etwas, das er außer seinem Gottsein doch wesentlich auch ist;
denn « das Wort ist Fleisch geworden » (Joh. 1, 14).

Freiburg. L. Volken M. S.



452 Literarische Besprechungen

Philosophie

Philosophie in der Schweiz. Beiträge von Paul Häberlin, Karl Dürr,
Hans Barth, Parceval Frutiger, Wilhelm Keller, Eduard Scherrer, Hermann
Frey. (Heft 3 der Schriften der Mllc Marie Gretler-Stiftung.) — Zürich-
Erlenbach. Rentsch. 1946. 168 SS.

Diese Schrift ist eine Sammlung von Referaten, die am 13. und
14. Oktober 1945 in Zürich gehalten wurden. Verschiedene Vertreter der
Philosophie sollten zum Ausdruck bringen, was sich auf ihrem Gebiete zu
der allgemeinen philosophischen Problematik sagen läßt. Im Rahmen von
sechs Vorträgen konnten nicht sämtliche Disziplinen berücksichtigt werden.
Das Buch will mehr Anregung geben und macht nicht auf eine vollständige
Behandlung der einschlägigen Fragen Anspruch.

So zeichnet Karl Dürr den Anteil der Schweiz an der Entwicklung der

Logik, die in der Gelehrten Tätigkeit der Klosterschule von St. Gallen ihren
Anfang nimmt. Unmittelbareren Ausgangspunkt der Entwicklung bildet
die scholastische Logik, wie sie zum Beispiel an der Universität Basel in
den Jahren 1460-1529 gelehrt wurde. Aus einem Briefe Theod. Bezas an
Petrus Ramus vernehmen wir, wie man 1570 in Genf der Reform der aristotelischen

Logik, welche letzterer durchführen wollte, durchaus ablehnend
gegenüber stand. An der Genfer Akademie war es Julius Pacius, der das

Organon des Aristoteles im Originaltext und einer lateinischen Übersetzung
samt kurzem Kommentar herausgab. Das 17. Jahrhundert brachte unter
dem Einfluß von Descartes und Petrus Ramus eine Wandlung in der Logik.
Dürr verfolgt diese Entwicklung in der Schweiz bis zur Jetztzeit. Er macht
darauf aufmerksam, wie in Kreisen, die mit der katholischen Kirche in
engem Zusammenhang stehen, die scholastische oder neuscholastische Form
der Logik gepflegt wird, die « den Anspruch erhebt, thomistisch zu sein » (49)
und wie die scholastische Tradition sich in den Darstellungen der Logik
wirksam erweist, die dem philosophischen Unterricht an katholischen
Schulen der Innerschweiz dienen (50).

Prof. Hans Barth hielt ein instruktives Referat über den schweizerischen

Beitrag zur Staatsphilosophie, erläutert an den Werken Pestalozzis.
Einleitend auf den Anteil anderer Schweizergelehrten zur Staats- und
Gesellschaftsphilosophie hinweisend, untersucht der Verfasser die Fragestellung :

Pestalozzi und der Staat. Die Untersuchung zeigt neben vielem Guten und
Wahren, daß eine tiefe Kluft zwischen unserer und Pestalozzis Gesellschaftsauffassung

besteht. Für ihn gibt es eben keinen Staat und keine Gesellschaft

im Zustand der unverdorbenen Natur (62), wie auch kein Naturgesetz
im strengen Sinne (62). Als Werk der Natur kennt der Mensch keinen
Gesellschaftszustand. Der Mensch hat aber den Zustand der Unschuld und
Zufriedenheit verloren und ist in den der verdorbenen Natur abgeglitten,
der durch den Krieg aller gegen alle charakterisiert ist (63). Als Schutz
der Selbstsucht gegen fremde Eingriffe wird das Recht und damit die staatliche

Gewalt geschaffen. Daß Pestalozzi gegenüber dem Kollektivismus 'die



Literarische Besprechungen 453

Werte und Aufgaben des Einzelmenschen betont, hat auch für unsere Zeit
seine berechtigte Bedeutung.

Perceval Frutiger macht in seinem Artikel : La Philosophie en Suisse
romande mit den philosophischen Strömungen in der welschen Schweiz
bekannt. Freiburg wird bei dieser Untersuchung außeracht gelassen, nicht
aus Geringschätzung oder kleinlicher Rivalität, wie der Autor hervorhebt,
sondern aus folgenden Gründen : Leider habe Freiburg, bis in die letzte
Zeit, keinen Kontakt mit den andern Kollegen der welschen Schweiz
unterhalten, zumal die Inhaber der philosophischen Lehrstühle nicht aus der
romanischen Schweiz stammten. Als katholische Fakultät bilde Freiburg
mit den andern Fakultäten von Genf, Waadt und Neuenburg nicht jene
moralische Einheit, wo die Philosophen mit einer oder zwei Ausnahmen
alle der protestantischen Konfession angehören (75). Wenn wir es bedauern,
daß Freiburg in einer Schrift, welche die Philosophie in der Schweiz behandelt,

gar nicht zu Sprache kommt, so sind wir dem Verfasser doch dankbar,
daß er uns gute Auskunft erteilt über seine Kollegen in der übrigen welschen
Schweiz. Während die deutsche Schweiz, wie Prof. Hans Barth
hervorgehoben hat (51), in der Philosophiegeschichte bis zur Wende des 19.
Jahrhunderts eine verschwindend kleine Rolle spielte, so besitzt die romanische
Schweiz Männer, auf die eine Darstellung der philosophischen Strömungen
des letzten Jahrhunderts nicht verzichten kann, wie Charles Secrétan,
Alexandre Vinet, H. F. Amiel. Frutiger zählt zuerst die bedeutendsten
Philosophen der Westschweiz und ihre Werke, samt einer kurzen Charakteristik,

auf. Er spricht vom äußeren Zusammenschluß dieser Philosophen
unter sich und begrüßt die Gründung der Schweiz. Philosophischen Gesellschaft.

Der Verfasser sucht dann einige besondere Merkmale der Philosophie
Romande herauszuschälen. « Têtes froides, esprits lucides, ils sont
rationalistes au meilleur sens du terme » (93). Ihre Vertreter gehören ferner
fast ohne Ausnahme der protestantischen Konfession an. Alle seien, trotz
verschiedener Akzentuierung, vom moralischen Werte der Religion
überzeugt (95). « Science sans conscience n'est que ruine de l'âme. » Aufschlußreich

sind die Hinweise auf die Abhängigkeit der verschiedenen Forscher
von ausländischen Philosophen. Fast alle Strömungen sind vertreten, mit
Ausnahme des Materialismus, Empirismus und Sensualismus (98). Auch
die inneren Spannungen zwischen den protestantischen Philosophen, durch
das Aufkommen des Neokalvinismus und der dialektischen Theologie Barths
bedingt, werden nicht verschwiegen. Wo der Verfasser seine eigene Ansicht
über Philosophie und Religion darlegt, können wir ihm nicht in allem
zustimmen. Ein kritisches Eingehen auf angeschnittene Fragen würde zu
weit führen.

Während Frutiger auf einzelne philosophische Denker besonders
eingeht und ihre Abhängigkeit von andern aufdeckt, geht Wilhelm Keller in
seiner Arbeit : Aufnahme und Verarbeitung neuerer deutscher philosophischer
Strömungen in der Schweiz einen andern Weg. Die Situation der Philosophie
in der deutschen Schweiz zeigt eine starke Abhängigkeit von Deutschland,
denken wir an Husserl, Jaspers, Heidegger. Keller sucht im Sinne des

Verstehenwollens nach dem Wurzelgrund der modernen Existenzialphilo-



454 Literarische Besprechungen

sophie und weist interessante Hintergründe auf, wie z. B. im Positivismus
eine tiefe Seinsentleerung und ein radikaler Seinsverlust am Seienden sich
vollzogen hat. Keller will nicht dem unterschiedlichen Widerhall modernen

deutschen Philosophierens in der Schweiz nachgehen, viel mehr geht
es ihm um den übergreifenden Gesamtbezug und dies wiederum mehr im
Hinblick auf das Mögliche, auf das erst zu Erwartende und zu Schaffende,
denn auf das schon Geschehene (117). Daß der Autor in der Richtung
Heideggers eine philosophische Anthropologie aufbauen will, kennen wir aus
seinem Buche « Vom Wesen des Menschen », das wir in dieser Zeitschrift
besprochen haben (1944, S. 232). Wie dort möchten wir dem Gedanken
Ausdruck verleihen, daß die Beschäftigung mit dem Sein und dem Seienden
das tiefste philosophische Anliegen sein muß, und daß wir Thomisten es

nur kraft der Analogia entis zu lösen überzeugt sind.
Die Arbeiten von Paul Häberlin, Ed. Scherrer und Hermann Frey

berühren Hauptanliegen und Probleme der philosophischen Forschung, vor
allem im Hinblick auf die philosophische Lehrtätigkeit an Mittel- und
Hochschulen.

Der Aufsatz Häberlins : « Von der Zukunft der Philosophie in der
Schweiz » enthält viele kostbare Anregungen. Die Schweizer suchen zu oft
das unmittelbar Brauchbare. Es fehlt oft das Verständnis für Philosophie
und darum findet diese in der Öffentlichkeit so wenig Resonanz und
Ermunterung. Für die Zukunft wünscht H., daß an den Hochschulen nicht
nur Ausgebildete, sondern Gebildete geformt werden. Darum brauchen sie

den Sinn für Philosophie. Vermehrter Kontakt zwischen den Vertretern
der Wissenschaft und der Philosophie könnte diesem Zwecke dienen. Aber
es braucht, wie Häberlin gut bemerkt, auf beiden Seiten guten Willen,
sonst führt der Kontakt auseinander statt zusammen. Das Verstehen ist
schwer wegen der Verschiedenheit der Bildungsgänge und Denkgewohnheiten,

welche in verschiedenartigen Terminologien ihren äußeren Ausdruck
findet (12). Der Verfasser wünscht vermehrten Kontakt unter den
Vertretern der Philosophie und sieht in der Schweiz. Philosophischen Gesellschaft

einen Anfang. Häberlin fürchtet, der Unterricht hätte sich in den
letzten Generationen zu sehr nach der Seite der Gelehrsamkeit entwickelt
und sich damit zu wenig in den Dienst der philosophia perennis gestellt,
nicht nur in der Form der Systematik, sondern auch in den historischen
Kursen (13). Das Interesse an der Philosophie würde sicher gehoben durch
den Kontakt aller Universitätsstudenten mit der Philosophie (13). Anstoß
dazu könnte nach Häberlin die Mittelschule geben. Sie ist « allgemeine »

Bildungsanstalt und es wird die Lektüre und sorgfältige Interpretation
ausgewählter philosophischer Schriften von hohem Range vorgeschlagen (15).
Nicht ein neues Fach sollte geschaffen werden, vielleicht fakultative Kurse
(14). Der philosophische Geist soll in einzelnen Schulfächern gepflegt werden,
doch kein Dogmatismus, diese « Pest der Halbbildung » (15). In der
Öffentlichkeit und für das Volk soll die Philosophie verständlich dargeboten werden.
Wir müssen uns nicht scheuen, auch einmal recht populär zu sprechen.
Tagespresse, Radio usw. sind Vermittlungsorgane und haben eine pädagogische

Aufgabe, denn erziehen heißt : heran- und heraufziehen (16). Was



Literarische Besprechungen 455

in Zukunft unter dem Namen Philosophie leben mag, sei wirkliche, wahre
Philosophie. Der Verfasser denkt natürlich an seine eigenen philosophischen
Bemühungen und glaubt durch sie die philosophia perennis zu treffen, um
deretwillen wir die Großen der Philosophie verehren. Gut betont Häberlin,
daß die Philosophie objektiv sein und der Denker die Wahrheit lieben muß.
Philosophie will ja Wahrheit zeigen und die Sache soll sprechen (25). Dieser
Forderung würde auch der hl. Thomas, der « unice veritatis amator », voll
zustimmen wie den Schlußworten : « Wenn wir an die Zukunft der Schweiz
denken, so wollen wir alle, daß Geist herrsche und nicht Ungeist. Darum,
und nur darum, wollen wir, daß Philosophie in der Schweiz eine Zukunft
habe. Diese beste 'geistige Landesverteidigung' ist die Pflege und
Verteidigung des Geistes im Lande. Dazu kann Philosophie und soll sie das

ihrige beitragen. Daß sie es wirklich tue, dadurch daß sie ist und daß sie

Philosophie ist, — dies ist meine Hoffnung» (25).
Näher auf das Problem : Philosophie am Gymnasium geht die Abhandlung

von Ed. Scherrer, Professor an der Kantonsschule St. Gallen : « Was
erwartet der jugendliche Mensch von einer philosophischen Schulung?», ein.
Er entrollt der Hauptsache nach sein Programm und gibt methodische
Winke. Der Unterricht sei eine aktive geistige Bemühung von Schüler und
Lehrer. Mit Nachdruck weist er auf die konkrete Gestaltung des
Unterrichtes (150). Er will die « Methode des elementaren, konkreten oder
exemplarischen Denkens » (152), denn die Begriffe sind « das Erfassen des
Allgemeinen im Einzelnen, und das Einzelne entpuppt sich als das treffende
Beispiel, nach welchem wir unablässig fahnden » (153). Scherrer sieht in
Hume das System seiner Philosophie (154). Dazu sei nur bemerkt, daß
Hume als Empirist nie zum Allgemeinen vorstoßen kann und im Nominalismus

stehen bleiben muß. Die Methode Scherrers findet u. E. nur in der
Abstraktionslehre des Aristoteles ihre philosophische Rechtfertigung. Gegenüber

der heute in Philosophenkreisen vielfach verwendeten komplizierten
Sprache verlangt der Verfasser mit Recht vor allem Klarheit, Einfachheit,
verständliches, elementares, aber nicht naives Denken. Diese Eigenschaften
im Thomismus zu finden, ist meine tiefste Uberzeugung.

Damit wäre die Reihenfolge der Referate der Zürchertagung
abgeschlossen. Der Ausgabe wurde aber noch eine Abhandlung von Hermann
Frey beigedruckt : « Philosophie am Gymnasium ». Der Verfasser macht auf
die Möglichkeit aufmerksam, in einzelnen Fächern philosophische Fragen
zu behandeln. Er denkt besonders an das Studium der alten Sprachen und
gibt einige praktische Anregungen. Soll die Philosophie aber auch als Fach
in den Lehrplan der Mittelschule eingebaut werden Frey bejaht es, möchte
sich aber nur für eine fakultative Form entscheiden, damit Philosophie
jenen Schülern vorbehalten werde, die Neigung dazu verspüren.

Wenn der Ruf nach Philosophie an unsern Gymnasien immer mehr
wach wird, so dürften unsere katholischen Gymnasien stolz sein, dieses Fach
schon längst eingeführt zu haben und zwar für alle Schüler. Die Erfahrung
hat auch diese Bemühungen gerechtfertigt. Mancher, der später Freude an
der Philosophie empfunden, hätte vielleicht zum Freifach nicht den Mut
gehabt, verlangt Philosophie doch andauernde geistige Anstrengung. Die



456 Literarische Besprechungen

Klärung der Begriffe und die Einheit des Weltbildes — auf das ein humanistisches

Gymnasium hinzielen muß — wird doch nur durch die Philosophie
ermöglicht.

Die ausführliche Besprechung der vorliegenden Schrift deutet auf den
philosophischen Ernst und die Fülle der Anregungen und Kenntnisse, die
darin vermittelt werden. Wenn wir nochmals bedauern, daß die thomisti-
schen Belange und die Tätigkeit katholischer Denker nicht mehr berücksichtigt

wurden, so gestehen wir doch freudig das Bemühen um ein
Verstehenwollen. Jeder wird das Buch mit großem Gewinne lesen.

Stans. Dr. Clodoald Hubatka O. F. M. Cap.

A. Grégoire S. J. : Immanence et Transcendance. Questions de Théo-
dicée. (Museum Lessianum. Section philosophique N° 24.) — Bruxelles,
L'Edition Universelle. 1939.

L'ouvrage du P. Grégoire, professeur au Collège philosophique de
Louvain-Eegenhoven, donne à la fois plus et moins qu'il ne promet. Moins,
car au lieu d'une profonde étude sur l'immanence et la transcendance
divines, on y trouve traitées les questions ordinaires de la théodicée classique :

existence de Dieu, attributs divins, rapports de Dieu et du monde. — Plus,
car en exposant les cinq voies de saint Thomas, l'auteur signale, avec
pénétration, la difficulté qu'on éprouve à les faire conclure à un Dieu transcendant,

ou plutôt à reconnaître, à leur point de départ, la contingence d'êtres
distincts de l'Etre. Cette difficulté serait levée si l'on donnait au principe
de causalité métaphysique le sens et la justification élaborés par le
P. Grégoire. En même temps, on ferait apparaître le soubassement
métaphysique qu'exigent la solidité et la portée des preuves thomistes.

Le thème central du livre consistera donc à établir et à justifier le
principe de causalité. Cette tentative constituera en même temps une
— ou peut-être la — preuve de l'existence de Dieu.

L'auteur a bien voulu résumer lui-même son argumentation capitale
dans les lignes suivantes (p. 123) :

« L'acte constitutif de l'objet de pensée est le jugement, l'affirmation :

« Cela est. » L'affirmation, réaction spontanée du sujet sur le donné, rapporte
celui-ci à l'unité absolue de la pensée et à la fin dernière du sujet connaissant.
La capacité objective de l'intelligence est absolument illimitée ; l'objet
correspondant adéquatement à cette capacité est donc l'Etre absolument
illimité ; celui-ci est pareillement la fin dernière de la volonté. Donc, la
relation à l'Etre absolument illimité, relation de participation, est un
élément intrinsèque, constitutif de l'objet comme tel. Or, les conditions intrinsèques

de la pensée objective s'imposent au même titre que la pensée objective

elle-même, en particulier la relation à l'absolu, et, par conséquent,
la réalité de l'absolu, sans laquelle cette relation serait un non-sens. Cet
Etre absolument illimité, dégagé de toute forme limitative, et donc acte

pur d'être, dont tous les objets sont des participations ; cet Etre, qui est
en même temps objet adéquat de l'intelligence et fin dernière de la volonté,



Literarische Besprechungen 457

répond bien à l'idée de Dieu. Nous pourrons encore l'appeler 1' « Etre par
essence ».

Ou plus brièvement encore : « Les êtres finis ne peuvent être affirmés
que dans leur relation à Dieu » (p. 125).

Quant au principe de causalité, il n'est que l'expression de ce rapport
de dépendance des êtres finis, vis-à-vis de l'être illimité. Il se formulera
exactement dans les termes suivants : « L'être par participation dépend
de l'être par essence. Ce qui peut encore s'exprimer de la manière suivante :

Ce qui n'est pas intelligible par soi, n'est intelligible que par relation à
l'intelligible par soi » (p. 125).

Pour justifier ce principe, le raccourci de la réduction à l'absurde ne
paraît pas satisfaisant à l'auteur ; et le voilà engagé dans un long détour
qui le fait passer par Dieu. La valeur du principe apparaît, en effet, comme
tellement liée à la démonstration de l'existence de Dieu qu'on ne sait plus
ce qui est premier : les preuves de l'existence de Dieu « reposent toutes,
en effet, sur le principe de causalité, et celui-ci n'est justifié qu'une fois
prouvée la réalité de l'absolu » (p. 135).

L'auteur définit lui-même son étude comme un essai « de prouver
l'existence de Dieu par la finalité du sujet intelligent » (p. 135, note 1).
Le point de départ de la preuve de Dieu et de la justification du principe
de causalité est, en effet, dans l'analysé critique de la connaissance objective.

Le P. Grégoire se range ainsi aux côtés de cette pléïade d'esprits
courageux qui essaient de transposer en philosophie thomiste la preuve augus-
tinienne de Dieu par les conditions d'une pensée à la fois nécessaire et
incapable, dans son insuffisance, de s'expliquer à elle-même cette nécessité.
La tentative peut-elle être considérée comme réussie

Nous ne voudrions soulever ici que deux difficultés :

1. La preuve nous fait-elle vraiment aboutir à Dieu Pour notre part,
nous ne voyons dans l'être illimité impliqué dans la démarche de notre
entendement que l'être indéterminé et vague dans lequel nous concevons
tout objet et découpons toute détermination. On saisit bien l'immanence
de cet être à tout ce que nous connaissons. Mais où est sa transcendance
L'être transcendantal serait-il l'être transcendant

2. Le principe de causalité, formulé et justifié comme le fait le
P. Grégoire, ne réserve-t-il pas la causalité métaphysique à Dieu seul
L'auteur a bien raison de refuser avec force, en théodicée, la valeur des

preuves dites « scientifiques », qui prétendent user de la notion scientifique
de causalité et ne peuvent atteindre, par suite, qu'une cause scientifique :

un phénomène. Mais de son côté, ne va-t-il pas à l'extrême opposé, et ne
risque-t-il pas, avec Malebranche, de dépouiller l'être créé de toute vraie
causalité métaphysique

Le problème ainsi soulevé mérite, d'ailleurs, considération, car on sait
qu'il n'est pas facile de découvrir, dans la nature, une série de deux causes
métaphysiques, en acte de causer, actuellement et essentiellement subordonnées,

comme l'exigent les voies de saint Thomas. Les métaphores habituelles
ne portent pas : comparaison n'est pas raison. Aussi, l'on comprend l'essai
tenté par le P. Grégoire d'échapper à l'ordre de la nature — où la causalité

Divus Thomas 32



458 Literarische Besprechungen

métaphysique n'est pas apparente — pour se réfugier dans l'esprit. Mais
il ne nous paraît pas avoir montré avec assez de clarté la causalité divine
à l'œuvre dans notre connaissance.

Sur cent autres points, dans cette vaste fresque où tous les problèmes
de la théologie naturelle sont touchés, il y aurait à réfléchir. Le livre du
P. Grégoire, écrit d'un style incisif et ferme, invite à les repenser avec
des exigences accrues de rigueur et d'exactitude.

Fribourg. Louis Meyer S. M.

Geschichte

Th. Schwegler O. S. B. : Geschichte der katholischen Kirche in der
Schweiz von den Anfängen bis auf die Gegenwart. Zweite umgearbeitete
und vermehrte Auflage mit 6 historischen Karten. — Stans, v. Matt. 1943.
426 SS.

1935 erschien die erste Auflage dieses Buches, 1943 die zweite. Das
« Nonum prematur in annum » hat ihm zum Segen gereicht. Nicht nur an
Umfang ist es gewachsen, von 288 Seiten auf 426 ; kaum eine Seite ist
unverändert geblieben ; der Verfasser konnte eine gründliche Durcharbeit
vornehmen. Dankenswert sind die neu beigegebenen Karten, die Verzeichnisse

der Klöster, Anstalten usw. und dann das Literaturverzeichnis. Bei
Muschg, Die Mystik in der Schweiz 1200-1500, hätte die Geistesrichtung
des Verfassers mit einem Worte angedeutet werden können. Die
Ausführungen des Vorwortes, daß die Darstellung des inneren Lebens der
Kirche nicht ausführlicher geboten worden sei, sind berechtigt. Das Buch
will doch in erster Linie ein Nachschlagebuch sein, das in aller Kürze das

Wichtigste angibt ; wer mehr sucht, soll das angegebene Schrifttum
nachschlagen. Ob nicht der Verfasser das Mittelalter noch etwas zu pessimistisch
betrachtet Bei allen unleugbaren Mißständen, namentlich im Klerus,
darf man doch nicht vergessen, daß die Gesellschaft katholisch war und
daß auch arge Sünder beim Sterben ihren Frieden mit Gott machten,
während heute trotz intensiver seelsorgerlicher Arbeit große Massen sich
von der angestammten Kirche abgewandt haben und ihre Gnadenmittel
verschmähen.

Ein paar Kleinigkeiten seien angedeutet. S. 96 : Das Studium generale
der deutschen Ordensprovinz war in Köln ; in Straßburg war nur ein
bedeutendes Studium provinciale. S. 98 : St. Katharina in St. Gallen nahm
bereits 1266 neben der Regel des hl. Augustinus die Konstitutionen der
Dominikaner an. Heinrich von Egwint stammte wohl nicht aus dem Aargau
(S. 104), sondern aus Regensburg, wo er (wie auch in Würzburg) als
Lesemeister und Prior nachzuweisen ist. Sollte Arnold der Rote nicht identisch
sein mit dem «roten Prior, Prior Rufus », der um 1300 in den Kölner
Klosterpredigten (ed. Strauch) vertreten ist (S. 104). S. 153 : « Der
Konvent in Zürich war für den Abfall reif. » Verf. vergißt den Zwang, der
ausgeübt wurde, ebenso, daß der Rat am Vorabend der Kirchenspaltung



Literarische Besprechungen 459

die Reform durch den Orden direkt verhinderte. Bei der Darstellung des

Jetzerprozesses (S. 151 f.) sind zwar die beiden letzten unpassenden Sätze
der ersten Auflage ausgelassen, die sonstige Darstellung aber ist
unverändert geblieben. Der einzige Historiker, der die Schuld der Patres
behauptet, war Albert Büchi. Er fand gleich bei seinem ersten Auftreten
entschiedenen Widerspruch von berufensten Fachleuten, Prälat Kirsch und
Prof. Schnürer. Schnürer wies, wie er mir erzählte, darauf hin, daß man
nach der Methode Büchis auch alle Aussagen der Hexen, die ihnen auf
der Folter erpreßt wurden, annehmen müsse. Übrigens vertritt auch
P. Schwegler die Ansicht Schnürers, wenn er S. 108, Zeile 1, schreibt :

« der jüdische Arzt Balavigny aus Thonon wurde solange gefoltert, bis er
das gewünschte Geständnis ablegte. »

Einer Empfehlung bedarf das Buch nicht, es kommt wirklich einem
überall geäußerten Wunsche entgegen.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

Th. Van Haag S.J.: Die Apostolische Sukzession in Schweden.
Sonderabdruck aus Kyrkohistorik Arsskrift. —- Uppsala 1944. 168 SS.

Die Schrift ist unter eigenartigen Umständen entstanden. Der
Verfasser, ein deutscher Jesuit, der an der Gregoriana in Rom promovieren
wollte, studierte zum Zweck der Vertiefung seiner Forschung in Uppsala.
Seine Dissertation wurde, da sie in Deutschland nicht gedruckt werden
konnte, in die Kyrkohistorik Arsskrift aufgenommen. Ein großes Entgegenkommen,

wenn freilich auch die Redaktion ihren Standpunkt gegenüber
dem Verfasser wahrte. Wir können nicht im einzelnen die Ausführungen
van Haags skizzieren, das würde den Rahmen einer Besprechung im Divus
Thomas überschreiten.

« Die Bischofsfrage steht nicht am Rand, sondern im Mittelpunkt der
Ereignisse, die den Verlauf der Reformation in Schweden bestimmen » (S. 5).
Nun hat gerade die Apostolische Sukzession der Bischöfe in Schweden
verschiedene Peripetien erlebt : bis 1531 sind die Bischöfe sämtlich katholisch ;

König Gustav Vasa will den Episkopat aus politischen und finanziellen
Gründen ganz vernichten ; es gelingt ihm nicht. Mit Laurentius Petri, seit
September 1531 Erzbischof von Uppsala, beginnt der Umschwung : obwohl
selber — so urteilt van Haag — rechtmäßig geweihter Bischof, vertritt
und befördert er die rein lutherische Auffassung vom allgemeinen Priestertum
im Gegensatz zum speziellen Priestertum ; die katholischen Bischöfe fügen
sich dem Druck des Königs, sie hoffen auf eine Änderung der Lage, bis
es zu spät ist. Laurentius Petri (J 1573) ist die entscheidende Persönlichkeit ;

er « glaubte wohl selbst nicht daran (an die Apostolische Sukzession der
Bischöfe in Schweden), obwohl sie in seiner Person noch existierte. Die
religiös-sakramentale Betrachtungsweise, die die Voraussetzung für das
Verständnis der Apostolischen Sukzession ist, war längst durch die lutherische
Überspitzung des erhabenen Gedankens vom allgemeinen Priestertum
ersetzt worden » (S. 97). Am merkwürdigsten ist das Verhalten König Jo-



460 Literarische Besprechungen

hanns III. (1569-1592), der einem eigentümlichen Kompromißkatholizismus
huldigte und eine Union mit Rom anstrebte.

van Haag leistet eine minuziöse Arbeit, die Schritt für Schritt den
Ereignissen folgt und keiner Schwierigkeit aus dem Wege geht. Er faßt
sein Urteil so zusammen : « Die materielle Sukzession, das heißt die
ununterbrochene Reihenfolge der Handauflegungen, ist unbestreitbar. Ohne dem
Urteil der dogmatischen Fachkritik vorgreifen zu wollen, scheint es uns
aber, daß schon im 16. Jahrhundert ein innerer Übergang vom katholischen
Priestertum zum lutherischen Amt stattfand » (S. 167 f.).

Eine gewisse Ergänzung zu van Haag bildet die Abhandlung von
L. M. Dewailly O. P., der s. Z. als katholischer Seelsorger in Stockholm
wirkte (Revue des sciences philosophiques et théologiques 27 — 1938 —
S. 386-426 : L'Eglise Suédoise d'Etat a-t-il gardé la succession
apostolique?). Er geht teilweise mehr von der theologisch-dogmatischen
Betrachtungsweise aus, während van Haag nur « den historischen Verlauf der
Sukzessionsfrage im 16. Jahrhundert aufdecken will» (S. 167). Im
Endurteil stimmt er aber mit van Haag überein. Man wird gegen die
Darlegungen der beiden Forscher schwerlich etwas Durchschlagendes
vorbringen können.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

H. Jedin: Katholische Reformation oder Gegenreformation? Ein
Versuch zur Klärung der Begriffe. Nebst einer Jubiläumsbetrachtung über das
Trienter Konzil. — Luzern, Stocker. 1945. 66 SS.

Der rührige Verlag Josef Stocker bringt diese Arbeit des bekannten
Tridentinumsforschers, der heute der beste Kenner dieser Periode ist. Sie
ist wohl gedacht als eine Art Einleitung zu dem längst erwarteten großen
Werke Jedins über das Trienter Konzil, das uns zum ersten Male eine
wissenschaftliche moderne Darstellung bieten soll, geschöpft aus umfassender
Kenntnis der Quellen.

Die Antwort auf die Frage, die im Titel der Schrift ausgesprochen ist,
gibt der Verfasser S. 38 : « Es darf nicht heißen : Katholische Reformation
(Reform) oder Gegenreformation, sondern es muß heißen katholische
Reformation (Reform) und Gegenreformation Die katholische Reform ist
grundgelegt in der Selbstreform der Glieder während des späten Mittelalters,
gewachsen unter dem Druck des Abfalls, zum Siege gelangt durch die
Eroberung des Papsttums, die Veranstaltung und Durchführung des Konzils
von Trient In der kath. Reform werden die Kräfte aufgespeichert, die
sich in der Gegenreformation entladen. » Diese Stelle diene gleichzeitig als
Probe der prägnanten Schreibweise Jedins.

Der zweite Teil der Schrift ist ein gedankenreicher Aufsatz über die
allseitige Bedeutung des Trienter Konzils : das Trienter Konzil ist nicht
mehr Mittelalter, aber die Neuzeit ist noch nicht da, das Konzil steht
zwischen den Zeiten ; die Kirche ist notwendig antiprotestantisch geworden
(S. 62 f.). Trient ist « ein Wendepunkt, der in der Geschichte der Kirche



Literarische Besprechungen 461

nicht viel weniger bedeutet als die Entdeckungen des Kopernikus und Galilei
für das naturwissenschaftliche Weltbild » (S. 59).

Wem es um die tiefere Erfassung der Zusammenhänge von Reformation

und Spätmittelalter zu tun ist, wird die Schrift mit Genuß lesen. Dazu
ist eine reiche Literatur vermerkt, die heute in dieser Vollständigkeit nicht
überall zu erreichen ist.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

J.Gallén : La province de Dacie de l'Ordre des Frères Prêcheurs. I.
Histoire générale jusqu'au Grand Schisme (Institutum Historicum FF. Praed.
Romae ad S. Sabinae. Dissertationes historicae, fasc. XII). — Helsingfors
1946. xxxn-288 SS. Dazu 10 Tafeln und 3 Karten.

Die Dominikanerprovinz Dacia umfaßte Dänemark, Norwegen, Schweden,

Finnland und das unter dänischer Oberhoheit stehende Estland. Die
politische und kulturelle Lage war in diesen fünf Ländern verschieden. Es
ist nun nicht leicht, eine Geschichte dieser Provinz zu schreiben.
Ordenschroniken fehlen ; mit den Bibliotheken und Archiven dieser Klöster hat
die lutherische Reformation gründlich aufgeräumt. So ist eine eigentliche
geschichtliche Darstellung so gut wie unmöglich. Man muß versuchen, aus
verstreuten Notizen ein mosaikartiges Ganzes herzustellen — und das ist
Gallén, einem geborenen Finnländer, gut gelungen. Die Liste der benutzten
Literatur ist eindrucksvoll (S. xn-xxii). Es zeigt sich da der große Vorteil,
daß ein einheimischer Fachhistoriker den Gegenstand behandelt ; er ist am
besten in der Lage, die Quellen zu kennen und die Tatsachen aus eigener
Anschauung zu beurteilen, während ein Fremder zu leicht falsche Auffassungen

in die Nachrichten hineintragen würde.
Gallén grenzt drei Perioden ab : Fondation et premier développement

(1219-1261) ; Epanouissement (1261-1315/20) ; Exubérance et déclin (1315/20
bis 1378). Zuerst werden die Provinziale der betreffenden Periode geschildert,

soweit die dürftigen Nachrichten es gestatten, dann die Ausbreitung
des Ordens und seine äußere Geschichte in den 5 Ländern gezeichnet. Die
Glanzzeit ist natürlich die 2. Hälfte des 13. Jahrhunderts : die Zeit des

Provinzials Augustinus de Dacia, des Petrus de Gotlandia (Dacia) und des

Erzbischofs Israel Erlandi O. P. Die Avignoner Zeit ist die Periode, da
eine Reihe skandinavischer Dominikaner als Pönitentiare am päpstlichen
Hofe amten und später auf Bischofssitze in der Heimat erhoben werden.
Die Lage des Ordens war in den 5 Ländern verschieden : bis 1261 befanden
sich schon 11 oder 12 Klöster in Dänemark, darunter in allen Bischofsstädten,

8 in Schweden und Finnland, 3 in Norwegen. Keine Klöster des
Ordens gab es in Island, auf den Färöer und in Grönland, trotz gegenteiliger
Behauptungen (vgl. Kirchenlexikon 5, 1282). In Norwegen fanden die
Dominikaner wie auch die Minoriten starken Widerspruch (S. 23), in Schweden
zunächst eine kühle Aufnahme, die aber bald in das Gegenteil umschlug.
In Dänemark erreichte der Orden, trotz seiner starken Verbreitung, keine
Bedeutung wie in Schweden. Gallén sucht als Historiker die tieferen Gründe



462 Literarische Besprechungen

für diese Verschiedenheit festzustellen. Am einflußreichsten wurden die
Dominikaner in Finnland : « Les Frères Prêcheurs exercèrent une influence
dominante sur la vie spirituelle de Finlande. Pendant un siècle et demi
ils constituèrent le seul ordre religieux dans le pays. Leur collaboration
avec le clergé séculier était harmonieuse, le plus beau témoignage en reste
le fait que le diocèse finlandais au XIVe siècle adopta la liturgie dominicaine.
Ainsi, parmi les pays du Nord, la Finlande devenait par préférence le pays
de saint Dominique » (S. 57).

Der vorliegende Band behandelt nur die Zeit bis zum Ausbruch des

großen Schismas (1378). Der zweite Band, der bereits zum großen Teil
im Manuskript abgeschlossen ist, wird die Darstellung bis zum Untergang
der Provinz durch die lutherische Reformation fortführen und zugleich das
innere Leben und die apostolische Tätigkeit schildern. Gallén hat bereits
im Archivum O. P. V einiges über die schriftstellerische Tätigkeit gebracht.
Ich bin gespannt, wie er uns zeigen wird, wie die nordische Kirche und
mit ihr der Orden so relativ schnell zugrunde gehen konnten.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.


	Literarische Besprechungen

