Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 24 (1946)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Zum neuen Schrifttum Emil Brunners

Ein kleines Buch Brunners wird von seinen Lesern fast durchweg zu
wenig beachtet. Es heiBt : « Wahrheit als Begegnung ; Sechs Vorlesungen
iiber das christliche Wahrheitsverstindnis » (1938). Wenn man bei Brunner
zwischen #lterem und neuerem Schrifttum unterscheiden will, dann mége
man in diesem Buch das Grenzgebiet zwischen beiden erblicken. Denn es
schlieBt eine Entwicklung ab und legt die Grundlage, oder vielmehr : bietet
den Schliissel zu den verschiedensten theologischen Fragen. — Seitdem sich
Brunner auf die dialektische Theologie einstellte, ist eine gleichmiBige, stete
Entwicklung seiner Lehre ersichtlich. Im ersten, begeisterten AnschluB an
Karl Barth tritt Brunner, z. B. in der Schrift « Erlebnis, Erkenntnis und
Glaube » (1921 %, 1923 %) und im Schleiermacherbuch « Die Mystik und das
Wort » (1924), in seiner Art mit voller Wucht fiir das ein, was Barth wollte :
die absolute Transzendenz Gottes retten mit allem, was mit ihr zusammen-
hingt. Seit 1926, z. B. im Christusbuch « Der Mittler » (1927), in der gro8en
Ethik « Das Gebot und die Ordnungen » (1932) und in der Anthropologie
« Der Mensch im Widerspruch » (1937) wird immer mehr ein von Ferdinand
Ebner, Martin Buber und Friedrich Gogarten vertretener religidser Persona-
lismus bemerkbar, den Brunner vertieft und in die Mitte seines theologischen
Denkens riickt.

In « Wahrheit als Begegnung » steht dieser Personalismus vollstindig
in dieser Mitte. Brunner versteht hier Wahrheit nicht im gewdhnlichen
philosophischen oder wissenschaftlichen Sinne als « Ubereinstimmung des
Denkens mit dem Sein », mit dem abstrakten Objekt, dem Etwas, dem Es,
d. h. als etwas, « was durch die Objekt — Subjekt = Korrelation erfafit wer-
den kann» (61), sondern als « Subjekt — Subjekt = Verhiltnis », d. h. als die
gegenseitige Beziehung zwischen Person und Person, als die «doppelseitige »
Ich-Du-Beziehung zwischen dem Herrschaft und Gemeinschaft fordernden,
personhaft anredenden Gott und dem in Vertrauensgehorsam personhaft
antwortenden Menschen. « Diese biblische ‘Wahrheit’ ist von dem, was
sonst Wahrheit hei3t, so verschieden, als diese Personbegegnung und diese
doppelseitige Hingabe und die aus ihr resultierende Gemeinschaft verschieden
sind von dem erkenntnismiBigen Erfassen eines Sachverhaltes » (57). « Der
biblische Wahrheitsbegriff ist : Wahrheit als Begegnung. Die Durchfiihrung
dieser Erkenntnis auf allen Gebieten der kirchlichen Lehre und Praxis ist
von geradezu unabsehbarer Tragweite. ... Wenn es sich mit dem biblischen
Verstindnis der Wahrheit so verhilt, wie hier behauptet wird, so muB
allerdings sehr vieles anders angesehen und getan werden, als wir es in der
Kirche seit Jahrhunderten gewohnt sind » (Vorwort).



448 Literarische Besprechungen

Dieses Wahrheitsverstindnis setzt z. B. einen andern Begriff von Gott
und Mensch voraus. Gott ist nicht ein einfachhin fiir sich und in sich
seiendes Wesen, sondern ein auf den Menschen « bezogenes Sein » (48), der
« Menschengott », der « Gott-zum-Menschen-hin » (33-34). Auch der Mensch
ist nicht ein An-sich-sein, sondern ein in Verantwortlichkeit auf Gott
bezogenes Sein, der « Mensch Gottes » (35); der Mensch ist der Mensch-
von-Gott-her, weil und insofern er nur im « Glauben sein wahres Sein

hat » (53).
Diese « formale Urrelation » zwischen Gott und Mensch ist « das Ver-
hiltnis der personalen Korrespondenz », « die Grundkategorie der Bibel,

innerhalb derer alles andere, was sie uns sagt, gesagt ist und verstanden
werden mufl. Und darum mufl alles, was die Theologie aussagt, innerhalb
dieser Urordnung bleiben, und muB alles, was dieser Grundvoraussetzung
widerspricht, als unbiblische, widerbiblische spekulative Verirrung oder
sonstige Lehrverderbnis abgelehnt und bekimpft werden » (49). So miissen
die Wahrheit und daher auch Offenbarung und Glaube, Liebe und BuBe,
Erlésung und Siinde, Kirche und Sakrament und alle anderen theologischen
Begriffe ganz personhaft verstanden werden und alles Unpersénliche (Lehren,
Gesetze und Ordnungen usw.), das Brunner allerdings mit ihnen « unablésbar
verbunden » sieht, kann doch nicht irgendwie zu ihrem Wesen gehoren,
sondern bleibt nach dem « Gesetz der (proportionalen) Beziehungsnihe » in
dimensionalem Abstand von ihm entfernt.

Diesem in « Wahrheit und Begegnung » ausgesprochenen Grund-
gedanken bleibt Brunner in den folgenden Werken und Schriften treu. Hier
zu erwiahnen sind : « Offenbarung und Vernunft» (1941), « Glaube und
Forschung » (1943), und « Theologie » (eine Untersuchung des Verhiltnisses :
Glaube und Wissenschaft vom Standpunkt der Theologie aus) im 1. Heft
der Mlle Marie Gretler-Stiftung 1944. Zu diesem Schrifttum wurde in
Artikeln und Rezensionen (auch im « Divus Thomas ») Stellung genommen.
Besonders deutlich wird der genannte Personalismus Brunners auch in der
« Lehre vom Heiligen Geiste » (Kirchl. Zeitfr. 15) 1945 und in der «Christ-
lichen Lehre von Gott », Dogmatik I (Ziirich, Zwingli-Verlag 1946, x1-391 ff.)
als Leitgedanke sichtbar. Was Brunner iiber den Heiligen Geist sagt, be-
zieht sich fast ausschlieBlich auf dessen Wirken. Jesus Christus und sein
Tun als Gottes Offenbarung und Gotteswahrheit, d. h. als Begegnung dem
Menschen zu bezeugen und zu geben — « das ist die wichtigste und zen-
trale Funktion des Heiligen Geistes ». Er bewirkt daher auch die Liebe
und den Glauben als die Personbegegnung und folglich die Kirche als per-
sonhafte Gemeinschaft der Gliaubigen.

Nachdem Brunner einzelne Ausschnitte aus der dogmatischen Theologie
in Monographien behandelt hat, fiihlt er das Bediirfnis und sieht die Zweck-
méiBigkeit, das Lehrganze in einer mehrbandigen Dogmatik darzulegen. In
den Prolegomena, die fast die erste Hilfte des ersten Bandes einnehmen,
will Brunner « Grund und Aufgabe der Dogmatik » untersuchen. Es geht
ihm da wieder um das Verhiltnis zwischen Person und Lehre : diesem
objektiven « Etwas» Inwiefern und wozu mufl es Dogmatik : « Wissen-
schaft von der christlichen Lehre » geben, da alle Lehre fiir die Person-



Literarische Besprechungen 449

offenbarung Gottes doch unwesentlich ist ? Im iibrigen Teil des Buches
ist vom Wesen, von den Eigenschaften und vom Willen Gottes die Rede,
wobei das Hauptbestreben Brunners dahin geht, Gott in seinem konkreten
Personsein zu verstehen und alle Lésungsversuche, die mit objektiv-ab-
strakten, scholastisch-griechischen Mitteln arbeiten, als falsch nachzuweisen.
Ein anderer, kompetenter Theologe wird dieses Buch ausfiihrlich besprechen.

Neben diesen mehr dogmatischen Themen, finden wir im neuern Schrift-
tum Brunners auch solche, die in die christliche Ethik gehoren, z.B. « Der
Kampf des Christen in der Gegenwart» (1940), « Grundlagen christlicher
Wirtschaftsordnung » (1942), « Die politische Verantwortung des Christen »
(1944, Kirchl. Zeitfr. 11), « Der Kapitalismus als Problem der Kirche »
(1945, Kirchl, Zeitfr. 14). Diese und andere Schriften iiberragt an Bedeutung
und Fragenumfang das Buch : « Gerechtigkeit : Eine Lehre von den Grund-
gesetzen der Gesellschaftsordnung », erschienen, wie fast alle neuern Schriften
und Werke Brunners, im Zwingli-Verlag, Ziirich. 1943. (vii-356 SS.)

Der Wesenskern der Gerechtigkeit ist auch nach Brunner im klassischen
« Suum quique », « Jedem das Seine », ausgesprochen. Was aber ist der Grund,
der jeweils entscheidet, was das « Seine » ist ? Ein in dialektischem Aus-
gleich geordnetes Verhiltnis von Gleichheit und Ungleichheit. Priméir sind
sich die Menschen gleich durch die gleiche Bestimmung und Wiirde ; denn
« Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde » (Gen. 1, 27) und vor Gott
ist jeder Mensch als Person verantwortlich. Sekundir sind sich die Menschen
ungleich nach ihver Funktion, nach ihrer individuellen Begrenztheit und
Eigenart ; denn « als Mann und Weib schuf Er sie » (Gen. ebd.). Primdr ist
darum in der christlichen Idee der Gerechtigkeit die Gleichheit und das
gleiche Recht aller ; sekundir, aber deshalb nicht unwesentlich, ist die
Verschiedenheit dessen, das einem jeden in der Gemeinschaft zukommt
(52, vgl. 51). Damit ist nun einmal die « Idee », das abstrakte Gesetz der
Gerechtigkeit, die « statische », « absolute » Gerechtigkeit bestimmt.

Um die konkrete, « dynamische », « relative » Gerechtigkeit zu haben,
mull neben der obgenannten Ungleichheit noch eine zweite Ungleichheit
in Betracht gezogen werden : die Ungleichheit der Zeiten und der Geschichte,
des Wechsels und des lebendigen Werdens iiberhaupt, an der jeder Mensch
und jede Gemeinschaft teilhat (114). « Jedem wird das Seine », also letztlich
das hier und jetzt wirklich Gerechte, erst aufgrund dieser zweiten Ungleich-
heit zuteil, sofern sie mit dem aus der statischen Gleichheit und Ungleich-
heit sich ergebenden, absoluten « an und fiir sich Gerechten » sorgsam ver-
glichen wird. Aber es bleibt doch wahr : « Das relativ Gerechte ist, in der
positiven Rechtsordnung, das Bessere als das absolut Gerechte, darum, weil
das absolut Gerechte als Rechtsordnung von vornherein nur ein Schein,
eine Liige und eine Vergewaltigung sein konnte » (118).

Das sind die « Grundlagen », nach denen im zweiten Teil des Buches
die « Folgerungen » fiir eine gerechte Ordnung der Familie, der Wirtschaft,
des Staates und der Volker gezogen werden.

Das Buch hat fast jeden katholischen Leser wirklich gefreut. Er findet
hier keine polemische Ubersteigerungen oder mehr oder weniger verhaltene
Gehassigkeiten gegeniiber der katholischen Kirche, wie sie in allen neuern



450 Literarische Besprechungen

Biichern Brunners zu lesen sind. Er kann, wenn man von der Uberbetonung
der relativen Gerechtigkeit im grundlegenden und angewandten Teil,
S. 113-129 und 170 (in der Frage der Unaufléslichkeit der Ehe) und von
gewissen allgemein protestantischen Auffassungen (z.B. iiber Staat und
Kirche) absieht, die klaren, mutigen und niitzlichen Ausfithrungen bejahen.
Ein katholischer Rezensent findet dieses Buch so verséhnlich, daf3 er glaubt,
« hier biete sich einmal eine seltene Gelegenheit, in ein wahrhaft fruchtbares
Okumenisches Gesprach zu kommen » (Apol. Blatter 8, 1944). — Warum
ist dem so ? Nicht weil sich Brunner grundsitzlich der katholischen Kirche
niahert, sondern hauptsichlich, weil hier das Wesen (freilich nicht auch der
letzte Grund) des behandelten Gegenstandes sich der EinfluBsphire des
eingangs evwahnten Peysonalismus entzieht, der Brunner immer die Waffen
fiir die heftigsten Angriffe auf die (objektivistisch-intellektualistisch ein-
gestellte) katholische Kirche liefert.

Die hier behandelte Gerechtigkeit, die etwas anderes ist als die Ge-
rechtigkeit im biblischen Sprachgebrauch (15), gehort nicht in den Bereich
der « personalen Korrespondenz », der Wahrheit als Begegnung des go6tt-
lichen Du mit dem menschlichen Ich, sondern in die Dimension des Unper-
sonlichen, der Ordnung, des Gesetzes, des abstrakten Etwas: « Die Ge-
rechtigkeit kann, im Unterschied zur Liebe, da als Norm dienen, wo es
sich um unpersonliche Beziehungen, um Institutionen, Gesetze, Ordnungen
handelt. Weil die Gerechtigkeit es nicht mit der Person selbst, sondern
mit dem aus dem Personsein folgenden ’Anteil’ an Etwas zu tun hat, kommt
das Pradikat ,gerecht’ oder ,ungerecht’ nicht bloB Menschen, sondern allen
solchen gefiigten Menschenbeziehungen zu, in denen die Anteile der einzelnen
Glieder eines sozialen Ganzen geregelt werden. Die Idee der Gervechiigkeit
gehort darum wicht in die Personethik, sondern in die Ethik der Ordnungen
oder Institutionen » (24). « Es liegt im Wesen der Gerechtigkeit, daB sie
an das Tiefste im Menschen nicht herankommt. Sie hat es ja mit der
Person-im-Gefiige, nicht mit der Person selbst, als Person zu tun» (311).
Je mehr sich ein Gegenstand einer Untersuchung vom Personzentrum im
Sinne Brunners, d. h. vom « Verhéltnis der personalen Korrespondenz » ent-
fernt, desto gréBer ist die Ubereinstimmung der Brunner’schen Lésung mit
der katholischen ; je mehr er sich ihm nidhert, desto mehr gehen beide
Losungen auseinander. Der katholische Theologe, der iiber das neuere
Schrifttum Brunners, ja, iiber dessen theologisches Denken iiberhaupt
urteilen will, muB vor allem Brunners Personalismus verstehen und sehen,
was daran wahr oder irrig ist. Zu diesem Verstindnis, zu dieser Sicht zu
verhelfen ist hier nicht der Ort, es wiirde zu weit fiihren. Wesentliches ist
hieriiber im Divus Thomas 24 (1946) 80-98, 167-200, 249-289 gesagt worden.
Hieraus kann man fiir unsere Frage ein Dreifaches entnehmen :

Erstens ist Brunners personalistische Einstellung, die zum Teil wenig-
stens aus einem starken Reaktionswillen gegen die idealistische, protestan-
tisch-orthodoxe und die vermeintlich katholisch-intellektualistische Lehrver-
derbnis entstanden ist, zu iibersteigert. Es stimmt, daB in der Offenbarung
letztlich alles auf das Personhafte : den dreipersonlichen Gott ausgerichtet
ist, in ihm seinen Sinn hat, und daB auch manche katholische Theologeri,



Literarische Besprechungen 451

nicht zwar als Gliubige, sondern in ihrer wissenschaftlich-theologischen
Betrachtungsweise, Fragen iiber das personhafte Sein Gottes oder des
Menschen zu « abstrakt-sachlich » behandelten. Die Erkenntnis, daB Gott
und Mensch in ihrem persénlichen Dasein aufeinander « bezogenes Sein »
seien, sagt oder « meint » die Bibel nicht, wie Brunner behauptet. Weil sie
ihrem Ziel gemd von der Beziehung spricht, die der Mensch zu Gott oder
Gott zum Menschen kat, ist nicht daraus zu schlieBen, daB diese Beziehung
letztlich das Wesen beider sei.

Zweitens wird zum Teil, wohl um das Persénliche womoglich hervor-
treten zu lassen, das Unpersonliche doch zu gering gewertet. Gewil, es
steht tatsichlich « dimensional » unter dem personhaften Bereich (Brunner
will ihm allerdings noch « héchste Bedeutung » zuschreiben) ; aber es ist
doch nicht nur ein abstraktes, unwirkliches Etwas. Alles Sein ist eigentlich
nach Brunner nur in dem Grade wirklich, als es in seinem Sinn personlich ist.

Drittens ist als sehr wichtige Folge davon das Verhiltnis zwischen dem
Personhaften und dem Unpersénlichen, zwischen dem « Jemand » und dem
« Etwas » nicht in jeder Hinsicht richtig bestimmt. GewiB besteht zwischen
beiden einerseits ein « dimensionaler » Unterschied, wie zwischen Geist und
Ding. Aber um anderseits ihr Zusammensein in der Offenbarung zu be-
zeichnen, geniigt es nicht zu sagen, sie seien « unablésbar verbunden ».
Wenn Unpersénliches : Lehre, Gesetz, Ordnung auch nicht den Wesenskern
in der Offenbarung ausmacht, so gehért es doch, wenn auch als minderer
Wesensleil zu dessen Wesensganzen, was Brunner nicht zugeben will. Er
beruft sich auf die Bibel ; aber zu Unrecht, wie wir im obgenannten Ort
nachgewiesen haben. Bei Brunner spielen die Vorerkenntnisse aus der
« Ich-Du-Philosophie » eine zu groBe Rolle in der Deutung der Bibel. Ob-
wohl die Bibel immer wieder bezeugt, daB Gott einzelne Tatsachen und
« Lehren » offenbart, behauptet Brunner doch, da Er das einfachhin nicht
«kénne ». Er sagt sich: was « dimensional » verschieden ist, kann nicht
zum einen Wesensganzen gehoren. Brunner verst68t hier gegen einen
Grundsatz, den er selber seinen Gegnern gegeniiber zuweilen geltend macht :
Weil ich das « Wie » einer Tatsache nicht begreife, kann ich nicht leugnen,
dafl sie ist. Zwischen Gott und Mensch besteht ein unendlicher, also ein
weit groBerer Unterschied, als zwischen personhaftem und unpersénlichem
Sein, zwischen dem « Du» und dem « Es»; und dennoch sind Gott und
Mensch in Christus zu einem Wesensganzen vereinigt, dhnlich, wie auch
im Menschen das Unpersénliche des Leibes mit der Seele ein Wesensganzes
bildet. Der menschliche Leib in seiner stofflichen Zusammensetzung ist in
Christus, der die « personhafte Wahrheit » ist, nicht nur « etwas» das er
als etwas mit ihm in (sogar « engster») Beziehungsnihe Stehendes hat,
sondern etwas, das er auBer seinem Gottsein doch wesentlich auch is¢;
denn « das Wort ist Fleisch geworden » (Joh. 1, 14).

Freiburg. L. Volken M. S,



452 Literarische Besprechungen

Philosophie

Philosophie in der Schweiz. Beitrige von Paul Hiberlin, Karl Diirr,
Hans Barth, Parceval Frutiger, Wilhelm Keller, Eduard Scherrer, Hermann
Frey. (Heft 3 der Schriften der M!e Marie Gretler-Stiftung.) — Ziirich-
Erlenbach. Rentsch. 1946. 168 SS.

Diese Schrift ist eine Sammlung von Referaten, die am 13. und
14. Oktober 1945 in Ziirich gehalten wurden. Verschiedene Vertreter der
Philosophie sollten zum Ausdruck bringen, was sich auf ihrem Gebiete zu
der allgemeinen philosophischen Problematik sagen 1a3t. Im Rahmen von
sechs Vortrigen konnten nicht simtliche Disziplinen beriicksichtigt werden.
Das Buch will mehr Anregung geben und macht nicht auf eine vollstindige
Behandlung der einschligigen Fragen Anspruch.

So zeichnet Karl Diirr den Anteil der Schweiz an der Entwicklung der
Logik, die in der Gelehrten Tétigkeit der Klosterschule von St. Gallen ihren
Anfang nimmt. Unmittelbareren Ausgangspunkt der Entwicklung bildet
die scholastische Logik, wie sie zum Beispiel an der Universitit Basel in
den Jahren 1460-1529 gelehrt wurde. Aus einem Briefe Theod. Bezas an
Petrus Ramus vernehmen wir, wie man 1570 in Genf der Reform der aristote-
lischen Logik, welche letzterer durchfiihren wollte, durchaus ablehnend
gegeniiber stand. An der Genfer Akademie war es Julius Pacius, der das
Organon des Aristoteles im Originaltext und einer lateinischen Ubersetzung
samt kurzem Kommentar herausgab. Das 17. Jahrhundert brachte unter
dem EinfluB von Descartes und Petrus Ramus eine Wandlung in der Logik.
Diirr verfolgt diese Entwicklung in der Schweiz bis zur Jetztzeit. Er macht
darauf aufmerksam, wie in Kreisen, die mit der katholischen Kirche in
engem Zusammenhang stehen, die scholastische oder neuscholastische Form
der Logik gepflegt wird, die « den Anspruch erhebt, thomistisch zu sein » (49)
und wie die scholastische Tradition sich in den Darstellungen der Logik
wirksam erweist, die dem philosophischen Unterricht an katholischen
Schulen der Innerschweiz dienen (50).

Prof. Hans Barth hielt ein instruktives Referat liber den schweizerischen
Beitrag zur Staatsphilosophie, evliutert an den Werken Pestalozzis. Ein-
leitend auf den Anteil anderer Schweizergelehrten zur Staats- und Gesell-
schaftsphilosophie hinweisend, untersucht der Verfasser die Fragestellung :
Pestalozzi und der Staat. Die Untersuchung zeigt neben vielem Guten und
Wahren, da8 eine tiefe Kluft zwischen unserer und Pestalozzis Gesellschafts-
auffassung besteht. Fiir ihn gibt es eben keinen Staat und keine Gesell-
schaft im Zustand der unverdorbenen Natur (62), wie auch kein Naturgesetz
im strengen Sinne (62). Als Werk der Natur kennt der Mensch keinen
Gesellschaftszustand. Der Mensch hat aber den Zustand der Unschuld und
Zufriedenheit verloren und ist in den der verdorbenen Natur abgeglitten,
der durch den Krieg aller gegen alle charakterisiert ist (63). Als Schutz
der Selbstsucht gegen fremde Eingriffe wird das Recht und damit die staat-
liche Gewalt geschaffen. Dal3 Pestalozzi gegeniiber dem Kollektivismus die



Literarische Besprechungen 453

Werte und Aufgaben des Einzelmenschen betont, hat auch fiir unsere Zeit
seine berechtigte Bedeutung.

Pervceval Frutiger macht in seinem Artikel : La Philosophie en Suisse
romande mit den philosophischen Stromungen in der welschen Schweiz
bekannt. Freiburg wird bei dieser Untersuchung auBeracht gelassen, nicht
aus Geringschitzung oder kleinlicher Rivalitit, wie der Autor hervorhebt,
sondern aus folgenden Griinden : Leider habe Freiburg, bis in die letzte
Zeit, keinen Kontakt mit den andern Kollegen der welschen Schweiz unter-
halten, zumal die Inhaber der philosophischen Lehrstiihle nicht aus der
romanischen Schweiz stammten. Als katholische Fakultit bilde Freiburg
mit den andern Fakultiten von Genf, Waadt und Neuenburg nicht jene
moralische Einheit, wo die Philosophen mit einer oder zwei Ausnahmen
alle der protestantischen Konfession angehéren (75). Wenn wir es bedauern,
daB Freiburg in einer Schrift, welche die Philosophie in der Schweiz behan-
delt, gar nicht zu Sprache kommt, so sind wir dem Verfasser doch dankbar,
daB er uns gute Auskunft erteilt iiber seine Kollegen in der iibrigen welschen
Schweiz. Wahrend die deutsche Schweiz, wie Prof. Hans Barth hervor-
gehoben hat (51), in der Philosophiegeschichte bis zur Wende des 19. Jahr-
hunderts eine verschwindend kleine Rolle spielte, so besitzt die romanische
Schweiz Manner, auf die eine Darstellung der philosophischen Strémungen
des letzten Jahrhunderts nicht verzichten kann, wie Charles Secrétan,
Alexandre Vinet, H.F. Amiel. Frutiger zahlt zuerst die bedeutendsten
Philosophen der Westschweiz und ihre Werke, samt einer kurzen Charakte-
ristik, auf. Er spricht vom duBeren ZusammenschluB dieser Philosophen
unter sich und begriiBt die Griindung der schweiz. Philosophischen Gesell-
schaft., Der Verfasser sucht dann einige besondere Merkmale der Philosophie
Romande herauszuschélen. « Tétes froides, esprits lucides, ils sont ratio-
nalistes au meilleur sens du terme» (93). Ihre Vertreter gehoren ferner
fast ohne Ausnahme der protestantischen Konfession an. Alle seien, trotz
verschiedener Akzentuierung, vom moralischen Werte der Religion iiber-
zeugt (95). « Science sans conscience n’est que ruine de ’ame. » AufschluB3-
reich sind die Hinweise auf die Abhédngigkeit der verschiedenen Forscher
von auslindischen Philosophen. Fast alle Stromungen sind vertreten, mit
Ausnahme des Materialismus, Empirismus und Sensualismus (98). Auch
die inneren Spannungen zwischen den protestantischen Philosophen, durch
das Aufkommen des Neokalvinismus und der dialektischen Theologie Barths
bedingt, werden nicht verschwiegen. Wo der Verfasser seine eigene Ansicht
iiber Philosophie und Religion darlegt, kénnen wir ihm nicht in allem zu-
stimmen. Ein kritisches Eingehen auf angeschnittene Fragen wiirde zu
weit fiihren.

Wihrend Frutiger auf einzelne philosophische Denker besonders ein-
geht und ihre Abhingigkeit von andern aufdeckt, geht Wilhelm Keller in
seiner Arbeit : Aufnahme und Verarbeitung neuever deutscher philosophischer
Stromungen in dev Schweiz einen andern Weg. Die Situation der Philosophie
in der deutschen Schweiz zeigt eine starke Abhédngigkeit von Deutschland,
denken wir an Husserl, Jaspers, Heidegger. Keller sucht im Sinne des
Verstehenwollens nach dem Wurzelgrund der modernen Existenzialphilo-



454 Literarische Besprechungen

sophie und weist interessante Hintergriinde auf, wie z. B. im Positivismus
eine tiefe Seinsentleerung und ein radikaler Seinsverlust am Seienden sich
vollzogen hat. Keller will nicht dem unterschiedlichen Widerhall moder-
nen deutschen Philosophierens in der Schweiz nachgehen, viel mehr geht
es ihm um den iibergreifenden Gesamtbezug und dies wiederum mehr im
Hinblick auf das Mogliche, auf das erst zu Erwartende und zu Schaffende,
denn auf das schon Geschehene (117). Dafl der Autor in der Richtung
Heideggers eine philosophische Anthropologie aufbauen will, kennen wir aus
seinem Buche « Vom Wesen des Menschen », das wir in dieser Zeitschrift
besprochen haben (1944, S. 232). Wie dort mdéchten wir dem Gedanken
Ausdruck verleihen, daB die Beschaftigung mit dem Sein und dem Seienden
das tiefste philosophische Anliegen sein muf3, und daB wir Thomisten es
nur kraft der Analogia entis zu l6sen iiberzeugt sind.

Die Arbeiten von Paul Hiaberlin, Ed. Scherrer und Hermann Frey
beriihren Hauptanliegen und Probleme der philosophischen Forschung, vor
allem im Hinblick auf die philosophische Lehrtatigkeit an Mittel- und Hoch-
schulen.

Der Aufsatz Hdberlins : « Von der Zukunft der Philosophie in der
Schweiz » enthalt viele kostbare Anregungen. Die Schweizer suchen zu oft
das unmittelbar Brauchbare. Es fehlt oft das Verstindnis fiir Philosophie
und darum findet diese in der Offentlichkeit so wenig Resonanz und Er-
munterung. Fiir die Zukunft wiinscht H., dal an den Hochschulen nicht
nur Ausgebildete, sondern Gebildete geformt werden. Darum brauchen sie
den Sinn fiir Philosophie. Vermehrter Kontakt zwischen den Vertretern
der Wissenschaft und der Philosophie kénnte diesem Zwecke dienen. Aber
es braucht, wie Haberlin gut bemerkt, auf beiden Seiten guten Willen,
sonst fiihrt der Kontakt auseinander statt zusammen. Das Verstehen ist
schwer wegen der Verschiedenheit der Bildungsginge und Denkgewohn-
heiten, welche in verschiedenartigen Terminologien ihren duleren Ausdruck
findet (12). Der Verfasser wiinscht vermehrten Kontakt unter den Ver-
tretern der Philosophie und sieht in der Schweiz. Philosophischen Gesell-
schaft einen Anfang. Héiberlin fiirchtet, der Unterricht hitte sich in den
letzten Generationen zu sehr nach der Seite der Gelehrsamkeit entwickelt
und sich damit zu wenig in den Dienst der philosophia perennis gestellt,
nicht nur in der Form der Systematik, sondern auch in den historischen
Kursen (13). Das Interesse an der Philosophie wiirde sicher gehoben durch
den Kontakt aller Universitidtsstudenten mit der Philosophie (13). Anstof
dazu konnte nach Héiberlin die Mittelschule geben. Sie ist « allgemeine »
Bildungsanstalt und es wird die Lektiire und sorgfiltige Interpretation aus-
gewihlter philosophischer Schriften von hohem Range vorgeschlagen (15).
Nicht ein neues Fach sollte geschaffen werden, vielleicht fakultative Kurse
(14). Der philosophische Geist soll in einzelnen Schulfichern gepflegt werden,
doch kein Dogmatismus, diese « Pest der Halbbildung » (15). In der Offent-
lichkeit und fiir das Volk soll die Philosophie verstindlich dargeboten werden.
Wir miissen uns nicht scheuen, auch einmal recht populdr zu sprechen.
Tagespresse, Radio usw. sind Vermittlungsorgane und haben eine padago-
gische Aufgabe, denn erziehen hei3t : heran- und heraufziehen (16). Was



Literarische Besprechungen 455

in Zukunft unter dem Namen Philosophie leben mag, sei wirkliche, wahre
Philosophie. Der Verfasser denkt natiirlich an seine eigenen philosophischen
Bemiihungen und glaubt durch sie die philosophia perennis zu treffen, um
deretwillen wir die GroBen der Philosophie verehren. Gut betont Héiberlin,
daB die Philosophie objektiv sein und der Denker die Wahrheit lieben mu8.
Philosophie will ja Wahrheit zeigen und die Sache soll sprechen (25). Dieser
Forderung wiirde auch der hl. Thomas, der « unice veritatis amator », voll
zustimmen wie den SchluBworten : « Wenn wir an die Zukunft der Schweiz
denken, so wollen wir alle, dal Geist herrsche und nicht Ungeist. Darum,
und nur darum, wollen wir, daB3 Philosophie in der Schweiz eine Zukunft
habe. Diese beste ‘geistige Landesverteidigung’ ist die Pflege und Ver-
teidigung des Geistes im Lande. Dazu kann Philosophie und soll sie das
ihrige beitragen. DaB sie es wirklich tue, dadurch daB sie is¢ und daB sie
Philosophie ist, — dies ist meine Hoffnung » (25).

Niher auf das Problem : Philosophie am Gymnasium geht die Abhand-
lung von Ed. Scherrer, Professor an der Kantonsschule St. Gallen : « Was
evwartet dev jugendliche Mensch von einer philosophischen Schulung?», ein.
Er entrollt der Hauptsache nach sein Programm und gibt methodische
Winke. Der Unterricht sei eine aktive geistige Bemiihung von Schiiler und
Lehrer. Mit Nachdruck weist er auf die konkrete Gestaltung des Unter-
richtes (150). Er will die « Methode des elementaren, konkreten oder exem-
plarischen Denkens » (152), denn die Begriffe sind « das Erfassen des All-
gemeinen im Einzelnen, und das Einzelne entpuppt sich als das treffende
Beispiel, nach welchem wir unabldssig fahnden » (153). Scherrer sieht in
Hume das System seiner Philosophie (154). Dazu sei nur bemerkt, dafB
Hume als Empirist nie zum Allgemeinen vorstoBen kann und im Nominalis-
mus stehen bleiben muB. Die Methode Scherrers findet u. E. nur in der
Abstraktionslehre des Aristoteles ihre philosophische Rechtfertigung. Gegen-
iiber der heute in Philosophenkreisen vielfach verwendeten komplizierten
Sprache verlangt der Verfasser mit Recht vor allem Klarheit, Einfachheit,
verstindliches, elementares, aber nicht naives Denken. Diese Eigenschaften
im Thomismus zu finden, ist meine tiefste Uberzeugung.

Damit wire die Reihenfolge der Referate der Ziirchertagung abge-
schlossen. Der Ausgabe wurde aber noch eine Abhandlung von Hermann
Frey beigedruckt : « Philosophie am Gymmasium ». Der Verfasser macht auf
die Moglichkeit aufmerksam, in einzelnen Fichern philosophische Fragen
zu behandeln. Er denkt besonders an das Studium der alten Sprachen und
gibt einige praktische Anregungen. Soll die Philosophie aber auch als Fach
in den Lehrplan der Mittelschule eingebaut werden ? Frey bejaht es, mochte
sich aber nur fiir eine fakultative Form entscheiden, damit Philosophie
jenen Schiilern vorbehalten werde, die Neigung dazu verspiiren.

Wenn der Ruf nach Philosophie an unsern Gymnasien immer mehr
wach wird, so diirften unsere katholischen Gymnasien stolz sein, dieses Fach
schon lingst eingefiihrt zu haben und zwar fiir alle Schiiler. Die Erfahrung
hat auch diese Bemiihungen gerechtfertigt. Mancher, der spiater Freude an
der Philosophie empfunden, hitte vielleicht zum Freifach nicht den Mut
gehabt, verlangt Philosophie doch andauernde geistige Anstrengung. Die



456 Literarische Besprechungen

Kliarung der Begriffe und die Einheit des Weltbildes — auf das ein humani-
stisches Gymnasium hinzielen mu8 — wird doch nur durch die Philosophie
ermoglicht.

Die ausfiihrliche Besprechung der vorliegenden Schrift deutet auf den .
philosophischen Ernst und die Fiille der Anregungen und Kenntnisse, die
darin vermittelt werden. Wenn wir nochmals bedauern, daB3 die thomisti-
schen Belange und die Tatigkeit katholischer Denker nicht mehr beriick-
sichtigt wurden, so gestehen wir doch freudig das Bemiihen um ein Ver-
stehenwollen. Jeder wird das Buch mit groBem Gewinne lesen.

Stans. Dr. Clodoald Hubatka O. F. M. Cap.

A. Grégoire S. J.: Immanence et Transcendance. Questions de Théo-
dicée. (Museum Lessianum. Section philosophique N°© 24.) — Bruxelles,
L’Edition Universelle. 1939.

L’ouvrage du P. Grégoire, professeur au Collége philosophique de
Louvain-Eegenhoven, donne a la fois plus et moins qu’il ne promet. Moins,
car au lieu d’une profonde étude sur l'immanence et la transcendance
divines, on y trouve traitées les questions ordinaires de la théodicée classique :
existence de Dieu, attributs divins, rapports de Dieu et du monde. — Plus,
car en exposant les cinq voies de saint Thomas, 1’auteur signale, avec péné-
tration, la difficulté qu’on éprouve & les faire conclure & un Dieu transcen-
dant, ou plutdt A reconnaitre, & leur point de départ, la contingence d’étres
distincts de I’Etre. Cette difficulté serait levée si I’on donnait au principe
de causalité métaphysique le sens et la justification élaborés par le -
P. Grégoire. En méme temps, on ferait apparaitre le soubassement méta-
physique qu’exigent la solidité et la portée des preuves thomistes.

Le théme central du livre consistera donc & établir et & justifier le
principe de causalité. Cette tentative constituera en méme temps une
— ou peut-étre la — preuve de l'existence de Dieu.

L’auteur a bien voulu résumer lui-méme son argumentation capitale
dans les lignes suivantes (p. 123) :

« L’acte constitutif de I’objet de pensée est le jugement, 1’affirmation :
« Cela est.» L’affirmation, réaction spontanée du sujet sur le donné, rapporte
celui-ci 4 'unité absolue de la pensée et 4 la fin derniére du sujet connaissant.
La capacité objective de l’intelligence est absolument illimitée; 1’objet
correspondant adéquatement A cette capacité est donc I'Etre absolument
illimité ; celui-ci est pareillement la fin derniére de la volonté. Donc, la
relation & 1’Etre absolument illimité, relation de participation, est un élé-
ment intrinséque, constitutif de 1’objet comme tel. Or, les conditions intrin-
séques de la pensée objective s'imposent au méme titre que la pensée objec-
tive elle-méme, en particulier la relation a l'absolu, et, par conséquent,
la réalité de I'absolu, sans laquelle cette relation serait un non-sens. Cet
Etre absolument illimité, dégagé de toute forme limitative, et donc acte
pur d’étre, dont tous les objets sont des participations ; cet Etre, qui est
en méme temps objet adéquat de l'intelligence et fin derniére de la volonté,



Literarische Besprechungen 457

répond bien & l'idée de Dieu. Nous pourrons encore l’appeler 1’ « Etre par
essence ».

Ou plus brievement encore : « Les étres finis ne peuvent étre affirmés
que dans leur relation 4 Dieu » (p. 125).

Quant au principe de causalité, il n’est que 1’expression de ce rapport
de dépendance des étres finis, vis-a-vis de 1’étre illimité. Il se formulera
exactement dans les termes suivants : « L’étre par participation dépend
de I’étre par essence. Ce qui peut encore s’exprimer de la maniére suivante :
Ce qui n’est pas intelligible par soi, n’est intelligible que par relation 3
l'intelligible par soi » (p. 125).

Pour justifier ce principe, le raccourci de la réduction & I’absurde ne
parait pas satisfaisant a l'auteur; et le voild engagé dans un long détour
qui le fait passer par Dieu. La valeur du principe apparait, en effet, comme
tellement liée & la démonstration de I’existence de Dieu qu’on ne sait plus
ce qui est premier : les preuves de l'existence de Dieu « reposent toutes,
en effet, sur le principe de causalité, et celui-ci n’est justifié qu’'une fois
prouvée la réalit¢ de I'absolu » (p. 135).

L’auteur définit lui-méme son étude comme un essai « de prouver
I'existence de Dieu par la finalité du sujet intelligent » (p. 135, note 1).
Le point de départ de la preuve' de Dieu et de la justification du principe
de causalité est, en effet, dans 1’analyse critique de la connaissance objec-
tive. Le P. Grégoire se range ainsi aux cotés de cette pléiade d’esprits cou-
rageux qui essaient de transposer en philosophie thomiste la preuve augus-
tinienne de Dieu par les conditions d’une pensée & la fois nécessaire et
incapable, dans son insuffisance, de s’expliquer & elle-méme cette nécessité.
La tentative peut-elle étre considérée comme réussie ?

Nous ne voudrions soulever ici que deux difficultés :

1. La preuve nous fait-elle vraiment aboutir & Dieu ¢ Pour notre part,
nous ne voyons dans l'étre illimité impliqué dans la démarche de notre
entendement que 1'étre indéterminé et vague dans lequel nous concevons
tout objet et découpons toute détermination. On saisit bien I'immanence
de cet étre a tout ce que nous connaissons. Mais ot est sa transcendance ?
L’étre transcendantal serait-il 1’étre transcendant ?

2. Le principe de causalité, formulé et justifié comme le fait le
P. Grégoire, ne réserve-t-il pas la causalité métaphysique a Dieu seul ?
L’auteur a bien raison de refuser avec force, en théodicée, la valeur des
preuves dites « scientifiques », qui prétendent user de la notion scientifique
de causalité et ne peuvent atteindre, par suite, qu'une cause scientifique :
un phénoméne. Mais de son cbdté, ne va-t-il pas a l'extréme opposé, et ne
risque-t-il pas, avec Malebranche, de dépouiller 1'étre créé de toute vraie
causalité métaphysique ?

Le probleme ainsi soulevé mérite, d’ailleurs, considération, car on sait
qu’il n’est pas facile de découvrir, dans la nature, une série de deux causes
métaphysiques, en acte de causer, actuellement et essentiellement subordon-
nées, comme l’exigent les voies de saint Thomas, Les métaphores habituelles
ne portent pas : comparaison n’est pas raison. Aussi, 'on comprend I’essai
tenté par le P. Grégoire d’échapper a 'ordre de la nature — ou la causalité

Divus Thomas 39



458 Literarische Besprechungen

métaphysique n’est pas apparente — pour se réfugier dans l’esprit. Mais
il ne nous parait pas avoir montré avec assez de clarté la causalité divine
a I'ccuvre dans notre connaissance.

Sur cent autres points, dans cette vaste fresque ol tous les problémes
de la théologie naturelle sont touchés, il y aurait & réfléchir. Le livre du
P. Grégoire, écrit d’un style incisif et ferme, invite & les repenser avec
des exigences accrues de rigueur et d’exactitude.

Fribourg. Louis Meyer S. M.

Geschichte

Th. Schwegler O. S. B. : Geschichte der katholischen Kirche in der
Schweiz von den Anfingen bis auf die Gegenwart. Zweite umgearbeitete
und vermehrte Auflage mit 6 historischen Karten. — Stans, v. Matt. 1943.
426 SS.

1935 erschien die erste Auflage dieses Buches, 1943 die zweite. Das
« Nonum prematur in annum » hat ihm zum Segen gereicht. Nicht nur an
Umfang ist es gewachsen, von 288 Seiten auf 426 ; kaum eine Seite ist
unverindert geblieben ; der Verfasser konnte eine griindliche Durcharbeit
vornehmen. Dankenswert sind die neu beigegebenen Karten, die Verzeich-
nisse der Kloster, Anstalten usw. und dann das Literaturverzeichnis. Bei
Muschg, Die Mystik in der Schweiz 1200-1500, hitte die Geistesrichtung
des Verfassers mit einem Worte angedeutet werden konnen. Die Aus-
fiihrungen des Vorwortes, daB3 die Darstellung des inneren Lebens der
Kirche nicht ausfiihrlicher geboten worden sei, sind berechtigt. Das Buch
will doch in erster Linie ein Nachschlagebuch sein, das in aller Kiirze das
Wichtigste angibt ; wer mehr sucht, soll das angegebene Schrifttum nach-
schlagen. Ob nicht der Verfasser das Mittelalter noch etwas zu pessimistisch
betrachtet ? Bei allen unleugbaren MiBstinden, namentlich im Klerus,
darf man doch nicht vergessen, daB die Gesellschaft katholisch war und
daB auch arge Siinder beim Sterben ihren Frieden mit Gott machten,
wihrend heute trotz intensiver seelsorgerlicher Arbeit groBe Massen sich
von der angestammten Kirche abgewandt haben und ihre Gnadenmittel
verschmahen.

Ein paar Kleinigkeiten seien angedeutet. 5. 96 : Das Studium generale
der deutschen Ordensprovinz war in Koln; in StraBburg war nur ein
bedeutendes Studium provinciale. S. 98 : St. Katharina in St. Gallen nahm
bereits 1266 neben der Regel des hl. Augustinus die Konstitutionen der
Dominikaner an. Heinrich von Egwint stammte wohl nicht aus dem Aargau
(S. 104), sondern aus Regensburg, wo er (wie auch in Wiirzburg) als Lese-
meister und Prior nachzuweisen ist. Sollte Arnold der Rote nicht identisch
sein mit dem «roten Prior, Prior Rufus», der um 1300 in den Kolner
Klosterpredigten (ed. Strauch) vertreten ist ? (S. 104). S. 153: « Der
Konvent in Ziirich war fiir den Abfall reif. » Verf. vergit den Zwang, der
ausgeiibt wurde, ebenso, daB der Rat am Vorabend der Kirchenspaltung



Literarische Besprechungen 459

die Reform durch den Orden direkt verhinderte. Bei der Darstellung des
Jetzerprozesses (S. 151 f.) sind zwar die beiden letzten unpassenden Sitze
der ersten Auflage ausgelassen, die sonstige Darstellung aber ist unver-
andert geblieben. Der einzige Historiker, der die Schuld der Patres
behauptet, war Albert Biichi. Er fand gleich bei seinem ersten Auftreten
entschiedenen Widerspruch von berufensten Fachleuten, Prilat Kirsch und
Prof. Schniirer. Schniirer wies, wie er mir erzahlte, darauf hin, da8 man
nach der Methode Biichis auch alle Aussagen der Hexen, die ihnen auf
der Folter erpreBt wurden, annehmen miisse. Ubrigens vertritt auch
P. Schwegler die Ansicht Schniirers, wenn er S. 108, Zeile 1, schreibt :
«der jiidische Arzt Balavigny aus Thonon wurde solange gefoltert, bis er
das gewiinschte Gestdndnis ablegte. »

Einer Empfehlung bedarf das Buch nicht, es kommt wirklich einem
iiberall geiuBerten Wunsche entgegen.

Freiburg. Gabriel M, Léhr O. P.

Th. Van Haag S.J.: Die Apostolische Sukzession in Schweden. Sonder-
abdruck aus Kyrkohistorik Arsskrift. — Uppsala 1944. 168 SS.

Die Schrift ist unter eigenartigen Umstdnden entstanden. Der Ver-
fasser, ein deutscher Jesuit, der an der Gregoriana in Rom promovieren
wollte, studierte zum Zweck der Vertiefung seiner Forschung in Uppsala.
Seine Dissertation wurde, da sie in Deutschland nicht gedruckt werden
konnte, in die Kyrkohistorik Arsskrift aufgenommen. Ein groBes Entgegen-
kommen, wenn freilich auch die Redaktion ihren Standpunkt gegeniiber
dem Verfasser wahrte. Wir kénnen nicht im einzelnen die Ausfiihrungen
van Haags skizzieren, das wiirde den Rahmen einer Besprechung im Divus
Thomas iiberschreiten.

« Die Bischofsfrage steht nicht am Rand, sondern im Mittelpunkt der
Ereignisse, die den Verlauf der Reformation in Schweden bestimmen » (S. 5).
Nun hat gerade die Apostolische Sukzession der Bischofe in Schweden ver-
schiedene Peripetien erlebt : bis 1531 sind die Bischéfe simtlich katholisch ;
Konig Gustav Vasa will den Episkopat aus politischen und finanziellen
Griinden ganz vernichten ; es gelingt ihm nicht. Mit Laurentius Petri, seit
September 1531 Erzbischof von Uppsala, beginnt der Umschwung : obwohl
selber — so urteilt van Haag — rechtmifBig geweihter Bischof, vertritt
und befordert er die rein lutherische Auffassung vom allgemeinen Priestertum
im Gegensatz zum speziellen Priestertum ; die katholischen Bischofe fiigen
sich dem Druck des Konigs, sie hoffen auf eine Anderung der Lage, bis
es zu spat ist. Laurentius Petri (T 1573) ist die entscheidende Personlichkeit ;
er « glaubte wohl selbst nicht daran (an die Apostolische Sukzession der
Bischofe in Schweden), obwohl sie in seiner Person noch existierte. Die
religios-sakramentale Betrachtungsweise, die die Voraussetzung fiir das Ver-
stindnis der Apostolischen Sukzession ist, war lingst durch die lutherische
Uberspitzung des erhabenen Gedankens vom allgemeinen Priestertum er-
setzt worden » (S. 97). Am merkwiirdigsten ist das Verhalten Ko6nig Jo-



460 Literarische Besprechungen

hanns III. (1569-1592), der einem eigentiimlichen Kompromikatholizismus
huldigte und eine Union mit Rom anstrebte.

van Haag leistet eine minuziése Arbeit, die Schritt fiir Schritt den
Ereignissen folgt und keiner Schwierigkeit aus dem Wege geht. Er faBt
sein Urteil so zusammen : « Die materielle Sukzession, das hei3t die ununter-
brochene Reihenfolge der Handauflegungen, ist unbestreitbar. Ohne dem
Urteil der dogmatischen Fachkritik vorgreifen zu wollen, scheint es uns
aber, daB schon im 16. Jahrhundert ein innerer Ubergang vom katholischen
Priestertum zum lutherischen Amt stattfand » (S. 167 £.).

Eine gewisse Erginzung zu van Haag bildet die Abhandlung von
L. M. Dewailly O. P., der s.Z. als katholischer Seelsorger in Stockholm
wirkte (Revue des sciences philosophiques et théologiques 27 — 1938 —
S. 386-426 : L’Eglise Suédoise d’Etat a-t-il gardé la succession aposto-
lique?). Er geht teilweise mehr von der theologisch-dogmatischen Betrach-
tungsweise aus, wahrend van Haag nur «den historischen Verlauf der
Sukzessionsfrage im 16. Jahrhundert aufdecken will » (S. 167). Im End-
urteil stimmt er aber mit van Haag iiberein. Man wird gegen die Dar-
legungen der beiden Forscher schwerlich etwas Durchschlagendes vor-
bringen koénnen.

Freiburg. Gabriel M. Léhr O. P.

H. Jedin: Katholische Reformation oder Gegenreformation? Ein Ver-
such zur Klirung der Begriffe. Nebst einer Jubiliumsbetrachtung iiber das
Trienter Konzil. — Luzern, Stocker. 1945. 66 SS.

Der riihrige Verlag Josef Stocker bringt diese Arbeit des bekannten
Tridentinumsforschers, der heute der beste Kenner dieser Periode ist. Sie
ist wohl gedacht als eine Art Einleitung zu dem lingst erwarteten groflen
Werke Jedins iiber das Trienter Konzil, das uns zum ersten Male eine wissen-
schaftliche moderne Darstellung bieten soll, geschépft aus umfassender
Kenntnis der Quellen.

Die Antwort auf die Frage, die im Titel der Schrift ausgesprochen ist,
gibt der Verfasser S. 38 : « Es darf nicht heien : Katholische Reformation
(Reform) oder Gegenreformation, sondern es muB heilen katholische Refor-
mation (Reform) und Gegenreformation ... Die katholische Reform ist
grundgelegt in der Selbstreform der Glieder wahrend des spaten Mittelalters,
gewachsen unter dem Druck des Abfalls, zum Siege gelangt durch die Er-
oberung des Papsttums, die Veranstaltung und Durchfiihrung des Konzils
von Trient ... In der kath. Reform werden die Krifte aufgespeichert, die
sich in der Gegenreformation entladen. » Diese Stelle diene gleichzeitig als
Probe der pragnanten Schreibweise Jedins.

Der zweite Teil der Schrift ist ein gedankenreicher Aufsatz iiber die
allseitige Bedeutung des Trienter Konzils : das Trienter Konzil ist nicht
mehr Mittelalter, aber die Neuzeit ist noch nicht da, das Konzil steht
zwischen den Zeiten ; die Kirche ist notwendig antiprotestantisch geworden
(S. 62 £.). Trient ist « ein Wendepunkt, der in der Geschichte der Kirche



Literarische Besprechungen 461

nicht viel weniger bedeutet als die Entdeckungen des Kopernikus und Galilei
fiir das naturwissenschaftliche Weltbild » (S. 59).

Wem es um die tiefere Erfassung der Zusammenhinge von Reforma-
tion und Spatmittelalter zu tun ist, wird die Schrift mit GenuB lesen. Dazu
ist eine reiche Literatur vermerkt, die heute in dieser Vollstindigkeit nicht
iiberall zu erreichen ist.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

J.Gallén : La province de Dacie de 1’Ordre des Fréres Précheurs. I. His-
toire générale jusqu’au Grand Schisme (Institutum Historicum FF. Praed.
Romae ad S. Sabinae. Dissertationes historicae, fasc. XII). — Helsingfors
1946. xxxr11-288 SS. Dazu 10 Tafeln und 3 Karten.

Die Dominikanerprovinz Dacia umfaBte Danemark, Norwegen, Schwe-
den, Finnland und das unter dinischer Oberhoheit stehende Estland. Die
politische und kulturelle Lage war in diesen fiinf Landern verschieden. Es
ist nun nicht leicht, eine Geschichte dieser Provinz zu schreiben. Ordens-
chroniken fehlen ; mit den Bibliotheken und Archiven dieser Kloster hat
die lutherische Reformation griindlich aufgeriumt. So ist eine eigentliche
geschichtliche Darstellung so gut wie unméglich. Man muf8 versuchen, aus
verstreuten Notizen ein mosaikartiges Ganzes herzustellen — und das ist
Gallén, einem geborenen Finnlinder, gut gelungen. Die Liste der benutzten
Literatur ist eindrucksvoll (S. x1-xx11). Es zeigt sich da der groBe Vorteil,
daB ein einheimischer Fachhistoriker den Gegenstand behandelt ; er ist am
besten in der Lage, die Quellen zu kennen und die Tatsachen aus eigener
Anschauung zu beurteilen, wihrend ein Fremder zu leicht falsche Auffas-
sungen in die Nachrichten hineintragen wiirde.

Gallén grenzt drei Perioden ab : Fondation et premier développement
(1219-1261) ; Epanouissement (1261-1315/20) ; Exubérance et déclin (1315/20
bis 1378). Zuerst werden die Provinziale der betreffenden Periode geschil-
dert, soweit die diirftigen Nachrichten es gestatten, dann die Ausbreitung
des Ordens und seine duBere Geschichte in den 5 Landern gezeichnet. Die
Glanzzeit ist natiirlich die 2. Halfte des 13. Jahrhunderts: die Zeit des
Provinzials Augustinus de Dacia, des Petrus de Gotlandia (Dacia) und des
Erzbischofs Israel Erlandi O. P. Die Avignoner Zeit ist die Periode, da
eine Reihe skandinavischer Dominikaner als Pénitentiare am papstlichen
Hofe amten und spiter auf Bischofssitze in der Heimat erhoben werden.
Die Lage des Ordens war in den 5 Landern verschieden : bis 1261 befanden
sich schon 11 oder 12 Kloster in Ddnemark, darunter in allen Bischofs-
stidten, 8 in Schweden und Finnland, 3 in Norwegen. Keine Kloster des
Ordens gab es in Island, auf den Farder und in Grénland, trotz gegenteiliger
Behauptungen (vgl. Kirchenlexikon 5, 1282). In Norwegen fanden die Do-
minikaner wie auch die Minoriten starken Widerspruch (S. 23), in Schweden
zunichst eine kiihle Aufnahme, die aber bald in das Gegenteil umschlug.
In Dinemark erreichte der Orden, trotz seiner starken Verbreitung, keine
Bedeutung wie in Schweden. Gallén sucht als Historiker die tieferen Griinde



462 Literarische Besprechungen

fiir diese Verschiedenheit festzustellen. Am einfluBreichsten wurden die
Dominikaner in Finnland : « Les Fréres Précheurs exercérent une influence
dominante sur la vie spirituelle de Finlande. Pendant un siécle et demi
ils constituérent le seul ordre religieux dans le pays. Leur collaboration
avec le clergé séculier était harmonieuse, le plus beau témoignage en reste
le fait que le diocése finlandais au XIVe siécle adopta la liturgie dominicaine.
Ainsi, parmi les pays du Nord, la Finlande devenait pa.r préférence le pays
de saint Dominique » (S. 57).

Der vorliegende Band behandelt nur die Zeit bis zum Ausbruch des
groBen Schismas (1378). Der zweite Band, der bereits zum groBen Teil
im Manuskript abgeschlossen ist, wird die Darstellung bis zum Untergang
der Provinz durch die lutherische Reformation fortfithren und zugleich das
innere Leben und die apostolische Tatigkeit schildern. Gallén hat bereits
im Archivum O. P. V einiges iiber die schriftstellerische Tatigkeit gebracht.
Ich bin gespannt, wie er uns zeigen wird, wie die nordische Kirche und
mit ihr der Orden so relativ schnell zugrunde gehen konnten.

Freiburg, Gabriel M. Léhr O. P.



	Literarische Besprechungen

