
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Die Lehre vom geheimnissvollen Leib Christi in den frühen
Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik [Fortsetzung]

Autor: Landgraf, Artur Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762243

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762243
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi
in den frühen Paulinenkommentaren

und in der Frühscholastik

Von Weihbischof Dr. Artur Michael LANDGRAF

Fortsetzung)

Christus ist Haupt der Kirche nach der Menschheit

Mit der Feststellung, daß Christus Haupt des geheimnisvollen
Leibes ist, und der Aufzählung der für das Hauptsein notwendigen
Erfordernisse sind noch nicht alle hier einschlägigen Fragen gelöst.
Wissen wir doch, daß trotz der feststehenden Tatsache der Mittlerschaft
Christi und trotz der Bemühungen um die Umschreibung des Wesens

der Mittlerschaft es zum Problem wurde, ob Christus als Gott oder als

Mensch oder als Gottmensch Mittler ist. Eine gleiche Frage bleibt nun
auch hier offen : Welcher Natur nach ist Christus Haupt der Kirche

Bereits Hieronymus hat hier betont, daß wir Glieder sind des

Leibes Christi nicht nach der Natur der ewigen Gottheit, sondern

entsprechend dem, daß er sich gewürdigt hat, den Menschen anzunehmen1.
Dies wiederholt Claudius von Turin2. Weil dem so ist, sind wir denn
nach ihm ferner Glieder Christi nicht bloß der Seele, sondern auch dem
Leib nach ; hätte aber Christus nur die Seele angenommen, dann wären
wir nur der Seele nach seine Glieder3. Das Wort, da es Gott beim
Vater ist, durch den wir gemacht wurden, wurde durch den Leib unser
Teilhaber, damit wir Leib jenes Hauptes sein könnten 4. Wie er durch

1 Commentarii in epistolam ad Ephesios. Lib. 2 c. 5 (SSL 26, 568) : Membra
autem sumus corporis Christi non secundum naturam divinitatis aeternae, sed

iuxta id, quod hominem est dignatus assumere.
2 Zu Eph. 5, 30 (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 145î>).
2 Zu 1 Kor. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 66t>) : Quoniam Christus caput

nostrum est eo, quod homo factus est propter nos, et caput, de quo dictum est :

Ipse salvator corporis nostri, corpus autem eius aecclesia est. Si ergo Dominus
noster Jhesus Christus tantummodo animam humanam susciperet, membra eius
non essent nisi anime nostre. Quia vero et corpus suscepit, per quod etiam caput
est nobis, qui ex anima et corpore constamus, profecto illius membra sunt et
corpora nostra.

4 Zu Eph. 5 (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 146). Ebenso wörtlich Rabanus
Maurus, Enarrationes in epistolas Pauli. Lib. 18. Ad Eph. c. 5 (SSL 112, 460).

Divus Thomas 28



394 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

die Gottheit Anfang und Haupt der Engel ist, so ist er auch durch die
Aufnahme des Leibes Haupt aller auserwählten Menschen L Haupt des

Mannes ist Christus nach der angenommenen Form des Menschen z.

Dunkel und im Gegensatz zum Gesagten stehend möchte auf den ersten
Anblick die folgende, zudem auch textlich schlecht erhaltene Stelle
erscheinen : Non ita accipiendum est, tanquam huius carnis, quam induit,
et in qua apparuit, nos partem habere et de eius ossibus, que ossa

fuerint carnis eius, in qua Christus apparuerit ; sed accipiamus deitatem
solam eiusdem, que est in spiritu, ubi in omnibus supra celum et in
celestibus potentiam deitatis sue [fol. 146] habet circa spiritum, circa
mentem et circa animam. Hic igitur, quoniam et nos hec eadem habemus,
ita est, quod membra sumus Christi, id est in substantia spirituali, et
de came eius id est de anima, et de ossibus id est de eo, quod vouç

grece dicitur. Omnia enim ista virtute Dei in superioribus spiritus sunt,
sicut et idem Paulus dicit in epistola ad Thessalonicenses prima : Ipse
autem Deus pacis sanctificet nos per omnia, ut integer spiritus vester
et anima et corpus 3. Damit dürfte aber Claudius kaum etwas anderes

sagen wollen als Atto von Vercelli mit der Bemerkung, daß wir an der
Erbschaft und am Leib Christi teilhaben nach dem geistigen Menschen,
der in ihm geschaffen ist4 ; der aber zugleich auch sagt, daß deswegen

unsere Leiber Glieder Christi sind, weil Gott Mensch geworden ist und
unsere Leiber nicht Glieder Christi genannt würden, wenn er bloß eine
Seele aufgenommen hätte 5. Diese Lehre vom Teilhaben an Christus
durch den geistigen Menschen, der in ihm geschaffen ist, macht sich
Haimo fast im Wortlaut des Atto zu eigen 6 und auch er lehrt, daß

Christus auch seiner Menschheit nach Haupt des Leibes, d. i. der Kirche

1 Zu Kol. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 164) : « Ut sit in omnibus ipse primatum
tenens », quia videlicet sicut per divinitatem principium et caput est angelorum,
ita et per susceptionem carnis caput est omnium hominum electorum.

2 Zu 1 Kor. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 82).
3 Zu Eph. 5, 30 (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 145a).
4 Expositio epistolarum S. Pauli. In ep. ad Hebr. c. 3 (SSL 134, 746) :

Participamur ex eo, inquit, id est unum facti sumus cum illo. Siquidem ipse caput
est et nos membra ; cohaeredes et concorporales illi secundum spiritualem hominem,
qui creatus est in ipso.

6 In ep. 1 ad Cor. (SSL 134, 340) : Ideo corpora nostra membra Christi,
quia Deus homo factus est Et notandum, quia non solummodo animam sus-
cepit ; nam si tantummodo, animae nostrae dicerentur membra Christi, non
corpora. Sed, quia utrumque suscepit, id est corpus et animam, et redemit, ideo
corpora nostra membra Christi esse dicuntur.

6 Expositio in epistolas S. Pauli. In ep. ad Hebr. c. 3 (SSL 117, 845).



in den frühen Paulinenkommentaren 395

dadurch, daß er Mensch wurde, ist, und daß, weil er einen Leib
angenommen hat, auch unsere Leiber seine Glieder sind1.

Gleiches trägt auch Hervaeus von Bourg-Dieu vor 2, bei dem man
auch die Fassung findet : Nach der Knechtsgestalt ist Christus Haupt
seines Leibes, nämlich der Kirche, weil Haupt und Leib die gleiche
Natur haben 3.

Auch Gilbert de la Porree zieht aus der Tatsache, daß Christus
nicht bloß eine menschliche Seele, sondern auch einen menschlichen

Leib angenommen hat, die Folgerung, daß auch unsere Leiber Glieder
Christi sind4. Zugleich lehrt er, daß Christus nach der Menschheit

Haupt der Kirche ist5.
Selbstverständlich mußte schließlich auch die Vertiefung der

Erkenntnis der für das Wesen des Hauptseins erforderlichen Bestandteile
sich auch in der Behandlung dieser Frage auswirken. So nennen denn
die Sententiae Divinitatis — die hier eine Parallele zwischen Christus
dem Mittler und dem Haupt sehen — Christus als Mensch Haupt
aller Prädestinierten, weil alle von seiner Fülle empfangen haben und

1 Expositio in epistolas Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 6 (SSL 117, 541 D f.) :

Generaliter tota Ecclesia est corpus Christi, quia ipse est caput et princeps eius
secundum humanitatem, eo quod homo factus est propter nos, singuli autem
electa membra sunt eius. Si ergo Dominus Jesus Christus tantummodo animam
susciperet, membra eius non essent nisi animae nostrae. Quia vero et corpus sus-
cepit, per quod etiam nobis est caput, qui ex anima et corpore constamus, pro-
fecto et membra illius sunt corpora nostra. — Man vgl. auch In ep. 1 ad Cor. c. 11

(SSL 117, 567).
2 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 6 (SSL 181, 870) :

« an nescitis, quoniam corpora vestra sunt membra Christi », qui est caput
vestrum eo, quod homo factus est propter nos Qui si tantummodo humanam
animam suscepisset, membra eius non essent nisi animae nostrae. Quia vero et

corpus suscepit, per quod etiam caput est nobis, qui ex anima et corpore constamus,

profesto illius membra sunt et corpora nostra. Illius, inquam, membra sunt
corpora nostra propter corpus, quod ipse ex genere corporis nostri suscepit.

3 In ep. ad Col. c. 1 (SSL 171, 1321) : et secundum formam servi « Ipse
est caput corporis sui », scilicet « Ecclesiae », quia unius naturae sunt caput et

corpus.
4 Zu 1 Kor. 6, 15 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 37u) :

« quoniam » non solum anime, sed etiam « corpora vestra » eo, quod Christus caput
nostrum non solum animam humanam, sed etiam corpus suscepit, « Membra sunt
Christi », sicut et propter inhabitantem Spiritum Sanctum eadem sunt templum
Spiritus Sancti.

5 Zu Eph. 1 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 80u) : « et
ipsum », qui adeo altus est, « dedit » secundum humanitatem esse « caput super
omnem ecclesiam ». Ferner zu Kol. 1,18 (fol. 94) : et secundum humanitatem
« ipse est caput corporis ecclesie », id est ecclesie, que est corpus eius.



396 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

empfangen 1. Der die Gilbert'sche Erklärung paraphrasierende
Kommentar zum 1. Korintherbrief des Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 nimmt
diesen Gedankengang sofort auf und führt aus, daß der Heilige Geist

nicht bloß Christus, sondern auch seinen menschlichen Geist und Leib
zu den Werken Gottes bewegt, und ebenso, wenn auch in geringerem
Maß, unsern Geist und Leib. Und weil der Geist seine Kräfte in
vollkommenerer Weise dem Haupt als den Gliedern zuteilt, darum sei

Christus nicht bloß irgendwie, sondern dem menschlichen Geist und Leib
nach Haupt, und nicht bloß unser Geist, sondern auch unser Leib sei

Glied Christi2. Auch der porretanische Paulinenkommentar des Cod.

Paris. Nat. lat. 686 übernimmt diese Idee, weicht aber in der Richtung
ihrer Auswertung etwas ab. Christus, der die Fülle der Gnaden besitze,

von der wir alle empfangen, werde mit Recht nicht bloß als Mensch,
sondern auch als Gott unser Haupt genannt. Denn, wenn er nicht
Mensch wäre, hätte er die Gnade nicht, und, wenn er nicht Gott wäre,
würde er der Fülle entbehren. Er sei als Mensch und Gott unser Haupt.
Weil er aber durch die Annahme der Menschheit dies zu sein begonnen
hätte, werde er bloß als Mensch Haupt genannt. Aus dem gleichen
Grund werde er auch bloß als Mensch Mittler genannt, weil er eben

nicht Mittler sein könnte, wenn er nicht eins wäre mit den beiden

Extremen, mit Gott Gott und mit dem Menschen Mensch3. Auf diese

1 B. Geyer, Die Sententiae Divinitatis, ein Sentenzenbuch der Gilbert'schen
Schule. [Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band VII
Heft 2-3], Münster i. W. (1909) 102*.

2 Zu 1 Kor. 6 (Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 fol. 64w) : Quia ergo Christus
homo factus humanam naturam assumpsit Spiritu Sancto movente plene et per
omnia spiritum Christi et eiusdem corpus spiritu suo mediante, ex illius pleni-
tudinis ratione in argumentum et rationem ducitur, ut non solum Christus, sed
et Spiritus Christi humanus et eius corpus sit caput nostrum et nos simus membra ;

et non solum spiritus nostri, sed et corpora nostra sint membra Christi. Quod
ex eo patet, quoniam hec est colligentia spiritus humani ad caput humanum,
quod scilicet spiritus ipse perfectius vires suas confert capiti humano quam ceteris
membris. Que, inquam, intelligentia intelligitur Spiritus Sancti ad corpus et
spiritum eius humanum. Spiritus Sancti, dico, moventis utrumque ad opera Dei,
quam spiritus nostros vel corpora nostra, que etiam sunt « templum Spiritus
Sancti », quia Spiritus Sanctus habitat in eis.

3 Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 35 (zu Rom.) : Ita ergo, cum et Christus pleni-
tudinem habeat gratiarum et singuli ab eo plenitudinis habeant partem, merito
dicitur Christus caput nostrum non solum secundum quod homo, sed secundum
quod Deus. Nisi enim homo esset, gratiam non haberet, et, nisi Deus, plenitudine
careret. Secundum ergo quod est homo et Deus, est caput nostrum. Sed quoniam
assumptione humanitatis hoc esse cepit, dicitur tantum caput secundum quod
homo, et eadem causa secundum quod homo tantum dicitur mediator, cum non



in den frühen Paulinenkommentaren 397

Einschränkung, daß Christus als Mensch mehr der Benennung als dem
Sein nach als Haupt erscheine, und so das Hauptsein nicht seiner
Menschheit ausschließlich zukomme, legt der Verfasser soviel Wert,
daß er noch ein zweites Mal diese seine Aufstellung wiederholt1.

Den Vergleich mit dem Haupt als Sitz aller Sinne finden wir zum
Zweck, Christus den Menschen als Haupt zu bestimmen, bei Petrus
Lombardus2 verwertet. Beim Charakter seines Paulinenkommentars,
der viel älteres Material, vor allem aus der Väterzeit verwertet, ist es

aber nicht verwunderlich, daß sich bei ihm auch noch die bereits
bekannten älteren Beweisführungen finden. So z. B. Beachte, daß [Paulus]
unsere Leiber Glieder Christi nennt, weil Christus unser Haupt ist
dadurch, daß er unseretwegen Mensch geworden ist ; sein Leib aber ist
die Kirche. Wenn also Christus bloß eine menschliche Seele annehmen

würde, wären bloß unsere Seelen seine .Glieder ; weil er aber einen Leib

angenommen hat, durch den er auch unser, die wir aus Seele und Leib
bestehen, Haupt ist, sind wahrhaftig unsere Leiber seine Glieder, weil
er nämlich einen Leib annahm und Haupt der Leiber ist3. Oder auch :

Christus wollte, damit wir eins mit ihm seien, unser Haupt sein, indem

er Fleisch aus uns annahm, um darin für uns zu sterben 4.

Doch weist der Lombarde in seinem Paulinenkommentar auch schon

mit großer Ausführlichkeit darauf hin, daß Christus seiner Gottheit

posset esse mediator, nisi unum esset cum utroque extremo, cum Deo scilicet
Deus et cum homine homo.

1 Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 35i> (zu Rom.) : Sed attende, cum secundum
quod Deus et homo sit caput et mediator — talem enim esse mediatorem oportuit,
qui cum utroque dissidentium conveniret — tarnen magis dicitur, non magis est,
secundum quod homo, quia in assumptione carnis prorsus esse cepit et comple-
tum fuit.

2 Commentarium in Psalmos. Zu Ps. 29, 2 (SSL 191, 292) : In hoc tarnen
etiam, quod homo est [Christus], praeest nobis ut caput, in quo sunt omnes sensus

in ceteris membris. Man vgl. auch zu Ps. 118, 41 (SSL 191, 1064), zu Ps. 120, 6

(SSL 191, 1140), zu Ps. 22, 7 (SSL 199, 244) und zu Ps. 132, 2 (SSL 191, 1183).
3 In ep. 1 ad Cor. c. 6 (SSL 191, 1582) : Attende, quod corpora nostra dicit

esse membra Christi, quoniam Christus caput nostrum est, eo quod homo factus
est propter nos, corpus autem eius ecclesia est. Si ergo Christus tantummodo
animam humanam susciperet, membra eius non essent nisi animae nostrae ; quia
vero corpus suscepit, per quod etiam caput est nobis, qui ex anima et corpore
constamus, profecto illius membra sunt corpora nostra ; quia enim corpus accepit,
et corporum caput est.

4 In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 192, 215 f.) : Et una utique caro sunt Christus
et Ecclesia, quia, qui Deus erat apud Patrem, a quo et facti sumus, factus est

per carnem particeps nostri, ut illius capitis corpus essemus ita Christus, ut
essemus unum cum illo, caput nostrum esse voluit accipiendo carnem ex nobis,
in qua moreretur pro nobis.



398 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

nach Haupt der ganzen Kirche ist, die im Himmel und auf Erden ist,
weil aus ihm alles gemacht ist. Er sei aber auch im eigentlichen Sinn
Haupt der Menschheit nach, da ihm nach dieser die Kirche sowohl
durch die Natur als durch die Gnade verbunden ist. Denn in ihm sei

die Fülle der Gnaden gewesen, von der wir alle empfangen hätten 1.

Diese letzten Ausführungen erhalten durch den den Lombardustext
erweiternden Paulinenkommentar des Cod. Bamberg. Bibl. 132 insofern
noch eine Erweiterung, als hier darauf aufmerksam gemacht wird, daß

der Vater dem Sohn es gab, daß er der Gottheit nach unser Haupt
sei, d. h. ihm die Macht gab, durch die unser Schöpfer unser Haupt ist2.

Robert von Melun stützt sich in seiner Summe darauf, daß das

Haupt im menschlichen Körper alle Sinne besitzt, mit denen es den

übrigen Körper leitet und erhält und daß ebenso Christus als Mensch
alle Gaben des Heiligen Geistes inne hat, mit denen er die Kirche, die
sein Leib ist, leitet und erhält, und daß von ihm die Gaben in die Kirche
hinabsteigen 3. Interessant ist der Weg, auf der die von Robert
abhängigen Quaestiones super epistolas Pauli zur gleichen Feststellung
kommen. Sie gehen davon aus, daß, würde Christus seiner Gottheit

1 In ep. ad Eph. c. 1 (SSL 192, 178) : « Et », id est quia, « ipsum », qui adeo
altus est, « dedit » Deus « caput », in quo sunt omnes spirituales sensus Ecclesiae,
scilicet dona gratiae. Ilium, inquam, dedit esse caput « supra omnem ecclesiam »,

quae in coelo et quae in terra est, dum confitentur hunc esse, per quem facti sunt.
Subiiciuntur enim illi quasi capiti, ex quo trahunt originem. Ab ipso enim facti
sunt secundum deitatem, et ita secundum deitatem caput est Ecclesiae, secundum
quam dedit ei esse caput ilium ante omnia gignendo. Est etiam et proprie dicitur
caput secundum humanitatem, secundum quam coniungitur ei Ecclesia et natura
et gratia. Nam in eo plenitudo gratiae fuit, de cuius plenitudine nos accepimus. —
Man vgl. auch In ep. ad Col. c. 1 (SSL 192, 263 f.).

2 Fol. 56 (zu Eph. 1, 22) : «supra omnem Ecclesiam», que in celo vel in
terra est, dum etc. Secundum deitatem autem facti sunt ab eo. Ergo secundum
deitatem caput est ecclesie. Sed quomodo dedit ei secundum deitatem esse caput
ecclesie Utique gignendo, sicut et esse Deum. [Am Rand : Ques'io] Contra hoc :

Christus non est caput nostrum secundum deitatem, nisi inquantum est creator.
Sed Pater dedit Filio gignendo ante omnia, ut esset capud nostrum. Ergo ante
omnia fuit caput nostrum. Ad hoc : Gignendo dedit ei, ut esset caput nostrum,
id est potentiam, qua est caput nostrum creator noster.

3 St. Omer, Cod. lat. 121 fol. 52 : Unde et recte capitis formam in suo corpore
habet, quod est ecclesia. Sicut enim caput in corpore humano omnes habet sensus,
quibus ceterum corpus regit et conservât, ita Christus, secundum quod est homo,
omnia habet dona Sancti Spiritus, quibus ecclesiam regit et conservât, que eius
est corpus et ab ipso ipsa dona in ecclesiam descendunt — Man vgl. auch
die Abbreviation der Summe bei F. Anders, Die Christologie des Robert von Melun.
[Forschungen zur christlichen Literatur- und Dogmengeschichte. Band XV Heft 5],
Paderborn (1927) 38.



in den frühen Paulinenkommentaren 399

nach deshalb Haupt aller Gläubigen genannt, weil er ihr Urheber ist,
er dann mit gleichem Recht als Haupt des Steines und jeder Kreatur
bezeichnet werden dürfte. Darum greifen sie auf die sich damals
durchringende Begriffsbestimmung des Hauptes als des Sitzes aller Fähigkeiten

zurück, von dessen Fülle die Glieder empfangen. Diese Art von
Hauptsein kommt freilich Christus als Menschen zu1.

Immerhin aber versteifte man sich nicht darauf, das Hauptsein
absolut und ohne jede Konzession der Menschheit Christi vorzubehalten.
So betont Petrus von Poitiers zwar, daß Christus seiner menschlichen
Natur nach Haupt der Kirche ist. Er muß dies auch tun, da er zum
Wesen des Hauptes — wegen der Parallele mit dem natürlichen menschlichen

— neben der Fülle der Gaben und dem in deren Verteilung
liegenden Lenken der Glieder auch noch die Gleichheit der Natur
fordert2. Und hier folgt ihm Magister Martinus 3. Aber Petrus gibt
ebenso bereitwillig zu, daß, wird das Wesen des Hauptseins bloß in die
auctoritas verlegt, in diesem Sinn Christus auch der göttlichen Natur
nach Haupt der Kirche ist4. Und auch hier schließt sich ihm Martinus
an 5. Die Quästionen des Cod. British Museum Harley. lat. 3855 -nennen
ebenfalls Christus als Menschen Haupt der Kirche wegen der Mitteilung
der Gaben, deren Fülle er besitzt, und wegen des Besitzes unserer Natur,
die er mit sich vereinigte. Im gleichen Atem wird aber hier auch Gott
und Christus als Gott Haupt der Kirche genannt wegen der Leitung
und der Fürsorge6. Mit den gleichen Gründen macht sich Petrus von

Capua den gleichen Standpunkt zu eigen7. Er vergißt aber auch nicht,
die Frage zu untersuchen : Wenn Christus als Gott Haupt, d. i. Lenker

1 In ep. ad Eph. q. 9 f. (SSL 175, 570).
2 Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 2116).
3 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 349.
4 Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 1216).
3 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 349.
6 Quaestio 29 (fol. 15<;) : Sed nota, quod Deus aliter dicitur caput Ecclesie

quam Christus secundum quod homo. Deus dicitur caput ecclesie gubernatione,
Providentia. Earn enim gubernat et ei providet. Christus vero eisdem modis
dicitur caput ecclesie secundum quod Deus. Sed secundum quod homo dicitur
caput ecclesie impertione donorum et ratione unionis. Impertione donorum, quod
cum in eo fuerit plenitudo omnium donorum, de plenitudine eius accepimus.
Ratione unionis, quia nostram naturam sibi univit.

' Summe (Clm 14508 fol. 52») : Responsio : Christus dicitur caput ecclesie
secundum quod homo et etiam secundum quod Deus. Sed aliter et aliter. Secundum

quod homo dicitur caput ecclesie, quia est conformis nature cum membris et,
sicut in capite sunt omnes sensus et ab eo diffunduntur ad cetera membra, non
omnes, sed ad singula singuli, ita in Christo est plenitudo gratiarum, de qua in



400 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

der Kirche ist, dann müßten dies auch der Vater und der Heilige Geist
sein, die auch Lenker der Kirche sind, und wir wären Glieder des Vaters
und des Heiligen Geistes, so wie wir Glieder Christi sind. In der
Antwort gibt er zu, daß der Vater und der Heilige Geist Lenker der
Kirche sind. Aber der Sohn werde in besonderer Weise ihr Haupt
genannt, weil ihm, der zu ihrer Lenkung und Wiederherstellung gesandt
ist, in besonderer Weise die Leitung der Kirche zusteht1. Im Gefolge
des Petrus von Capua finden wir hier sodann auch die anonyme Summe
des Cod. Vat. lat. 107542. Übrigens kann man auch unter den dem

minori quantitate receperunt membra sua, id est sancti, non essentialiter de illa,
sed quia acceperunt similem gratiam, et in minori quantitate dicuntur de illa
accepisse. Secundum quod Deus vero dicitur caput ecclesie, id est rector et
gubernator ecclesie.

1 Summe (Clm 14508 fol. 52a) : Item, si secundum quod Deus est caput
ecclesie, id est rector, sed tam Pater quam Spiritus Sanctus est rector ecclesie.
Ergo etiam Pater et Spiritus Sanctus est caput ecclesie, et ita nos sumus membra

Patris vel Spiritus Sancti sicut et Christi. Responsio : Quamvis et Pater et
Spiritus Sanctus est rector ecclesie, Filius tarnen specialiter dicitur caput, non
Pater vel Spiritus Sanctus, quia ad eum specialiter pertinet regimen ecclesie, qui
missus est ad earn regendam et reparandam. — Dialektisch wie bei Petrus von
Poitiers (Sententiae. Lib. 4 c. 20 [SSL 211, 1216 D]), ist bei ihm die Frage behandelt,

ob, wenn Christus als Mensch und auch als Gott Haupt der Kirche ist, ob
er da zwei Häupter ist. Man vgl. Summe (Clm 14508 fol. 52a) : Sed si fuit caput
ecclesie secundum quod homo, item secundum quod Deus fuit caput ecclesie :

ergo idem vel aliud caput ecclesie. Si idem : ergo idem fuit secundum quod homo
et secundum quod Deus. Si aliud : ergo ipse fuit unum et aliud caput ecclesie.

Ergo fuit duo capita. Et ita ecclesia habuit duo capita. — Responsio : Cum
dicitur : Christus secundum quod homo est caput ecclesie, adiective ponitur hoc
nomen caput, id est assimilatur ecclesie. Similiter et cum dicitur : secundum quod
Deus est caput ecclesie, adiective ponitur, et ideo non sequitur : ergo idem vel
aliud. Hoc enim sequeretur, si hoc nomen caput poneretur substantive. Secundum
hoc non est concedendum : Christus est aliquod caput vel bonum caput ecclesie.
Vel etiam concesso, quod hoc nomen caput teneatur substantive, in alia significa-
tione dicitur caput secundum quod homo, in alia secundum quod Deus, et propter
equivocationem non est concedendum : idem vel aliud, sicut non conceditur :

latrabile est idem vel alius canis a celesti.
2 Fol. 22w : Similiter dicitur caput ecclesie secundum quod Deus, id est

institutor et rector, et licet Pater et Spiritus Sanctus sit institutor et rector, non
tarnen dicitur caput, quia ad Christum specialiter pertinet regimen ecclesie, quia
ad earn regendam fuit missus. Vel potest dici, quod tota Trinitas est ecclesie

caput secundum quod Deus, sed solus Christus [Ms hat Deus] secundum quod
homo docitur caput eius, quia eiusdem nature est cum membris et ab ipso membra
omnia dona recipiunt, sicut membra a capite sensus. — Auch hier werden weitere
Fragen dialektisch behandelt (fol. 22z») : Sed sie contra : Christus alio est caput
ecclesie secundum quod homo, alio secundum quod Deus. Ergo est aliud caput
ecclesie secundum quod homo etc. Instantia : Pater alio est principium Filii, alio
principium Spiritus Sancti. Ergo etc. Item, Christus est caput ecclesie secundum



in den frühen Paulinenkommentaren 401

Odo von Ourscamp zugeschriebenen Quästionen als Sentenz lesen :

Wenn auch jeder Gläubige Tempel des Vaters, des Sohnes und des

Heiligen Geistes genannt wird, so doch nicht Glied des Vaters oder
des Heiligen Geistes. Denn er heißt Glied bloß des Sohnes, der nach
der angenommenen Menschheit unser Haupt ist und dessen Glieder
wir sind1.

Die nicht weit von Petrus von Capua stehenden ersten Quästionen
des Cod. British Museum Royal 9 E XII, die Christus als Mensch wegen
der Gleichförmigkeit in der Natur, wegen des Erstlingseins als Glied,
und wegen der Mitteilung der Tugenden an die Glieder als Haupt der

Kirche betrachten 2, weisen auf die naheliegende Folgerung hin, daß

dann in triduo mortis die Kirche ohne Haupt gewesen wäre. Sie haben
denn auch kein Bedenken, zuzugeben, daß die Kirche damals acephala

gewesen wäre und neigen höchstens zu dem Vorbehalt, daß die Kirche
deswegen nicht schon ohne Haupt war, d. h. nicht weder der Sache

noch der Hoffnung nach kein Haupt gehabt hätte3.
Die Quästionen des Cod. lat. 964 der Bibliothek von Troyes, die

es für ganz sicher halten, daß Christus der menschlichen Natur nach

Haupt der Kirche sei4, bringen dafür lediglich das Argument : Ubi
enim in alvo virginis sibi univit hominem, ibidem et sibi copulavit
ecclesiam. Unde et dictum est : procedens tanquam sponsus de thalamo
suo 5. Unter den von J. B. Pitra dem Odo von Ourscamp zugeschriebenen

quod Deus et est caput ecclesie secundum quod homo. Ergo idem caput [fol. 23]
ecclesie secundum quod Deus et secundum quod homo, vel aliud. Instantia in
eisdem terminis vel sic : Iste est canis, ille est canis. Ergo idem canis vel alius
canis.

1 Cod. British Museum Harley. lat. 1762 fol. 149 : Etsi quislibet fidelis dicatur
templum Patris et Filii et Spiritus Sancti, non tarnen membrum Patris aut
Spiritus Sancti. Membrum enim dicitur solius Filii, qui secundum humanitatem
assumptam caput nostrum est et nos eius membra.

2 Fol. 3 und 3a. In diesem Zusammenhang sind auch die Ausführungen zu
erwähnen : Item auctoritas : Et omnes de plenitudine eius accepimus. Sed quo-
modo illi, qui fuerunt ante incarnationem, acceperunt de plenitudine, quam ipse
habet secundum quod homo Dicimus, quod dicitur, quod accepimus de
plenitudine donorum eius, quia accepimus dona similia donis Christi, que ipse habet
in maiori plenitudine quam alius.

3 Fol. 3a : Item, Christus secundum quod homo fuit capud ecclesie. In illo
triduo non fuit homo. Ergo tunc non erat capud ecclesie. Ergo ecclesia non
habebat capud. Ergo tunc fuit azephala. Dicimus, quod tunc erat acefala et sine

capite. Vel dicatur, quod erat acefala, non tarnen sine capite, quia hec prepositio
sine innuit, quod nec in re nec in spe haberet capud.

4 Fol. 141 : Secundum quod homo videtur esse firmissimum, quod sit capud.
6 Fol. 141.



402 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Quästionen1 findet sich dies bis zum Wortlaut wieder ; doch wird hier
in einer anderen Quästion auch behauptet : Christus ist als Gott Haupt
der Kirche und auch als Mensch, und er wird Haupt im eigentlicheren
Sinn als Mensch genannt2.

Auch eine Randglosse im Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 zu des Petrus
Cantor Erklärung von Eph. 1, 23 kennt dies : Christus als Gott ist
Haupt der Kirche ; dies gab ihm Gott, als er ihn vor allem zeugte.
Haupt werde er aber auch und zwar im eigentlichen Sinn nach der
Menschheit genannt, nach der ihm die Kirche verbunden sei durch
Natur und Gnade. Dabei ist noch zu bemerken, daß in dieser Glosse

u. a. ein Hauptsein durch die Gleichförmigkeit genannt ist, das Christus
bloß als Mensch zukomme3. Wo dann Petrus Cantor selber Christus
seiner Menschheit nach als Haupt, d. i. Lenker der Kirche bezeichnet,
begründet er dies lediglich damit, daß, wie im Haupt sich alle Sinne

finden, durch die das Übrige geleitet wird, so im Menschen Christus
die Fülle der Salbungen, die von ihm auf die Glieder abgezweigt werden.
Diese Fülle der Gaben besäße er aber nicht, wenn er nicht der Gottheit
nach Beginn (principium, nicht Haupt), Schöpfer und Fundament der
Kirche wäre. Er könne auch der Menschheit nach als Beginn, d. i.
Gründer der Kirche bezeichnet werden, weil auch auf dem Glauben an
seine Menschheit die Kirche gegründet sei4. Ferner vermerkt der

1 J. B. Pitra, Quaestiones magistri Odonis Suessionensis. Analecta Novissima
Spicilegii Solesmensis. Altera continuatio. Tom. II, Paris (1888) 56. — Cod. British
Museum, Harley. lat. 1762 fol. 145.

2 J. B. Pitra, a. a. O. 83 : Christus secundum quod Deus caput est Ecclesiae
et etiam secundum quod homo, et magis proprie secundum hoc dicitur. — Leider
habe ich mir aus dem zum Bereich Odos gehörigen Rawlinson Ms C 161 fol. 161«
der Bibliotheca Bodleiana in Oxford lediglich den Quästionenanfang notiert :

Ecclesia est corpus Christi et Christus est caput ecclesie. Ergo secundum humanam
naturam vel secundum divinam vel secundum utramque.

3 Fol. 203 oberer Rand : Caput tripliciter dicitur : origine, ut vir caput
mulieris, Christus caput viri, Deus Pater caput Christi. Glorie collatione : qui
adheret Deo, unus efficitur ; nature conformitate : solus Christus secundum quod
homo. Secundum deitatem caput est ecclesie, secundum quam dedit ei esse caput
ilium ante omnia gingnendo. Est etiam et proprie dicitur caput secundum humani-
tatem, secundum quam iungitur ei ecclesia et natura et gratia.

4 Paulinenkommentar. Zu Kol. 1, 18 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 210«) :

« Ipse caput ecclesie », id est ecclesie, que est corpus eius, que iuncta est Christo
et gratia et natura ut capiti. Sicut enim in capite sunt omnes sensus, per que
reguntur cetera, sie in Christo homine est plenitudo crismatum, que ab ipso deri-
vantur ad membra. Et nos omnes de plenitudine eius aeeepimus. Hanc autem
plenitudinem non haberet, nisi et Deus esset. « Principium », ecce de deitate eius,
quasi non esset caput ecclesie. Nec hanc plenitudinem donorum haberet, nisi
esset « principium », creator et fundamentum ecclesie secundum deitatem. Et



in den frühen Paulinenkommentaren 403

Cantor, wo er im Psalmenkommentar den Unterschied zwischen unitas
und unio dartut, daß es eine zweifache unio gebe : eine solche der

Gleichförmigkeit der Natur, nach der alle Menschen ein Mensch sind,
und eine unio der Gleichförmigkeit der Gnade, nach der Christus und
die Kirche eins sind und auch das eine Glied den übrigen
gleichförmig ist1.

Stephan Langton spricht ebenfalls dafür, daß Christus sowohl seiner

Gottheit als seiner Menschheit nach Haupt der Kirche ist. Der Gottheit

nach vor allem creatione, der Menschheit nach conformitate2, aber
auch nature conformitate excettenti. Daneben sei aber das Hauptsein der
Menschheit nach auch folgendermaßen begründet : er hat die Kirche
in den Sakramenten eingerichtet und, wie im Haupt sich alle Sinne

finden und es davon den Gliedern mitteilt, so haben wir von der Fülle
Christi empfangen3. Mit Rücksicht auf den Lombarden betont aber

Langton, daß Christus seiner Gottheit und nicht seiner Menschheit

secundum etiam humanitatem potest dici principium ecclesie, quia etiam in fide
humanitatis eius fundata est ecclesia. Et bene est caput et principium, id est
rector et fundator Wie dieses Fundament im Glauben zu verstehen ist, erklärt
Petrus Cantor selber in seinem Werk De tropis loquendi (Rein, Stiftsbibliothek,
Cod. lat. 61 fol. 145) : Dominus Jesus est fundamentum Ecclesie sicut causa effi-
ciens ; fides etiam est fundamentum ut creatum. Fundavit enim Christus ecclesiam

per fidem.
1 Zu Ps. 52, 4 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 49w) : Unitas dupplex est.

Est enim unitas omnimoda, scilicet persone et essentie, qualis est Marci ad Tullium.
Et est uniias perfecta, scilicet essentie tantum et non persone, qualis Patris ad
Filium. Similiter dupplex est unio, scilicet conformitatis nature ; secundum hoc
omnes homines sunt unus homo. Et est unio conformitate gratie, secundum quod
Christus et ecclesia sunt unum. Quousque ergo homo se redigat ad unum, id est
ad conformitatem gratie, ut conformet se membris Christi et sit unum cum eis.

2 Paulinenkommentar. Zu Eph. 1 (Salzburg, Bibliothek des Erzstiftes
St. Peter, Cod. a X 19, Seite 145.

3 Paulinenkommentar. Zu Kol. 1 (Salzburg, Bibliothek des Erzstiftes
St. Peter, Cod. a X 19, Seite 161) : Ipse etiam secundum hominis naturam est

caput corporis sui, scilicet ecclesie, que unita est Christo « gratia et natura ut
capiti ». Etiam secundum utramque naturam est capud ecclesie, sed aliter et
aliter, sicut tangitur hic glosa. Et sicut diximus super ilium locum ad Eph. :

et ipsum dedit capud super omnem ecclesiam, que est corpus ipsius. Est enim
secundum deitatem caput nature conformitate excellenti. Et quia instituit ecclesiam

in sacramentis et sicut in capite sunt omnes sensus et membris impertit,
ita ex plenitudine Christi omnes accepimus, et sicut capud est eiusdem nature
cum membris, ita et Christus secundum quod homo. — Man vgl. auch zu Eph. 1

(Salzburg, St. Peter, Cod. a X 19, Seite 135. Ferner zu Rom. 12 (Salzburg, St. Peter,
Cod. a X 19, Seite 49) : «Omnia necessaria danda », quia in Christo capite est
plenitudo excellentie et in corpore, scilicet in ecclesia, plenitudo universitatis, et
in membris, scilicet singulis de ecclesia, plenitudo sufficientie.



404 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

nach als Haupt den Gliedern die Gnaden mitteilt1. Bei Langton tritt
auch zu Tage, daß die Forderung der Gleichförmigkeit in der Natur
nicht zuletzt mit Rücksicht auf die im alten Traditionsgut enthaltene
Lehre aufgestellt wurde, nach der für den Fall, daß bloß die Seele

angenommen worden wäre, bloß unsere Seelen Glieder Christi wären, und
daß Christus als Mensch unser Haupt nur werden konnte, wenn er Leib
und Seele annahm2.

1 Paulinenkommentar. Zu Eph. 4 (Salzburg, St. Peter, Cod. a X 19, Seite 140) :

In hoc, quod Spiritus Sancti consilio mutavit sie : dedit hominibus, tarnen secundum

quod Deus tamquam capud membris suis. Sed, cum, secundum quod homo
sit capud, videtur, quod dederit inquantum homo. Sed dicimus, quod, licet secundum

quod homo sit capud, nichilominus tarnen secundum quod Deus est capud,
sicut supra dixit glossa super ilium locum huius epistole : Et ipsum dedit capud
super omnem ecclesiam, que est corpus ipsius. « Dedit quia Deus cum Patre,
secundum quod ait [Ms. hat dat] : accepit, quia [Ms. hat et] ipse in suis est ecclesia,
in qua accepit» [Text des Lombarden zu Eph. 4 (SSL 192, 199 B)]. Hie habes

aperte, quod Christus, inquantum est Deus, dat gratiam, et non, inquantum homo
est. Si enim daret, inquantum homo, pro nichilo et superfluo sic diversificaret
glossa. — Hinsichtlich der Verleihung der Gnaden durch Christus als Mensch
oder als Gott findet man in den Quästionen Langtons (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 25) :

Item, super hunc locum ad Eph. : dedit dona hominibus, dicit glosa : secundum
hominem. Ergo secundum quod homo dedit gratiam. Eadem ratione secundum
quod homo remisit peccata. Et ita videtur habere contrarium eius, quod dictum
est. Ad hoc dicimus, quod hec dictio secundum non notât ibi causam, sed unionem.
Unde sensus : dedit dona secundum quod homo, id est existens homo. — Man
vgl. auch in der Summe des Gaufrid von Poitiers (Brügge, Bibliothèque de la
ville, Cod. lat. 220 fol. 69u) : Item, maior est Christi virtus secundum quod homo
quam virtus corporis eius. Ergo multo fortius ex virtute Christi secundum quod
homo confertur gratia ex eo, quod Christus sumitur sub sacramento. Sed non
sumitur nisi secundum quod homo. Ergo secundum quod homo confert gratiam.
Multo fortius secundum quod homo dimittit peccata ; quod minus, quia status
non habendi peccatum non facit hominem dignum vita eterna, ut patet in Adam.
Sed gratia facit dignum vita eterna. — Dicimus, quod ex impropria procedit.
Cum enim [Fol. 70] dicit : corpus Christi confert gratiam, hoc ideo dicitur,
quia sumptum causa est gratie. Sub eadem improprietate concedo de Christo,
quia confert gratiam et quia tollit peccata secundum quod homo, quia sumptus
sub sacramento secundum quod homo est causa habendi gratiam et non habendi
peccata. Set non concedo, quod secundum quod homo causât, quia non est
constructor causationis nec secundum quod homo.

2 Zu 1 Kor. 6 (Salzburg, St. Peter, Cod. a X 19, Seite 69) : Quod ergo hic
dicit Augustinus, scilicet « si Christus tantummodo assumeret animam », etc., non
sic esset intelligendum, ut antecedens illius conditionalis sit possibile. Immo est,
etiamsi posset esse, ut Christus tantum assumeret animam, et membra eius non
essent nisi anime nostre. « Et corpus suseepit », per quod « et caput est nobis »,

id est per hoc, quod plene et perfecte suseepit naturam humanam sive animam
et corpus, est plene capud nostrum secundum quod homo. « Illius membra sunt
et Corpora nostra », id est nos etiam, secundum quod in corporibus vivimus.



in den frühen Paulinenkommentaren 405

Nebenbei bemerkt, beschäftigt sich Petrus von Capua in seiner

Summe mit der Frage der Christus zukommenden Gliedschaft der Kirche.
Er schreibt : Item apostolus : Vos estis membra de membro. Ergo
Christus fuit membrum Ecclesie. Ergo fuit membrum capitis Ecclesie.

Sed ipse fuit caput Ecclesie. Ergo fuit membrum sui, et idem fuit
membrum et caput Ecclesie. — Responsio : Christus fuit membrum sui,
secundum quod ipse est Deus ; nam ipse homo fuit membrum sui Dei,
set non fuit membrum sui, secundum quod ipse est homo, sic[ut] alius
homo, quia non fuit conformis sibi. Et concedimus, quod ipse fuit caput
et membrum Ecclesie. Ipse enim fuit frater noster secundum comunem
matrem, id est Ecclesiam iusta illud : Filius ancille tue ; et secundum

comunem patrem, id est Deum Patrem, a quo accepit gratiam sicut
et nos h — Auch die Quästionen des Cod. Paris. Mazarin. lat. 1708

rühren an dieses Problem und scheinen dabei einen gleichen Standpunkt
wie Petrus von Capua einzunehmen oder doch wenigstens nicht
abzulehnen, daß Christus als Haupt Glied des Körpers sein könnte2. Auch
die ersten Quästionen des Cod. British Museum 9 E XII haben nichts
dagegen, Christus als Teil der Kirche zu bezeichnen, obwohl sie die sich
daraus ergebenden Folgerungen kennen, die dahin gehen, daß Christus

Flaupt seiner selbst wäre, daß er von sich anfinge und von sich geschaffen
wäre. Bloß lehnen sie ab, daß die ganze Kirche, insoweit Christus als

ihr Teil betrachtet wird, sündigen könnte3. Außerdem findet es der
Verfasser für am Platz, darauf hinzuweisen, daß Christus jetzt zwar
Haupt der streitenden Kirche, aber nicht ein Glied derselben ist. Ein
solches war er bloß in seinem Erdenwandel. Jetzt zähle er zur triumphie-

1 Summe (Clm 14508 fol. 53).
2 Fol. 261v : Queritur, si Christus fuit capud Ecclesie ante incarnationem.

Videtur, quod non, cum tune non esset aliquod membrum ecclesie et ita nec capud.
Solutio : Si capud dicatur rector, verum est, quod fuit rector ecclesie, quia ab
initio rexit ecclesiam. Si capud dicatur membrum, non concedimus.

3 Fol. 3 : Item, auctoritas : Ecclesie capud est Christus ; Christi capud est
Deus. Inde sic : Deus est capud Christi, sed ipse Christus est Deus. Ergo Christus
est capud sui. Sed ipse est membrum et omne membrum ab eo est, cuius est
membrum. Ergo Christus est a se et ita factus est a se et sic incepit a se. Item,
si est a se et creatione : ergo creatus est a se. Item, super hune psalmum : De

profundis clamavi ad te, Domine, dicitur, quod iste psalmus est sextus peniten-
tialis et XIus graduum. Sextus, quia numerus senarius est perfectus ; undecimus,
quia undenarius numerus est transgressionis. Quod ob hoc dicitur, quia nullus
est adeo perfectus, qui non possit transgredi. Ergo quilibet perfectus potest
peccare, posito quod Christus nondum passus est. Et sic universalis ecclesia potest
peccare. Ergo Christus, cum sit eius pars. Dicimus, quod, secundum quod Christus
est eius pars, non potest ecclesia universalis peccare.



406 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

renden KircheL Auch die anonyme Summe des Cod. Vat. lat. 10754

hat nichts dagegen einzuwenden, daß Christus als Teil der Kirche
bezeichnet wird 2. Dagegen schreiben die Quästionen des Cod. British
Museum Harley. lat. 3855 : Concedimus ergo, quod capud cum membris

unus est Christus et integer est Christus et totus est Christus, et quod
ecclesia et Christus sunt Christus ; non tarnen Christus est pars ecclesie 3.

Schließlich weist Stephan Langton darauf hin, daß, wie beim Menschen

Körper manchmal als der vom Haupt verschiedene Teil, manchmal aber
als das aus Leib und Haupt bestehende Ganze genommen wird und so

das Haupt zu den Gliedern des ganzen Körpers gehört, dies so auch
im geistigen Leib geschehe ; und daß in diesem zweiten Fall Christus
als Glied der Kirche anzusprechen ist4.

1 Fol. Sv : Item, Christus est capud ecclesie militantis : ergo eius membrum :

ergo est de ecclesia militante. Dicimus, quod est capud ecclesie militantis, non
tarnen nunc est membrum, quia non est de militanti ecclesia, sed de triumphanti ;

et tarnen erat de ecclesia militanti, dum erat in via. Instantia : Istud est capud
huius corporis residui : ergo eius pars. — Bemerkenswert ist auch das Folgende
(fol. 3v) : Item, quare dicitur ecclesia militans Si, quia meretur, eadem ratione,
cum angeli mereantur, sunt de ecclesia militante.

2 Fol. 23 : Item, Christus est caput ecclesie : ergo pars. Instantia : iste est
caput trunci vel busci : ergo pars. Vel potest concedi.

3 Quaestio 29 (fol. 15i>).
4 Quästionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 238w) und Paulinenkommentar

(Cod. Paris. Nat. lat. 14443 fol. 381a f.) : Item, Christus est capud sui, quia secundum

quod Deus est capud sui hominis. Ergo est capud suum : ergo est suum
membrum. Unde in epistola ad Corinthios : Vos estis membra de membro. Christus
est membrum. Ergo alicuius corporis, scilicet capitis, scilicet ecclesie. Sed nota,
quod sicut in humano corpore dissimiliter hoc nomen corpus — quia quandoque
dicitur residuum a capite et secundum hoc aliud est corpus et aliud est capud,
et quandoque dicitur corpus totale constans ex corpore et capite et residuo et
secundum hoc caput est membrorum totius corporis — ita dupliciter sumitur
corpus spirituale, quia quandoque corpus dicitur ecclesia constans ex omnibus
fidelibus aliis a Christo [Ergänzung aus Cod. Paris. Nat. lat. 14443 fol. 382: et
secundum hoc aliud est corpus, scilicet ecclesia et aliud caput, scilicet Christus,
nec est Christus secundum hoc membrum illius corporis ; quandoque vero dicitur
corpus ecclesia totalis constans ex Christo et omnibus fidelibus] et secundum hoc
Christus membrum ecclesie. Unde illud : vos estis membrum de membro. Et
secundum hoc Christus secundum quod homo non est capud huius corporis, sed
tantum membrum. — Auf einem Schmutzblatt des Cod. Paris. Nat. lat. 16385
beginnt dieser Teil in der Weise : Item, Christus secundum quod Deus, est caput
sui, quia est caput sui hominis. Ergo est caput suum. Ergo est suum membrum.
Quod falsum est. Item ad Corinthios : membra de membro. Ergo Christus est
membrum. Ergo alicuius corporis. Sed, tarn caput quam membrum est minus
suo corpore. Christus secundum quod homo est caput. Ergo est minor corpore,
scilicet ecclesia. Item, tarn corpus quam membrum est minus suo capite. Sed
Christus non est caput alicuius corporis nisi secundum quod homo. Ergo Christus



in den frühen Paulinenkommentaren 407

Zusammenfassend können wir auch hier feststellen, daß um die

Frage, ob Christus als Gott oder als Mensch Haupt der Kirche sei, keine
große Problematik aufgebauscht wurde, sondern, mit der Nüchternheit,
die uns überall in der Lehre vom mystischen Leib begegnet, der Begriff
Haupt scharf umrissen, seine verschiedenen Abarten festgestellt wurden
und an der Hand der hier gewonnenen Resultate dann festgestellt
wurde, inwieweit das Hauptsein gegenüber der Kirche der Menschheit
Christi vorbehalten bleibt und inwieweit sie auch der Gottheit
zugeschrieben werden kann.

Die Seele des geheimnisvollen Leibes ist der Heilige Geist

Nachdem der hl. Augustinus 1 und mit Abhängigkeit von ihm
bereits Alcuin2 vom Heiligen Geist als dem Lebensprinzip in der Kirche
gesprochen haben, ist der Paulinenkommentar des Ps. Bruno der erste,
der mit aller Eindeutigkeit auf die Seele des mystischen Leibes die Rede

bringt : Wie nämlich, so liest man bei ihm, die verschiedenen Glieder
in demselben Leib von der gleichen Seele fühlend gemacht werden, so
werden wir im Leib der Kirche durch den gleichen Geist belebt 3. Wie
durch die gleiche Seele die verschiedenen Glieder leben, so werden
durch den gleichen Geist sämtliche seiner [nämlich Christi] Glieder
belebt 4. Und zwar ist dieser Geist der Heilige Geist, von dem es im
Eingang dieser zweiten Stelle heißt : Littera sic iungitur : Bene dico

secundum quod homo minor est se Deo, quod est caput. Der Rest der Stelle ist
bis zur Unleserlichkeit verwischt.

1 Sermo 267 und 268 (SSL 38, 1231-1234) ; Tract. 27 In Joannem, n. 6, 7,

9, 10 (SSL 35, 1618-1620).
2 Commentariorum in Joannem, lib. 3 c. 16 (SSL 100, 858) : Ergo «Spiritus

est, qui vivificat » : Spiritus enim facit viva membra ; nec viva membra Spiritus
facit, nisi quae in corpore, quod vegetat ipse, Christus invenerit. Nam spiritus,
qui est in te, o homo, quo constas, ut homo sis, numquid vivificat membrum,
quod separatum invenerit a carne tua Spiritum tuum dico animam tuam. Anima
tua non vivificat nisi membra, quae sunt in carne tua ; unum si tollas, iam ex
anima tua non vivificatur, quia unitati corporis tui non copulatur. Nihil enim
sic debet formidare Christianus quam separari a corpore Christi. Si enim separa-
tur a corpore Christi, non est membrum eius ; si non est membrum eius, non vege-
tatur spiritu eius.

3 Expositio in epistolas Pauli. In epistolam ad Romanos, c. 12 (SSL 153, 102) :

Sicut enim ab eadem anima diversa membra in eodem corpore sensificantur, ita
nos in corpore Ecclesiae per eundem spiritum omnes vivificamur.

4 In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 153, 190) : Ita Christus diversa membra habet
in Ecclesia ; et tarnen in eo capite unum sunt ; nec mirum, quia sicut per eamdem
animam diversa membra vivunt, sic per eumdem spiritum universa membra eius
reguntur.



408 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Spiritus dividens singulis, id est diversis membris diversas conferens

gratias L
Darüber hinaus weisen schon die Glosule Glosularum darauf hin,

daß es unmöglich sei, Glied Christi zu sein und nicht in seinem Geist zu
wandeln 2. Der zum gleichen Bereich gehörige Paulinenkommentar des

Cod. Paris. Nat. lat. 2543 ist hier sogar recht ausführlich : Wie der
menschliche Geist einer ist wegen der einen Seele, von der alle Glieder
belebt werden, und wie die Seele durch alle diese Glieder wirkt — sie

sieht nämlich im Auge und hört im Ohr, fühlt in der Hand usw. —
so sind alle Gläubigen durch den einen Geist, durch den sie in der Taufe

wiedergeboren werden, ein Leib und der Geist wirkt durch sie das

Verschiedene. Und das ist : In einem Leib sind wir getauft, d. h. dazu

getauft, daß wir die Einheit haben 3.

In der Schule Abaelards behauptet Magister Hermannus, daß das

eucharistische Blut Zeichen des Geistes der Kirche ist, da dieser durch
die siebengestaltete Gnade sie belebt und in ihr wirkt ; denn, wie

Augustinus sage, wie die Seele das Leben des Körpers sei, so Gott das

Leben der Seele4. Die Pariser Sentenzen wieder bezeichnen als Leben
dieses Lebewesens deutlicher die Tugenden und den Heiligen Geist als

denjenigen, der belebt5. Der Cambridger Paulinenkommentar sodann

bemerkt, daß wir durch den Geist Gottes leben, der der Geist des Hauptes

1 In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 153, 189). In den wohl zu einem aus dem
Bereich Anselms von Laon stammenden Paulinenkommentar gehörigen Sentenzen
des Cod. 106 (A 332) der Bibliothek von Rouen findet man auf Blatt 2 : Spiritus
communis est Patri et Filio, ad quem proprie pertinet communio et societas fide-
lium, ut sint unum corpus.

2 Zu Eph. 5 (Pommersfelden, Schloßbibliothek, Cod. 199/2817 fol. 104«) :

Alii sic continuantur : Non solum propter supra dicta est ambulandum spiritu,
sed etiam, quia estis Christi membra. Impossibile est enim, ut sitis membra Christi
et secundum spiritum non ambuletis.

3 Fol. 19 (zu 1 Kor. 12, 13) : « Etenim in uno Spiritu ». Probat, quod sunt
unum corpus, quia sicut humanum corpus unum est propter unam animam, a qua
omnia membra vivificantur, et sicut anima per omnia ilia membra operatur — in
oculo enim videt et in aure audit, in manu sentit etc. — sic omnes fideles uno
Spiritu, quo in baptismo regenerantur, sunt unum corpus et diversa per illos
operatur Spiritus, et hoc est : in unum corpus baptizati, id est ad hoc baptizati,
ut unitatem habeamus. « Et Spiritu potati », qui diversa per nos operatur, sicut
anima per membra corporis.

1 Sententiae Hermanni. C. 29 (SSL 178, 1741) : Sanguis autem sacramentum
spiritus ecclesiae, quod per septiformem gratiam earn vivificat et in ea operatur.
Sicut enim, ut ait Augustinus, anima vita est corporis, ita Deus vita est animae.

6 A. Landgraf, Ecrits théologiques de l'école d'Abélard [Spicilegium Sacrum
Lovaniense. Fasc. 14], Louvain (1934) 41.



in den frühen Paulinenkommentaren 409

ist, dessen Glieder wir sind1 und weist damit auf die wesentliche Rolle

hin, die das Haupt der Kirche in der Vermittlung ihres Lebensgeistes
innehat. Auch Zacharias Chrysopolitanus geht hier in die Schule Abae-

lards, da er die Kirche deswegen als Leib Christi bezeichnet, weil sie,

der Menschwerdung des Wortes durch den Glauben und die Sakramente

vereinigt, vom Geist Christi lebt. Denn, wie der Leib eines jeden
Menschen von seinem Geist, d. i. von seiner Seele lebe, so lebten die

gläubigen Seelen vom Heiligen Geist2.
Hervaeus von Bourg-Dieu nennt Gott Leben der Seele 3. Seele der

Glieder des Leibes Christi aber ist nach ihm der Geist Christi, d. i. der

Heilige Geist4. Wobei er freilich nicht an das aristotelische Verhältnis

von Form und Materie denkt, nach welchem der Heilige Geist die
Formursache des Leibes Christi wäre, sondern er versteht die Seele als das

bewegende und auch als das das Leben bestimmende Prinzip 5. Ferner
ist es nach ihm Sache des Heiligen Geistes, daß wir ein Leib des einzigen

1 A. Landgraf, Commentarius Cantabrigiensis. 2. In epistolam ad Corinthios
Iam et Ilam ad Galatas et ad Ephesios. [Publications in Mediaeval Studies. II],
Notre Dame, Indiana (1939) 379. In ep. ad Gal. c. 5: Quare «si vivimus
spiritu », id est si vivificamur spiritu Dei, qui Spiritus capitis est, cuius membra
sumus.

2 In unum ex quatuor. Lib. 2 c. 82 (SSL 186, 254) : Caro autem Christi
ecclesia dicitur, quia incarnationi Verbi fide et sacramentis unita vivit de Spiritu
Christi. Sicut enim corpus uniuscuiusque hominis vivit de spiritu suo, id est de
anima sua, ita fideles animae vivunt de Spiritu Sancto. Unde Paulus : « Qui non
habet Spiritum Christi, hic non est eius. »

3 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 181, 1251).
4 In ep. ad Rom. c. 8 (SSL 181, 702) : Spiritum Dei dixerat et Spiritum

Christi subiunxit, quia non sunt duo Spiritus Sancti tanquam singulorum unus
Patris et alter Filii, sed unus potius Patris et Filii. Sicut autem anima mea, id
est Spiritus meus vivificat omnia membra corporis mei, sie Spiritus Christi vivificat
omnia membra corporis Christi, id est omnes electos eius. Si quis autem spiritum
Christi non habet, id est si quis non vegetatur spiritu Christi, si quis non vivit
Spiritu Christi, hic non est membrum Christi nec possessio Christi, sed diaboli. —
Man vgl. auch In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 181, 945).

6 Man vgl. In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 181, 1241 f.) : Unum corpus secundum
fidem et dilectionem et sacramentorum pereeptionem. Et Spiritus Christi, qui
hoc corpus eius vivificat, est unus. Multis enim membris constat unum corpus
et vegetat omnia membra unus Spiritus. Ecce humano spiritu, quo sum ipse
homo, membra omnia colligo et vegeto. Impero omnibus membris, ut moveantur,
intendo oculos ad videndum, aures ad audiendum, linguam ad loquendum, manus
ad operationem, pedes ad ambulandum. Officia membrorum dispertita sunt, sed
unitas spiritus continet omnia. Quod spiritus noster, id est anima nostra, est
ad membra nostra, hoc est Spiritus Sanctus ad membra Christi, ad corpus Christi,
quod est ecclesia. Omnia enim membra Christi, cum sint diversis officiis dedita,
uno tarnen spiritu Christi vegetantur.

Divus Thomas 29



410 Die Lehre vom. geheimnisvollen Leib Christi

Sohnes Gottes gewirkt werdenL Und zwar ist die Gemeinschaft des

Geistes, von der Philipp. 2,1 spricht, jene Verbindung der Gläubigen,
die ihr der Heilige Geist gibt, durch die alle eins werden 2. Seine Sache

ist ja die Gemeinschaft, durch die man Leib des einzigen Sohnes Gottes
wird 3. Dazu ist die Verbindung mit dem Leib Christi so wichtig, daß
bei ihrer Lösung auch die Abtrennung vom Heiligen Geist erfolgt 4.

Wer dieses Geistes vollständig bar ist, gehört nicht zu Christus5. Auch
wird von Hervaeus schon das Verhältnis der Caritas und zwar des Aktes
derselben dahin festgesetzt, daß die Caritas das Vorhandensein des

Spiritus Christi, d. i. des Heiligen Geistes im Herzen bezeugt ; denn den
Geist hat nicht derjenige, der von Haß oder Überhebung oder Zorn
oder Geiz oder Unlauterkeit erfüllt ist ; denn wo der Geist Christi wohnt,
macht er Freunde und Feinde lieben, das Irdische verachten, für das

Himmlische erglühen, den Leib wegen der Laster zermürben, den Geist

von den Begierlichkeiten zurückhalten 6. Damit spricht er einen
Gedanken aus, der später in der porretanischen Rechtfertigungslehre von
bestimmender Wichtigkeit werden sollte.

Gilbert de la Porrée selber kennt ebenfalls die Gleichsetzung der
Seele, welche die und nur die durch die Einheit der Liebe, die im Band
der Liebe ist, zusammengefügten Glieder belebt, mit dem Geist Gottes
bzw. dem Geist Christi7. Wie das abgetrennte Glied des menschlichen

1 In ep. ad Rom. c. 8 (SSL 181, 706) : Ad ipsum [Spiritum divinum, SanctumJ
enim pertinet, quia efficimur unum corpus unici filii Dei.

2 Zu Philipp. 2 (SSL 181, 1289) : Societas ergo Spiritus est illa coniunctio
fidelium, quam dat ei Spiritus Sanctus, per quam omnes unum fiunt.

3 Ebenda : Ad ipsum enim pertinet societas, qua efficimini unum corpus
unici Filii Dei.

4 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 181, 1242) : Iam vero si membrum praescinditur
de corpore, numquid sequitur Spiritus. Nequaquam. Et tarnen membrum agnos-
citur, quia homo separatus ab ecclesia sacramentum baptismi adhuc retinet, sed

spiritum amisit. Nam amittitur Spiritus Sanctus, qui non potest scindi, sed unus
permanet et eos, qui unitatem custodiunt, replet.

6 In ep. ad Rom. c. 8 (SSL 181, 702) : Et iste Spiritus est quasi quidam
titulus divinae promissionis, quo quisquis ex toto caret, ad Christum non pertinet.

6 In ep. ad Rom. c. 8 (SSL 181, 701) : Caritas vero testis est esse Spiritum
Christi in eo corde, quod ipse replevit. Nunquid enim Spiritum Christi habet
ille, cuius mentem odia dissipant, elatio inilat, ira usque ad divisionem mentis
exasperat, avaritia cruciat, luxuria enervat Non utique, quia Spiritus Christi
ubi habitat, facit amicos et inimicos diligi, terrena despici, pro coelestibus aestuari,
carnem propter vitia conteri, mentem a concupiscentiis frenari.

7 Zu Rom. 8, 9 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 16av) :

« Si quis autem non habet Spiritum Christi », quod est secundum sensum vel gesta,
« hic non est » de corpore « eius ». Nam preter unitatem caritatis et caritatem



in den frühen Paulinenkommentaren 411

Körpers seine Gestalt, an der man es erkennt, beibehält, der Geist aber,
durch den es außerhalb des Körpers leben würde, ihm keineswegs folgt,
so behält der von der Einheit des Friedens Getrennte zwar das Sakrament

(wohl der Taufe) als Gestalt bei, er lebt aber außerhalb der Einheit
nicht durch den Geist T

Nicht ohne Bedeutung ist auch die weitere Feststellung Gilberts :

Der Heilige Geist, den wir haben, ist nicht bloß der Substanz nach

Gott, sondern er ist auch ein Geschenk, durch das wir Glieder Christi
werden 2. Die Gabe, nämlich der Heilige Geist, ist in allen einer, die

Arten des Gebrauches, zu denen er gegeben wird, sind verschieden.

Aus ihnen erkennt man zumal, daß der Heilige Geist gegeben ist3.
Wer die Gabe des Heiligen Geistes im Band des Friedens empfängt,

unitatis, que est in vinculo pacis, qua compaginata membra Spiritus unus vivifi-
cat, nemo manet in Christo et ipse in nemine, et ideo prêter ipsum non vivit, sicut
et membra prêter ceterorum compaginem non vivunt ex anima Nota, quod
superius, cum dixit : Spiritus Dei, postea dixit : Spiritus Christi. Ideo utique,
quoniam non solum a Pâtre, se a Filio ipse procedit eiusdem cum ipso substantie. —
Man vgl. auch zu 1 Kor. 3, 16 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427
fol. 34) : In illis namque solum habitare [Deus] dicitur, qui renati sacramentis
et Spiritu corporis Christi diligunt unitatem Econtra dicitur non habitare
in eis, qui, cum Deum agnoscant, non tarnen sicut Deum gratiarum actione glori-
ficant et non tenentes caput, ex quo totum corpus connexum est et crescit, violant
unitatem. — Ferner zu Eph. 4, 4 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427

fol. 83u).
1 Zu Eph. 4, 4 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 83u) : Nam

sicut humani corporis membrum precisum formam quidem, qua cognoscitur,
retinet, sed nequaquam Spiritus sequitur, quo preter unitatem corporis vivat, sic

quicumque a predicte pacis unitate divisus est, sacramentum quidem tanquam
formam retinet, sed spiritu preter unitatem non vivit.

2 Zu 1 Kor. 6, 19 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 38) :

Sequitur « quem habetis a Deo ». Quasi qui non tantum est Deus substantia,
sed usu etiam munus. Nullus ergo corpora nostra contempnat, quoniam membra
Christi tanto munere fiunt. Ex quo etiam intelligi potest, qualis Deus sit
Spiritus Sanctus, cui non ab hominibus nec de ignobili materia, sed a Deo

et de membris Dei, id est de nostris corporibus, que membra sunt Christi, fit
templum.

3 Zu 1 Kor. 12 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 49) : Dili-
genter quoque inter munus et muneris usus, qui etiam dicuntur munera, divide.
Nam in omnibus munus unum est, scilicet Spiritus Sanctus, qui Deus est, et tarnen
datus est nobis. Divisi vero sunt usus, ad quos datus est. In quibus etiam ipse
datus esse ostenditur. Unde, cum divisiones gratiarum secundum hanc diver-
sorum usuum diversitatem iam dixerit, quoniam hac diversitate munus, quod est

unum, ostenditur, cum subiungit : « unicuique autem datur manifestatio Spiritus »,

id est gratia, qua Spiritus datus esse monstratur. Man vgl. zu Eph. 4 (ebenda,
fol. 84) : Et « dedit hominibus » unum quidem donum, quod est Spiritus Sanctus,
sed secundum muneris huius usus diversos « dona diversa ».



412 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

nämlich das Haupt voll der Gnade, und die anderen, die von seiner
Fülle empfangen, bildet einen Leib, der Christus genannt wird h

Hier ist nun zu bemerken : Mit Rücksicht auf 1 Kor. 12, 19 f. : Quod
si essent omnia unum membrum, ubi corpus Nunc autem multa quidem
membra, unum autem corpus, verlangt man schon früh bei aller Einheit
der Natur doch eine Verschiedenheit der Glieder, die für den Nutzen des

Körpers zusammenwirken. Ohne die Verschiedenheit der Würde wären sie
nicht Glieder noch Leib. So Ps. Primasius 2, so Rabanus 3, und den gleichen
Gedanken bringt auch Atto von Vercelli 4. Ambrosiaster 5 ist ihnen hier

1 Zu 1 Kor. 12 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 49) : Ita
et quicumque donum Spiritus Sancti in vinculo pacis accipiunt, caput scilicet
ipsum plenum gratia et alii, qui de plenitudine eius accipiunt, sunt unum corpus,
quod dicitur Christus.

2 Commentaria in epistolas S. Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 68, 536 f.) :

« Sicut enim corpus unum et membra habet multa ; omnia autem membra
corporis, cum sint multa, unum tarnen corpus sunt. » Comparatione corporis utitur,
ut ostendat officia diversa esse, non naturam membrorum, et neminem debere
curare, cuius officii sit, dum omnes uno spiritu animentur et in uno corpore coap-
tentur « Non est unum membrum, sed multa. » Non ergo potest totum corpus
unum habere officium, sed unumquodque ad quod aptum est « Nunc autem
ponit Deus membra unumquodque eorum in corpore. » Quomodo in corpore apte
et ordinate constituta sunt membra, ita et in Ecclesia unusquisque a Deo ad quod
aptus est ordinatur.

3 Enarrationes in epistolas Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 112, 113) :

« Nunc autem posuit Deus membra, unumquodque sicut voluit in corpore. »

Manifestum est, quia si omnes unius fuissent dignitatis, non dicerentur membra neque
corpus, ideoque variis membrorum officiis gubernantur. Omnia enim unum membrum

esse non poterant. Ideo autem multa sunt, quia ab invicem differunt digni-
tate : « Quod si essent omnia unum membrum, ubi corpus Nunc autem multa
quidem membra, unum autem corpus. » Hoc dicit, quia multa membra, cum
invicem sui egeant, non discrepant in unitate naturae, quamvis diversa sint, quia
diversitas haec in unum concurrit, ut corporis utilitas expleatur.

4 Expositio epistolarum S. Pauli. In ep. ad Rom. c. 12 (SSL 134, 250) :

Neque enim Spiritus Sanctus dividitur, sed dona eius. Propter quod et subditur :

« Sicut enim in uno corpore multa membra habemus, omnia autem membra non
eumdem actum habent » etc. Ubi notandum, quia pulchre dicit : « in uno corpore »,

quoniam unum corpus est et diversa habet membra. Non enim totum corpus
oculus aut totum auris. Omnia autem membra non habent eumdem actum,
quoniam oculus videt, auris audit, pes ambulat. — In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 134,
383) : Sequitur : « Nam et corpus non est unum membrum, sed multa. » Et est
sensus : Si unum membrum esset, iam non esset corpus, hoc est si unusquisque
omnia dona omnesque gratias acciperet, non unum esset corpus, sed multa.

5 Commentaria in XIII epistolas beati Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 12

(SSL 17, 247) : « Si autem fuissent omnia unum membrum, ubi corpus »

Manifestum est, quia si omnes fuissent unius dignitatis, non dicerentur membra neque
corpus : ideoque variis membrorum officiis congubernantur ; omnia enim unum
membrum esse non poterant. Ideo autem multa sunt, quia ab invicem differunt
dignitate. « Nunc autem multa quidem membra, unum autem corpus. » Hoc
dicit, quia multa membra, cum invicem sui egeant, non discrepant in unitate



in den frühen Paulinenkommentaren 413

vorausgegangen. So verlangt denn auch Gilbert de la Porrée ausdrücklich
zum Wesen dessen, was im Sprachgebrauch als Körper bezeichnet wird,
daß es aus der Verschiedenheit von Gliedern bestehe 1 und die zum Bereich
der Porretaner gehörige anonyme Summe des Cod. lat. 109 der Stiftsbibliothek
von Zwettl findet es für wesentlich für das Gliedsein, daß die Teile, die
im Gliedverhältnis zueinander stehen, spontan einander dienen, so daß also
auch in der Kirche keiner sein soll, der allein sich selber in der Gnade,
in der er gerufen ist, dienen möchte 2. Auch Petrus Cantor soll noch
1 Kor. 12, 19 dahin erklären, daß ohne die Verschiedenheit der Glieder
nie von einem Körper die Rede sein kann 3.

Wir machen nun die Wahrnehmung, daß der porretanische Paulinen-
kommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 686 betont, daß im menschlichen

Körper die Glieder vereinigt sind zu dem Zweck, daß sie eins seien und

naturae, quamvis diversa sint ; quia diversitas haec in unum concurrit, ut corporis
utilitas expleatur, sicut et ea, quibus mundus ipse constat, cum sunt diversa non
solum officiis, sed et naturis, ad unius tarnen mundi proficiunt perfectionem et
ex omnibus his nascitur temperies quaedam in fructibus, qui humanae proficiunt
utilitati.

1 Zu 1 Kor. 12 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 247 fol. 49u) : Hoc
autem unum preter usum sermonis corpus appellaretur, si non constaret ex diversi-
tate membrorum Si vero unam tantum gratiam omnes haberent, usus, qui
nunc est ceterarum, non esset nec diceretur corpus, si non esset adunatio diversorum.

2 Fol. 60 : Cum ergo omnem donationum habundantiam, qua sancti habun-
dant, a Christo habeant instillante, per earn, quam et ipse per gratiam habet
potestatem sacerdotalem, membra ipsius sunt appellati. Verumtamen in his ipsis
a Christo datis spiritibus illud intuendum erit, quod ipsi sancti ducta ad invicem
comparatione proportionis membra etiam appellantur. Sicut enim in humano
corpore partes ipsius quadam naturali quasi dilectione mutuo obsequuntur, prodest
namque manui, quod pes vadit, sicut pedi quidem prodest, quod manus contrectat,
ita in supradicta iustorum congregatione eiusdem congregationis partes sibi
spontanea quadam affectione virtutis [fol. 60u] invicem ministrant, ut in eadem iustorum
congregatione, que ecclesia nuncupatur, nullus utique sit, qui sibi soli in ilia, qua
vocatus est gratia, ministrare intendat.

3 Paulinenkommentar (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 225u) : « Ubi » esset
« corpus » Quasi dicat : nusquam non potest esse corpus humanuni sine diversis
membris. Non enim tantum periret multitudo sensuum, sed et corpus. Ergo nec

corpus sine membris, nec econverso esse potest. — Man vgl. auch
Psalmenkommentar, zu Ps. 32,15 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 29») : «Qui finxit
sigillatim corda eorum. » Singulis singula dona dedit hominibus, alios apostolos,
alios prophetas, alios evangelistas, alios pastores, alios doctores, ut essent sub-
ministratio in corpore ecclesie. Unde apostolus : ut sit corpus ecclesie subministra-
tum et correctum pluribus membris eius. Si enim oculus totum ecclesie corpus
occuparet, ubi esset auditus — Zu Ps. 67, 13 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176
fol. 60d) : Per premissam vero distinctionem insinuavit Dominus, quia quelibet
ecclesia singula debet habere membra sua distincta, ut in ea sint alii decani, alii
archidiaconi etc. Si enim totum corpus est oculus, ubi erit manus Sicut ergo
exigit membra sua in corpore distincta esse, ita in ecclesia. Alioquin monstruosa
erit, et ve illi, per quem huiusmodi monstruositas venit.



414 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

genannt würden, und daß Ursache dieser Einheit der eine in ihnen
weilende Geist ist, der auch bewirkt, daß die Glieder einander helfen.
Denn der Fuß bewegt sich, um nicht bloß sich selber, sondern um den

ganzen Leib an einen Ort hinüberzubringen. Und es streckt sich die
Hand aus, um nicht bloß das ihr allein, sondern das dem ganzen Körper
Nützliche heranzuziehen und das Schädliche auszustoßen, und so auch

sonst. So ähnlich sind die einzelnen Gläubigen miteinander vereinigt
und helfen einander, daß man das dem Nächsten wie sich selber

Nachteilige mit gleicher Anstrengung vermeidet. Die Ursache dieser Einheit
ist der eine in ihnen weilende Geist, der zwar überall durch seine Wesenheit,

in den Gläubigen aber durch die einwohnende Gnade ist, indem
er den einzelnen nach seinem Belieben Gnade mitteilt und zwar so, daß
die den einzelnen Gläubigen mitgeteilte Gnade zum Nutzen der anderen
sei1. Darauf gründend sodann, daß der Heilige Geist, der den Leib
Christi als Seele belebt, uns gegeben ist zu jedem Gebrauch der Gnaden,
durch deren Gebrauch zum Zweck der gegenseitigen Hilfeleistung wir
eben ein Leib heißen, tut er dar, daß der Heilige Geist die Wurzel

genannt wird, von der die Caritas ausgeht als der Stamm, der zwischen
der einen Wurzel und den vielen Zweigen vermittelt. Aus der Caritas

nämlich, die den Nächsten angehe, ergebe sich die Wechselseitigkeit,
mit der durch die Gnaden alle einander dienten2. So zieht denn auch

1 Zu Rom. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 35) : In quo attende, quod unum
corpus dicitur universitas fidelium, cuius caput dicitur Christus et membra reliqua
fideles, quod ea ratione proportionis dicitur, quoniam in humano corpore membra
sibi unita sunt, ut unum sint et dicantur, cuius unitatis causa est unus manens
in eis Spiritus, qui et facit, ut et membra sibi invicem subserviant. Non enim
movetur pes, ut se solum, sed ut etiam totum corpus transférât ad locum. Nec
extenditur manus, ut sibi soli, sed ut toti corpori utilia attrahat et nociva expellat.
Sicque in ceteris. Qua similitudine singuli fideles sibi uniti sunt et invicem sub-
serviunt, ut incommoda proximi tanto labore quis evitet, quanto et sua. Cuius
unitatis causa est unus Spiritus Sanctus manens in eis, qui, etsi ubique est per
essentiam, tarnen in fidelibus est per inhabitantem gratiam conferens gratias
singulis, prout vult, ita ut gratia data cuicumque fidelium sit ad utilitatem aliorum.

2 Zu 1 Kor. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 62«) : « Radix ». Quomodo Christus
caput et membrum dicantur unum corpus similitudine transsumpta ab humano
corpore, et quomodo hoc corpus non sit exanime, quod vivificat Spiritus Sanctus,
sicut anima creata vivificat corpus humanum, ostendere intendit. Quod quoniam
inde est, quia Spiritus Sanctus datus est nobis ad omnes usus gratiarum, quibus
nos invicem nobis subservientes dicimur unum corpus. Vocat Spiritum Sanctum
radicem, a qua procedit Caritas tamquam medius truncus inter radicem unam
et multos ramos, cui quidem sunt omnes gratie insite velut rami in uno trunco
in una caritate. Ex caritate enim, que est ad proximum, sequitur vicissitudo, qua
per gratias omnes invicem subserviunt, ex qua vicissitudine sequitur unitas ecclesia-
stice pacis. Quem processum attendens vocat Spiritum Sanctum radicem unitatis.



in den frühen Paulinenkommentaren 415

unser Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 686 unter Hinweis
auf die Parallele im menschlichen Leib die Folgerung : Weil alle Glieder
Christi aus seinem Geist leben, kann kein Glied leiden, ohne daß alle

übrigen mitleiden ; wo sie aber nicht mitleiden, haben sie nicht das

Leben aus dem Geist1.
Wie nun diese Belebung und zwar gegenüber Haupt und Gliedern

geschieht, darüber gibt der ebenfalls porretanische Paulinenkommentar
des Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 Aufschluß : Da sich im Organismus
des menschlichen Körpers eine zweifache Verbindung der Glieder findet,
weil sie sowohl untereinander als auch mit dem Haupt verknüpft sind,
wäre diese Verknüpfung ohne Bedeutung, wenn nicht das Haupt durch
seinen Geist belebt würde und dann von der Fülle dieses Hauptes die
durch denselben Geist beseelten Glieder empfingen. In gleicher Weise,

was wäre es den Gläubigen nütze, daß sie untereinander und mit
Christus dem Haupt vereinigt sind, wenn nicht Christus das Haupt
oder der Geist Christi durch den Heiligen Geist belebt würde, durch
den Heiligen Geist nämlich, von dessen Fülle die Glieder Christi, d. h.
die Gläubigen empfingen, d. i. durch den gleichen Geist in geistiger
Belebung belebt würden Nichts. Uns ist es also zum Heil notwendig,
daß sowohl Christus durch seinen Geist belebt werde, als auch daß wir,
die wir seine Glieder sind, von seiner Fülle empfangen. Sonst wäre,
wie gesagt, auch unsere Verknüpfung mit ihm ohne Bedeutung2.

1 Zu 1 Kor. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 55) : « Compatitur ». Sicut omnia
membra in humano corpore, que beneficio Spiritus vivunt, sibi invicem compa-
tiuntur, ut non possit unum dolere, quin omnia cetera infirmentur, ita, cum omnia
membra Christi ex eiusdem spiritu vivant, non potest unum dolere, quin omnia
cetera ei condoleant. Unde patet Corinthios membra Christi beneficio Spiritus
non vivere, qui dolenti membro non condolebant non corrigentes peccatorem
fornicatorem, sicut debuerant.

2 Zu 1 Kor. 10 (Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 fol. 75) : In humani enim
corporis compage cum sit dupplex connexio membrorum, quia et inter se et ipsi
capiti connectuntur, nullius esset momenti ea sic connecti, nisi caput ipsum spiritu
suo vivificaretur, de cuius capitis plenitudine ipsa membra aeeiperent eodem

spiritu vivificata. Similiter fidelibus eos uniri inter se et Christo capiti quid prod-
esset, nisi Christus caput vel Spiritus Christi vivificaretur Spiritu Sancto, scilicet

Spiritu Sancto, de cuius plenitudine membra Christi, id est fideles aeeiperent,
id est eodem spiritu vivificarentur vivificatione spirituali Nichil. Nobis ergo
ad salutem est necessarium et Christum suo spiritu vivificari et de ipsius
plenitudine nos, qui eius sumus membra, aeeipere. Alioquin nostra etiam ad ipsum
connexio, sicut dictum est, nullius esset momenti. — Man vgl. hier auch den

späteren Balduin von Canterbury, Tractatus 14 (SSL 204, 556) : Consulamus

super mutuae caritatis concordia ipsam naturam nostram, naturam corporis
nostri : ipsa enim admonet de pace servanda. Multi quidem unum corpus sumus.



416 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Aufbauend auf der besonders von den Porretanern betonten Lehre,
daß die Gaben und Werke ein Zeichen der Belebung sind, stellt dann
dieser Kommentar dar, wie in unseren Werken die Einheit mit dem
Leib aber auch mit der Seele dieses Leibes zum Ausdruck kommt :

Wenn einer Almosen spendet oder einen preist, dann zeigt er mit diesen

Betätigungen, dem Geben und Preisen, die mit körperlichen
Instrumenten, der Hand und dem Mund geübt werden, daß er zum Leib
Christi gehört, daß er Glied Christi ist, dadurch nämlich, daß Christus
seine Glieder zu solchen Handlungen bewegt. Denn er hat vielen
Almosen gegeben und sie gepriesen. Ahmt einer darin Christus nach,
dann heißt es, daß er Glied Christi ist, d. h. er erweist sich als mit
Christus vereinigt und von ihm genährt. Wer solcherart handelt,
erweist sich als Glied Christi, weil Christus ihn als Glied und als Instrument
zu solchem Handeln bewegt. Wie einer nämlich seine Glieder zu den

ihm beliebigen Werken bewegt, so benützt Christus uns als Glieder und
Instrumente und leitet uns zu solchen Werken. Ähnlich, wenn einer

glaubt, hofft und liebt, d. h. wenn sein Geist mit diesen Handlungen
sich betätigt, die geistige Handlungen heißen, da sie, wie sie bloß
Geistern angehören, auch bloß durch Geister geübt werden und auf
bloß Geistiges sich richten. Wenn einer, sage ich, mit diesen geistigen
Handlungen sich betätigt, nämlich mit Glaube, Hoffnung und der

Tugend der Liebe, dann zeigt er, daß er mit dem Geist Christi vereint
ist, weil der Geist Christi oder Christus seinen Geist zu solchen

Betätigungen bewegt hat. Er glaubte, hoffte und liebte nämlich entsprechend
dem menschlichen Geist. Oder anders : Wer immer mit solchen

Handlungen sich betätigt, vereinigt sich dem Geist Christi, d. i. dem Heiligen
Geist, deswegen weil, wie der Geist Christi, den dieser als Mensch

angenommen hat, dazu bewegt worden ist durch die Einwirkung des

Heiligen Geistes, der Christi — insofern er Gott ist — Geist heißt, ebenso,

sage ich, bewegt der Heilige Geist den Geist eines jeden, der mit einem
solchen Akt sich betätigt. Wie also solche körperliche Anzeichen als
Anzeichen die Einheit der geistigen Gnade machen, die gleichsam
körperlich ist, weil wir durch sie körperlich sowohl untereinander als mit
Christus dem Haupt vereinigt werden, auf daß wir ein Leib sind, so

alter alterius membrum. Unus autem spiritus totum corpus nostrum per membra
et iuncturas et compages eorum vivificat, pacemque mutuam conciliât, in qua
ipsa unitas spiritus conservatur ; conciliât autem in mutuis obsequiis membrorum
mutuaque patientia. — Ferner vgl. man die irgendwie damit verwandte Stelle
aus des Petrus Blesensis De caritate Dei et proximi, cap. 37 (SSL 207, 935).



in den frühen Paulinenkommentaren 417

machen derartige geistige Handlungen die Einheit der geistigen Belebung,
durch die wir durch den Geist selber mit dem ewigen Leben jetzt und
in der Zukunft belebt werden L

Nach dem zum Bereich des Radulph von Laon gehörigen Paulinen-
kommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 657 werden wir ein Körper nicht
aus uns, sondern im Empfang desselben Geistes, der uns einmütig machen

soll, so wie ein Geist des menschlichen Körpers alle Glieder desselben

eines Willens macht2.
Auch für Petrus Lombardus ist die Belebung durch den Heiligen

Geist eine Selbstverständlichkeit. Nach ihm sind wir durch einen

Heiligen Geist geführt zu einem Körper, d. h. dazu, daß wir einmütig
ein Leib sein können durch jenen einen Geist, wie der ganze Leib des

Menschen durch eine Seele belebt wird. So nämlich macht der eine

1 Zu 1 Kor. 10 (Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 fol. 47) : Unum enim et idem
prorsus credimus, speramus et diligimus, id est vitam eternam consequi, id est
vivificatione spirituali vivificari. Quando enim quis dat elemosinam vel bene-
dicit alicui actionibus illis, donatione scilicet et benedictione, que corporalibus
instrumentis, id est manu et ore exercentur, ostendit se esse de corpore Christi,
esse membrum Christi, eo quod Christus ad actus tales movet membra sua. Multis
enim et elemosinam dedit et benedixit, in quibus quia quis Christum imitatur,
dicitur se membrum Christi esse, id est Christo unitum ostendere vel ali. Qui
huiusmodi operatur, membrum Christi esse ostenditur, eo, quod Christus ipsum
tamquam membrum et tamquam instrumentum ad hoc operandum moveat. Sicut
enim quis membra sua exercet in que voluerit opera, sic Christus nobis tamquam
membris tamquam instrumentis utitur et nos dirigit ad huiusmodi opera. Similiter
autem, cum quis credit vel sperat, diligit, id est dum Spiritus alicuius istis actionibus
agit, que spirituales actiones dicuntur, eo quod sicut sunt tantum spirituum et
per spiritus tantum exercentur et ad sola tendunt spiritualia, dum, inquam, ita
quis agit istis actionibus spiritualibus, fide scilicet, spe et dilectione virtute,
ostendit se uniri ipsi spiritui Christi, eo quod Spiritus Christi vel Christus spiritum
suum fuit motus vel movit ad tales actiones. Credidit enim, speravit, dilexit
secundum humanum spiritum. Vel aliter : Quicumque huiusmodi actionibus agit,
unit se spiritui Christi, id est Spiritui Sancto, eo quod sicut Spiritus Christi, quem
secundum hominem assumpsit, ad hoc [fol. 76] motus est Spiritu Sancto movente,
qui dicitur Christi secundum quod Deus, sic, inquam, spiritum cuiuscumque
aliquo huiusmodi actu agentem movet Spiritus Sanctus. Sicut ergo corporales
huiusmodi actiones faciunt tamquam indicia unitatem spiritualis gratie, que quasi
corporalis est, eo quod ipsa corporaliter et inter nos et Christo capiti unimur,
ut tarnen unum corpus simus, sic huiusmodi spirituales actiones faciunt unitatem
spiritualis vivificationis, qua Spiritu ipso vita eterna vivificamur vel [vivificajbimur.

2 Zu Rom. (Cod. Paris. Nat. lat. 657 fol. 45) : Et hoc est « sive iudei sive
gentiles sive servi sive liberi nunc baptizati » sumus in unum corpus, id est per
fidem [fol. 45a] et baptismi ablutionem deducti sumus in unum corpus Christi, que
deductio non fuit ex nobis, sed in uno Spiritu, id est in susceptione eiusdem Spiritus,
qui omnes nos unanimes efficeret, sicut unus spiritus humani corporis omnia membra
eiusdem reddit voluntatis.



418 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Heilige Geist alles in den Gliedern des Leibes Christi, wie die eine Seele

im Auge sieht, im Ohr hört und in den übrigen allen alles tut h Durch
den Heiligen Geist werden wir ein Leib, da er in uns wohnt und die

Gesellschaft, die dieser Körper ist, bewirkt2. Wer den Geist Christi,
d. i. den Geist Gottes nicht hat, ist nicht Glied Christi3.

Hinter dem Interesse, das man für Christus als Haupt besaß, trat
dann in der Folgezeit dasjenige für die Seele des mystischen Leibes

völlig zurück. Immerhin kann man aber auf eine Quästion aus der
Zeit Stephan Langtons im Cod. lat. 434 der Bibliothek von Douai
hinweisen, die sich damit beschäftigt, warum gerade Christus Haupt und
der Heilige Geist Seele des Leibes genannt wird. Die Antwort geht
dahin : Christus als Sohn Gottes wird die Weisheit zugeschrieben, dem

Heiligen Geist die Güte. Von Seiten der Weisheit erfließt die Erkenntnis,
von Seiten der Güte die Bewegung. Daher erfließen vom Heiligen Geist
die geistigen Bewegungen, von Christus, dem Sohn Gottes aber die

geistigen Sinne 4.

Zum Abschluß hier noch die Bemerkung : Wie wir sahen, wird
Spiritus Christi als identisch mit Spiritus Sanctus genommen. Eine
Ausnahme macht hier aber Abaelard, der Spiritus Christi gleichsetzt
vor allem mit der Liebe und dem Band, durch das die Glieder mit

1 Collectanea in epistolas D. Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 191, 1654) :

« in uno Spiritu » Sancto « sumus » ducti « in unum corpus », id est in hoc, ut pos-
simus unum corpus unanimes per illum unum spiritum, ut totum corpus hominis
una anima vegetatur. Ita enim unus Spiritus Sanctus facit omnia in membris
corporis Christi, sicut una anima videt in oculo, audit in aure et in ceteris omnibus
omnia facit.

2 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 192, 196) : Vel ita, debetis servare unitatem
Spiritus, quia unum corpus esse debetis multorum adunatione membrorum ;

potestis, quia unus Spiritus scilicet habitat in nobis, quo unum corpus efficimur.
[Haimo] Unum corpus enim efficimur propter societatem, quam facit Spiritus
Sanctus non sine Patre et Filio.

3 In ep. ad Rom. c. 8 (SSL 191, 1436) : « Si quis autem non habet Spiritum
Christi », id est Dei, quia etiam idem est Spiritus Dei et Spiritus Christi, « hic non
est eius », id est Christi membrum.

4 Fol. 98t/ : Item, quod Christus sit caput ratione motus superinfusi super
membra, videtur super illud Eph. : Unum corpus. Et quod illud sit Spiritus Sancti,
videtur ex glosa, que dicit : ad Spiritum pertinet societas, qua efficimur unum
corpus unici Filii Dei, sicut anima vegetat membra, ita Spiritus corpus ecclesie
continet et vegetat. Preterea, cum Spiritus Sanctus distribuât dona in ecclesia,
potius debet dici capud ecclesie quam Filius. — Solutio : Christo attribuitur
sapientia, inquantum Filius Dei, Spiritui Sancto dicitur attribui bonitas. Sed
ex parte sapientie effluit cognitio et ex parte bonitatis motus. Ideo a Spiritu
Sancto efffuunt motus spirituales et a Christo Filio Dei sensus spirituales.



in den frühen Paulinenkommentaren 419

dem Haupt zusammenhängen1, aber auch mit der Gnade seiner

Gaben, nämlich der Nachlassung der Sünden und der Mitteilung der

Tugenden 2.

Voraussetzung des Lebens

ist die Verbindung mit dem Haupt und dem Leib

Ganz allgemein lehrt Ambrosiaster, daß Christus deshalb unser

Haupt sei, weil er Urheber unseres Lebens ist3 ; stellt er doch auch

das Axiom auf : wer das Haupt nicht hat, hat das Leben nicht4. Nach

Pelagius5 und in wörtlicher Abhängigkeit von demselben, Ps. Primasius6,
lebt nicht, wer außerhalb dieses Leibes ist, er mag sich brüsten soviel

er will. In Christus sind wir denn auch vom Vater gesegnet, weil der

Vater im Haupt alle Glieder segnete und auserwählte, auf daß er uns

heilig und unbefleckt mache, nicht weil wir zukünftig waren, sondern

damit wir es seien 7.

Ein an den andern Gliedern Verstümmelter kann, so lehrt Sedulius

Scotus, wenn auch geschwächt, so doch weiterleben ; nach dem Verlust

1 Expositio in epistolam Pauli ad Romanos. Lib. 3 c. 8 (SSL 178, 899) :

« Quod si quis non habet spiritum Christi, hic non est eius », videlicet membrum,
quia spiritus eius ipse est amor et vinculum, quo huic capiti membra sua cohaerent.

2 Expositio in epistolam Pauli ad Romanos. Lib. 3 c. 8 (SSL 178, 900) :

« Si autem », acsi diceret : Sed spiritum Christi Dei habemus : quod est dicere,
si Christus per spiritum suum, id est per gratiam donorum suorum, utpote remis-
sionem peccatorum et collationem virtutum in nobis est.

3 In ep. ad Eph. c. 2 (SSL 17, 378) : Ipse est autem caput nostrum, ipsum
enim habemus Deo praestante auctorem vitae nostrae ; sicut dicit Petrus apostolus :

« Auctorem vero vitae interfecistis ». — In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 17, 389) : omnia
subiiciamus ei scientes, quia omnium auctor est vitae, ut quasi capiti membra
subdantur.

4 In ep. 1 ad Cor. c. 13 (SSL 17, 225) : Apertum est, quia, si omnis substantia
impendatur, nihil proficit caritate neglecta, quia caput religionis Caritas est ; et
qui caput non habet, vitam non habet. — Man vgl. auch In ep. ad Col. c. 1

(SSL 17, 425).
6 Commentarii in epistolas Pauli. In ep. ad Col. c. 2 (SSL 30, 897).
« Commentaria in epistolas S. Pauli. In ep. ad Col. c. 2 (SSL 68, 656) :

Quicumque ergo extra hoc corpus quantumvis se iactet, non vivit, qui caput
non habet et vitam. — Man vgl. dies auch bei Sedulius Scotus, zu Col. 2, 19

(SSL 103, 227) ; Claudius von Turin, zu Col. 2 (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol.
168) ; Atto von Vercelli, Expositio epistolarum S. Pauli. In ep. ad Col. c. 2

(SSL 134, 627).
7 In ep. ad Eph. c. 1 (SSL 68, 607) : « In Christo ». In capite omnia membra

benedixit et elegit, ut nos faceret sanctos et immaculatos, non quia futuri essemus,
sed ut essemus. — Man vgl. auch Sedulius Scotus, zu Eph. 1, 3 (SSL 103, 195) ;

ferner dem Sinn nach Claudius von Turin, zu Eph. (Cod. Vat. Reg. lat. 98

fol. 131k).



420 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

des Hauptes aber gibt es kein, wenn auch noch so kurzes Fortbestehen
des Lebens. Weshalb wir denn in allen Versuchungen und Verfolgungen
unser Haupt Christus schützen und vor allem den Glauben an ihn
unverletzt und unversehrt bewahren müssen L Dieser Wurzel, die Christus
ist, ist nach Claudius von Turin jeder, der zum Heil kommt, einverleibt

2. Viele Glieder sind — so Rabanus Maurus — der eine Leib
Christi und so sind wir alle zusammen mit unserm Haupt Christus
und ohne das Haupt vermögen wir nichts. Weil wir so mit unserm
Haupt der Weinstock sind, sind wir ohne unser Haupt — was ferne
sei — abgeschnittenes Reisig, das nicht für einen Bauer, sondern
bloß für das Feuer gut ist3. Alto von Vercelli wieder mahnt, daß,

wer gesegnet werden will, Christus verbunden sein muß ; denn alle
Gerechten sind ihm verbunden und sind seine Glieder, deren er das

Haupt ist4. Und man muß wissen, daß Jesus täglich in seinen

1 Zu Eph. 6, 17 (SSL 103, 211) : « Et galeam spei salutis. » Galea capitis
est munimen. Quia ergo caput nostrum Christus est, debimus semper istud spe
futurorum bonorum vel inexpugnabili galea in cunctis tentationibus ac persecu-
tionibus communire et principaliter fidem eius illaesam atque integram custodire ;

aliis enim membris truncatum quempiam, licet et debilem, possibile tarnen est
utcumque superesse ; sine capite vero nemini vel brevis vitae spatium prorogatur.

2 Zu Rom. 11 (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 38) : Radicem hie alii Abraham,
alii intelligunt Dominum Jesum Christum. Quod utique verum est. Ipse est

primicia omnium vel delibatio secundum id, quod de eo alibi dicitur. Qui est
primogenitus omnis creature. Huic namque radici omnis, qui salvatur, inseritur. —
Dazu vermerke man auch zu Eph. 4, 3 (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 139) : Nisi enim
membrum quis fuerit aecclesie, ut non separetur ab unitate Spiritus, consequenter
in una spe vocationis esse non poterit. — Man vgl. auch Smaragdus, Collectiones
in epistolas et evangelia (SSL 102, 264) : « Quod et vos nunc similis formae salvos
facit baptisma. » Quia si tunc aqua eos, qui in area erant, salvavit : ita et nunc
eos, qui in Ecclesiae unitate permanent, delendo peccata baptismus conservât.
Et sicut tunc, qui extra arcam erant, perierunt, ita et nunc, qui extra ecclesiam
sunt, peribunt.

3 Enarrationes in epistolas Pauli. Lib. 11. In 1 ad Cor. c. 12 (SSL 112,
113) : Membra multa unum corpus Christi : ergo simul omnes nos cum capite
nostro Christus, sine capite nihil valentes. Quare, quia nos cum capite nostro
vitis, sine capite nostro, quod absit, sarmenta praecisa, non alicui agricolarum,
sed igni tantummodo destinata. — Hier vgl. man auch Atto von Vercelli, Expositio
epistolarum S. Pauli. In ep. ad Rom. (SSL 134, 242) : Et apte Christus radix
dicitur, quoniam modo radicis arboreae sibi inhaerentibus ramis succum suae
dulcedinis, id est bonorum operum suavitatem tribuit, et ut perficiant, ipse quidem
adiuvat.

4 Expositio epistolarum S. Pauli. In ep. ad Gal. c. 3 (SSL 134, 519) : Nam,
quicumque vult benedici, necesse est, ut Christo coniungatur. Omnes enim
iusti illi coniunguntur, et omnes illius sunt membra, quorum etiam ipse est et
caput.



in den frühen Paulinenkommentaren 421

Gliedern stirbt, gekreuzigt wird, aufersteht und seine Glieder in ihm
belebt werden 1.

Nach Hervaeus von Bourg-Dieu ist der reiche Segen der Tugenden
und der geistlichen Güter uns vom Vater in Christus gegeben, d. h.

nachdem wir begonnen haben, in unserm Mittler und Wiederversöhner

zu bleiben, eingekörpert dem Leib der Kirche, die sein Leib ist ; denn

außerhalb Christus wird keinem dieser Segen zuteil2. So kann denn

auch keiner der Gläubigen in irgend etwas Gutem wachsen, wenn er
nicht dem Haupt Christus anhängt, wie ja auch im menschlichen Körper
ein Glied, sobald es von seinem Haupt losgetrennt wird, nicht mehr

wächst, sondern verschrumpft3. Zur Seligkeit können nur die Glieder

Christi emporsteigen, weil niemand in den Himmel emporsteigt, der

nicht von ihm heruntergekommen ist, der Sohn des Menschen, der im
Himmel isti. Die Auserwählten werden lebendig gemacht in Christus,
d. h. in Christi Gemeinschaft, daß sie im Leib Christi, der die Kirche
ist, ewig leben ; denn wie keiner im Reich des Todes ohne Adam, so

keiner im Reich Christi ohne Christus5.
Bernhard von Clairvaux preist das Glied selig, das diesem Haupt

1 In ep. 2 ad Cor. c. 4 (SSL 134, 438) : Et sciendum, quia quotidie Jesus
moritur, crucifigitur, resurgit in membris suis et membra ipsius in ipso vivifi-
cantur. — Man vgl. auch In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 134, 382) : Sicut uno spiritu
omnia vivificantur corporis membra, sic et omnes, qui per gratiam baptismatis
renati in unum conveniunt corpus, uno spiritu vivificantur. Unde est, quia, si
aliquod membrum corporis abscidatur, noniam ab ipso spiritu vivificatur ; sie et
qui a corpore ecclesiae absciditur, noniam vivificari meretur.

2 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. ad Eph. c. 1 (SSL 181, 1206) :

Et haec tarn copiosa virtutum bonorumque spiritualium benedictio data est a
Patre nobis « in Christo », id est postquam coepimus in ipso mediatore ac recon-
ciliatore manere incorporati visceribus ecclesiae, quae est corpus eius. Non enim
extra Christum datur cuiquam ista benedictio. — Man vgl. auch In ep. ad Eph.
c. 5 (SSL 181, 1266).

3 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 181, 1249) : Dehinc apostolus metaphoram capitis
et membrorum prosequitur ostendens, quod nullus fidelium in aliquo bono possit
crescere, nisi adhaereat capiti Christo, sicut et in humano corpore, si membrorum
aliquod a capite suo abscinditur, iam non crescit, sed marcescit.

4 In ep. ad Eph. c. 1 (SSL 181, 1206) : Et haec est illa gloriosa beatitudo,

quam oculus non vidit nec auris audivit nec cor hominis exeogitare potuit, quam
nobis Pater dédit, si in Christo nos invenerit, id est vera Christi membra. Aliter
enim nullus ad hanc beatitudinem ascendere potuit, quia nemo ascendit in coelum,
nisi qui descendit de coelo, Filius hominis, qui est in coelo.

5 Zu 1 Kor. 15 (SSL 181, 979) : Electi autem vivificabuntur in Christo, id
est in Christi iustitia, quam servaverunt, ut in Christi corpore, quod est ecclesia,
perenniter vivant ; quia, sicut in regno mortis nemo sine Adam, ita in regno Christi
nemo sine Christo.



422 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

in allem anhängt und ihm folgt, wohin es geht. Sonst, wenn es sich

träfe, daß es abgeschnitten und losgetrennt würde, würde es mit
Notwendigkeit des Geistes des Lebens verlustig gehen 1. Nach A baelard

lebt der Sünde, wer im Leben sündigt, und lebt Gott, wer von seinem

Willen nicht abweicht. Dies aber gelte im eigentlichen Sinn lediglich
von Christus, sei es in ihm dem Haupt, sei es in seinen verherrlichten
Gliedern 2.

Außerhalb der Einheit Christi und seiner Glieder gibt es nach
Gilbert de la Porree keinen Segen 3. Von der Fülle des Hauptes aber

empfangen alle, die eins sind mit ihm4, und nichts ist in ihnen, das sie

nicht aus seiner Fülle empfangen hätten 5. Allein schon dadurch, daß

einer von der Einheit Christi, die man einzig in der Kirche hat, getrennt
ist, ist er des Lebens verlustig 6. Der porretanische Paulinenkommentar
des Cod. Paris. Nat. lat. 686 wieder lehrt, daß es hier von den Gliedern

heißt, daß sie in ihrem Haupt leben, weil es nach Empfang des Lebens

vom Haupt Christus heißt, daß der Leib, dessen Haupt Christus ist, in
Christus lebt7. In den Sententiae Divinitatis kann man sodann lesen :

Wie niemand ohne Haupt lebt, so kann die Kirche nicht durch die

1 Sermones de tempore. In capite ieiunii sermo 1 (SSL 183, 168) : Felix
membrum, quod huic adhaeserit per omnia capiti et sequetur illud, quocunque
ierit. Alioquin si forte abscindi separarique contingat, privetur statim, necesse

est, etiam spiritu vitae.
2 Expositio in epistolam Pauli ad Romanos. Lib. 2 c. 6 (SSL 178, 877) :

Vivit peccato, qui vivendo peccat ; vivit Deo, qui ab eius voluntate non discordât.
Quod quidem soli Christo sive in ipso capite sive in eius glorificatis membris
veraciter assignatur.

3 Paulinenkommentar. Zu Gal. 3 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod.
lat. 427 fol. 74) : Et quod illud semen sit, exponit dicens : «Qui est Christus»,
caput cum membris. Unde inferius : Si autem vos Christi : ergo Abrahe semen
estis. Nam prêter hanc Christi et membrorum eius unitatem non est bene-
dictio.

4 Zu Eph. 1 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427, fol. 80t;) :

« caput super omnem ecclesiam. » De cuius scilicet plenitudine [fol. 81] gratie
quicumque sunt unum cum ipso, accipiunt.

6 Zu Kol. 2 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427, fol. 95«) : « Et in
illo », qui hac divinitatis plenitudine caput est non modo hominum, sed « etiam
omnis principatus et potestatis », estis vos repleti nil prorsus habentes, nisi quod
de eius plenitudine accepistis.

6 Zu 1 Kor. 11, 29 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 48) :

hoc solo scilicet, quod a Christi unitate, que in sola ecclesia Dei habetur,
disiunctus est, non habet vitam et ipse quoque extra indigne manducat.

' Zu Rom. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 44) : Hic enim iam dicunt[ur] membra
vivere in suo capite, quoniam iam suscepta vita a Christo capite, iam dicitur
corpus, cuius caput est Christus, in Christo vivere.



in den frühen Paulinenkommentaren 423

Tugenden leben ohne Christus1. Wesentlich dasselbe sagt der zum
Bereich des Robert von Melun gehörige Paulinenkommentar des Cod.

Paris. Arsenal, lat. 534 in der Form : Niemand, der getrennt ist von
Christus, d. i. der außerhalb der Einheit und des Glaubens Christi ist,
tut Gutes, das ihm für das Heil nützte 2. Und Hugo von St. Viktor
weiß : Wenn also ein Leib ist, dann ist ein Geist. Wer im Leib selber

nicht ist, kann vom Geist nicht beseelt werden. Denn wer den Geist
Christi nicht hat, ist nicht Glied Christi3. Auch Hugo von Rouen kann
die Bemerkung nicht unterdrücken, daß außer der Einheit mit der

Mutter, der Kirche, niemand Gutes tun konnte 4.

Petrus Lombardus bringt alsdann in seinem Psalmenkommentar die

Ausführungen : Auch die Heiden üben Werke, indem sie den Nächsten
bekleiden und ähnliches tun ; auch die Häretiker tun vieles, aber nicht
im Nest der Kirche, d. i. im Glauben und im Teilnehmen an den

Sakramenten, und darum werden ihre Werke mißachtet und ihnen nicht
zum Leben aufbewahrt Darum fügt der gleiche Apostel hinzu :

Das Weib wird aber zum Heil kommen durch die Zeugung von Kindern,
d. i. das Fleisch durch die Hervorbringung guter Werke, wenn es
dieselben im Nest verrichtet hat, d. h. wenn es im katholischen Glauben
in der Gesellschaft der kirchlichen Einheit beharrt hat5. So nützt denn

1 B. Geyer, Die Sententiae Divinitatis, ein Sentenzenbuch der Gilbert'schen-
Schule. [Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band VII
Heft 2-3], Münster i. W. (1909) 102*.

2 Fol. 146u : Nemo enim preter Christum, hoc est qui sit extra unitatem
et fidem Christi, bonum facit, quod sibi valeat ad salutem.

3 De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 2 c. 1 (Rouen [1648] 606) :

Si ergo corpus unum est et spiritus unus : qui in corpore ipso non est, a Spiritu
vivificari non potest, sicut scriptum est : Qui non habet Spiritum Christi, hic non
est eius. Qui enim non habet Spiritum Christi, non est membrum Christi.

4 Tractatus de memoria. Lib. 3 n. 5 (SSL 192, 1318) : Extra hanc unitatem
matris ecclesiae nemo potuit bona facere ; per gratiam potest quis operari bonum ;

sine gratia nihil nisi malum.
3 Commentarium in Psalmos. Zu Ps. 83, 4 (SSL 191, 789) : «Et turtur »,

id est caro, « invenit sibi nidum », qui est ad tempus ; domus vero est in aeternum.
Nidum ergo dicit fidem et conformitatem sacramentorum ecclesiae, quem nidum
quaerit turtur, « ubi reponat pullos suos ». Non enim abiicit illos ubicunque, sed

in nido ecclesiae facit opera bona, pro quibus salvabitur : per quod differt ab

aliis, qui opera faciunt, sed non in nido fidei. Nam et pagani faciunt opera, qui
vestiunt nudos et alia ; et haeretici faciunt multa, sed non in nido ecclesiae, id
est in fide et participatione sacramentorum, et ideo conculcantur, non servantur
eis ad vitam Unde idem apostolus subdit : « Salvabitur autem mulier per
generationem filiorum », id est caro per generationem bonorum operum, si tarnen
ilia fecerit in nido, id est si permanserit in fide catholica in societate ecclesiasticae
unitatis.



424 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

das Antlitz, d. i. die Einheit der Kirche denjenigen, die Almosen geben,
daß sie nicht außerhalb des Nestes der Kirche geben, daß es Gottes
Ehre sei und nicht die ihre1. Umgekehrt betont der Lombarde, daß

aus der Einheit der Kirche alle die Gnade empfangen, durch sie von
den Brandherden der Laster abgekühlt werden 2.

In seinem Paulinenkommentar führt der Lombarde aus : Obwohl
die Dreifaltigkeit die Nachlassung der Sünden bewirkt, so nimmt man
doch an, daß sie dem Heiligen Geist zugehört, weil der Heilige Geist
dem Vater und Sohn gemeinsam und beider Vereinigung ist. Durch
ihn wird die Gesellschaft und Einheit bewirkt, durch die wir der eine

Leib des einzigen Sohnes Gottes werden. Zusammenfügt uns die
Einheit, welche die Caritas bewirkt, und die Caritas kommt bloß vom
Heiligen Geist. Also ist es der Heilige Geist, der belebt, der lebendige
Glieder macht, und er macht lebendig bloß diejenigen, die er im Körper,
den er belebt, vorfindet, so wie der Geist des Menschen das Glied nicht
belebt, das er vom Körper getrennt findet3.

In einer Quästion des Cod. lat. 434 der Bibliothek von Douai finden
wir dann noch als Antwort auf die Frage, ob Christus Haupt aller
Guten sei, hingewiesen auf die Glosse zu Eph. 4, 4 : Sicut humani
corporis membrum precisum formam, qua cognoscitur, retinet, sed nequa-
quam spiritus sequitur, quo prêter unitatem vivit, sic quicumque a

predicte pacis unitate divisus fuerit, sacramentum tanquam formam

retinet, sed spiritu preter unitatem non vivit4.

1 Zu Ps. 44, 14 (SSL 191, 445) : Et hi adorando in muneribus « deprecabuntur
vultum tuum », o regina, id est conformitatem tuam, ne extra positi faciant, sed
in vultu sponsae, id est unitate ecclesiae. Vultus namque ecclesiae prodest eleemo-

synas facientibus, ne extra nidum ecclesiae faciant, ut sit gloria Dei et non sua.
2 Zu Ps. 79, 11 (SSL 191, 765) : In unitate quippe ecclesiae omnes gratiam

accipiunt, per quam ab incentivis vitiorum refrigerantur.
3 Collectanea in epistolas D. Pauli. In ep. ad Rom. c. 8 (SSL 191, 1440 f.) :

Quam remissionem [peccatorum] cum Trinitas faciat, proprie tarnen ad Spiritum
Sanctum intelligitur pertinere, quia Spiritus communis est Patri et Filio amborum-
que unio, per quem fit societas et unitas, qua efficimur unum corpus unici Filii
Dei. Unitas enim nos compaginat, quam facit Caritas, et Caritas non est nisi a
Spiritu Sancto. Ergo Spiritus est, qui vivificat, qui viva facit membra nec viva
facit, nisi quae in corpore, quod végétât, invenerit, sicut spiritus hominis non
vivificat membrum, quod separatum invenerit a corpore.

1 I fol. 98u. — Man vgl. dagegen die ungenaue Ausdrucksweise der der Mitte
des 13. Jahrhunderts angehörigen Sakramentensumme des Clm 22233 fol. 92u :

Item, cooperatio VII habet cooperationes, per quas fit homo ydoneus ad huius
gratie [nämlich contritionis] reeeptionem Sexta est vivificatio, ut quasi membrum

adhereat corpori ecclesie cohibitione et convictu sanctorum, sicut membrum
non vivit, si separetur a corpore, adhereat Deo, qui est caput et vita ecclesie iugi



in den frühen Paulinenkommentaren 425

Es sei noch darauf aufmerksam gemacht, daß ja auch die Erklärung
von Joh. 3, 13 : Et nemo ascendit in caelum, nisi qui descendit de caelo,
Filius hominis, qui est in caelo, Gelegenheit gab, den Gedanken von
der Heilsnotwendigkeit der Zugehörigkeit zum Leib Christi zu betonen.

Bereits Alcuin1 und Smaragdus 2 tun dies. Gilbert de la Porree führt
in seinem Psalmenkommentar aus : Durch die Caritas sind viele einer.
Nach dieser Einheit heißt es im Evangelium : Niemand steigt in den

Himmel auf außer dem, der vom Himmel herabgekommen ist. Der
als Haupt herabgekommen ist, steigt auf mit dem Leib, der die

Kirche ist. Denn auch jetzt, so sehr er auch im Himmel ist und wir
auf Erden, macht es die Caritas, daß er hier mit uns und wir dort mit
ihm sind 3.

Bei Gelegenheit der Erklärung der gleichen Stelle sagt Petrus Lom-
bardus in seinem Psalmenkommentar : Herabkam das Haupt ;

aufgestiegen ist dasselbe mit dem Leib, d. i. der Kirche, bekleidet, die es

sich ohne Flecken und Runzeln darstellte. Der allein ist aufgestiegen,
der mit uns ein Einziger war. Denn die Einheit fügt uns mit dem Einen
zusammen. Mit ihm steigt also auf, wer mit ihm Einer sein wollte,
durch die Caritas ist er mit uns auf der Erde, durch die Caritas sind wir
mit ihm im Himmel4.

et assidua frequentatione ipsius semper audiendo, in lectione et predicatione
semper ei loquendo, in confessione et oratione semper ei famulando

1 Commentariorum in Joannem. Lib. 2 c. 5 (SSL 100, 781).
2 Collectiones in epistolas et evangelia (SSL 102, 342) : Nemo ascendit in

coelum nisi Christus in corpore suo, quod est Ecclesia, qui in seipso quidem primum
cernentibus apostolis, eminentioribus nimirum membris suis, ascendit, et exinde
in membris suis quotidie ascendens se colligit in coelum. Quisquis in coelum
ascendere desiderat, ei, qui de coelo descendit et est in coelo, se vera fidei et dilec-
tionis unitate coniungat aperte intelligens, quia nullo alio ordine nisi per eum,

qui descendit de coelo, potest ascendere in coelum. Unde alias ipse dicit : Nemo

venit ad Patrem nisi per me.
2 Zu Ps. 122, 1 (Cod. Paris. Nat. lat. 12004 fol. 173v) : « Levavi ». Per cari-

tatem namque multi sunt unus. Secundum quam unitatem in evangelio dicitur :

Nemo ascendit in celum, nisi qui descendit de celo. Qui descendit secundum

caput, ascendit cum corpore, quod est ecclesia. Nam etiam nunc, quamvis ipse
in celo sit et nos in terra, tarnen per caritatem et ipse nobiscum est hic et nos

ibi cum illo.
4 Commentarium in Psalmos. Zu Ps. 122, 1 (SSL 191, 1145) : secundum

quod ipse dicit in evangelio : « Nemo ascendit in coelum, nisi qui descendit de

coelo, Filius hominis, qui est in coelis »descendit quidem caput, ascendit idem
cum corpore, scilicet ecclesia vestitus, quam sibi exhibuit sine macula et ruga.
Solus ergo ascendit, qui nobiscum unus est solus. Unitas enim nos compaginat
uni ; cum illo ergo ascendit, qui cum illo unus esse voluit ; per caritatem nobiscum
est in terra, per caritatem cum illo sumus in coelo.

Divus Thomas 30



426 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Die anonyme Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 gibt u. a. die

Exegese : vel sic, ut secundum regulam Tyconii, quod est capitis et
membrorum, soli attribuatur capiti hoc modo : nemo ascendit in celum
nisi ille cum suis membris, qui de celo descendit1. Radulphus Ardens
bemerkt zur Stelle : Er redet von sich als von einem andern, um ein

Beispiel der Vermeidung dünkelhafter Eitelkeit zu geben. Als ob er

sagte : Wenn du in das Himmelreich aufsteigen willst, dann schließe

dich durch die Vereinigung der Caritas dem Menschensohn an, der
allein mit seinen Gliedern aufsteigt. Darum, wenn wir in das Himmelreich

aufsteigen wollen, wollen wir uns, meine Brüder, dem Haupt,
unserm Herrn Jesus Christus durch Glaube und Liebe anschließen, weil,
wer nicht Glied des Leibes Christi ist, zum Himmelreich keineswegs
aufsteigen kann. Deshalb hat er selber gesagt : Keiner kommt zum
Vater außer durch mich. Er ist ja die Pforte, er ist der Pförtner, er
ist uns der Führer und Erheber zum Himmelreich2.

Die ebenfalls bei den Porretanern einzureihende Summe des Cod.

lat. 109 der Stiftsbibliothek von Zwettl schreibt :

Quoniam autem hec omnia ecclesie membra invicem et cum capite
unita sunt indissolubili habitu caritatis, quicumque infra hanc caritatis
unitatem non manserit, is utique non est a iam glorificato capite assu-
mendus in gloriam capitis iam glorificati. Nemo enim nisi per caritatem
manserit in corpore membrum, assumendus est in gloriam future resurrec-
tionis. Capite etenim huius beate multitudinis, in qua restituitur angelorum
ruina, iam per gloriam immortalitatis in sua, que precessit, resurrectione
glorificato, superest et indubitanter exspectatur, ut solum eiusdem capitis
corpus ad capitis immortalitatem assumatur in generali resurrectione
bonorum et malorum. Hoc enim est, quod ait Johannes : Nemo ascendit
in celum, nisi qui de celo descendit. Expresse utique capitis et corporis
unitatem significat dicens : nemo ascendit nisi qui descendit. In qua quidem
unitate constat descendisse caput per nature suscepte minoritatem atque
mortalitatem. Quod idem caput iam ascendit per eiusdem suscepte nature

1 Fol. 59u.
2 Homiliae in epistolas et evangelia dominie. II. Hom. 2 (SSL 155, 1952) :

Porro de ascensione sua instruit Dominus Nicodemum, cum subdit : « Et nemo
ascendit in coelum, nisi et qui descendit de coelo Filius hominis, qui est in coelo. »

De se tamquam de alio loquitur, ut exemplum praebeat nobis arrogantiae devi-
tandae. Acsi dicat : Si vis in regnum coelorum ascendere, adhaereas per caritatis
unionem Filio hominis, qui solus cum membris suis ascendit. Itaque, fratres mei,
si in regnum coelorum ascendere volumus, capiti nostro Domino nostro Jesu
Christo fide et caritate adhaereamus, quoniam qui membrum corporis Christi non
est, ad regnum coelorum ascendere nequaquam potest. Unde ipse dicit : « Nemo
venit ad Patrem nisi per me. » Ipse quippe est ostium, ipse est ostiarius, ipse
nobis est dux et sublevator ad regnum coelorum.



in den frühen Paulinenkommentaren 427

immortalitatem, ad quam ipsius est ascensurum corpus, quod etiam iam
illuc cum ipso capite ascendit spe secundum illud : Spe salvi sumus ; et
alibi : Nostra conversatio in celis est \

Petrus Comestor deutet das Wort : Christus allein fährt in den
Himmel auf, dahin, daß niemand außer Christus oder seine Glieder

aufsteigt, da, wenn Petrus aufsteigt, dies Christus in ihm tut2. Bloß
Christus ist vom Himmel herabgestiegen und nur einer wird aufsteigen,
das Haupt nämlich und zum Teil sein Leib, soweit er eins ist mit dem

Haupt3.
Eine Predigtsammlung des Cod. Paris. Nat. lat. 13582 findet schließlich

die schönen Worte : Ecce quam decenter et congrue archa pre-
figuravir Ecclesiam, que constans ex capite Christo et corpore seipsa

integrum hominem reddit, ilium scilicet, qui solus de celo descendit et
ascendit solus. Ita tarnen solus, quod integer et totus, caput videlicet
cum membris Christus. Quem, si sequi desideras, membrum sis ipsius.
Aliter ire post eum non poteris 4.

Natürlich ist auch die Erklärung des Haupt-Glieder-Verhältnisses
durch das Verhältnis des Weinstockes zu den Reben fruchtbar geworden.
So heißt es in einer in den Flores evangeliorum des Cod. Paris. Nat.
lat. 15033 (12. Jahrh.) vermittelten Homilie zu Ego sum vitis vera et

pater meus agricola est: Aperte manifestavit se esse vitem, sicut hic
sanctus evangelista declarat et discipulos suos dicit esse palmites.
Dominus noster ipse caput ecclesie et fideles eius sunt membra illius5.
Der Johanneskommentar des Petrus Comestor wieder schreibt: «Ich
bin der Weinstock. » Der Herr hat gesagt, daß die Apostel keine Frucht
bringen können, wenn sie nicht in ihm bleiben, weil sie Glieder sind,
die im Haupt bleiben, und nicht vom Weinstock abgeschnittene Reben 6.

1 Fol. 61.
2 Johanneskommentar. Zu Joh. 10 (Cod. Paris. Nat. lat. 15269 fol. 16ü) :

sicut dicitur, quia solus Christus ascendit in celum, id est nemo nisi ipse vel
membra eius, quia quando Petrus ascendit, Christus ascendit in eo.

3 Psalmenkommentar. Zu Ps. 122, 2 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 107) :

Unde et ipse ait : nemo ascendit in celo, nisi qui de celo descendit, filius hominis,
qui est in celo. Solus descendit Christus et unus solus ascendit, caput scilicet
et corpus eius in parte, quod est unum cum capite.

* Fol. 107.
3 Fol. 153 f.
6 Cod. Bamberg. Bibl. 103 fol. 20v und Cod. Paris. Nat. lat. 15269 fol. 22 :

« Ego sum vitis. » Dixit Domius apostolos non posse fructificare, nisi maneant
[in Jipso, quia ipsi sunt membra manentia in capite [et non] palmites precisi
a vite Nota, quod alibi habes prolixius determinatum, quare Christus se

comparât viti. Sed quod alibi prolixius dicitur, hic ex modica glosa potest colligi.



428 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Schließlich vermerkt eine spätere Johannespostille des Cod. Paris. Nat.
lat. 14438, daß Christus mit Recht als Weinstock bezeichnet werde,
weil der Weinstock nicht von den Reben empfange, sondern an dieselben

hinübergebe, und so auch Christus, weshalb er denn Haupt der Kirche
genannt werde1.

Wie aber nun das Leben vom Haupt auf die Glieder kommt,
darüber konnten auf Grund der verschiedenen Auffassungen von der

Erlösung, ob sie lediglich eine subjektive oder auch eine objektive war,
verschiedene Meinungen aufkommen. Dies merkt man an Ahaelard,
der die subjektive Erlösung von der Sünde lehrte, die durch das
Liebesbeispiel Christi geschieht, das uns zu der die Sünde tilgenden Liebe

anregt. Abaelard sagt nämlich auch, daß von Christus dem Haupt auf
uns die Glieder alles Gute fließt durch das Beispiel seines Lebens und
die Predigt seiner Lehre 2.

Abgesehen von dieser Variante beschränkte sich aber die
Frühscholastik auf die bloße Behauptung der Tatsache der Vermittlung des

Lebens einzig durch Christus das Haupt. Auf einen eventuellen Ausbau
dieser Lehre oder gar auf gewagte Spekulationen ließ sie sich nicht ein.

(Fortsetzung folgt.)

Vitis enim adheret terre et ministrat humorem palmitibus, non suum, sed terre,
quia humor terre per vitem ad palmites differtur, quo humore palmites nutriuntur.
Ideo ergo Christus viti comparatur, quia sicut vitis propinat humorem palmitibus,
ita Christus beneficium humoris id est pluviam sue benedictionis sive rorem gratie
sue infundit fidelibus, quia etiam quantum homo habet gratiarum plenitudinem ;

singulis fidelibus modicam infundit portionem, et sicut vitis non humorem suum,
sed terre, palmitibus infundit, ita Christus non ex se, inquantum est homo, sed

ex se inquantum Deus gratiam fidelibus infundit. — Man vgl. dies auch bei
Petrus Cantor, Glose IlIIor evangeliorum collecte et excepte cum postillis super
unum ex quatuor. Zu Jo. 15 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 280 fol. 104i>f.).

1 Zu Joh. 15 (Fol. 65n) : Et bene dicitur vitis. Vitis enim non accipit a
palmitibus, sed transmittit ad palmites, ita Christus. Unde caput ecclesie dicitur
1 Eph. : ipsum dedit supra omnem ecclesiam caput, que est corpus ipsius, pleni-
tudo autem eius, quia omnia in omnibus implevit.

2 Expositio in epistolam Pauli ad Romanos. Lib. 2 c. 5 (SSL 178, 859) :

Addit : « Per Dominum nostrum Jesum Christum », a quo ad nos tanquam a

capite ad membra omne bonum emanat tum exemplo vitae tum praedicatione
doctrinae.


	Die Lehre vom geheimnissvollen Leib Christi in den frühen Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik [Fortsetzung]

