
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Eigenart der theologischen Wissenschaft

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eigenart der theologischen Wissenschaft
Von Dr. Alexander M. HORVÀTH O. P.

I. Die Autorität Gottes als theologische Aufgabe

Wenn wir das Subjekt der Theologie näher ins Auge fassen, finden
wir in seiner äußeren Formulierung Begriffe, die restlos der Philosophie
oder anderen natürlich erkennbaren Gegebenheiten entnommen sind.
Weitere Reflexion überzeugt uns, daß dieselben bloß die äußere Schale

sind. Denn seinem Inhalt nach stellt es etwas dar, was mit natürlichen
Erkenntnismitteln nicht begründet werden kann, in ihnen positiv gar
nicht enthalten ist. Trotzdem sollte es die ganze wissenschaftliche
Forschung leiten, ihre Resultate werten und die Seinsvollendung des

Verstandes so bewirken, daß man stets das subjektive Bewußtsein und
die objektive Sicherheit haben kann, mit der Realität im Kontakt zu
stehen. Der formale, seinsvollendende Wert des theologischen Subjektes
beruht auf der Autorität Gottes. Es ist demnach eine der wichtigsten
theologischen Aufgaben, die Autorität Gottes so herauszustellen, daß jedes

Bedenken schwindet und dieselbe als ein vollwertiges Erkenntnismittel
nicht nur für den Glauben, sondern auch für die theologische Wissenschaft
gelten kann.

Um diese theologische Aufgabe zu skizzieren, möchten wir vor allem
die überragende, transzendente Stelle der Autorität Gottes aufhellen,
dann auf die Eigenart der theologischen Wissenschaft hinweisen und
endlich die Wege bezeichnen, auf welchen die Autorität Gottes in jeder
Beziehung gerechtfertigt und als menschlich sicheres, verläßliches
Erkenntnismittel hingestellt werden kann.

1. Wert der Autoritäten

Die Autorität auf dem Gebiete des Verstandeslebens ist ein

Erkenntnismittel : ratio cognoscendi ducens in cognitionem aliorum a se.

Sie erfüllt eine doppelte Aufgabe : 1. sie bietet den Erkenntnisstoff,
2. sie bewirkt die Seinsvollendung des Verstandes. Diese beiden Merkmale

sind charakteristisch für alle Arten der Erkenntnismittel. Das
obiectum materiale muß in irgendeiner Form in ihnen enthalten sein :



350 Eigenart der theologischen Wissenschaft

actu oder potentia. In vielfacher Abstufung ist dies möglich, angefangen
von der rein gedanklichen Unterscheidung vom Urinhalt, bis zum letzten
Grad der Umrandungsbeleuchtung, die den Gegenstand nur im äußeren

Umriß, nicht mehr in sich, sondern in fremden Zügen, als eine
nichtundenkbare Gegebenheit aufhellt. Kein Erkenntnismittel ist wertlos ;

aber einen positiven Wert stellt es in dem Maße dar, in welchen es den

Gegenstand enthält und zu dessen Erkenntnis den Verstand anzuleiten

vermag. Über den Wert der einzelnen Erkenntnismittel können wir
daher nur dann urteilen, wenn wir zur Einsicht gelangt sind, daß der

Gegenstand in ihnen enthalten ist, und zwar nicht bloß in schwachen

Umrissen, sondern so, daß sie geeignet sind, die Seinsvollendung des

Verstandes, dessen Zustimmung zustandezubringen 1. Vermögen die
Erkenntnismittel dies nicht, so bleibt der Verstand im Zweifel, und ihr
Name läßt sich nicht mehr rechtfertigen ; lassen sie aber gegenteiligen
Meinungen den Weg offen (opinio), so sind sie nicht vollwertig. Auch
bei der Bestimmung des Wertes der Autorität ist das maßgebend.
Dies umsomehr, als die Autorität nach ihrem spezifischen Wesenszug
ein Erkenntnismittel ist, das für den Einschluß der Gegenstände nicht
durch Aufzeigen der inneren Zusammenhänge haftet, sondern allein
durch Bezeugung, durch die eigene, in sich nicht aufgehellte ontologische
Wahrheit. Jedes Erkenntnismittel muß die eigene ontologische Wahrheit

in die Wagschale werfen, wenn es als Beweisgrund auftreten soll.

Aber das eine entwickelt dabei seinen Inhalt bis in alle Details, so daß,

wenn man bildlich sprechen will, dasselbe sich gleichsam in Grammwerten

in der Wagschale findet und man es bis in die kleinsten Teile

nachprüfen und sein Gewicht beurteilen kann. Die Autorität hingegen
wirkt nur mit ihrem ganzen, großen Gewicht auf den Verstand

überwältigend ein. Vor einer solchen Leuchtkraft muß sich der Verstand
beugen, wenn er auch auf die innere Einsicht zu verzichten genötigt
ist und nur seine Seinsvollendung verläßlich und unzweifelhaft
sichergestellt ist. Auf ihre Verläßlichkeit muß daher jede Autorität geprüft
werden, um als vollwertiges Erkenntnismittel anerkannt werden zu
können.

Zunächst möchten wir die Frage beantworten, ob die Verwendung
der Autorität als Beweismittel nicht eine Vergewaltigung des Ver-

1 Diese Eignung nennen wir gegenständliche Wirkkraft, da durch sie die
Gestaltung des Objektes (des Seins nach der ontologischen Wahrheit) zum Gegenstand

vor sich geht und der Prozeß, den wir in der Folge als Vergegenständlichung

bezeichnen, zum Abschluß gebracht wird.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 351

Standes bedeutet, oder ob sie wenigstens nicht eine Herabminderung
des Geistes bedeutet.

Hiebei müssen wir vor allem betonen, daß die Seinsvollkommenheit
des Verstandes im wirklichen Kontakt mit der Realität besteht. Das

ist das Formale, Ausschlaggebende im Erkenntnisprozeß. Die übrigen
Momente desselben sind von der größten Tragweite ; sie verhalten sich

jedoch nur vorbereitend, der Zustimmung, der Seinsvollendung den Weg
ebnend, aber auch auf dieselbe ursächlich einwirkend und sie spezifisch
bestimmend1. Daß aber für die Zustimmung des Verstandes nur
gegenständliche Motive maßgebend sein können, haben wir im Vorhergehenden
mit Hinweis auf 11. Ver. 3 ad 11 betont. Die Annahme des Gegenstandes

bedeutet für den Verstand nur dann eine Seinsverminderung, wenn sie

nicht aus objektiver Überzeugungskraft hervorgeht. Diese ist aber
entweder in der unmittelbaren Evidenz des Gegenstandes oder in einer

durch das Erkenntnislicht der Beweise vermittelten Durchsichtigkeit
desselben gegeben. Stützt sich die Annahme des Gegenstandes nicht
auf Evidenz, so kann von einer naturgemäßen Vollendung des Verstandes

nicht die Rede sein. Entspricht also die Autorität dieser Forderung
nicht, so ist sie aus dem Kreis der Erkenntnismittel auszuschließen, so

daß ein Beweis aus der Autorität wirklich wertlos ist und der Verstand,
der sich auf sie stützt, in einem minderwertigen Zustand sich befindet.
Der hl. Thomas sagt dies unentwegt heraus : Locus ab auctoritate, quae
fundatur super ratione humana, est infirmissimus2.

Die Evidenz ist aber nicht eine unteilbare Größe. Sie kann
verschiedene Grade aufweisen, ja sie kann sogar durch Wesenszüge des

Guten ergänzt und vollkräftig gestaltet werden. An sich ist sie eine

intelligible Qualität, die aus den Wesenszügen der Wahrheit auf die

Gegenstände überfließt. Die ontologische Wahrheit, die ja gar nichts
anderes ist als ein Abglanz, ein repräsentativer Gegenwert des

Seinsgehaltes, soll aufleuchten. Dieses Aufleuchten ist aber für den menschlichen

Verstand an verschiedene Bedingungen geknüpft. Der mühsame

Weg der Abstraktion führt zur Aufhellung des Seinsgehaltes ; und daß

man sich eine geraume Zeit mit einem sehr geringen Grad der Evidenz

zufriedenstellen muß, ist sowohl aus dem individuellen Geistesleben, wie

1 Von diesem materiellen Teil des Prozesses hängt der Aufweis der
Erkenntnismittel ab. Deshalb ist ihre Qualifizierung nach Verläßlichkeit oder Un-
verläßlichkeit zugleich ein Ausdruck ihrer gegenständlichen Kraft und Potentialität
zur Verwirklichung der Seinsvollendung des Verstandes.

2 I 1, 8 ad 2.



352 Eigenart der theologischen Wissenschaft

auch aus der Geschichte der Wissenschaften allen wohlbekannt. Man
begnügt sich damit in der Hoffnung, daß die weitere Forschung einmal
doch zum Ziele, zur Klärung führt. Es arbeitet hierbei die natürliche
Empfindung, daß die Erreichimg der Wahrheit ein bonum intellectus ist1.
Es bedeutet dies, daß im Streben nach der Wahrheit nicht bloß die
Bedürfnisse und die Interessen des Verstandes maßgebend sind,
sondern auch jene der Person. Letztere aber spielen ihre Rolle unter dem

Gesichtspunkt des Guten, wozu der Einfluß einer Fähigkeit notwendig
ist, der das bonum suppositi anvertraut ist. Als solche kennt aber
Thomas den Willen, in dem er das allgemeine bewegende Prinzip aller
Fähigkeiten erblickt2. Dies wäre allerdings der oberste Grundsatz des

Voluntarismus, wenn der Wille als gegenstandgebend gefaßt würde.
Allein Thomas schließt selbst die Möglichkeit eines solchen Einflusses

aus, indem er den Willen in bezug auf den Gegenstand dem Verstand

völlig unterordnet und ihm nur die physische Bewegung der Fähigkeiten,
die applicatio ad exercitium actus zuweist. Wollen wir demnach die

Verstandestätigkeit richtig beurteilen, so dürfen wir sie nicht ausschließlich

nach den eigenen Aussprüchen beurteilen, sondern wir müssen sie

auch nach ihrer Einstellung in die Ganzheit, in das Wohl der Person

betrachten. Das bonum suppositi ist aber nach Art eines allgemeinen
Zweckes zu beurteilen. Die partikulären Güter dürfen nicht vorherrschend
oder gar bestimmend auftreten. Sie dürfen nur im Rahmen des

allgemeinen Wohles ihre Ansprüche geltend machen, denn sonst entsteht
nicht bloß eine Unordnung, sondern es leidet darunter das Wohl der

Ganzheit, wie auch jenes der übrigen Teile. Im Lichte dieser Prinzipien
verstehen wir, warum der Verstand sich mit einem geringeren Grad
der Evidenz zufriedenstellen kann, ja oft auf die innere Durchsichtigkeit

verzichten und sich mit der äußeren begnügen muß. Die Interessen
des allgemeinen Personwohls und der Lebensführung erheischen dies

gebieterisch. Hieraus würde allerdings, wenn die Erkenntnismittel jeder
spekulativen Evidenz beraubt wären, den angenommenen Gegenständen
eine bloß praktische Wahrheit zukommen. Gelingt es, sie durch eine

solche zu stützen, so fehlt bei der Zustimmung des Verstandes auch die

spekulative Wahrheit nicht.
Vergleichen wir die Fähigkeiten untereinander, so ist zweifellos

eine stufenweise Unterordnung festzustellen. Der Wert einer Fähig-

1 Oft wiederholt Thomas den Satz : Verum est bonum intellectus. II-II 1,
3 ad 1.

2 I-II 9, 1.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 353

keit hängt von ihrem Gegenstande ab : potentiae specificantur ex
obiecto. Ihr relativer Wert ist aber je nach der Beziehung zum
allgemeinen Wohl zu bestimmen. Je mehr sie zu dessen Sicherung beitragen,
umso wertvoller sind sie. Der objektive Wertmesser dürfte in der
Allgemeinheit des Gegenstandes zu suchen sein. Das Allgemeine schließt
die Einzel-Bestimmungen in sich, entweder aus rein gegenständlichen
Beziehungen, wie das universale in praedicando alle Subjekte in sich

schließt, oder infolge der tatsächlichen Verbindung und Unterordnung
unter einen gemeinsamen Zweck, wie dies bei den verschiedenen Fähigkeiten

der Fall ist, die dem bonum commune suppositi dienen. « In tali
comparatione ratio boni principalior invenitur » — sagt der hl. Thomas1.
Das Personwohl ist das höchste Gut den partikulären Gütern gegenüber

2. Unter den letzteren ist aber der Besitz der Wahrheit das

überragend höhere Gut, finis excellentior, wie Thomas bemerkt 3. Für ihn
ist auch das größte Opfer zu bringen, und man muß auch die Ansprüche
des Verstandes auf Einsicht abdämpfen, wenn man nur sicher in
den Besitz der Wahrheit gelangt. Sicherlich ist die vollkommenste

Verstandesbetätigung in der direkten Vereinigung mit dem Gegenstande und
in der inneren Einsicht in denselben zu suchen. Es ist auch nicht zu

leugnen, daß es ein Vernunftsleben gibt, in welchem eine andere

Vollendung der Erkenntnis gar nicht denkbar ist. Dies entspricht indessen

der Natur des menschlichen Verstandes durchaus nicht, da er ein

passives Vermögen ist und nicht auf die Intuition, auf eine direkte
Vereinigung mit dem Gegenstande, sondern auf die Abstraktion
eingestellt ist. Aus diesem Grunde kann der menschliche Verstand weder
als Quelle der Wahrheit angesehen werden, noch auch die völlige
Einsicht für sich derart beanspruchen, daß er ohne dieselbe sich nicht im
Besitze der Wahrheit fühlen könnte. Deshalb ist es der Natur des

menschlichen Verstandes ganz entsprechend, auch solche Gegenstände

anzunehmen, die er nur in dunklen Umrissen wahrnimmt. Der Aufstieg

zur klaren Anschauung ist immer möglich und ist der Abschluß der

Seinsvervollkommnung des Verstandes. Aber seine Ansprüche werden

1 I 82, 3 ad 1.
2 Hiermit ist die Unterordnung des Personwohls unter ein höheres Gut durchaus

nicht verneint. Die Feststellung derselben ist einer weiteren ontologischen
Begründung zu überlassen. Aber innerhalb der Personenwürde müssen wir den
Satz gelten lassen, sofern nur damit das Person-Wohl nicht als Wertmesser ein-
fachhin aufgestellt wird. Vgl. Heiligkeit und Sünde, S. 157 ff. und 217 ff.

3 I 82, 3 ad 1.



354 Eigenart der theologischen Wissenschaft

ebensowenig verletzt, wenn er mit der Kenntnisnahme aus verläßlicher
Mitteilung beginnt, hieraus den Gegenstand schöpft, durch sie die
Annahme und die Zustimmung stützt und begründet. Wenn hierbei die
Aussicht auf innere Einsicht aufleuchtet, dieselbe durch ein angemessenes

Erkenntnismittel als erreichbar erscheint1, so ist wirklich alles

gegeben, daß das Opfer des Verstandes vernunftgemäß erscheint und
die Zustimmung unter der Sicht des Guten vollständig begründet ist.
Diesen Zustand der Seinsvollendung des Verstandes heißen wir Glauben,
die Wirkkraft aber Autorität.

2. Belehrung von seiten Gottes und geschaßener Autorität

Der spezifische Wesenszug der Autorität erfordert, daß sie in
zweifacher Richtung einer Rechtfertigung unterzogen werde. Ihre
Verläßlichkeit muß unter der Sicht des Wahren bewiesen werden und unzweifelhaft

feststehen. Die in der Autorität begründete Hoffnung auf die eigene
Einsicht empfiehlt sie aber hauptsächlich unter dem Gesichtspunkte des

Guten. Der Wert der verschiedenen Autoritäten muß daher darnach
beurteilt werden, wie und inwiefern sie den genannten Forderungen
entsprechen. Demgemäß untersuchen wir die verschiedenen Autoritäten.
Nur in großen Zügen betrachten wir sie, als geschaffene und
ungeschaffene Autoritäten und Erkenntnismittel. Weitere Rechtfertigung
der einzelnen Arten der geschaffenen Autorität ist Aufgabe der
Wissenschaften, die sich ihrer bedienen.

Die Annahme der Aussagen der Autorität ist nicht eine reine

Verstandesangelegenheit. Die captivatio intellectus geschieht unter dem
Einfluß des Willens, der von der Einsicht geleitet ist, daß die Zustimmung

im Interesse des Personwohls notwendig, ratsam oder nützlich
ist2. Treffend bemerkt Cajetan vom übernatürlichen Glauben : Non est
lumen intellectuale ut sie, sed ut habens coniunctam voluntatem. Die
Hauptrolle spielt indessen der Verstand, so daß das Werturteil über

1 Dies kann in zweifacher Form geschehen, a) Die klare Schau wird als
Lohn für die Annahme versprochen. Das ist der Fall bei dem übernatürlichen
Glauben : qui crediderit, salvus erit. b) Die Annahme ist Ausgangspunkt für
weitere eigene Forschung, aus der die Erfassung der Wahrheit durch eigene
Einsicht folgt, oder wenigstens als möglich erscheint. So bei vielen wissenschaftlichen

Hypothesen und teilweise auch in der Theologie.
2 Dies alles kann als eine strenge moralische Pflicht erscheinen, indem der

Abweis der Autorität ohne ihre Verletzung nicht möglich ist. Es kann aber auch
jede andere Art von Willensmotiven (wie Furcht, Nützlichkeit usw.) bestimmend
auftreten, und den Wert der Zustimmung heben oder gar ganz herabdrücken.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 355

die Autorität zunächst davon abhängt, welche Verstandeskräfte sie in
Bewegung setzen kann. Stehen sie derart in ihrer Macht, daß dieselben

durch sie gelenkt werden können, so ist die Autorität viel höher zu
werten, als wenn sie diese Oberhoheit nicht besitzt.

in dieser Hinsicht vertritt die ungeschaffene, transzendente Autorität

Gottes eine Stelle, die der geschaffenen in keiner Weise zukommen
kann. Von Gott stammt das Verstandeslicht, so daß seine Belehrung
nicht äußerlich und auf die Zeichen beschränkt ist, wie jene des

geschaffenen Lehrers : die innere Erleuchtung selbst ist auf den Einfluß
Gottes zurückzuführen. Handelt es sich demnach um die übernatürliche
Autorität Gottes, so ist die Möglichkeit vorhanden, das natürliche Licht
mit einem entsprechenden subjektiven Erkenntnismittel zu ergänzen,
das die Glaubenszustimmung bewirkt. Ebenso besteht der Einfluß
Gottes auf den Willen in keiner bloßen äußeren Anlockung, sondern
in der inneren Bewegung und Kräftigung, die den Druck auf den
Verstand erleichtert und naturgemäß gestaltet h Dies alles fehlt bei jeder
geschaffenen Autorität. Die innere Einwirkung auf die Erkenntniskräfte

des Schülers steht nicht in ihrer Macht. Nur vermittelst äußerer
Zeichen vermag sie dieselben zu wecken, ihre Betätigung aber muß sie

ganz der Selbstbestimmung des Schülers überlassen. Aus diesem Grunde
ist jede geschaffene Autorität hinfällig und kann schon in den

Voraussetzungen so wenig begründet werden, daß ihr kein absolut verläßlicher
Wert zugesichert werden kann. Die geschaffene Autorität hatte stets
einen schlechten, minderwertigen Ruf. Der letzte Grund ist im Gesagten

zu suchen. Würde sie von Seiten des Willens durch Sympathie u. dgl.
nicht unterstützt, so wäre sie als Erkenntnismittel vielleicht schon längst
verschwunden.

Auf die objektiven Momente übergehend, müssen wir die gleiche

Feststellung machen. Die Autorität muß mit ihrer ontologischen Wahrheit

für die mitgeteilten Gegenstände haften; in ihrer Erkenntniswahrheit

aber muß sie dieselben so widerspiegeln, daß eine adaequatio inter rem

et intellectum unzweifelhaft festgestellt werden kann. Über diese Punkte
muß der Schüler versichert sein, sonst kann er der Autorität nicht
trauen und ihre Annahme nicht rechtfertigen. In dieser Beziehung steht
die transzendente Autorität auf einer überweltlichen Höhe. Ist einmal
das Dasein Gottes bewiesen, so ist unsere Erkenntnis von.ihm, als vom
ansichseienden Wesen (esse per se subsistens) festbegründet. Als solches

1 I 105, 4-5 ; 3 Pot. 7, I-II 109 sequ.



356 Eigenart der theologischen Wissenschaft

ist Gott die Seins- und Wahrheitsfülle und die Quelle des Seins und
der Wahrheit für andere. Außer Gott kann Sein und Wahrheit nur
teilnahmsweise, deshalb in direkter Abhängigkeit von ihm, gefunden
werden. Jeder Gegenstand, der von Gott mitgeteilt und als solcher
erkannt wird, trägt daher die Züge der Wahrheit kraft seiner Abstammung
in sich, so daß die Zustimmung des Verstandes immer vollkräftig
erscheint, wenn ein Beweis durch die Autorität Gottes möglich ist. Der
Einschluß der Wahrheiten im Seinsgehalt Gottes steht außer Zweifel,
und die Erkenntnis derselben durch Gott ist mit seiner geistigen Natur
notwendig gegeben. Gottes Rechtfertigung als eines Seienden führt seine

Rechtfertigung als Wahrheit und als Autorität mit sich.

Eine solche Selbstbegründung kann von der menschlichen Autorität
nicht behauptet werden. Ihre ontologische Wahrheit ist keineswegs die

Quelle der Wahrheit der mitgeteilten Gegenstände. Sie sind im Sein

beschränkt, wie auch in der Wahrheit. Jeder geschaffene Verstand verhält

sich seinem Gegenstande gegenüber — wenn auch nicht im gleichen
Sinne — passiv. Er betrachtet bloß die Wahrheit ; diese entspringt
indessen keineswegs aus ihm. Gottes Autorität erstreckt sich auf die Wahrheit

und auf alle ihre Modalitäten, auf ihren Ursprung und auf ihre
konkreten Erscheinungsweisen. Mit einem Wort : Was Gott bezeugt, ist
im Ganzen und in allen Teilen mit dem ganzen Gewicht der ersten Wahrheit

und mit deren Seinsgehalt vollkräftig bezeugt. Ganz anders steht es

um die geschaffene Autorität. Vor allem haftet sie in den seltensten

Fällen mit ihrer ontologischen Wahrheit, denn für einen solchen
Einschluß der mitgeteilten Gegenstände spricht nur ausnahmsweise ein

Grund. Die Bezeugung und Haftung ist infolgedessen auf ihre
Erkenntniswahrheit zurückzuführen. Die Festigkeit derselben und ihre
Verläßlichkeit ist aber ein eigenes Problem, welches man sehr schwer lösen

kann. Die Erfahrung zeigt, wie schwer es ist, die eigenen Erkenntnisse zu
rechtfertigen und ihre Übereinstimmung mit der Realität nachzuweisen.

Die Wahrheit ist nach Thomas die bewußte Übereinstimmung der
Erkenntnis mit ihrem Gegenstande, was keineswegs den terminus conno-
tatus der subjektiven Idee, sondern eine Abbildung durch die rationes
aeternae bezeichnet. Der Aufstieg zu denselben ist bloß den reinen
Geistern leicht, deren Ideen direkte Abbilder der ewigen Wesenszüge sind.

Bei dem Menschen aber, der für uns als geschaffene Autorität in erster
Linie, ja fast ausschließlich in Betracht kommt, ist dieser Aufstieg nicht
bloß mühsam, sondern auch von zweifelhaftem Wert, da die Möglichkeit

des Irrtums nicht bloß nicht ausgeschlossen ist, sondern als leicht



Eigenart der theologischen Wissenschaft 357

gegeben erscheintL Wenn man diese Feststellungen auf die menschliche

Autorität überträgt, so muß man bekennen, daß der Verstand
wirklich große Opfer bringt, wenn er sich ihr unterwirft und ihrer
Leitung anvertraut. Eine restlose Rechtfertigung der menschlichen Autorität

ist nicht möglich. Sie ist nicht Quelle der ontologischen Wahrheit,
ihre Erkenntnisgegebenheiten sind aber nicht von jener Festigkeit und
Verläßlichkeit begleitet, daß der Verstand in ihr eine unerschütterliche
Stütze finden könnte. Wenn hingegen etwas durch Gottes Autorität
verbürgt wird, so leuchtet dem Schüler das gegenständliche Licht der
ersten Prinzipien oder der Uroffenbarung auf. Beide sind Leuchten von
organischer Kraft, die auch dann auf Gott, als auf ihren Ursprung
hinweisen, wenn der Verstand im Dunkeln herumzutappen genötigt ist.
Eines weiß er unter allen Umständen sicher, daß das Licht der ersten
Wahrheit zwar abgetönt, aber nie irrtumsfähig ist oder in Irrtum führen
kann.

Als gegenstandgebend ist ferner die Autorität Gottes auf dem ganzen
Gebiete der Wahrheit verläßlich und maßgebend, die geschaffene bloß
auf eine sehr kleine Zone beschränkt. Wir unterscheiden momentan zwei
Gebiete : Natur und Übernatur. Das Ausgangsprinzip beider ist eine

Gegebenheit, die der Verstand einfach vorfindet. In der Ausübung
seiner Tätigkeit (quoad exercitium actus) hängt er von dem Willen ab ;

wird ihm aber der Weg zu diesen Lichtquellen nicht verschlossen, so

öffnen sich die Schleusen seiner (natürlichen oder unterwerflichen —
obedientialis) Potentialität und er muß sich naturnotwendig beugen.
Den ersten Prinzipien der natürlichen Erkenntnis steht der Verstand
ohnmächtig gegenüber. Das Aufleuchten ihres Lichtes ist für ihn der

Lebensanfang, so daß er in allen Lebenserscheinungen auf die
Seinsgestaltung durch sie angewiesen ist : er vermag ihrer nicht loszuwerden,

ohne sich zum Tode zu verurteilen. Die ersten Prinzipien vermögen wir
ferner mit erkenntnistheoretischen Mitteln nicht zu begründen, oder

ihren Ursprung aus anderen Prinzipien nicht nachzuweisen. Bloß eine

apologetische Verteidigung ist in dieser Beziehung möglich. Aus diesem

Grunde vertreten die ersten Prinzipien die oberste Autorität auf dem

natürlichen Erkenntnisgebiet. Sie treten gebieterisch auf und fordern
eine notwendige Zustimmung. Sie begründen dies bloß mit ihrem eigenen

1 Die Gründe, die Thomas I 1, 1 für die Gotteserkenntnis anführt, können
leicht auf andere Gebiete übertragen werden : a paucis, post longum tempus et
cum admixtione multorum errorum. Bestätigt dies die Kulturgeschichte der
Menschheit nicht restlos



358 Eigenart der theologischen Wissenschaft

Gewicht, mit ihrem evidenten Inhalte. Sind sie falsch, so ist eine

Erkenntniswahrheit für den menschlichen Verstand nicht möglich ; ist er
doch so auf dieselben angewiesen und an sie gebunden, daß einen anderen

Weg einzuschlagen ihm gar nicht möglich ist.
Über der erkenntnistheoretischen Frage steht indessen die onto-

logische. Die ersten Prinzipien begründen sich nicht als Quelle der
Wahrheit. Nur auf einem bestimmten Gebiet, auf dem des sinnenhaften
Seins, von dem sie ihren Inhalt kraft der Abstraktion erhalten, gelten
sie als Autoritäten ; bei der weiteren Ausdehnung der Wahrheit,
vermögen sie keinen positiven Einfluß auszuüben. Sie begründen sich also

nicht als erste Wahrheiten einfachhin, sondern erwarten dies von der
Urwahrheit. Auf diese Weise sind die ersten Prinzipien nur Hilfsmittel
und A bglanz der Wahrheit Gottes, so daß in ihrer zuversichtlichen Annahme,
nicht erkenntnistheoretisch, sondern ontologisch, die Autorität Gottes zu uns

spricht und als letzte Instanz die Zustimmung fordert. Alle unsere
Erkenntnisse sind demnach unmittelbar in rationibus rerum sensibilium,
mittelbar aber und als letzter Quelle in rationibus aeternis enthalten.
Von der Autorität Gottes vermag sich also der geschaffene Verstand
nicht zu befreien. Auf dem Gebiet der Natur hat sie ihm in den ersten

Prinzipien Erkenntnismittel gegeben, die sie vertreten und ihn auf dem

ganzen Weg des Geisteslebens begleiten. Dies bringt die metaphysisch

notwendige Unterordnung des geschaffenen Seins unter das esse per se

subsistens mit sich. Ist nun etwas Sonderbares oder gar Unnatürliches
darin zu sehen, wenn Gott dem menschlichen Verstand auch weitere

Erkenntnisgebiete öffnet und sein Geistesleben auch auf denselben sich

gestalten zu lassen beabsichtigt Er tritt dabei nicht mit größerer Autorität

auf, als wenn er ihm bloß das Gebiet der natürlichen Wahrheit
offen läßt. Der Mensch darf auch hier nicht in eigener Kraft wandeln
und sich als Quelle der Wahrheit betrachten. Es ist das Zeichen der

größten Geistesbeschränktheit, wenn man meint, daß die Erkenntnis
des sinnenhaft Seienden die Ansprüche des Menschen befriedigen könne,
oder wenn man sich mit einer solchen Befriedigung begnügt. Der
Menschengeist strebt höher, und obwohl er seine Ohnmacht anerkennen

muß, verliert er seine Zuversicht zur Autorität, die auch die wirklich
beseligenden Wahrheiten mitzuteilen vermag, in keiner Weise. Er
horcht auf jede Stimme, die von den Höhen eventuell erschallt und seine

Sehnsucht ist in den prophetischen Worten « Rorate coeli desuper »

vollkräftig ausgedrückt. Durch eine solche höhere Autorität geleitet
zu werden, ist demnach keine Schande, Minderwertigkeit oder Herab-



Eigenart der theologischen Wissenschaft 359

Setzung. Alles, was sie mitteilt, stammt aus ihrer ontologischen Wahrheit,

und mit dem ganzen Gewicht derselben haftet sie für alle in ihren
Aussprüchen eingeschlossenen Inhalte. Wie Gott durch die einzelnen

Angaben des sinnenhaften Seins für den Inhalt unserer natürlichen
Erkenntnisse haftet, so tut er dies auf dem Gebiet der Offenbarung
durch jene Gegebenheiten, in welche er seine Aussprüche, seine

mitzuteilenden Ideen eingeschlossen hat. Und wie er den Verstand durch
das Licht der ersten Prinzipien dem sinnenhaften Sein zugänglich
gestaltet hat, so hat er durch das subjektive Glaubenslicht und durch
die gegenständliche Leuchte der Uroffenbarung den Menschengeist für
die Aufnahme der gesamten Offenbarung geeignet gemacht. Hieraus
entnehmen wir, daß Gott auf allen Erkenntnisgebieten als Autorität
auftreten kann und daß die Unterwerfung unter sie umso größere
Seinsvollendung des Verstandes bedeutet, je mehr die Mittelursachen
verschwinden und bloß das göttliche Licht und dessen gegenständliche
Angaben die Annahme und die Zustimmung des Verstandes bewirken. Mit
anderen Worten : Es ist eine Seinsvollkommenheit des Verstandes darin
zu sehen, daß er mit den Angaben des sinnenhaften Seins vereinigt wird;
aber eine ganz außerordentliche Seinsverwirklichung findet sich darin, daß

er in das ureigene Gebiet des Lebens Gottes einen Einblick gewinnt und
mit den Ideen denken kann, die Gottes eigenste Gedanken ausdrücken.

Jede Autorität sollte eigentlich den Schüler veranlassen, das

Geistesleben des Lehrers zu führen, und sollte darnach trachten, ihn
durch eine geistige Zeugung zu ihrem Abbild zu gestalten. Aber
nur unvollkommen kann dies erreicht werden. Die eigenen Kräfte
des Schülers wachsen und die Kritik an den Leistungen des Meisters
unterdrückt das Übergewicht seiner Autorität. Der Schüler beginnt
das eigene Leben und der Meister erkennt im Schüler bald nicht
mehr sein alter ego. Der Grund liegt in erster Linie in der

Selbstbestimmung des Schülers, hauptsächlich aber in der Hinfälligkeit
der menschlichen Autorität : sie kann nicht als allseitiges Vorbild
dienen. Die Gotteskindschaft führt zu ähnlichen Überlegungen. In
ihrer ruhenden Form ist sie mit der Geistigkeit der Seele, mit dem

Verstand und dem Willen gegeben. Aber in ihrer Wirklichkeit ist sie

an die tatsächliche Anlehnung an die Tätigkeitsweise Gottes gebunden

h Letztere aber ist für uns anfänglich im Naturrecht und in den

aus ihm entspringenden Gesetzen, dann endlich in den Offenbarungs-

i I 92, 3.



360 Eigenart der theologischen Wissenschaft

Wahrheiten gegeben. Auf beiden Gebieten spricht Gott zu uns als der
verläßlichste Lehrmeister. Die Verwirklichung seiner Ideen verspricht
nicht bloß eine rein menschliche, sondern eine übermenschliche

Vervollkommnung. Keine Kritik vermag dieselben zu entkräften, nur die
Affekte können sie verdunkeln. Die Gotteskindschaft ersteht in dieser

Form durch die Verwirklichung der Ideen und der Lebensweise Gottes.
Nicht der Mangel an Anziehungskraft oder an Klarheit vereitelt die

Entstehung desselben, sondern einzig die durch verkehrte Affekte
irregeführte Selbstbestimmung des Menschen. Von der Gottebenbildlichkeit

und Gotteskindschaft führen nie objektive Gründe ab, als wenn
die vorbildmäßigen Angaben nicht genügten, oder nicht anziehend genug
wären, wie dies bei der menschlichen Autorität oft der Fall ist, sondern

nur das verkehrte Empfindungsleben des Menschen.

Die geschaffene Autorität begründet sich selbst nicht, sondern muß
auf andere, allgemeinere Autoritäten zurückgeführt werden. Unbedingt
verläßlich ist hierbei nur ihre Zurückführung auf die transzendente
Autorität und ihre letzte Begründung durch dieselbe. Nimmt man ihr
diese Stütze weg, so ist sie hinfällig und bald ein Gegenstand der
Verachtung. Der Grund, warum die geschaffenen Autoritäten so gering
eingeschätzt werden, ist darin zu suchen, daß sie den lebendigen Kontakt

mit der ungeschaffenen Wahrheit verloren haben. Wie in den

natürlichen Wissenschaften die Hochschätzung der Wahrheit abnimmt,
ja ins Gegenteil übergeht, wenn sie für sich allein, ohne Beziehung auf
ihren Ursprung betrachtet werden, so gilt dies noch mehr von den

Autoritäten, wenn sie ihre Kraft nicht aus der Urquelle, oder wenigstens

aus den lebendigen Wassern, die aus derselben fließen, schöpfen
wollen. Es kann keine geschaffene Autorität geben, weder auf dem Gebiete

des Verstandes, noch auf anderen Gebieten, die ihre bindende Kraft nicht
aus Gott schöpfen würde. Wo einmal der Kult der Autoritäten
abgenommen oder gar ganz aufgehört hat, dort ist Gott aus dem
Bewußtsein verschwunden.

Die bisher besprochenen Gesichtspunkte zusammenfassend, können
wir sagen, daß die transzendente Autorität objektiv und subjektiv
allumfassende Motive bietet. Objektiv verweist sie auf einen vollständigen,
sogar ursächlichen Einschluß der mitgeteilten Gegebenheiten in der

eigenen ontologischen Wahrheit, subjektiv aber läßt sie alle jene Kräfte
sich in Bewegung setzen, die einerseits von ihr stammen, andrerseits
aber entweder direkt sie als Autorität erfassen (wie der übernatürliche
Glaube), oder den Weg zu ihr auch in dieser Eigenschaft zeigen.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 361

3. Schwäche der geschaffenen Autorität

Die Scholastik nannte die ersten Prinzipien « auctoritates » oder
auch «dignitates ». Im ersten Ausdruck wird insbesondere die « Mehrung»
der Zuwachs an Erkenntnisstoff betont, den der Verstand durch die

Autorität erfährt ; die « Würde » aber drückt die Erhabenheit der
Prinzipien über die Einzel-Wahrheiten, wie auch die Fülle ihres Erkenntnislichtes

aus. Würde ist ein Wertbegriff und als solcher schließt sie die

Wesenszüge des Wahren und Guten gleichmäßig in sich. Eine Festigkeit

im Sinne der objektiven Heiligkeit kann bei ihr nie fehlen. In dieser

Beziehung kommt den Urkenntnissen eine Priorität zu, gegenüber
den Sätzen, die sie begründen und ein wenigstens relatives Erstsein,
eine Hoheit, die den abgeleiteten Wahrheiten versagt werden muß.
Betrachten wir die Frage unter diesem Gesichtspunkte, so steht Gott
wahrhaft auf transzendenter Höhe über allen geschaffenen Autoritäten.
Ein absolutes Erstsein gehört ihm und eine Seins- und Wahrheitshöhe,
die dadurch gar nicht ausgedrückt wird, wenn man sagt : Gott ist über
allem Geschaffenen. Der Vergleichspunkt ist derart schwach und nichtig,
daß dadurch Gottes Hoheit nur negativ ausgedrückt wird : er ist nicht
so wie das Geschöpf. Positiv, in schwachen Zügen 1 ausgedrückt,
bedeutet dies, daß Gottes Wesen und Wahrheit über jede Kritik erhaben
ist und daß er aus allen ähnlichen Versuchen des geschaffenen Verstandes
als rein und heil hervorgehen muß.

Auch dies kann bei der geschaffenen Autorität nicht nachgewiesen
werden. Eine Würde müssen wir ihr zuerkennen, weil sie tatsächlich
oder auch kraft ihrer eigenen Wahrheit hilft, Schlußfolgerungen
abzuleiten und die Mentalität der Menschen beeinflussend leitet. Aber wie

steht es mit der Reinheit Kann sie als tadellos nachgewiesen werden

In den seltensten Fällen. Wenn wir in unseren Begriffen nur das

erkennen, was wir durch die Abstraktion in sie hineingetragen haben,

wie schwach muß es um die Wertung der geschaffenen Autorität
stehen Muß man nach ihrer Rechtfertigung nicht sagen : wir glauben
und trauen früher und viel mehr uns und unserer eigenen Begründung
als der Autorität Ganz anders bei der transzendenten Autorität.
Erkenntnistheoretisch kann man sie recht geringschätzend behandeln. Aber
sobald man zu der ontologischen Überlegung fortschreitet, so muß man

1 Es sind dies die Züge der formalen Heiligkeit in der Autorität Gottes :

es kann in ihm nichts nachgewiesen werden, was nicht wahr und die reinste
Wahrheit wäre.

Divus Thomas 26



362 Eigenart der theologischen Wissenschaft

sich beugen. Wenn wir auch bekennen müssen, daß in unserem natürlich
gebildeten GottesbegrifE nur das enthalten ist, was wir .durch die
abstractio negativa in sie hineingelegt haben : die allerhöchste
Hochschätzung können wir ihm doch nicht verweigern. Denn mit aller Klarheit

erkennen wir, daß das Wesen, welches unserem Begriff als terminus
connotatus entspricht, die allerletzte und transzendente Stütze aller unserer

Begriffe und des gesamten Seins ist. Diese Erkenntnis tritt uns so

gebieterisch entgegen, daß sie uns in letzter Analyse mehr und (wenigstens

unbewußt) früher bekannt ist, als alle Einzel-Erkenntnisse1.
Dieses ontologische Verhältnis des Geschöpfes zu Gott vor Augen
haltend, müssen wir sagen, daß wir, von der Würde und vom Erstsein aus

betrachtet, immer mehr und früher auf Gott uns stützen, als auf die

näheren und nächsten Erkenntnismittel. Letztere mögen uns psychisch
und in der Entstehungsordnung mehr und früher leiten ; die Ursache
und die Natur-Priorität gehört indessen unter allen Umständen Gott
allein. Gottes Autorität ist demnach eine ständige Begleiterin unserer
Erkenntnisse. Selten berufen wir uns auf dieselbe, aber unbewußt
behaupten wir sie mit jedem Erkenntnisakt. Sie leugnen, heißt unseren
Ideen die letzte Wahrheitsstütze entziehen. Die Leugnung der Autorität
Gottes schließt ihr Setzen, ihre Behauptung in sich ; und wenn man über
etwas sich wundern kann, so ist nur die Furcht vor ihr wunderlich
und unverständlich. Warum will man sie entkräften oder gar ganz aus

der Welt schaffen Bei ruhiger, sachlicher Überlegung ist es doch

evident einleuchtend, daß es ohne Beziehung zur transzendenten Wahrheit

keine geschaffene Wahrheit geben kann und daß infolgedessen Gott
in dieser Hinsicht, als Urquelle und Maß jeder Wahrheit, ebenso die

höchste transzendente Stelle einnimmt, wie in der Seinsordnung : Omne

quod est per participationem, reducitur in id, quod est per essentiam.

Es ist die Mitteilungsweise der Wahrheit (durch die Angaben des sinnenhaften

Seins oder durch unmittelbare oder mittelbare Belehrung in der

Offenbarung) in dem Falle gewiß nebensächlich, wenn für sie in letzter
Instanz die gleiche Autorität eintreten muß. Die Armseligkeit der
menschlichen Mentalität tritt niemals so sehr zu Tage, als wenn sie

zur Verachtung und Leugnung dessen ausgeht, worin sie die stärkste
Stütze besitzt. Gott kann als höchste, einzige Quelle alles Seins aus der

Seinsordnung nicht entfernt werden. Nur der verkehrte Wille vermag,

1 Dieser Satz ist nur eine Anwendung auf das Verstandesgebiet jenes andern
Satzes, den Thomas für den Willen, in bezug auf die Liebe Gottes gelten lassen
will. Vgl. I 60, 5.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 363

nicht real, sondern dem Affekte nach das zu versuchenL Nur der
beschränkteste Verstand kann sich auf die eigene Einsicht verlassen,

wenn so klar bewiesen dasteht, daß er seine Erkenntnisse aus einer sehr

trüben Quelle schöpft, die, für sich betrachtet, nicht lebenskräftig genug
ist, um den Verstand zu nähren und allen seinen Bedürfnissen zu ihrem
Rechte zu verhelfen. Erscheint in dieser Mentalität nicht jene Hoffart,
in welcher Thomas die Sünde der Engel und der Ureltern erblickt : die
letzte Seinsvollendung aus eigener Kraft, mit Hilfe der Geschöpfe allein,
unabhängig vom Einfluß Gottes, erreichen zu wollen Nur
Geistesbeschränktheit und Hoffart vermögen zu erklären, daß man der Autorität
Gottes gegenüber ablehnend eingestellt ist. Denn mögen übernatürlicher
Glaube und natürliches Wissen psychisch und erkenntnistheoretisch wesentlich

verschieden sein, ontologisch unterscheiden sie sich nur dadurch, daß

im Wissen zwischen die Autorität Gottes und den Gegenstand ein

geschaffenes Erkenntnismittel als Wertmesser gestellt ist, während im Glauben

dies fehlt und die Autorität Gottes ohne jede Vermittlung den Gegenstand
beleuchtet und die Seinsvollendung des Verstandes bewirkt. Die ontolo-
gische Überlegung will die naturphilosophische nie entkräften oder gar
ihre Gesichtspunkte als allein herrschend hinstellen. Aber sie beansprucht
für sich das Recht, die niederen Erkenntnisweisen zu ergänzen durch
eine höhere und stärker bindende Begründung, von der auch der Wert
und die Festigkeit der untergeordneten Gesichtspunkte abhängt. Die

Verwerfung der Autorität Gottes als eines unmittelbar wirkenden
Erkenntnismittels ist nur dort möglich, wo der Verstand metaphysischen
Beweismitteln unzugänglich ist und gegen seine Naturbestimmung sich

über alles Zeitliche, Hinfällige, Materielle nicht erheben kann. Die Seele

gestaltet die Materie, aber in ihrem Sein ist sie von derselben
unabhängig. So sollte es auch in der Erkenntnisordnung sein. Wenn dies

nicht zutrifft, kommt ein heilloser Wirrwarr auf dem Gebiete der
Wissenschaften, der Mangel an Prinzipienfestigkeit und der Kampf aller gegen

alle zum Vorschein. Wo man nicht anerkennen will, daß in jedem

Erkenntnisgegenstand die ewige Wahrheit, die rationes aeternae
aufleuchten müssen und wo man, dieses Aufleuchten des ewigen Lichtes
mißachtend, sich nur mit dem trüben, irdischen Lichte begnügt, sich

durch dasselbe allein leiten lassen will, dort kann nur Unordnung, ein

geistiges Chaos herrschen, und das « Caecus caeco ducatum praestat »

muß in seiner ganzen unheilvollen Wirkung sich erfüllen. Die natür-

1 Vgl. Heiligkeit und Sünde, S. 257 ff.



364 Eigenart der theologischen Wissenschaft

liehe Erkenntnis bedarf einer Ergänzung. Für sich vermag sie keine

abgerundete Weltanschauung zu bieten, da sie auf Sand aufgebaut ist
und das felsenfeste Fundament ihr in der ganzen Ausdehnung abgeht.
Die einzige Rettung für das menschliche Geistesleben ist darin zu suchen,
daß der Kontakt mit der transzendenten Wahrheit auch auf dem Naturgebiet

gewahrt bleibt, das Eindringen des ewigen Lichtes aber nicht
verhindert wird, falls ein solches durch die Offenbarung ermöglicht wird.

Noch schwieriger gestaltet sich das Problem, wenn die Autoritäten
auf ihre moralische Verläßlichkeit geprüft werden. Hier spielt der ganz
unberechenbare Wille die Hauptrolle. Die Züge der Wahrheit sind

durchsichtig und der Notwendigkeit unterworfen. Man kann sie in den

meisten Fällen genau im voraus bestimmen, oder sie dem Gegenstand
ablauschen. Beim Willen ist dies nicht der Fall. Mit seiner

Selbstbestimmung kann er alles zunichte machen. Seine Entschlüsse sind

ganz verborgen. Nur dem eigenen Geiste sind sie in sich und in ihren
Motiven zugänglich. Kein Menschenauge vermag sie zu durchdringen
oder über sie ein sicheres Urteil zu bilden 1. Thomas schreibt die

wahrheitsgetreue Mitteilung der inneren Gegebenheiten der Tugend der

veracitas, der Wahrhaftigkeit zu 2. Ihre Betätigung erheischt eine hohe

moralische Reinheit : die Liebe zur Wahrheit, die Liebe zum Nächsten
und nicht zuletzt die Hochschätzung des allgemeinen Menschenwohles,
das nur in einem makellosen Verkehr gewahrt werden kann.

Der Wahrheits-Wille und die tadellose Mitteilung der Wahrheit sind
in Gott mit dem Nachweis seines Ansichseins gegeben 3. Die Unsündlich-
keit Gottes beinhaltet negativ den Ausschluß jeder Makel, positiv aber
die Setzung reinster Handlungen. Die Möglichkeit einer Irreführung
würde bedeuten, daß Gott von der Norm seiner Handlungen, die mit
seinem Wesen identisch ist, abweichen könnte, aus Akt und Potenz

zusammengesetzt und deshalb nicht Ansichseiendes wäre. Auf seine

Wahrhaftigkeit kann man sich daher als auf eine mit metaphysischer
Notwendigkeit begründete These verlassen. Gott ist ferner das allgemeine
Wohl der Schöpfung. Er liebt sich notwendig in seinem Ansichsein',
aber auch als letzten Zweck der Schöpfung. Davon abzusehen ist nicht
möglich. Also auch vom Standpunkt der Liebe und Hochschätzung vor
dem allgemeinen Wohl haben wir die metaphysisch notwendige
Versicherung, daß Gott nur die reinste, verläßlichste Wahrheit mitteilt und

nur diese mitzuteilen vermag.
1 I 57, 4. 2 II-II.
3 Vgl. Heiligkeit und Sünde, S. 22 ff.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 365

Dies alles fehlt der geschaffenen Autorität. Die Unsündlichkeit
besteht im Geschöpf nur in einem sehr geringen Grad. Seine Wahrheitsliebe

kann auch nur mit einer schwachen moralischen Sicherheit
bewiesen werden. Es ist gar nicht abzusehen, wie viele Hemmungen oder
störende Momente eintreten können, um dieselbe zu verdunkeln oder

gar mehr oder weniger auszulöschen. Man kann ferner im menschlichen
Leben über das allgemeine Wohl sehr verschieden denken, ja dasselbe

den Nützlichkeits-Rücksichten direkt unterwerfen. Auch die schönste

Kritik vermag in dieser Beziehung nicht alle Bedenken derart
aufzuheben, daß das Gegenteil völlig ausgeschlossen wäre. Es ist demnach

leicht verständlich, daß Thomas den menschlichen Glauben weder zu
den Verstandes- noch zu den moralischen Tugenden rechnet1. Als eine

feste Gegebenheit (qualitas difficile mobilis) kann der Glaube nur als

virtus theologica auftreten, da er nur in der unerschütterlichen,
transzendenten Autorität Gottes jene Stütze finden kann, die zur Begründung
einer Tugend notwendig ist.

II. Die theologische Erkenntnisweise

1. Der logisch-wissenschaftliche Wert der Theologie

Erkenntnis ist Seinsvollendung des Verstandes. Für einen
Verstand, wie der menschliche, gehört sie zu den mühsamsten Errungenschaften.

Eine vollwertige Erkenntnis ist das Resultat eines Vorganges,
von dem uns nur der Anfang bekannt ist, dessen weitere Entwicklung
aber unübersehbar, ja ganz unberechenbar ist. Den Anfang bildet immer
das allgemeine Sein, oder eine Vertretung desselben. Ein in Dunkelheit

gehüllter Gegenstand erscheint vor dem Verstand, der ihn reizt
und das natürliche Verlangen nach Wissen in ihm weckt. Wie er in
den Besitz desselben kommt und inwiefern er in ihm seine Seinsvollendung

findet, kann nur nach Abschluß des Vorganges gesagt werden.

Die Erfahrung hat gewisse Schemata der Arbeitsweise aufgestellt ; aber

die tatsächliche Übung geht ihre eigenen Wege und stützt sich auf die

pädagogischen Hilfsmittel nur dann, wenn der Gelehrte sein Wissen

mitteilen will. Auf dem Wege der Erfindung und Forschung muß er dem

eigenen Antrieb folgen. Immerhin aber gibt es in jeder Wissenschaft

feste Bestände, ohne welche die Wissenschaft wertlos ist, wie auch

1 Die Begründung s. Heiligkeit und Sünde, S. 69.



366 Eigenart der theologischen Wissenschaft

Arbeitsnormen, die im Interesse der Einheit, Verläßlichkeit und Sicherheit

der wissenschaftlichen Resultate nicht übertreten werden dürfen.
Zu den festen Beständen gehören die Prinzipien, insbesondere ihre

allgemeine Zusammenfassung und ihr letzter Erkenntnisgrund, das

subiectum scientiae. Die Bedeutung derselben haben wir im
Vorhergehenden 1 dargelegt und gesehen, daß in ihnen das Fundament des

wissenschaftlichen Gebäudes sich findet. Wollen wir eine Wissenschaft
in sich beurteilen, so müssen wir vor allem ihre Prinzipien in sich und
in ihrer gegenständlichen Wirkkraft kennen lernen. Ohne eine solche

Kenntnis und ohne ein feststehendes Urteil über dieselben wird das

ganze wissenschaftliche Gebiet in Dunkelheit gehüllt sein. Umsonst die
schönen Sätze und die wissenschaftlichen Feststellungen, wenn die
Prinzipien wanken und nicht in der Realität fest verwurzelt sind. Das

übrige scheint im Vergleich zu den Prinzipien eine nebensächliche

Bedeutung zu haben. Die Anwendung der logischen Normen ist bloß zur
Kontrolle nötig, daß in der Entwicklung der Prinzipien oder in der

Zurückführung auf dieselben kein Denkgesetz verletzt wurde. Eine
größere Bedeutung ist der Ausbildung und der Verwendung der
Hilfsbegriffe zuzuschreiben. Sie können mit sehr verschiedenen Wesenszügen,
insbesondere mit ganz charakteristischem inhaltlichen «Temperament »

gestaltet werden. Dies alles kann die Färbung der Wissenschaft
beträchtlich beeinflussen und sowohl die Folgerungen, ja selbst die Kenntnis
der Prinzipien anders gestalten. Denn sehr wahr ist es, was Thomas
bemerkt : Primo aliquis intelligit ipsa principia secundum se, post-
modum autem intelligit ea in ipsis conclusionibus, secundum quod
assentit conclusionibus propter principia 2. Die Folgerungen aber werden

aus den Prinzipien nicht unmittelbar abgeleitet, sondern durch die

Mittelbegriffe. Deshalb ist es von der größten Wichtigkeit, daß
dieselben sowohl in ihren Wesenszügen als auch in ihrem Temperament
seins- und wahrheitsgemäß gebildet und benützt werden. Sonst ist eine

verkehrte Auffassung oder eine Korrektur der Prinzipien selbst
unvermeidlich 3.

1 Vgl. Divus Thomas (1946) 29 ff. 2 I-II 8, 3.
8 Hieraus ist es zu erklären, daß auf dem Gebiet der Theologie selbst die Dogmen,

die in wesentlichen Zügen unveränderlich und für die Theologie maßgebend
sind, von den einzelnen Schulen verschieden ausgelegt werden. Die einen fassen
den Begriff bloß in seiner logischen Universalität, die anderen nähern sich
denselben mit verschieden gebildeten philosophischen Auffassungen, so daß es in der
Dogmatik kaum ein Kapitel gibt, bei dem neben den Irrtümern nicht mehrere
Meinungen innerhalb der katholischen Wahrheit sich fänden.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 367

Die Prinzipien sind die Leitsterne der Wissenschaft : aber sie gewinnen

durch die Einzel-Kenntnisse an Leuchtkraft und Klarheit.
Auch die Theologie beansprucht für sich das Prädikat der Wissenschaft.

Sie weist feststehende Prinzipien auf, aus welchen sie mit Hilfe
der logischen Denkgesetze Folgerungen ableitet, Sätze auf sie zurückführt

und dieselben verteidigt. Hierbei bedient sie sich philosophischer
Hilfsbegriffe, die in ihren Wesenszügen und in ihrem Temperament
entweder vom allgemeinen Menschenverstand oder von einem
philosophischen System gutgeheißen werden. Die Prinzipien sind Offenbarungswahrheiten,

die entweder in einer dogmatischen Formulierung oder ohne

dieselbe vorgelegt werden. Sie sind faßbar und können von jedem
Verstand auf die logische Möglichkeit untersucht werden. Aus diesem Grunde
können sie als Prinzipien verwendet werden, wobei man vorläufig um
ihren realen Wert nicht besorgt zu sein braucht. Dies ist eine andere

Frage, die nicht den allgemein wissenschaftlichen, sondern den real
wertvollen Charakter der Theologie betrifft. Jede Wissenschaft muß

ferner den strengen Zusammenhang ihrer Behauptungen mit den Prinzipien
und schließlich mit ihrem Subjekt aufweisen. Ohne diesen Nachweis
bietet sie keine wissenschaftliche Erkenntnis, da zu ihrem Wesen die

cognitio in alio unzertrennlich gehört. So muß auch die Theologie ganz
evident beweisen, daß ihre Folgerungen, wie auch jeder Gegenstand,
der auf ihrem Gebiet auftaucht, mit den Prinzipien lückenlos
zusammenhängt. Jeder nachweisbare Mangel würde ihren wissenschaftlichen
Wert vermindern oder sogar vernichten. Hierbei handelt es sich

vorläufig wieder nicht um reale Zusammenhänge und um den Nachweis
eines realen Einschlusses der Hilfsbegriffe in den Prinzipien. Es genügt
zur Wahrung des allgemein wissenschaftlichen Charakters der Theologie,

wenn die logischen Zusammenhänge aufgehellt werden. Daß endlich
die Hilfsbegriffe in der Theologie in klarer Fassung gebraucht werden,

kann aus der Tatsache festgestellt werden, daß um dieselben oft mehr

gestritten wird als um die theologischen Werte. Denn von ihnen hängt
die theologische Folgerung und selbst die Fassung der Prinzipien ab,

so daß dieselben eine den Hilfsbegriffen angepaßte, ihnen entnommene

Färbung aufweisen. Man denke nur, wie die Dreieinigkeit oder die

Menschwerdung usw. « aussieht », wenn man an sie mit der Philosophie

von Kant oder Hegel herantritt. Selbst die katholische Fassung kann
verschiedene Nuancen aufweisen, wie dies z. B. bei der Wesensbestimmung

der hypostatischen Vereinigung zu Tage tritt.
In drei Punkten vermag also die Theologie wissenschaftliche Klar-



368 Eigenart der theologischen Wissenschaft

heit und Evidenz aufzuweisen : a) in bezug auf den logischen Wert der

Prinzipien, b) hinsichtlich des ununterbrochenen logischen Zusammenhanges

der Einzel-Sätze mit den Prinzipien, c) im Einblick in die
Hilfsbegriffe. Keine andere Wissenschaft erheischt und vermag mehr zu
bieten. In dieser Beziehung ist also der wissenschaftliche Charakter der

Theologie einwandfrei bewiesen und sichergestellt.
Nur ist in diesem Sinne die Benennung « Theologie » äquivok 1 und

entspricht durchaus nicht den Ansprüchen, die sie als reale Wissenschaft
erhebt. Die Theologie im beschriebenen Sinne ist bloß ein leeres logisches

Spiel ohne Inhalt und realen Wert. Sie mag mit der Dichtkunst eine

Ähnlichkeit haben und so eine ins Wissenschaftliche übertragene Poesie

darstellen. Etwas Ähnliches liegt uns in vielen philosophischen Systemen

vor, die nicht die Anlehnung an die Realität, sondern die Entwicklung
und Geltendmachung vorgefaßter, wahrheitsscheuer Gedanken anstreben.

Eine solche Wissenschaftlichkeit kann nicht das Ziel der
Offenbarungs-Theologie sein, ja sie muß dieselbe direkt zurückweisen. Hiermit

verzichtet sie allerdings darauf, mit den natürlichen Wissenschaften
auf die gleiche Stufe gestellt zu werden 2

; aber hierdurch verliert sie

nichts, sondern gewinnt an Würde und Wert.

2. Die Theologie als reale Wissenschaft

Die Eigenart der Theologie besteht in ihren Prinzipien, die ihren
wissenschaftlichen Wert, aber auch die ganze theologische Arbeitsweise
beeinflussen und bestimmen. Die Theologie geht aus Prinzipien hervor,

die in ihrem realen Wert natürlich nicht erfaßbar, und daher in dieser

Beziehung nicht durchsichtig und evident sind. Hierin unterscheidet sie sich

von den natürlichen Wissenschaften ; doch nicht von allen, sondern nur
von den selbständigen Wissenschaften. Zu diesen werden jene gerechnet,
die sich selbst genügen und ohne die Zuhilfenahme fremder Wissen-

1 In diesem Sinne redet man von der Theologie des Mohammedanismus,
Buddhismus usw. und hält die Versuche des Unglaubens ebenso für Theologie,
wie die Auseinandersetzungen der gläubigen Gelehrten.

2 Das Prädikat « Wissenschaft » wird von der Theologie und von den natürlichen

Wissensweisen nicht im gleichen (univoce), sondern im analogen Sinne
ausgesagt. Es ist eine Ähnlichkeit, aber keine Gleichheit vorhanden : die Idee der
Wissenschaft ist in beiden verschiedenartig verwirklicht, aber das Wesentliche,
die Seinsvollendung des Verstandes durch die cognitio in alio, ist in beiden
gleichwertig. Wenn man aber noch höher steigt, und das Wissen Gottes als Summum
analogatum faßt, so ist die höhere Stufe der Wissenschaft unbedingt der Theologie
zuzuschreiben, wie dies aus unseren Ausführungen erhellen wird.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 369

Schäften allen ihren Ansprüchen für sich selbst gerecht werden können.
Der Begriff von « aliquid » « Bestand », gehört zu den transzendentalen
Ideen und begleitet daher alle Seinsbestimmungen. Am auffallendsten
erscheint das Bestand-Sein auf dem Gebiete der Substanz, wo es das

Seiende zur Subsistenz, zu einem sich genügenden und von allen übrigen
abgeschlossenen und seinsmäßig getrennten Wesen gestaltet. Dies

übertragen wir auch auf andere Seinsweisen und reden von ihrer Selbständigkeit,

von ihrer Subsistenz, sofern sie ihre naturhafte Bestimmung so

zu behaupten vermögen, daß sie in ihrer Abgeschlossenheit bloß auf
ihren eigenen Seinsgehalt angewiesen erscheinen. Wie bei der geschaffenen

Subsistenz die Abhängigkeit von einem höheren Wesen (Gott,
Staat) und die Unterordnung unter dasselbe die substanzielle und
subsistenziale Vollkommenheit nicht vermindert oder verletzt, so ist
dies auch bei anderen Gegebenheiten der Fall. Unterordnung,
Unterstellung hebt ihre Selbständigkeit nicht auf, im Gegenteil kann sie

dieselbe in einer anderen Beziehung noch mehr hervorheben und
vervollkommnen.

Auf dem Erkenntnisgebiet reden wir von selbständigen
Wissenschaften, sofern das ganze Material aus eigenem Genügen verschafft und
die Seinsvollendung des Verstandes mit eigenen Mitteln bewirkt wird.
Hierzu gehört vor allem, daß die Prinzipien entweder in ihrem eigenen
Lichte aufleuchten, oder wenigstens ihre Leuchtkraft nicht derart aus
einer höheren Lichtquelle schöpfen, daß sie ohne dieselbe nicht mehr
als Erkenntnismittel gelten können. Da der Wert eines Begriffes nach
dem Abstraktionsgrad zu beurteilen ist, können wir sagen, daß die

Prinzipien zur Begründung einer selbständigen Wissenschaft dann
geeignet sind, wenn in ihnen nur gegenständliche Wirkkräfte mit dem

gleichen Abstraktionsgrad vorhanden sind 1. Aus diesem Grund können

metaphysische Begriffe in der Naturphilosophie nicht maßgebend wirken,
d. h. sie dürfen nicht den Anspruch erheben, daß die Gegenstände in
ihrem Licht und nach ihrem Abstraktionsgrad betrachtet und beurteilt
werden. In der Naturphilosophie ist das ens mobile, sein Abstraktionsgrad

und Erkenntnislicht herrschend und einzig maßgebend. Die

naturphilosophische Erkenntnis muß im ganzen Umfang der metaphysischen

untergeordnet sein, d.h. die allgemeinen Seinsgesetze müssen auch in ihr

1 Man kann dies auch etwas weiter fassen und statt Abstraktionsgrad Erkennbarkeit

setzen, da innerhalb des gleichen Grades manche Abstufungen möglich
sind, nach welchen die Erkennbarkeit bestimmt werden kann.



370 Eigenart der theologischen Wissenschaft

gelten und dürfen durch keine gegenteilige Behauptung verletzt werden.
Aber bei dieser Unterordnung muß ihre selbständige Erkenntnisweise
vollends gewahrt bleiben. Vermag ein Wissenszweig sich dem Bannkreis

eines anderen nicht zu entziehen, insofern er nur im Lichte des

letzteren zu forschen und zu schauen vermag, so stellt er keine
selbständige, sondern bloß eine angegliederte Wissenschaft (scientia subalter-

nata) dar. Die Unterordnung schadet ihrer spezifischen Bestimmung
nicht, wohl aber die Angliederung. Die selbständige Wissenschaft heißt
im Vergleich zur angegliederten scientia subalternans. Nicht jede
selbständige Wissenschaft ist auch subalternans, sondern nur jene, die sich
andere Wissenschaften in der Verleihung einer spezifischen Veränderung
oder Färbung unterordnet. Diese angegliederten Wissensformen sind
im strengen Sinne Wissenschaften, wenn sie nur den oben angedeuteten
drei Forderungen entsprechen. Sie nehmen in der Hierarchie der
Wissenschaften vielleicht eine sekundäre Stelle ein, indem sie, für sich betrachtet,
sich in einem unvollendeten Zustand befinden : es fehlt ihnen die eigene
Einsicht in die Prinzipien und infolgedessen die volle Durchführung der

eigenen Erkennbarkeit und des Abstraktionsgrades. Aber die Begründung

ihrer Prinzipien durch ein höheres Erkenntnismittel, die Annäherung

derselben an ein stärkeres Licht und somit die Teilnahme an dessen

Erkenntnisart (species) erhöhen die angegliederte Wissenschaft und
zeigen ihre Sätze in einer kräftigeren Begründung, als es bei ähnlich

gestellten, auf dem gleichen Abstraktionsgrad stehenden, selbständigen
Wissenschaften der Fall ist. Man kann dies kurz so ausdrücken : Die
angegliederten Wissenschaften als solche stellen eine niedrigere Erkenntnisweise

dar ; in Verbindung aber mit der Wissenschaft, der sie angegliedert
sind, stehen sie auf der gleichen Höhe der Sicherheit wie die letztere und
nehmen an deren Würde teil.

Kann also die Theologie mangels Einsicht in die eigenen Prinzipien
nicht eine selbständige Wissenschaft sein, so hindert doch nichts, daß
sie im Sinne der Angliederung eine vollwertige Wissenschaft sein könne.

Hierzu gehört nur die bewiesene Tatsache, daß sie die Prinzipien aus
einer Quelle schöpft, wo sie als feststehende und in jeder Beziehung
einleuchtende Wahrheiten subsistieren : die ununterbrochene Fortführung

der Einzel-Wahrheiten bis zu den theologischen Prinzipien und
dieser zu der angliedernden Wissenschaft muß evident feststehen, wenn
die Theologie den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erheben will. Wie

man sieht, ist das Problem durchaus nicht einfach, und seine Lösung
erfordert die ganze Schärfe des philosophischen Denkens.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 371

Der logische Wert der theologischen Prinzipien ist dem natürlichen,
materiellen Klang der Begriffe zu entnehmen. Aber in ihrer formalen
Zusammenstellung verweisen sie auf einen Gegenstand, der dem Verstand

völlig unfaßbar erscheint. Ist dieser Gegenstand bloß ein terminus con-
notatus der logischen Idee, oder erhebt er Anspruch auf Realität Innerhalb

der natürlichen Erkenntnis ist die Antwort nicht möglich, wohl aber
auf Grund einer übernatürlichen Offenbarung und im Lichte der ersten
Wahrheit. Falls also nachgewiesen wird, daß die theologischen Prinzipien
aus der Offenbarung stammen und anderseits die Aufnahmefähigkeit
des Verstandes für eine höhere Erleuchtung feststeht, kann man von
der Theologie als von einer realen Wissenschaft reden. In diesem Nachweis

ist eine der wichtigsten apologetischen Aufgaben zu erblicken. Den

glücklichen Ausgang derselben vorausgesetzt, müssen wir sagen, daß die

theologischen Prinzipien, als Offenbarungs-Wahrheiten, im Lichte der

ersten Wahrheit, als reale Gegebenheiten festgehalten werden können
und so zur Gestaltung einer realen Wissenschaft geeignet erscheinen.

Hierdurch wird die Heterogeneität der Theologie gegenüber den

übrigen Wissenschaften festgestellt. Das bewußt wahrgenommene
Aufleuchten der ersten Wahrheit gehört nicht zum Wesen der natürlichen
Wissenschaften. Es genügt, wenn sie ihrer nächsten Norm, dem sinnenhaften

Sein entsprechen. Die rationes aeternae bewerten sie nur mittelbar.

Den Kontakt mit denselben völlig aufzugeben oder gar privativ
auszuschließen, ist verhängnisvoll, aber, die volle Bewertung durch den

unmittelbaren Gegenstand vorausgesetzt, ist er für das natürliche Wissen
noch nicht von einer solchen Bedeutung, daß es ohne denselben in sich

zusammenfiele. Es verliert an Stütze und an letztem Halt, aber den

spezifischen wissenschaftlichen Charakter verliert es nicht.
Ganz anders ist es bei der Theologie. Bei der Annahme ihrer

Prinzipien kann man von der unmittelbaren Beziehung zur ersten Wahrheit
nicht absehen. Durch sie wird der Gegenstand und die Annahme
desselben allein begründet. In dieser Hinsicht muß man sagen, daß ein

illapsus Veritatis primae in den Menschengeist nicht bloß eine

Voraussetzung, sondern eine wirkliche Ursache der theologischen Prinzipien-
Erkenntnis ist. Sie beruht auf dem Glauben und auf ihm allein. Mit
natürlichen Erkenntnismitteln können ihre Gegenstände nicht begründet
werden. Sie stehen nicht auf der Höhe des gleichen Abstraktionsgrades,
sondern gehören in ihrem realen Wert einer anderen, übernatürlichen

Ordnung an. Hier und für jene Vernunft, die diese Gegenstände als

angemessene Gegebenheiten schaut, sind sie Objekte der Einsicht und



372 Eigenart der theologischen Wissenschaft

kraft der gleichen Offenbarung, aus der sie stammen, hellt dem
Verstände auch die letzterwähnte Tatsache auf : Nimmt er die Offenbarung

an, so nimmt er auch die klare, einsichtsvollste Erkenntnis derselben von
Seiten des übernatürlichen Lehrers an. Somit ist die wissenschaftliche

Eigenart der Theologie im ganzen Umfang angedeutet : Die Prinzipien
werden im Lichte der ersten Wahrheit im Glauben angenommen und ihr
Einschluß im Wissen des Lehrers ist ebenfalls ein Gegenstand des Glaubens.

Nur unter dieser Voraussetzung stellen die theologischen Prinzipien
reale Wahrheiten dar, da nur das Wissen Gottes für sie haften kann.

Hieraus sehen wir, daß die Theologie im Bereich der Wissenschaften
eine angemessene Stelle behaupten kann. Sie ist eine angegliederte
Wissenschaft und in dieser Beziehung von der höchsten Würde : Sie ist
dem Wissen Gottes nicht bloß untergeordnet, wie jede menschliche

Erkenntnis, sondern ihm unmittelbar angegliedert. Von ihm empfängt sie

die Prinzipien als Gegenstände und in seinem Erkenntnislicht hält sie

an ihnen fest. In der Theologie ist also das Wissen maßgebend, sofern

es sich um Erwerbung realer Gegenstände handelt. Das Wissen Gottes
ist aber in der Offenbarung nicht in der Form von unmittelbarer Schau

der göttlichen Ideen oder der rationes aeternae gegeben, sondern nur
in der Aufzeigung und Bezeugung der Autorität Gottes. Somit ist der
reale Wert der theologischen Erkenntnis von der Autorität Gottes

abhängig, von ihr empfängt sie ihre spezifische Bestimmung und Charakteristik.

Jedes andere Erkenntnismittel spielt hierbei eine untergeordnete

Rolle. So konnte Thomas mit vollem Recht sagen : Argumentari
ex auctoritate est maxime proprium huius doctrinae, eo quod principia
huius doctrinae ex revelatione habentur 1. In diesem und nur in diesem

Sinne hat er hinzugefügt : Licet locus ab auctoritate quae fundatur

super ratione humana, sit infirmissimus, locus tarnen ab auctoritate

quae fundatur super revelatione divina, est efficacissimus. In der Theologie

ist daher der ständige Kontakt mit dem Wissen Gottes eine unerläßliche

Bedingung, ja direkt Ursache der realen Wahrheit. Der Kontakt
mit dem Wissen Gottes ist aber nur auf Grund seiner Autorität möglich,

die mit ihrem transzendenten Wert und Gewicht den Verstand

gefangen nimmt und gegenständlich zur Zustimmung zwingt.

3. Verhältnis der Prinzipien und der Hilfsbegriffe in der Theologie

Der Einfluß der natürlichen Erkenntnismittel auf die theologischen
Sätze ist für deren Wahrheit nicht formal bestimmend, aber immerhin

1 I 1, 8 ad 2.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 373

ursächlich einwirkend. Hierin unterscheidet sich die Theologie vom
reinen Glauben1, wo die natürlichen Begriffe bloß die Umrandung
bilden und auf die Zustimmung ursächlich nicht einwirken können. In
der Theologie sind sie aber unerläßliche Erkenntnismittel, um den

inbegriffenen Inhalt der Offenbarung aufzuhellen und in einzelnen Sätzen

dem Geist vorzulegen. Sie sind in dieser Beziehung wirkliche Ursachen,
daß das revelabile in das Blickfeld des Verstandes treten und so das

revelatum in seinen Teilsichten aufleuchten kann. In diesem Sinne reden
wir in der Theologie von einem materiellen, stoffverleihenden Einfluß
der natürlichen Erkenntnismittel. Hierbei spielen sie die gleiche Rolle
wie bei den natürlichen Wissenschaften die Hilfsbegriffe, die restlos dazu

dienen, um den Inhalt der Prinzipien zu entwickeln, einzelne Sätze auf
sie zurückzuführen, oder sie in einer anderen Weise dem Geiste näher

zu rücken. Sie verhalten sich stoffverleihend und sind gleichsam die

Belehrungsmittel, durch welche die Prinzipien zum Verstand reden und
ihren reichen Schatz ihm mitteilen.

Nur in der nachfolgenden Funktion unterscheidet sich ihre Rolle
in der Theologie und in den natürlichen Wissenschaften. In diesen

letzteren steht alles auf dem gleichen Niveau (in bezug auf den

Abstraktionsgrad oder die Erkennbarkeit). Deshalb ist mit der

Stoffverleihung zugleich auch die formal-ursächliche Seinsvollendung des

Verstandes verbunden. Steht es fest, daß die Stoffverleihung nach den

Denkgesetzen richtig vollzogen wurde und der inhaltliche Einschluß
der Sätze im Prinzip, oder ihr Zusammenhang mit demselben außer
Zweifel steht, so ist der Verstand mit Rücksicht auf diesen Ursachen-

Komplex genötigt, den Satz als wissenschaftlich bewiesene Wahrheit
anzunehmen. Prinzip und Hilfsbegriffe sind causa totalis et formalis der

Zustimmung. In bezug auf den Wert, richtiger hinsichtlich der Würde
und des Gewichtes, kann bald das Prinzip, bald das Hilfsmittel mehr

hervortreten und die Zustimmung beeinflussen ; aber der Einfluß bleibt

unter allen Umständen beiderseits formal, d. h. entscheidend für die

Art der Erkenntnis (quoad specificationem), wie auch für deren

Wirklichkeit (quoad exercitium), falls es sich um zwingende Inhalte handelt.

In der Theologie ist dies nicht restlos der Fall, so daß der Einfluß
der Hilfsbegriffe auch in dieser Sicht bloß ein materieller ist. Sie stehen

vor allem nicht auf der gleichen Höhe der Erkennbarkeit wie die Prin-

1 In dieser Hinsicht bilden sie die Voraussetzung, daß der Gläubige den Sinn
der geofienbarten Wahrheit erfassen und durch sie (medium quo et ex quo) seinen
Geistesblick auf den eigentlichen übernatürlichen Inhalt hinlenken kann.



374 Eigenart der theologischen Wissenschaft

zipien. Diese stammen aus der Offenbarung, jene aus der Abstraktion.
Das gegenständliche Erkenntnislicht der ersteren ist direkt der ersten
Wahrheit entnommen, jenes der letzteren stammt aus dem sinnenhaften
Sein. Dasselbe gilt vom subjektiven Erkenntnislicht : die Prinzipien
werden lumine fidei, die Hilfsbegriffe aber lumine intellectus agentis
festgehalten. Kurz : Prinzipien und Hilfsbegriffe sind nicht homogen,
sondern heterogen. Wie können unter dieser Voraussetzung die
Hilfsbegriffe die Prinzipien durchdringen und aus ihnen die verborgenen
Inhalte hervorholen Wie ist der Nachweis eines ununterbrochenen
Zusammenhanges der theologischen Sätze mit den Prinzipien möglich
Dies ist das schwerste Problem, von dessen Lösung das Schicksal der

theologischen Wissenschaft abhängt.
Setzt man die Offenbarung beiseite, so ist die Frage entschieden.

Theologie zu treiben ist dann eine müßige Beschäftigung und bloßer
Zeitvertreib. Sind die Prinzipien wertlos, so gilt dies noch mehr von
den Folgerungen. Wenn man aber die Offenbarung anerkennt, so stößt

man auf scheinbar unüberwindliche Schwierigkeiten. Natur und Übernatur

berühren sich nicht. Gegenständlich stehen sie weit auseinander.
Die Natur stellt uns eine ganz andere Welt dar als die Offenbarung, und
wir können uns mit den Grundsätzen und Begriffen der einen auf dem

Gebiet der anderen nicht heimisch fühlen, ja uns daselbst gar nicht bewegen.

Daher : Doppelwahrheit Man soll beide Ordnungen in sich aufnehmen

und ihr eigenes Leben neben- und, wenn es nötig ist, gegeneinander
sich auswirken lassen. Dieser merkwürdige Zustand der Doppelgeleisig-
keit kann in verschiedenen Weisen und Abstufungen auftreten. In
irgendeiner Form ist er charakteristisch für jede Stellungnahme, die

die Harmonie zwischen Natur und Übernatur ablehnt. Psychisch ist
das Wesentliche für diesen Zustand eine gewisse Geisteserschütterung.
Auf der einen Seite fühlt man sich angezogen von der Offenbarung,
deren Hoheit und Würde man nicht genug zu bewundern vermag,
andrerseits aber steht man im Banne der natürlichen Erkenntnis, die

auch unschätzbare und für die menschliche Lebensführung unbedingt
notwendige Werte enthält. Die zynische Einstellung fordert die

konsequente Durchführung der Doppelwahrheit ; der der Offenbarung mehr

zugeneigte Geist aber will eher in seiner Geisteserschütterung stehen

bleiben. Er beabsichtigt, den gegenständlichen Gegensatz nicht
aufzulösen, sondern als existenzialen Wert beiderseits zu behalten. Dies

gelingt auf die Dauer nicht. So entsteht der Haß des einen oder

des anderen Teiles. Das Übergewicht gewinnt gewöhnlich die Natur,



Eigenart der theologischen Wissenschaft 375

und die Übernatur wird so behandelt, wie dies bei Klages und anderen
der Fall ist. Eine mildere und der Offenbarung freundlichere Haltung
bekundet der Existenzialismus bei Kierkegaard und in der sog.
dialektischen Theologie. Letztere will keine Harmonie zwischen beiden

Ordnungen finden, betont die vollste Unfähigkeit der Natur zur
Durchdringung der Übernatur und bleibt beim ungelösten Problem stehen

und in dialektischer Bewegung hangen. Bei allen diesen mehr oder

weniger ernsten Bestrebungen kann der wissenschaftliche Charakter der

Theologie nur in der Einsicht bestehen, daß die natürliche Erkenntnis

völlig ungeeignet ist, die Offenbarung zu erklären oder zu verdeutlichen.

Alle Ausführungen stehen im Dienste dieses Gedankens, so daß auch
die gelehrtesten Besprechungen nur eine provisorische Formulierung der

Annäherung an das geoffenbarte Wort darstellen. Es ist dies eine Art
Verzweiflungshypothese, wobei die natürlichen Ansprüche des

Verstandes allzu karg bemessen, wenn nicht ganz vernichtet werden.

4. Möglichkeit der Harmonie zwischen Natur und Übernatur

Demgegenüber sind wir überzeugt, daß die Offenbarung zum Nutzen
und nicht zur Plage der Menschheit gegeben wurde. Wir wollen damit
gewiß nicht behaupten, daß sie keine Probleme mit sich bringt und den

Verstand vor schweren Krisen unbedingt bewahrt. Die Offenbarung ist
die größte Wohltat Gottes und ihr Aufleuchten ist gewiß mit den

schwersten Opfern des Verstandes verbunden. Aber trotzdem muß sie

ihm angemessen sein und er muß sich in ihr zurechtfinden und sich

auf ihrem Gebiet heimisch fühlen. Die Offenbarung wurde zum Heil,
nicht zur Qual gegeben, außer man wollte den Gottesbegriff fälschen
und in ihn den ganz unhaltbaren Zug der alles unterdrückenden
Seinsmajestät hineintragen. Die Offenbarung vollendet die Idee Gottes durch

den Zug des « Vaters », in dem die liebevolle Fürsorge und Erhebung,
nicht aber die Unterdrückung des Geschöpfes und die Preisgabe an das

eigene Elend zum Ausdruck kommt. Die Majestät wird hierdurch nicht
beeinträchtigt, sondern nur noch mehr hervorgehoben. Sie beruht auf

notwendigen Beziehungen, wie wir dies in unserem Werke « Heiligkeit
und Sünde » dargetan haben. Schon in dieser Sicht erscheint sie als

seinsgebend, alles an sich ziehend und vollendend, keineswegs aber als

abstoßend und seinsunterdrückend. Die Ergänzung des Gottesbegriffes
durch die Vaterschaft ist dem Willensentschluß Gottes anheimgestellt ;

aber wenn dieser einmal erfolgt ist, muß die Tatsache im vollen Ernste

genommen werden. In der Offenbarung ist dieser Beschluß Gottes der



376 Eigenart der theologischen Wissenschaft

sündigen Menschheit mitgeteilt worden. Nicht reine, sündenlose Geister,
sondern den Samen des sündigen Adam hat Gott mit seiner Allmacht
ergriffen und ihm die Friedensbotschaft der Annahme an Kindes statt,
nicht durch untergeordnete Organe, sondern durch seinen Eingeborenen
Sohn verkündet. Ist hierin nicht die volle Begnadigung ausgesprochen
Man würde gewiß irren, wenn man dies im Sinne einer zeitlos individuell
wirksamen Annahme verstehen würde. Die Menschheit als solche, der
Same Adams ist dieser Wohltat teilhaftig geworden. In Christus
begnadigt, muß in seiner Heiligkeit die Menschheit Gegenstand des

Wohlgefallens sein. Nur persönliche Abkehr von dieser Gemeinschaft mit
Christus vermag die Liebe Gottes in Haß, sein Wohlgefallen in
Mißfallen umzuwandeln. Die gleiche persönliche Schuld kann das Ohr des

Einzelnen für die Aufnahme der Offenbarung taub machen, sein Auge
so verschließen, daß er das Licht nicht sieht und der Stimme Gottes

ganz verständnislos gegenübersteht. Man kann leider oft sehen, wie
verblendete Sünder alles verkehrt auflassen und das Wort Gottes, wie
auch das Heiligste in Sünde umwandeln. Eine derartige Verderbnis
ist möglich und oft tatsächlich. Die transzendentale Hinordnung des

Verstandes zur Wahrheit wird durch die persönliche Zerrüttung
allerdings nicht aufgehoben, aber durch gegenteilige Geistesbeschaffenheit

derart verdunkelt, daß der Verstand für die tatsächliche Verwirklichung
der Wahrheit, als prädikamental bestimmter Beziehung zu derselben,

gleichsam ungeeignet wird. Dies kann man von der Menschheit als

solcher, auf Grund der Erbsünde allein, nicht behaupten. Nur das

Gnadenlicht hat sie verloren. Die Gnade war allerdings eine Ergänzung
und Erhöhung des natürlichen Lichtes ; aber weil einer anderen, übernatürlichen

Ordnung angehörig, hat sie die Natur des Verstandes nicht verändert,

ja in dieser Hinsicht gar nicht beeinflußt. Die natürlich gegebenen, aber

nicht wirksam genug gesicherten Beziehungen zu Gott und zu den

übrigen Fähigkeiten wurden durch die Gnade einseitig — im Sinne der

Unterordnung nach oben und der Herrschaft nach unten — geordnet
und gefestigt1. Diese höhere Weihe und die Festigung der natürlichen

1 Der geschaffene Geist, als ens participatum, ist dem esse per se subsistens
mit metaphysischer Notwendigkeit untergeordnet. Die Geist-Natur erfordert, daß
dies nicht bloß als ein Seins-Band, sondern auch als bewußte Realität vorhanden
sei. Dies zu verwirklichen, muß der Natur möglich sein ; aber nur unvollkommen
und mit großer Mühe vermagsie hierin eine gewisse Höhe zu erreichen (I-II109, 1-4).
Um die Naturneigung vollends zu verwirklichen und ihr durch die Freundschaftsbeziehungen

zu Gott noch eine höhere Weihe zu verleihen, griff die göttliche
Barmherzigkeit und Liebe zur Begnadigung, zur Erhöhung des Menschen in die über-



Eigenart der theologischen Wissenschaft 377

Beziehung allein sind mit dem Gnadenverlust zu Grunde gegangen.
In seiner Natur blieb der Verstand unverändert : seine transzendentale

Hinordnung zur Wahrheit wurde nicht gemindert, wie auch sein

angemessener Gegenstand, das sinnenhaft Seiende, unverändert blieb. Nur
weil ihm das höhere Licht und die übernatürliche Festigung geraubt
wurde, also nicht einfachhin (negativ) fehlt, geriet er in einen
minderwertigen, unter der reinen Natur stehenden Zustand. Durch die
Auflösung der festen, einseitig bestimmten Beziehungen entstand im
Menschengeist eine Unordnung, so daß keine Fähigkeit ihre Kräfte so

naturgemäß unbehelligt betätigen kann, wie dies die urwüchsige Natur
erheischen würde.

5. Einheit der Natur und Übernatur in Gott

Die Wiederaufnahme und die Begnadigung einer solchen menschlichen

Natur hat Gott beschlossen, an sie hat er sein Offenbarungswort
gerichtet. Er konnte sich mit ihr verständigen, da die natürliche
Erkenntnis auf die Wahrheit hingeordnet war und in der Hülle derselben
auch das übernatürliche Wort erscheinen konnte. Nicht in sich, nicht
im eigenen göttlichen gegenständlichen Licht, aber in Gleichnissen und
spiegelhaft : in speculo et in aenigmate. Natur und Übernatur
unterscheiden sich nicht von Seiten Gottes. In ihm sind beide ungeteilt und
identisch. In Gott ist nur eine einzige Idee, die die ganze unendliche
Realität widerspiegelt : Gottes innerstes Wesen und das ganze Gebiet
des esse participatum. Diese einzige Idee erscheint in vervielfältigter
Form als Ausdruck der einzelnen Geschöpfe und als Abdruck, den sie

in sich haben. Mögen wir aber die Ideen der Einzeldinge wie immer
betrachten : in jeder Form sind sie durch die Teilnahme am ungeteilten
Wesen und an der einzigen Idee Gottes gegenständliche Realitäten.
Was wir also Natur und Übernatur nennen und auf Grund der
Erkenntnismittel wesentlich voneinander unterscheiden, ist in Gott identisch; beide

stammen in ihrer eventuellen äußeren gegenständlichen Erscheinung aus

der gleichen Quelle. Es kann demnach unter ihnen weder ein Gegen.

natürliche Ordnung. Ebenso nach unten. Der Verstand ist kraft seiner Natur
die höchste, leitende Fähigkeit des Menschen. Er sollte alles beherrschen und die
eigengesetzlich sich bewegenden Kräfte sich unterordnen. Mit großer Mühe
vermag er die unteren Schichten zu erziehen und zum Gehorsam zu veranlassen ;

nur wenigen wird der Sieg gesichert ; die Natur für sich ist schwach, und die
Unordnung wäre häufiger als die Ordnung, wenn die Gnade nicht hinzukäme und
die natürlichen Beziehungen (mit einer höheren Weihe) verwirklichte.

Divus Thomas 27



378 Eigenart der theologischen Wissenschaft

satz vorhanden sein, noch können sie für einen Geist, der kraft seiner
Natur auf das Sein als solches eingestellt ist, die Ursache einer
solchen Verwirrung sein, daß man sie voneinander nicht zu unterscheiden,
oder im Hinblick auf den gemeinsamen Ursprung nicht in einer
Synthese und Harmonie zu schauen vermöchte. Jede gegenteilige Behauptung

setzt eine falsche Gottesidee voraus und trennt die Wahrheit von
der Wahrheit durch eine unüberbrückbare Kluft. Von seiten des

Ursprungs und der Gegenständlichkeit der Ideen steht also der Annahme
einer Harmonie zwischen Natur und Übernatur nicht bloß nichts im
Wege, sondern sie wird durch den richtigen Gottesbegriff einfachhin
gebieterisch gefordert.

Auch in bezug auf das Erkenntnismittel können wir die beiden

Ordnungen von seiten Gottes nicht unterscheiden. Sein Wesen, als

species intelligibilis gefaßt, ist der einzige und ungeteilte Erkenntnisgrund

der gesamten, unendlichen Realität. Wir machen unsererseits

allerdings den Vorbehalt, daß der Erkenntnisgrund für Gottes innerstes
Ansichsein seine Wesenheit ist, für das esse participatum aber seine

Macht h Dies ist aber bloß eine Zergliederung auf Grund unserer
Auffassungsweise, die eine Mehrheit von Erkenntnismitteln und -gründen
durchaus nicht in Gott hineinträgt. Wir besitzen jedoch hierin einen

Fingerzeig, um zwischen Natur und Übernatur den realen Unterschied
für die menschliche Erkenntnis festsetzen zu können. Es gibt in Gottes

Erkenntnis einen Gegenstand, der durch geschaffene Erkenntnismittel
nicht dargestellt werden kann. Dies ist das innerste Wesen Gottes in
seinem absoluten und relativen Ansichsein. Alles was zur Wirklichkeit
desselben gehört, sei es als Grundlage (Wesenheit), sei es als Subsistenz
und Besitzgrund (processiones, relationes) samt allen Voraussetzungen,

Folgen und Eigenschaften, kann in einem geschaffenen Erkenntnismittel
nicht abgebildet werden 2.

1 I 14, 1-5.
2 Die Gründe s. I 12, 2. Die Gesamtheit dieser Gegenstände und Wahrheiten

bildet die übernatürliche Ordnung im strengen Sinne. Wird das so gefaßte Ansichsein

Gottes in Einzel-Wahrheiten ausgedrückt, so stehen vor uns die Mysterien
im eigentlichsten Sinne des Wortes. Geschaffenen Erkenntnismitteln sind sie nicht
zugänglich. Entweder werden sie geschaut durch Gottes Wesenheit, falls Gott
dem geschaffenen Geist einen Zugang zu ihr gestattet ; oder er belehrt das
vernunftbegabte Geschöpf über diese verborgenen Züge in einer anderen Weise. Diese
Belehrung nennen wir Offenbarung. Der Gegenstand dieser Mitteilung ist die
Versicherung von der Existenz dieser verborgenen Gegenstände und der dem geschaffenen

Verstände angepaßte Aufschluß über deren Wesensbestände. Da sie in sich,
in ihrer inneren Beschaffenheit durch geschaffene Erkenntnismittel nicht aufge-



Eigenart der theologischen Wissenschaft 379

6. Erreichbarkeit der Übernatur für den geschaffenen Geist

Wie die obigen Sätze unbezweifelt feststehen, ebenso sicher ist es

auch, daß diese höchste Ordnung von Wahrheiten dem geschaffenen
Geist nicht einfachhin unzugänglich ist. Aus eigenem Vermögen kann
er sich allerdings nicht zu ihrer Erkenntnis erheben : er muß von Gott
dazu erhoben und zu dieser Seinsvollendung eigens zugelassen werden :

in revelatione sempiternae gloriae — oder in revelatione viae. Bei der
ersteren hellt die verborgene Wesenheit Gottes in ihren eigensten
Zügen auf ; sie ist Gegenstand einer cognitio propria, da diese durch ein
Erkenntnismittel verwirklicht wird, welches dem zu erkennenden Objekt
völlig gleichgestellt ist und dessen gegenständlichen Gleichwert restlos
darstellt1. Die revelatio viae kann in diesem Sinne weder eine cognitio
Dei in seipso, noch eine cognitio propria vermitteln, da sie die species

adaequata nicht zu bieten vermag. Man muß eben von Seiten des

Erkenntnismittels eine doppelte Art anerkennen : cognitio in seipso und

cognitio in alio. Letztere geschieht per speciem continentis. Die direkte

hellt werden können, kann die Seinsvollendung des Verstandes nur auf den Glauben
beschränkt sein. Eine Schau derselben nach innerer Evidenz ist vollständig
ausgeschlossen. Deshalb sagen wir von diesen Mysterien, daß sie weder in ihrer
Existenz, noch in ihrem Wesensbestande den natürlichen Beweismitteln zugänglich

seien und daß solche selbst nach der Offenbarung auf sie wirkungslos
angewendet werden. Hierzu gehören, außer dem streng trinitarischen Wesen und den
mit demselben verbundenen Eigenschaften Gottes, die Möglichkeit der
Menschwerdung, der Begnadigung und Heiligung des vernunftbegabten Geschöpfes, wie
auch deren Wesen und der auf die Verwirklichung derselben abzielende Beschluß
Gottes, kurz : Gott in sich und in seinem Heilswillen und -wirken.

Es folgt also aus unserer Ausführung nur, daß die Mysterien in sich, in
ihrem innersten Wesen in geschaffenen Erkenntnismitteln nicht aufleuchten können,

keineswegs aber, daß sie nicht Gegenstand einer belehrenden Mitteilung sein
können. Hierzu ist es genügend, daß die Erkenntnismittel der Natur so geordnet
werden, daß sie den Verstandesblick auf einen Gegenstand hinlenken, der, wenn
auch nur in schwachen Umrissen und dunkel aufhellt, aber in seinen Wesenszügen

doch etwas evident Höheres darstellt, als der unmittelbare, natürliche Inhalt
der einzelnen Begriffe dies nahelegen würde. Es muß der ganze Komplex in
Betracht gezogen werden, um zu sehen, daß in ihm, als im medium quo und ex

quo, die Kraft enthalten ist, den Verstand in die Kenntnis eines Gegenstandes
zu setzen, durch den seine Seinsvollendung kraft eines höheren medium in quo
bewirkt werden kann. Dieses medium in quo kann nie etwas Geschaffenes sein,
sondern es ist aus dem Kontakt mit der ersten Wahrheit zu entnehmen. In diesem
Sinne behauptet Thomas (II-II 1, l), daß Erkenntnisgrund und -mittel des Glaubens

die Veritas prima ist, was durchaus nicht hindert, daß die compositiones
et divisiones den Weg zu ihr ebnen.

1 In seipso cognoscitur aliquid, quando cognoscitur per speciem propriam,
adaequatum ipsi cognoscibili. I 14, 5.



380 Eigenart der theologischen Wissenschaft

Darstellungskraft des Erkenntnismittels ist auf einen anderen Gegenstand

eingestellt, dessen Gleichwert es vertritt ; aber infolge von
verschiedenen objektiven Zusammenhängen kann es auch für weitere Gegenstände

als Erkenntnisgrund gebraucht werden. Die Ideen sind
Darstellungsmittel der Gegenstände. Ihr Wert hängt davon ab, wie sie

einen Gegenstand vergegenwärtigen können. Ob sie ihn direkt abbilden,
oder bloß auf Grund eines Zusammenhanges zu seiner Erkenntnis führen,
ist nicht von entscheidendem Belang. Dies trägt zur Vollkommenheit
der Erkenntnis bei, berührt aber nicht deren Wesen. Wenn ein
Erkenntnismittel kräftig genug ist, um einen Gegenstand in sich (in
seipso ex parte obiecti repraesentati) zu vergegenwärtigen, so ist
dasselbe als vollwertig in bezug auf das Wesentliche anzuerkennen 1. Die
bloße Umrandungs-Darstellung kann für eine reale Erkenntnis nicht
in Betracht kommen. Sie erheischt einen neuen, von sich verschiedenen

Erkenntnisgrund, um ihren Angaben einen realen Wert verleihen

zu können.
Das durch gegenständliche Zusammenhänge darstellende Erkenntnismittel

kann von überragend hohem Inhalt sein und in dieser Eigenschaft

die inbegriffenen Inhalte vergegenwärtigen. Dies ist die vollkommenste

Weise der vermittelten Erkenntnis, und zwar ist sie umso
vollkommener, je allgemeiner und inhaltsreicher der führende Begriff ist.
Der Gegenstand erscheint in sich und dazu noch in höherem Licht und
in festeren Zusammenhängen, als wenn er für sich, in gleichstehenden
Erkenntnismitteln sich darstellen würde 2. Die höchste, transzendente
Erkenntnisweise ist selbstverständlich in Gott wirklich. Sein Wesen ist
der einzige Erkenntnisgrund für das gesamte Sein. « Divina essentia » —
sagt Thomas3 — « est aliquid excedens omnes creaturas. Unde potest
accipi ut propria ratio uniuscuiusque, secundum quod diversimode est

participabilis, vel imitabilis a diversis creaturis. » Der geschaffene Geist

verhält sich jedem Gegenstand gegenüber aufnehmend 4. Er kann aber

nicht bloß in einer Form verwirklicht werden. Die Grenzen der Ver-

1 In wie vielfacher Form dies geschehen kann, haben wir oben S. 43 auf
Tabelle I dargestellt.

2 Deshalb erkennt Gott das esse participatum in « göttlicher » Weise, wobei
nicht das eigene Sein desselben maßgebend ist, sondern sein Ursprung aus Gott
und seine volle Abhängigkeit von ihm. Das Wesentliche bleibt, die Modalität
ist eine überweltliche. Aus diesem Grunde hat der Thomismus eine Erkenntnis
der Geschöpfe von Seiten Gottes « in seipsis », als in einem Erkenntnisgrunde,
stets abgelehnt.

3 I 14, 6 ad 3. 4 I 79, 2.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 381

wirklichung werden durch die Beziehungen zwischen Potenz und Akt
gezogen. Die Zusammensetzung aus diesen Prinzipien ist eine unerläßliche

Bedingung des geschaffenen Geistes 1. Aber die Herrschaft des

Aktes über die Potenz ist durch kein Seinsgesetz einseitig bestimmt,
ja die Möglichkeit einer Abstufung ist durch die Unendlichkeit des

Seienden direkt gefordert. Nur der unterste Grad ist uns bekannt. Er
wird im niedrigsten Geist wirklich, der kraft seiner innersten Beschaffenheit

auf die Wesensgestaltung der Materie und so auf eine Seins- und
Lebensgemeinschaft mit derselben hingeordnet ist. Aufwärts ist uns
die Grenze nur im allgemeinen Seinsgesetz von Potenz und Akt bekannt.

Die Ansprüche der verschiedenen Geistesbestände auf entsprechende
Erkenntnismittel richten sich nach ihrer Natur, nach der Leistungsfähigkeit

derselben. Wie die Gegenstände in ihrer ontologischen Wahrheit

von Gott abhängen und durch die Teilnahme an ihm ihr Sein und
Wahrsein besitzen, so auch die Erkenntnismittel. Sie sind insgesamt
mit einer transzendentalen Beziehung zur Wahrheit hingeordnet, die

zwar als eine tatsächliche Gegebenheit in ihrem Wesen gleichwertig, in
ihrer Modalität jedoch in unendlich vielen Abstufungen mitteilbar ist.

Je höher und reiner ein Geist ist, umso ähnlicher ist seine Erkenntnisweise

jener, die Gott eigen ist, wie dies auch in gegenteiliger Richtung
der Fall ist. In wenigen, aber umfassenden Erkenntnismitteln ist dem

hohen Geist der Kontakt mit der Realität ermöglicht. Weil er

naturgemäß, mit transzendentaler Beziehung zur Wahrheit hingeordnet ist, muß
seine Geistesausrüstung, wenigstens der Potenz nach, so beschaffen sein,

daß in ihr jede Wahrheit abgebildet werden kann. Dies kann auch dem

niedrigsten Geist nicht abgesprochen werden.
Von der direkten Abbildung sehen wir jetzt ab. Sie ist auf den

tatsächlichen, wirklichen Inhalt beschränkt. Uns interessiert momentan die

Libegriffene gegenständliche Kraft. Dieselbe kann sich als leitende Idee

zu den einzelnen Objekten so verhalten, daß beide auf dem gleichen
Niveau (wir würden sagen auf dem gleichen Abstraktionsgrad) stehen. Diese

Erkenntnismittel verwirklichen die Seinsvollendung des Verstandes so,

daß die inbegriffenen Gegenstände im Grad und in der Sicherheit keineswegs

hinter dem Urbild zurückbleiben. Eine solche cognitio univoca ist in
einem bestimmten Ausmaß für jeden Geist möglich. Es ist aber hiermit
die Leistungsfähigkeit durchaus nicht erschöpft. Es gibt Gegenstände,

die über dem Niveau des Erkenntnismittels stehen, ohne indessen seine

' I 50, 2 ad 3.



382 Eigenart der theologischen Wissenschaft

Reichweite zu überschreiten. Die gegenständlichen Zusammenhänge
fehlen nicht, ja sie sind oft in wirklichen ursächlichen Zusammenhängen
gegeben. Müssen diese Gegenstände für den Verstand mangels eines

gleichwertigen Erkenntnismittels als verloren angesehen werden Keineswegs.
Können sie nicht in sich nach eigenen Zügen erkannt werden, so
hindert doch nichts, daß sie nach Eigenart des vorhandenen
Erkenntnismittels, also in einer schattenhaften Form, erkannt werden. Die
gegenständlichen Zusammenhänge sind vorhanden und so ist der höhere
Bestand per speciem alterius, nach Art der Wesenszüge derselben

(cognitione communi) erkennbar. Hierin besteht die sog. analoge
Erkenntnis, die, reale, gegenständliche Zusammenhänge vorausgesetzt, von
hohem Werte ist. Es wird in ihr das Wesentliche des Wahrheitsgehaltes
beibehalten, die Erscheinungsweise desselben aber auf Gleichnisse und
Ähnlichkeiten beschränkt. Man sieht die Proportionen zwischen Ursache
und Wirkung, die Vergleichbarkeit der beiderseitigen Seinsbestände, und
so gelangt man zu einem Urteil, welches das Wesentliche wahrheitsgemäß

ausdrückt, die Modalitäten aber in großen Zügen ahnen läßt.
Wird also jeder Gegenstand und jedes Erkenntnismittel in letzter

Linie von Gott abgeleitet und durch seine Wahrheit bemessen und ist
der Geist auf die Wahrheit als solche eingestellt, so müssen wir gestehen,
daß auch die höchste, verborgenste, durch geschaffene Erkenntnismittel
in sich nicht darstellbare Wirklichkeit in schattenhafter Weise, in
Analogien erkannt werden kann. Nur ein tatsächlicher Zusammenhang
zwischen ihr und dem Erkenntnismittel muß nachgewiesen werden.
Dies kann aber entweder auf Grund der ursächlichen Verbindung oder
kraft der tatsächlichen Ableitung geschehen.

7. Zusammenhang der Wahrheit mit dem Wissen Gottes

Wenn wir dies auf die Erkenntnis Gottes anwenden wollen, so ist
die ursächliche Zusammengehörigkeit auf Grund der Schöpfung gegeben.
Der geschaffene Geist vermag Gott als eine Realität und Wirklichkeit
zu erkennen. Anders der Mensch, anders der Engel h Aber beide

unvollkommen, wenn auch nach wahren Wesenszügen. Für die Erkenntnis
des verborgenen Wesens Gottes kann die gesamte geschöpfliche
Geistesausrüstung bloß als Umrandung in Betracht kommen. Gott wird in
dieser Beziehung in seinem inneren, nach außen gar nicht hervortretenden

Wesen und Wirken betrachtet. Es kann infolgedessen zwischen

1 I 56, 3.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 383

ihm und den Erkenntnismitteln kein ursächlicher Zusammenhang
gefunden werden, so daß jedes Streben, der verborgenen Wesenheit Gottes
nahezutreten, vergeblich ist und über logische Spielereien nicht hinausgeht.

Daß auch diese Wesenheit Gottes in geschaffenen Begriffen
ausgedrückt werden kann, unterliegt nach dem Gesagten keinem Zweifel.
Sie können so geordnet werden, daß der Verstandesblick auf einen
höheren Gegenstand hingelenkt wird. Die natürlichen Begriffe und
Erkenntnismittel spielen eine bloß materielle Rolle. Sie sind Hilfsmittel
und Werkzeuge eines höheren Lichtes, welches allein die Seinsvollendung
des Verstandes bewirkt, also durch sie in den Verstand eindringt, aber
nicht in ihrer Kraft wirksam ist, sondern mit den eigenen Strahlen den

Gegenstand durchdringt und den Verstand erleuchtet L Nur eines ist

1 Jeder Verstand erheischt zu seiner Erleuchtung angemessene, durch seine
Natur geforderte Erkenntnismittel. Durch andere kann er nicht naturgemäß
belehrt werden. Deshalb sagen wir, daß der menschliche Verstand per conver-
sionem ad phantasmata seine Tätigkeit ausübt, und ein Gegenstand, der diesem
Gesetz nicht unterworfen werden kann, spielt im menschlichen Geistesleben keine
Rolle. Aus diesem Grunde sind die durch Abstraktion erworbenen Begriffe, wie
auch deren äußere Zeichen unerläßliche Hilfsmittel der Offenbarung, so wie sie
in der jetzigen Heilsordnung verliehen wurde. Wir haben dieselben Werkzeuge
des Offenbarungslichtes genannt. Man kann die Werkzeuglichkeit verschiedenartig
fassen. Werkzeug ist der Kanal, der das Wasser zum Mühlrad leitet und auf
diese Weise das zwecklose Zerfließen desselben verhütet, dessen Kraft modifiziert
und auf das Rad beschränkt. Eine ganz treffende Veranschaulichung des
werkzeuglichen Mitwirkens der natürlichen Erkenntnismittel bei der Mitteilung und
Annahme der Offenbarung. Man kann aber auch die Werkzeuglichkeit in einem
strengeren Sinne nehmen. Das Werkzeug erhält von der selbständigen Ursache
eine vorübergehende, höhere Kraft, mit welcher dasselbe die Wirkung mithervorbringt,

wie dies der Thomismus von der Wirksamkeit der Sakramente behauptet.
So können auch die menschlichen Begriffe und die dogmatischen Formeln Werkzeuge

des höheren, göttlichen Lichtes und unter seinem tatsächlichen Einfluß
Träger und mitwirkende Ursachen der Glaubenszustimmung sein. Auch diese
Auslegung beeinträchtigt ebensowenig die reale Übernatürlichkeit des Glaubens, wie
die werkzeugliche Mitwirkung der Sakramente den übernatürlichen Ursprung der
Gnade vermindert. Hierin ist der Unterschied zwischen dem reinen Glauben und
der Theologie zu sehen. Dort sind die natürlichen Erkenntnismittel bloß Kanäle
oder reine Werkzeuge, hier aber in ihrer Ordnung wirkliche Mitursachen, von denen
die Einsicht und die Annahme der theologischen Sätze abhängt. Niemals dürfen
sie ihre Reichweite übertreten und über die Prinzipien eine Herrschaft anstreben.
Sie sind bloß Hilfsmittel, um den verborgenen Inhalt der Glaubenswahrheiten
aufzuhellen. Dies isi; ihr eigenstes Gebiet, auf dem sie als selbständige Ursachen
wirken. Aber für die Realität und für den ununterbrochenen Zusammenhang mit
dem Wissen Gottes haften nur die Prinzipien. Aus diesen beiden Momenten
entstehen als eigenartige wissenschaftliche Einheit und Ganzheit die theologischen
Sätze, für deren Wahrheit als causa totalis in suo ordine sowohl die geoffenbarte
Wahrheit, als auch die natürlichen Erkenntnismittel eintreten müssen.



384 Eigenart der theologischen Wissenschaft

dazu notwendig, daß nämlich der Begriffs- oder Satzkomplex von Gott
stamme, kraft seiner unmittelbaren Autorität zusammengestellt werde,
sei es von den Propheten, sei es von dem beauftragten Organe, der
Kirche. Dies und dies allein bietet die Gewähr, daß der Verstand mit
der Realität in Kontakt tritt. Die natürlichen Begriffe führen nicht
zu dieser Erkenntnis, der kausale Zusammenhang fehlt. Es bleibt nur
mehr die einzige Möglichkeit übrig, daß die Zusammenstellung des

Komplexes und die Hinlenkung des Verstandes auf den übernatürlichen Gegenstand

auf Gottes Einfluß zurückzuführen ist. Deshalb ist für den Glauben
und für die Theologie der Nachweis eines solchen Eingriffes Gottes von
der größten, fundamentalsten Bedeutung ; die Wissenschaft, die dies

leistet, heißt mit Recht Fundamental-Theologie.
Die natürlichen Erkenntnismittel können demnach in die

Offenbarung als Werkzeuge aufgenommen werden. Sie sind für Gott
einfache Verständigungsmittel, um den Geist der Kinder Adams durch
seine belehrende Mitteilung befruchten zu können. Wenn wir also

betonen, daß die natürlichen Erkenntnismittel bei der Gestaltung des

Gegenstandes und bei dem Zustandekommen des Glaubensaktes eine

materielle Rolle spielen, so denken wir vor allem an ihre werkzeugliche
Verwendung, wie auch daran, daß sie dabei medium quo et ex quo
sind. An diese Überlegung knüpft die Theologie an. Die Offenbarung
kann durch natürliche Erkenntnismittel verständlich gemacht, d. h.

wahrheitsgetreu mitgeteilt werden. Dies muß auch für die weitere

Entwicklung und Fruchtbarmachung der Glaubensgegenstände gelten.
Mit Hilfe der natürlichen Begriffe vermögen wir also den eingeschlossenen

Inhalt der Offenbarung wahrheitsgetreu zu erkennen und so am
Glaubensgegenstand alles das zu vollziehen, was wir an den natürlichen
Begriffen zu tun pflegen. Hierzu gehört die Verteidigung derselben im
Vergleich zur Umrandung, ihre Zergliederung nach logischen und realen

Teilen und Teilsichten, ihre Befruchtung durch andere Gegenstände, wie

auch ihre Verwendung bei dem Erwerb neuer Erkenntnisse. Die
wissenschaftliche Arbeit, die in diesem Sinne an der Offenbarung geleistet
wird, heißen wir Theologie.

8. Unterschied der Theologie von den übrigen Wissenschaften

Bei aller Ähnlichkeit der Arbeitsweise der Theologie und der natürlichen

Wissenschaften besteht unter ihnen ein großer, wesentlicher
Unterschied. Letztere beschließen ihre Forschung mit der vollen
Einsicht in den neu erworbenen Gegenstand. Prinzip und Hilfsbegriffe



Eigenart der theologischen Wissenschaft 385

gehören der gleichen Ordnung, dem nämlichen Abstraktionsgrad an.
Es besteht also gar kein Hindernis, daß die Hilfsmittel nicht bloß ins
Innerste der Prinzipien eindringen, sondern auch den neuen Gegenstand
mit ihrem eigenen Erkenntnislicht beleuchten. Ihr Einfluß ist hierbei
nicht bloß ursächlich, sondern ungestört formal, da sie ihre gegenständlichen

Kräfte hergeben und verwenden, nicht bloß um den Gegenstand
aufscheinen zu lassen, sondern auch allseits zu werten. In der theologischen
Erkenntnis ist dies nicht restlos der Fall. Das Eindringen ins Innerste
der Glaubenswahrheiten ist nur in dem Maße möglich, als sie aus dem
natürlichen Erkenntnisstoff aufgebaut sind. Wir wissen aber, daß dies

nur eine materielle Verwendung besagt, und daß das Erkenntnismittel,
als medium in quo, gar nicht in ihnen, sondern im göttlichen Licht zu
suchen ist. Deshalb ist das Eindringen der natürlichen Begriffe ins
Innere der Prinzipien nur eine beschränkte. Sie vermögen dieselben

in sich nicht aufzuhellen : sie bleiben weiterhin Gegenstand des Glaubens
und werden nicht in Objekte des Wissens umgewandelt. Bei der natürlichen

Wissenschaft sind die Prinzipien in sich durchsichtig. Nach der

Verwendung der Prinzipien werden sie auf eine neue Weise erkenntlich
und erkannt. Die Prinzipien der Theologie sind in sich nicht evident,
sondern verbleiben in der Dunkelheit der Glaubens-Erfassung ; nach dem

Eindringen der natürlichen Hilfsbegriffe aber werden sie in einer neuen
Weise glaubhaft, d. h. auch im Lichte des natürlichen Wissens annehmbar.

Der Erkenntnisstoff, der durch die theologische Forschung zum
Vorschein kommt, stellt also den wahren, eigentlichen Inhalt der Prinzipien
dar, wenn auch nicht in dem Ausmaß und in der gleichen Reichweite,
wie dies bei völlig gleichgestellten Erkenntnismitteln möglich ist. Immerhin

ist aber dem Verstand ein klares Urteil möglich, daß seine
wissenschaftliche Forschung nicht bloß den logischen Gesetzen entspricht,
sondern auch den inhaltlichen Forderungen nach einwandfrei ist. Ein
hochwertiger wissenschaftlicher Erfolg, mit dem sich auch natürliche
Wissenszweige begnügen müssen. Wenn man aber noch hinzufügt, daß

hierdurch die Prinzipien an äußerer Glaubhaftigkeit und Glaubwürdigkeit

gewinnen, so wird man der theologischen Wissenschaft die größte

Hochschätzung nicht entziehen können.
In bezug auf die Annehmbarkeit der neuen Gegenstände bietet die

Theologie ebenfalls eigenartige Züge. Die natürlichen Wissenschaften

zeigen die Wahrheit ihrer Gegenstände in einem homogenen Licht. Es
ist dasselbe immer eine einheitliche Gegebenheit, was aber durchaus

nicht hindert, daß sie aus verschiedenen Kräften zusammengesetzt sei.



386 Eigenart der theologischen Wissenschaft

Jene der Prinzipien und die der Hilfsbegriffe sind unter allen Umständen
Teile derselben. Aber dies alles hindert seine Homogeneität keineswegs.
In der Theologie aber kommen zwei heterogene Lichtquellen in Betracht :

jene der Offenbarung und jene der Natur. Wie ist ihr Ausgleich denkbar
und überhaupt möglich

9. Harmonie von Glauben und Wissen

Inwiefern Glaube und Wissen sich vertragen und vereinbar sind,

legt Thomas II-II 1, 4 dar. Im gleichen Subjekt können sie friedlich
beisammen sein, wenn nur beide auf ihrem Gebiet bleiben und der
Glaube das Wissen nicht umwandeln oder unterdrücken will, wie auch

umgekehrt. Aber, weil sie im gleichen Subjekte sind, ist ein abgeschlossenes

Nebeneinander nicht möglich. Ihre Beziehungen können nur auf
Grund der Unterordnung aufgefaßt und geregelt werden. Das niedere

Licht muß sich dem höheren unterordnen, und das höhere seinen Einfluß
so betätigen, daß daraus nicht eine Unterdrückung, sondern eine

Vervollkommnung des niederen folge. Dies ist das richtige Verhältnis von zwei

selbständigen Ursachen. Als solche sind Glaube und Wissen im gleichen
Subjekte zu fassen. Beide sind Leuchten und Führer des inneren Lebens,
in dem schließlich kein Riß vorhanden sein darf. Deshalb muß ihr
Ausgleich in der Form von Unterordnung vor sich gehen, bei dem nicht
auf die Vernichtung der Selbständigkeit des einen oder des anderen

Teiles, sondern auf die Wahrung der gerechten Ansprüche beider
abzusehen ist.

Ein Beispiel der Häufung, richtiger des Beisammenseins von
verschiedenen Erkenntnislichtern, haben wir im Menschen. Die
Sinneserkenntnis ist in ihm in großer Mannigfaltigkeit mit ebensovielen

Lichtquellen vorhanden. Die höchste Fähigkeit dürfte in dieser Beziehung
der sensus communis sein, dessen Aufgabe es ist, die verschiedenen
Angaben der einzelnen Sinne zu sammeln und sie in eine Einheit
zusammenzufassen. Die gleiche Person, in welcher alle diese Erkenntnisquellen

und -weisen vorhanden sind, ist sich deren Angaben bewußt
und gestaltet aus ihnen die verstandesgemäßen Ideen. Im Verstandeslicht

sind also die niederen Lichtquellen virtuell enthalten, indem ihre
Angaben in der Idee in einer höheren Synthese gesammelt werden und

zur allseitigen Erkenntnis des Gegenstandes führen, der stückweise in
den Sinnen erscheint. Auf diese Weise ist bei Wahrung der Selbständigkeit

der verschiedenen Erkenntnisquellen eine gegenständlich und auch

bewußtseinsmäßig einheitliche Erfassung der Objekte möglich. Warum



Eigenart der theologischen Wissenschaft 387

sollte diese ungestörte Einheit unmöglich sein, wenn ein über dem
Verstand stehendes Erkenntnislicht auftritt Dies dürfte nur dann der
Fall sein, wenn es nicht zum Wohl der gleichen Person gereichte, die

im Besitze der übrigen Quellen und Angaben ist, oder wenn es mit den

niederen Angaben nichts gemein hätte.
Dies ist aber nicht der Fall. Die Offenbarung ist zum Heil der

Menschheit und jedes einzelnen Gliedes gegeben worden. Als höchst

persönliches Gut, ist sie geeignet, alle niederen Güter an sich zu ziehen

und das Streben nach ihnen in ihrem Bannkreise zu halten. Was
wir oben über den Einfluß des Willens gesagt haben, muß hier noch
mehr betont werden : die rechte Ordnung erfordert, daß die niederen

Fähigkeiten und ihre Tätigkeiten dem Befehle des Willens untergeordnet
seien. Hiermit ist die Unterordnung des Wissens unter den Glauben

von außen her sichergestellt.
Wir müssen aber die Möglichkeit auch von innen heraus begründen.

Die Offenbarung enthält allerdings Wahrheiten, die die Fassungskraft
des Verstandes übersteigen, die aber gegenständlich nicht die Aufhebung
der Natur besagen. Das über die Umrandungs-Erkenntnis Gesagte
überzeugt uns davon, daß die beiden Erkenntnismittel und -lichter nicht die

Auslöschung des einen erheischen, damit das andere zur Geltung gelange.
Erscheint demnach die Offenbarung im Lichte der Umrandung als

nichtunmöglich und nicht-widersprechend, so können die beiden Lichtquellen
einander weiter behilflich sein und sich so vereinigen, daß ihre Leuchtkraft

wesentlich unverändert bleibt, daß aber die eine eine gewisse

Anpassung an die Forderungen und Ansprüche der anderen zuläßt. Aus
der gegenseitigen Abbiendung entsteht ein Zwielicht, welches die wesentlichen

Eigenschaften der beiden aufzeigt, aber nicht so, wie wenn sie

für sich allein zur Geltung kämen. In einer Art « Temperament » kommen
sie zusammen, und das so entstandene neue Licht ist die Leuchte auf
dem ganzen Gebiete der Theologie. Kein reiner Glaube, kein reines

Wissen, sondern etwas, in dem beide enthalten sind. Das Glaubenslicht

bürgt für die Realität der neu erkennbaren Gegenstände, das natürliche

Licht aber leitet den Verstand in seiner Forschung, in der Auflösung des

revelatum in das revelabile, und bietet ihm die Gewähr, daß der Vorgang
allen wissenschaftlichen Forderungen entspricht. Beide entfalten ihre

ureigenen gegenständlichen Kräfte selbständig, aber nicht nach eigener

Zielsetzung, nicht nach Art der getrennt wirkenden Ursachen. Sie sind
einem gemeinsamen Zweck untergeordnet und zur Erreichung desselben

vereinigt. Dieser ist die Einsicht in den verborgenen Inhalt der Offen-



388 Eigenart der theologischen Wissenschaft

barung und in ihre wissenschaftlich begründete Glaubhaftigkeit. Hierzu
tragen sie mit ihren Kräften bei und bringen eine gegenständlich und
bewußtseinsmäßig einheitliche, ungeteilte Wirkung hervor, den
theologischen Gegenstand und dessen eigentümliche Auffassung im Glauben
und im Wissen. Würde im theologischen Erkenntnisverfahren das Licht
des Glaubens ausgelöscht, so könnte man real begründete Gegenstände
dem Verstand nicht vorstellen. Würde man aber von den natürlichen
Hilfsmitteln und ihrer Führung absehen, so könnte man die Grenzen
des reinen Glaubens nicht verlassen. Das harmonische, auf das gleiche
Ziel hingeordnete Zusammenwirken der beiden gegenständlichen Kräfte,
ermöglicht eine Erkenntnis, in der virtuell Glaube und Wissen temperiert

und entsprechend abgetönt sind, ohne ausschließlich oder
vorherrschend dem einen oder dem anderen Gebiete anzugehören. In dieser

Temperierung der Gegenstände besteht die Eigenart der theologischen
Erkenntnisweise. Die Theologie unterscheidet sich vom Glauben, trägt
aber dessen Kraft in sich in bezug auf die Realisierung und
Vergegenständlichung der Objekte. Sie kann mit den natürlichen Wissenschaften
nicht verwechselt werden, die eine allseitige Einsicht versprechen und
zu bieten imstande sind. Dies vermag die Theologie nicht. Sie steht
aber nicht hinter denselben in der Einsicht zurück, daß ihre Gegenstände
in den Prinzipien enthalten und mit ihnen streng verbunden sind. Ein
großer Gewinn für das gläubige Gemüt entsteht aus dieser Einsicht :

die Einfügung der Offenbarung in die natürliche Weltanschauung, wie auch

die Vereinigung und Ergänzung der letzteren durch die weitaus höheren

Angaben der Übernatur.

Die richtige Ordnung erheischt, daß bei einer ZusammenWirkung
die niedrigere Kraft die untergeordnete Stelle einnimmt. Das bedeutet

nicht, wie bereits gesagt, eine Vernichtung oder Verminderung ihrer
Selbständigkeit, sondern eine Abtönung der eigenmächtigen Zielstrebigkeit.

Dies muß auch die höhere Kraft leisten. In unserem Fall darf das

Wissen nicht in Glauben und dieser nicht in Wissen umgewandelt werden.
Daher wäre die richtige Ordnung gestört, wenn in der Theologie das

Wissen die Vorherrschaft anstreben und den Anspruch erheben würde,
die Prinzipien in seinem Licht zu beurteilen und nur soweit gelten zu
lassen, als sie in diesem Rahmen als wahr aufleuchten. Dieser Versuch
wurde oft unternommen und ist die Geburtsstätte der rationalistischen
Theologie. Aber ebenso gefährlich ist es, dem Glauben eine ähnliche
Vorherrschaft zuzusichern. Hieraus entsteht die dunkle, durch kein
wissenschaftliches Licht erleuchtete negative Theologie, die in den verschie-



Eigenart der theologischen Wissenschaft 389

denen Formen der unverläßlichen oder gar falschen Mystik ihre Früchte
getragen und den Menschengeist auf Irrwege geleitet hat. Den Mittelweg

vertritt jener theologische Vorgang, in dem zwar beide Erkenntnismittel

vollwertig angewendet werden, aber der formale Charakter
desselben dem Glauben entnommen wird, während die natürliche
Erkenntnis die niedrigere Rolle spielt h Weil aber jedes Ding seinen Wert
und seine Benennung von der formalen und meist charakteristischen
Eigenschaft erhält, so ist diese Theologie eine Glaubenswissenschaft und

infolgedessen eine übernatürliche Erkenntnisweise zu nennen. Hierbei
denkt man gar nicht an die Möglichkeit, daß die theologische Erkenntnis
auf übernatürliche Weise eingegossen werden kann, ja nicht einmal
daran, daß sie entitativ ein übernatürliches Sein darstellt, sondern

nur an den realen, stets wirksamen Einfluß des übernatürlichen Glaubens

auf die theologischen Gegenstände. Abgesehen davon ist die Theologie

als ein abgesondertes Erkenntnisgebiet, sowohl in ihrem Ursprung,
als auch in ihrem Erwerb, eine natürliche Gegebenheit.

10. Zusammenfassung

Wir können das Gesagte in folgenden Sätzen zusammenfassen :

1. Gegenstand der Theologie ist das revelabile, der inbegriffene,
verborgene Inhalt der Offenbarung. Dieses beschränkt sich nicht auf
die sog. theologischen Folgerungen, die aus der Offenbarung abgeleitet
werden, sondern erstreckt sich auf jede Begründung, die zur Verteidigung

ihres Wahrheitsgehaltes notwendig ist.
2. Zur Vergegenständlichung ihrer Objekte sind sowohl die geoffenbarten

Wahrheiten, als Prinzipien, wie auch die natürlichen Erkenntnismittel

nötig.
3. Durch die geordnete, angemessene Verwendung derselben

gestaltet sich die Theologie zu einer Wissenschaft, nicht einfachhin,
sondern zur Glaubenswissenschaft.

„ 4. Sie kann nicht Wissenschaft einfachhin genannt werden, als

wenn sie eine selbständige Erkenntnisweise wäre. Die Prinzipien einer
solchen müssen Gegenstand der Einsicht sein, was bei der Theologie
nicht der Fall ist.

1 Wegen dieser Unterordnung können wir den Einfluß der natürlichen
Erkenntnis materiell nennen, wobei wohl zu bemerken ist, daß dies einen anderen
Sinn besitzt, als wenn wir den Ausdruck bloß für die werkzeugliche Beeinflussung
beanspruchen.



390 Eigenart der theologischen Wissenschaft

5. Die Theologie ist eine angegliederte Wissenschaft, scientia sub-

alternata, zu deren Wesenszug es gehört, daß ihre Prinzipien in einer
höheren Wissenschaft Gegenstand der Einsicht sind. Dies ist der Fall
bei der Theologie, deren Prinzipien aus dem unendlich reichen Wissen
Gottes stammen.

6. Die theologischen Sätze sind in einem ununterbrochenen
Zusammenhang auf das Wissen Gottes zurückzuführen : a) logisch, indem

man bei diesem Prozeß die klare Einsicht hat, daß die Denkgesetze
unverletzt angewendet wurden ; b) real, weil der inhaltliche Zusammenhang

der einzelnen Sätze mit den Prinzipien ebenfalls Gegenstand der
Einsicht ist.

7. Die Prinzipien in ihrer realen Wahrheit wie auch in ihrer
Verbindung mit dem Wissen Gottes sind Gegenstand des Glaubens h

1 Wir sprechen von der theologia viatorum, nicht von jener der seligen Geister.
Dies gilt allerdings nur für den formalen Zusammenhang, da die materielle
Fortführung, die von Seiten der Umrandungs-Erkenntnis bestimmt ist, als eine
wissenschaftliche Einsicht vorhanden sein muß. Hier müssen wir besonders vor
Augen halten, was im I 1, Fußnote 18 gesagt wurde, daß nämlich die apologetische
Einsicht mit dem Dunkel des Glaubens von Seiten des formalen Erkenntnisgrundes
völlig vereinbar ist. Wir möchten noch Folgendes hinzufügen.

Die geoffenbarten Prinzipien in sich, nach ihrem absoluten Inhalt, sind
Gegenstand des Glaubens. Der Gläubige ist sich auch dessen bewußt, daß die
Vorsehung die Offenbarung im Interesse einer vollen Lebensführung zugestanden hat.
Deshalb sieht er in den Offenbarungswahrheiten zugleich wirkliche Prinzipien, die
neben ihrem ausdrücklichen Inhalt eine samenhafte gegenständliche Kraft in sich
tragen, die nach Art des evangelischen Senfkörnleins aufsprossen und reiche
Früchte bringen kann. In diesem Sinne behaupten wir, daß die Glaubenswahrheiten

ihrem ausdrücklichen und inbegriffenen Inhalte nach — also in ihrer vollen
formalen Wahrheit — Gegenstand des Glaubens sind. Die ganze Zuversicht des

gläubigen Gemütes ist in dieser Fürsorge Gottes niedergelegt. Der Gläubige überläßt

sich mit vollem Vertrauen der Leitung der Offenbarung und erwartet
dementsprechend die Bestimmung seiner Lebensführung durch das Licht derselben.
In der Entwicklung der geoffenbarten Prinzipien erblickt er andrerseits die
Zuversicht Gottes, mit welcher er ihm die Reichtümer seiner belehrenden Gnade
anvertraut hat und zu seinem Wohl benützt wissen will. Diese Kenntnis schöpft
er direkt aus den Worten des Apostels : Ut det vobis Christum habitare per
fidem in cordibus vestris ut possitis comprehendere cum omnibus Sanctis,
quae sit latitudo et longitudo, et sublimitas, et profundum, scire etiam
supereminentem scientiae caritatis Christi, ut impleamini in omnem plenitudinem Dei.
Eph. 3, 17-19. So gestärkt tritt der Gläubige an die Offenbarung heran und läßt
deren Licht, sei es unter Führung der Gaben des Heiligen Geistes, sei es in der
Kraft der von Gott verliehenen Verstandes-Erkenntnis, auf sich einwirken und
sich jene Umrandungs-Einsicht verschaffen, die ihm die Vorsehung in verschiedenen
Graden ermöglicht hat. Inwieweit der Verstand in dieser Beziehung aus eigenen
Kräften, mit rein wissenschaftlichen Mitteln, vorgehen kann, werden wir später
auseinandersetzen.



Eigenart der theologischen Wissenschaft 391

8. Das Wissen Gottes beeinflußt und regelt die theologische
Erkenntnis nicht in seiner klaren Durchsichtigkeit, sondern als mitteilende,
belehrende Autorität. Die gesamte Glaubenserkenntnis ist eine Anlehnung

an das Wissen Gottes, eine Erkenntnis in demselben, aber nicht
als in einem, vorhin nicht in sich, sondern in seiner wahrhaftigen
Bezeugung erkannten Beweisgrund. Deshalb ist die Theologie als

angegliederte Wissenschaft einerseits höher als jede natürliche Erkenntnisweise,

weil sie in der ersten Wahrheit verankert ist. Andrerseits steht
sie aber unter denselben, weil bei diesen wenigstens die Möglichkeit
besteht, über die Wahrheit der Prinzipien sich auch aus eigener Einsicht
zu überzeugen. Bei der Theologie ist dies nicht der Fall, weil das Wissen
Gottes in sich dem geschaffenen Verstand nur im Glauben, nicht aber

in klarer Einsicht zugänglich ist. Deshalb befindet sich die Theologie
als Wissenschaft in einem unvollkommenen Zustand, der die
wissenschaftliche Vollkommenheit erst erwartet.

9. Bei der theologischen Erkenntnis spielen sowohl die Prinzipien
als auch die natürlichen Hilfsmittel eine wirkliche ursächliche Rolle.
Ihr Verhältnis ist nach den allgemeinen wissenschaftlichen Grundsätzen
im Sinne der Unterordnung zu bestimmen. Die Prinzipien sind früher
und ursächlich mehr bestimmend als die Hilfsbegriffe. Deshalb müssen

wir bei der Artbestimmung der Theologie auf den Einfluß der Prinzipien
bedacht sein.

10. Das Verhältnis der Prinzipien und der Hilfsbegriffe kann bei
den einzelnen Wissenschaften entweder als bloße Unterordnung
(subordinate), oder als Angliederung (subalternatio) bestimmt werden. In
der Theologie ist bloß an eine Unterordnung zu denken, da nur auf diese

Weise einerseits die gegenständlich selbständige Beeinflussung, andrerseits

die einheitliche Zielstrebigkeit aufrecht gehalten bleiben kann.

* * *

Die hauptsächlichsten Formen der Stellungnahme zum Problem
des Übernatürlichen können wir im nachstehenden Schema darstellen.



392 Eigenart der theologischen Wissenschaft

£
3
U
O

o

o
a>

Q«
Vi
Ö
O
O

o
O«

8*
0)

cd
C
C
<L>

o,
3

6
0)

2
3
Cd

a
Ë
0)

.g
*3
uo

3
<D
CO

*c3
u
3

4-J
CÖ

a

3
<D

>
(1)

cd

î>>

s

o
a

1
Ö
o

o
Ph

cd

£
Ë
3
VH

O
•a
o

-4-> —s
CO CO

>. CD

as?
a®

rp 3
.-a a
co $2

£ ä0 Cd

PhTj

si
..-S
<3 *
3 U

1 gi a

£,•3
..S "

^ ^ a
-g a.a^ 3-M
o-d a
SO.S
•S a-s

3 örfii
£6«
,S H tn
KSJ

cd cd cd

«2 "S "G

.2 g II•t! e ftg
5 5?S a

6 SsË -2>7' P 12 13O ^ TD Tî

IIIIllso 2 o+jUrC ÜM

3
TÛ
•»H

3
cr

a cd

•fi

-SI
(2 S a

cd


	Eigenart der theologischen Wissenschaft

