Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 24 (1946)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Gesellschaftslehre

E. Welty O.P. : Die Entscheidung in die Zukunft. Grundsitze und
Hinweise zur Neuordnung im Deutschen Lebensraum. — Koln, Balduin Pick
Verlag. 1946. 432 SS.

Das Buch ist von solch aktueller, und wenn auch in erster Linie fiir
deutsche Leser verfaf3t, so doch auch fiir andere Linder von solch eminenter
Bedeutung, daB ein etwas eingehender Uberblick iiber das darin Gebotene
sich lohnen wird.

Es werden die durch Vernunft und Offenbarung erkennbaren Zielset-
zungen, Richtlinien und Mafstibe aufgezeigt, die jedwede gesellschaftliche
Ordnung, also insbesondere die nach dem Zusammenbruch notwendig ge-
wordene Neuordnung tragen miissen. « Wie sieht die Ordnung aus, der wir
zustreben miissen ? Nach welchen Gesetzen ist sie aufgebaut ? Welche
Krifte stehen ihr zur Verfiigung ? Wie und wo sind diese einzusetzen ?
Sind wir Menschen befugt, unsere Gemeinschaftsordnung nach eigenem
Gutdiinken einzurichten ? Oder hat ein Héherer uns seinen Willen kund-
getan und sind wir verpflichtet, uns diesem iiberlegenen Willen zu beugen ?
So und &dhnlich lauten die Fragen, zu deren Lésung wir vorerst aufgerufen
sind. Das ist der Sinn dieser Schrift, auf diese letzten, wichtigsten Fragen
die richtige Antwort zu geben.» (11)

Das schien eine einfache Sache fiir einen, der sowohl in philosophischen
und theologischen Fragen als auch auf dem Gebiet der Sozialpolitik griind-
lich zu Hause ist. Allein es blieb auch fiir ihn eine schwierige Aufgabe ;
denn es galt, « bisher unangefochtene Normen ohne jede Enge und Vor-
eingenommenheit genauestens zu iiberpriifen und, soweit nur angingig, so-
weit nur vor Vernunft und Glauben vertretbar, in neuer Form und gréBerer
Weite anzupassen» (15), wegen der ginzlich anderen Verhiltnisse, unter
denen wir zu leben gezwungen sind.

Die Schrift zerfillt in zwei Hauptteile. Im ersten werden tragende
Grundpfeiler der christlichen Gesellschaftsordnung dargelegt. Als erster
Grundpfeiler ist Gott genannt, weil er Ursprung und Ziel jeder echten
Gemeinschaft ist. Ursprung ist er, weil « die Anlage und Neigung, ja die
Notwendigkeit zum gemeinsamen Leben ein gottgeschenktes Angebinde
unserer menschlichen Natur ist » (22). Deshalb ist auch alle Gemeinschaft
von Gott vorbehaltlos abhingig und ihm vorbehaltlos unterworfen. Ziel
jeder Gemeinschaft muf3 Gott sein, weil der gesunde Menschenverstand uns
sagt, daB erster Ursprung und Ziel aller Dinge zusammenfallen. Man sage
nicht, der Einzelmensch mége Gott zum Ziel haben, aber nicht die Gemein-
schaft. Weil die Menschen sich nur zur Gemeinschaft zusammenschlieBen,
um ihr Ziel besser zu erreichen, muf3 diese, welch nichstes Ziel sie immer



Literarische Besprechungen 337

haben mag, als letztes Gott haben. Die christliche Gesellschaft ist jedoch
nicht auf Gott ausgerichtet, wie er durch die bloBe Vernunft zu erkennen
ist, sondern wie er sich iibernatiirlich offenbart hat.

Als zweiter Grundpfeiler der christlichen Gemeinschaftsordnung wird
die personliche Wiirde des Menschen genannt. Von den 4 Abteilungen
dieses Abschnittes ist der dritte besonders beachtenswert, weil dort der
Eigenwert jeder menschlichen Person klar herausgestellt wird. Da liest man
griindlich und scharf herausgearbeitete Sitze wie : « Jeder einzelne Mensch
besitzt als Person einen eigenen Wert, der einmalig ist und der unter allen
Umstianden vollste Beriicksichtigung verdient und gebietet» (44); und:
« Jeder einzelne Mensch ist um seiner selbst willen von Gott geplant und
ins Dasein gesetzt, um seiner selbst willen Gottes Vorsehung anheimgegeben
und von ihr geleitet. Darum geht kein einziger Mensch darin auf, bloSer
Teil in einem menschlichen Gemeinschaftsganzen zu sein» (45).

Als dritter Grundpfeiler ist die Gerechtigkeit aufgestellt. Der Nach-
druck liegt hier auf Anerkennung des Naturrechtes und auf Sicherheit und
Klarheit der diesem durch die Gemeinschaft beigefiigten Rechtsnormen.
Dabei ist besonders hervorgehoben, daB3 das Volksempfinden durchaus un-
tauglich ist, als entscheidende Rechtsnorm zu gelten (58) und daB es nicht
heiBen darf: Macht geht vor Recht, sondern : Recht geht vor Macht. Es
folgt sodann ein Abschnitt iiber den christlichen Staat. Da heit es : « Die
Staatsgemeinschaft ist insofern christlich, als sie der christlichen Gesamt-
lebensordnung eingegliedert ist, von ihr her ihre endzielhafte Bestimmung
bekommt und im Zusammenwirken mit der christlichen Kirche ihren nicht
nur nennenswerten, sondern auch durchaus notwendigen und bedeutsamen
Beitrag dazu liefert, dal das Reich Gottes auf Erden aufgerichtet und aus-
gebreitet wird » (78). Abschnitt 3 leitet {iber zum Staat der schaffenden
Menschen. Hier wirkt sich die Beratung mit fiihrenden Méannern der frii-
heren Arbeiterbewegung (vor 1933) weniger giinstig aus. Wenn es da heil3t :
« Jeder, der arbeiten kann ... mul} einen Arbeitsnachweis liefern, sonst
wird er von Staats wegen zur Arbeit herangezogen », so ist das Recht dazu
weder S. 89 noch auch S. 164 geniigend bewiesen. Es wird auch wohl schwer
zu beweisen sein, denn es wird wohl geniigen, dafl jeder in der ihm ent-
sprechenden Weise zum Gemeinwohl beitrdgt. Ubertrieben lautet auch der
Satz : « Der lohnarbeitende Mensch hat nicht als letzter, sondern in gewissem
Sinne als erster Biirgerrecht in diesem Staate » (87). Es folgt als SchluB-
kapitel das Heiligtum der Familie. Sie ist nach Ursprung und Grundrechten
von der Staatsgemeinschaft unabhingig, bildet aber dessen Voraussetzung
und verlangt deshalb besondere Beriicksichtigung. « Keine Gemeinschaft
ist berechtigt, die Erziehung der Jugend unter Ausschaltung oder Zuriick-
setzung der Eltern zu erstreben und zu verwirklichen » (115).

Dieser ganze erste grundlegende Teil des Werkes ist so fein und iiber-
sichtlich durchgearbeitet, da3 er, abgesehen von der Ansicht des V. vom
Deutschen Staate als Arbeiterstaat, kaum in irgend einem Punkte Wider-
spruch erfahren wird.

Im zweiten Teil werden die Grundrechte der menschlichen Gemeinschaft
und der menschlichen Einzelperson behandelt. Das geschieht mit Riicksicht-



338 Literarische Besprechungen

nahme auf die jiingst verflossene Periode, hat aber doch ganz allgemeine
Bedeutung. In Abschnitt 1 kommt das Recht auf das Leben zur Darstellung
mit schirfster Zuriickweisung sowohl der Sterbehilfe und der Beseitigung
lebensunwerten Lebens als auch der Unfruchtbarmachung aus erbgesund-
heitlichen Griinden. In Abschnitt 2 ist das Recht auf Freiheit behandelt,
angefangen mit der Gewissensfreiheit bis zur Freiheit der Wissenschaft. Da
werden die allgemeinen Grundsitze in einer wirklich den modernen Ver-
héltnissen entsprechenden Weite vertreten. In Abschnitt 3 kommt das
Eigentumsrecht zur Behandlung. Dieser Abschnitt wird die Leser am
meisten interessieren, aber auch bei nicht wenigen Einwendungen und Ab-
lehnung erfahren. Gegen die Doktrin von der Grundlage des Eigentums-
rechtes, die Gottebenbildlichkeit, sowie gegen den Sinn der Nutzgiiter wird
niemand etwas einzuwenden haben. Auch die Darlegung iiber die Bedarfs-
deckungswirtschaft wird kaum auf Widerstand stoBen. Das Recht auf
Sondereigentum wird von den Kommunisten nach wie vor bestritten werden.
Die soziale Gebundenheit des Privateigentums ist so selbstverstindlich, daB
sie jedem einleuchten muB. Die folgenden Abschnitte werden, trotzdem
darin viel Schénes und Wertvolles gesagt wird, bestimmt mit Widerspruch
rechnen miissen ; und das nicht ohne Berechtigung. Denn wenn auch ein
Giiterausgleich notwendig wire, so diirfte er nicht ohne Entschidigung
durchgefiihrt werden. Die Griinde, die (326) dagegen angefiihrt werden,
sind nicht durchschlagend. Es steht zudem noch zur Frage, ob die Ver-
héltnisse so sind, dal zur Behebung der Not dieses letzte Mittel, der gesetz-
liche Giiterausgleich, angewandt werden muB. V. selbst zeigt (845) einen
andern Weg. Er biegt aber davon ab, augenscheinlich, weil er von der
Notwendigkeit des Ausgleiches iiberzeugt ist. Stringent bewiesen ist diese
Notwendigkeit aber nicht. Einige Grundsitze, die V. anfiihrt, brauchen
nicht in dem von ihm gewollten Sinne verstanden zu werden ; so (308) :
Die Gemeinschaft ist naturhaft friiher als das Sondereigentum ; (310): Der
Mensch wird geboren, damit er in Gemeinschaft lebe ; (346) : Der Mensch
ist nicht nach freier Wahl, sondern durch den Willen und nach dem Gesetz
der Natur Glied und Untertan der politischen, d.h. der natiirlich-voll-
kommenen Gemeinschaft. Es wire wiinschenswert, wenn im ganzen Werke
der Zitatennachweis so sorgfiltig gemacht wiirde wie in dem letztgenannten
Abschnitt.

Das Buch schlieBt mit sehr schénen Hinweisen fiir das Werk der Er-
ziehung, die V. weiter auszufiihren verspricht.

Keiner, der sich fiir die Neuordnung im deutschen Lebensraum interes-
siert, darf dieses Buch unbeachtet lassen.

Diisseldorf. H. Wilms O. P.



Literarische Besprechungen 339

Geschichte

F. Van Steenberghen : Siger de Brabant d’aprés ses ceuvres inédites.
II : Siger dans I’histoire de l'aristotélisme. (Les Philosophes Belges XIII.) —
Louvain, Editions de I'Institut Supérieur de Philosophie. 1942. viir u.
357-760 pp.

Vor hundert Jahren war Siger von Brabant kaum dem Namen nach,
aus Dante bekannt. Heute steht er vor uns als eine Personlichkeit ersten
Ranges des 13. Jahrhunderts. Hervorragende Méanner, wie Le Clerc, Hauréau,
Renan, Denifle, Baeumker, Mandonnet, Grabmann u. a., haben an dieser
erfolgreichen Erforschung in verschiedenartiger Weise mitgewirkt. Mit dem
monumentalen Werk des Lowener Prof. Van Steenberghen erreicht dieselbe
ihren Hohepunkt.

Im ersten Band seiner Monographie, der 1931 erschien (Les Philosophes
Belges X1I), veroffentlichte Van St. zum ersten Mal die Quaestiones in libros
tres De anima, sowie eine Ubersicht und kurze Inhaltsangabe, nach der
von Fr. Ehrle empfohlenen Methode, des gesamten bisher inedierten litera-
rischen Werkes des Siger von Brabant. Der vorliegende zweite Band — der
die Seiten- und Kapitelzihlung des ersten fortsetzt — bietet die Auswertung
dieser dokumentarischen Grundlage in einer weit ausgreifenden kritischen
Studie iiber Siger und seine Stellung im Aristotelismus des 13. Jahrhunderts.
Der Band ist in drei groBe Abschnitte gegliedert : Die Philosophie an der
Universitit von Paris vor Siger von Brabant (Kap. II), die literarische
Tatigkeit Sigers (Kap. III), die Philosophie Sigers (Kap. IV).

Die Geschichte der Philosophie an der Universitit von Paris in der
ersten Halfte des 13. Jahrhunderts wird von Van St. in vollstindig neue
Bahnen geleitet. Bisher hielt man im groBen und ganzen an der von Man-
donnet zuerst nidher umschriebenen Einteilung in Augustinismus und Ari-
stotelismus fest. Der Aristotelismus wurde von Albert dem GroBen und
besonders von Thomas von Aquin durchgefiihrt. Als Augustinismus bezeich-
nete man sowohl die vorthomistische (resp. voralbertinische), als die im
Gegensatz zu Thomas sich immer stiarker behauptende « traditionelle » Lehr-
richtung. In seiner kritischen, tiefschiirfenden Untersuchung weist Van St.
iiberzeugend nach, daB diese Einteilung dem heutigen Stand der histo-
rischen Forschung nicht gerecht wird. Am SchluB des 12. Jahrhunderts
gibt es in Paris keine definierbaren philosophischen Lehrrichtungen (388).
Augustinisch ist durchwegs die theologische Forschung der Friihscholastik ;
augustinisch ist auch das aus der Offenbarung abgeleitete weltanschauliche
Bild. Aber von einer augustinischen Philosophie kann nicht die Rede sein.
Der philosophische Lehrbetrieb beschrinkt sich auf dialektische Studien im
AnschluB an das aristotelische Organon.

In den ersten Jahrzehnten des 13. Jahrhunderts hilt Aristoteles seinen
Einzug in Paris. Van St. bietet einen klaren Uberblick iiber die vielver-
zweigten Fragen der Aristotelesiibersetzungen und der damit zusammen-
hiangenden Probleme der Aristotelesverurteilungen und des groBen Universi-
tatsstreiks von 1229. Die philosophische Literatur bis 1240 besteht vor-



340 Literarische Besprechungen

nehmlich aus Kommentaren zur aristotelischen Logik und Ethik, wahrend
die Theologen um dieselbe Zeit auch die iibrigen bekannten Werke des
Stagiriten verwerten. Diesem verdankt die traditionelle, augustinisch ge-
richtete Theologie eine spekulative Vertiefung (444). Der Aristotelismus
dieser Theologen ist jedoch noch unsicher, eklektisch und mit fremden, vor-
ziiglich neuplatonischen Elementen durchsetzt (444-445). Eine ablehnende
oder gar feindliche Haltung Aristoteles gegeniiber findet man nicht in der
ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts, auch nicht in Bonaventuras Sentenzen-
kommentar (1250-53). Im Gegensatz zu Prof. E. Gilsons These legt Van St.
nach eingehender kritischer Priifung des Tatbestandes dar, daB Bonaventura
in seinem Sentenzenkommentar Aristoteles gegeniiber positiv und sympa-
thisch eingestellt ist und den Aristotelismus in eklektischer, neuplatonisch
durchsetzter Art, wie seine Zeitgenossen in den Dienst seiner Theologie
stellt. Albert der GroBe und Thomas von Aquin, die sich auf theologischem
Gebiet kaum von Bonaventura unterscheiden, iiberragen ihre Zeitgenossen
nicht an erster Stelle durch ihre Aristoteleskommentare, sondern dadurch,
daB sie die Eigenrechtlichkeit der Philosophie, des natiirlichen Wissens an-
erkennen und verteidigen. Bei diesen zwei Autoren wird Aristoteles zum
ersten Mal von Lateinern entschieden durchdacht, seine Lehre von fremdem
Gut geliutert und von Irrtiimern bereinigt. ,

Vollzieht sich dieses Werk unter dem Druck eines heterodoxen, extre-
mistisch gerichteten Aristotelismus ? Dieses Problem bleibt noch offen.
Jedenfalls kann die Entstehung dieser Bewegung, die auf die Verurteilung
von 1270 hinauslief und an deren Spitze Siger von Brabant stand, nicht
vor 1260-65 angesetzt werden.

Das literarische Werk Sigers von Brabant ist schon seit Jahren der
Gegenstand griindlicher Untersuchungen Van St.s, die er 1938 in den
Mémoives der Konigl. Belgischen Akademie verdffentlichte. Im III. Kap.
des vorliegenden groBen Werkes legt Van St. alle einschligigen Fragen in
lichtvoller Weise auseinander : Entdeckung der Werke, kritischer Katalog
aller bisher bekannten Siger-Schriften, literar-historische Probleme der Eigen-
schriften und Reportationen, Authentizitit. Wie bekannt, wurde die Authen-
tizitit mehrerer im Clm 9559 enthaltenen und von dem Auffinder derselben,
M. Grabmann, sowohl als auch von Van St. nach langjiahrigem Studium
Siger zugeschriebenen Schriften von B. Nardi und E. Gilson aus inneren
Griinden geleugnet. Van St. hilt an der Authentizitit des gesamten
Schriftenkomplexes fest und verteidigt sie in gewandter Weise gegen alle
Einwande. Die Quaestiones in libros tres De anima, die Van St. im ersten
Band edierte, bezeichnet er als moralisch sicher dem Siger zugehérig. Wert-
volle Ergebnisse finden sich in den Untersuchungen zur Chronologie der
Schriften Sigers. Sie werden alle in der Periode von 1265 bis 1277 mit
Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit festgesetzt.

Das letzte Kapitel bietet eine Gesamtdarstellung der Philosophie Sigers
von Brabant. Hier gab es vollig Neues zu schaffen, denn das handschrift-
liche Material war seit Mandonnet so bedeutend angewachsen und auch
die Interpretation der schon friiher bekannten Schriften war einer Revision
bediirftig. Mit meisterhafter Hand zeichnet Van St. ein abgerundetes Bild



Literarische Besprechungen 341

der philosophischen Lehre Sigers, seiner Logik und Erkenntnistheorie, Meta-
physik, Naturphilosophie und Moral, in der uns die Eigenart und, sagen
wir auch die GroBe dieses Mannes vor Augen tritt. Siger ist Philosoph. Er
arbeitet an einer rationellen Synthese (669) im Sinne und nach dem Vorbild °
des Aristoteles. Wie ist diese Synthese zu bezeichnen ? « Lateinischer
Averroismus » hief3 bis jetzt das Schildchen, das man auf Sigers Lehre zu
heften pflegte. Van St. beweist, daB3 diese Bezeichnung nicht adaquat und
also nicht gerechtfertigt ist. Die Hauptquelle der Lehre Sigers ist Aristoteles.
Averroés und Avicenna, sowohl wie Albert der GroBe und Thomas von Aquin
sind nur Nebenquellen, mit deren Hilfe Siger seine aristotelische Lehre er-
lautert und interpretiert. Er hielt eine Zeit lang an dem averroistischen
Monopsychismus fest. Doch nach und nach liB3t er diese Lehre fallen, um
sich zur aristotelischen Seelenauffassung im Sinn des hl. Thomas zu bekennen.
Van St. schligt deshalb zur Charakterisierung der sigerianischen Philosophie
die Bezeichnung vor: « Un aristotélisme néoplatonisant hétérodoxe, in-
fluencé a la fois par 1'averroisme et par le thomisme» (677). Ein lateinischer
Averroismus tritt erst zu Beginn des 14. Jahrhunderts mit Johannes von
Jandun auf (675).

SchlieBlich kommt das gewichtige Problem der Beziehungen zwischen
Wissen und Glauben und die damit zusammenhidngende Frage der doppelten
Wahrheit bei Siger zu eingehender Erérterung. Van St. verwendet hier die
Ergebnisse einer kleinen Studie iiber dasselbe Thema, die ich 1938 ver-
offentlichte (Philosophie et foi chez Siger de Brabant. La théorie de la
double vérité. Studia Anselmiana 7-9. Roma 1938, S. 35-50), Ergebnisse,
zu denen iibrigens seine eigenen Untersuchungen ihn im gleichen Jahre
gefiihrt hatten. Siger ist ehrlich in seinen Bekenntnissen zum katholischen
Glauben (gegen Mandonnet). Die Bezeichnung « veritas » ist nicht bloB dem
Offenbarungsinhalt vorbehalten ; Siger nennt ebensowohl « veritas » einen
philosophischen Schlufl (gegen Gilson). Dem gegeniiber hat neuestens
Prof. Gilson in einer Rezension des Werkes Van St.s (Bulletin Thomiste VI
[1940-42] p. 12) Einspruch erhoben: « Ces lignes nous ont fait aussitot
espérer que M. Van St. avait enfin trouvé un texte ol Siger qualifie de
« vraie » une thése philosophique qu’il sache opposée A la Révélation.
En fait, il nous assure seulement que « de nombreux textes qui ont été
recueillis plus haut et que Dom Miiller a bien mis en relief, prouvent
qu’il existe pour Siger une vérité philosophique» (p. 681). La n’est pas
la question. Il s’agit uniquement entre nous de savoir s’il existe pour
Siger une vérité philosophique opposée & celle de la foi.» Das heilit
den Schwerpunkt der Frage willkiirlich verlegen. Friiher schrieb nidmlich
Gilson ganz kategorisch : « Jamais en effet Siger de Brabant n’emploie le
mot « vérité» pour caractériser les résultats de la spéculation philosophique.
Dans sa doctrine, vérité signifie toujours et exclusivement révélation. »
(La philosophie au moyen Age. Paris 1930, p. 197). Es handelte sich
also damals nicht um die Frage, ob eine der Offenbarung widersprechende
philosophische These, sondern ob eine philosophische These iiberhaupt von
Siger als wahr bezeichnet wird. Letzteres hat Gilson geleugnet und zwar
zu Unrecht, wie ich glaube in meinem Artikel bewiesen zu haben. Meine



342 Literarische Besprechungen

Beweisfiihrung wurde auch von anderer Seite als gelungen anerkannt
(D. Salman O. P. in Bulletin Thomiste VI [1940-42] p. 165).

Siger von Brabant nimmt eine doppelte Wahrheit weder als Prinzip
noch als SchluBfolgerung an. Van St. versucht in scharfen Umrissen die
psychologische Einstellung Sigers zu skizzieren und darzutun, da Siger nie
zu einer ganz abgerundeten Loésung dieser Schwierigkeit kam.

Wenn eingangs Van St.s Buch als Héhepunkt der Siger-Forschung dar-
gestellt wurde, so soll das nicht etwa heiBen, daB diese hiermit ihren Ab-
schluf gefunden hat. Dagegen wiirde sich Van St. als erster wehren. In
einem anregenden SchluBabschnitt steckt er genau ab, was bis jetzt als
erworben gilt und was noch weiter zu suchen und zu erforschen bleibt.

Das Werk, das mir als eine der wichtigsten Veroffentlichungen iiber
das 13. Jahrhundert gilt, sollte vollste Beachtung bei allen Scholastik-
Forschern finden. Sowohl durch die Probleme, die es l6st, als auch durch
diejenigen, die es stellt, kann man ohne dieses Buch nicht auskommen.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miiller O.S. B.

Th. Deman O.P.: Le témoignage d’Aristote sur Socrate. Collection
d’Etudes anciennes, — Paris, Les Belles Lettres. 1942. 139 SS.

Sokrates steht am Anfang der groBten Periode der griechischen Philo-
sophie. Seine Lehre darf uns also nicht gleichgiiltig sein ; tatsidchlich hat
man gerade wieder in neuerer Zeit Sokrates mehr Aufmerksamkeit geschenkt.
Da er seine Lehre nicht schriftlich niedergelegt hat, sind wir auf die Werke -
seiner Jiinger angewiesen, unter denen Xenophon und Plato den ersten Platz
einnehmen. Doch hat auch Aristoteles in seinen Werken nicht zu vernach-
lissigende Hinweise auf Sokrates’ Lehre und Personlichkeit. Welcher Wert
diesem Zeugnis zukommt, ist seit ungefihr einem Jahrhundert unter den
Philosophiehistorikern Gegenstand der sich widersprechendsten Ansichten.
Das Hin und Her dieser Ansichten beleuchtet D. im ersten Teil seiner Arbeit.
Im zweiten und wichtigsten Teile sucht er auf Grund einer Analyse aller
Texte, die iiber Sokrates etwas enthalten, festzustellen, welches das Urteil
des Aristoteles iiber Sokrates ist und welcher Wert diesem Urteil zukommt.
Die P. D. iibliche Genauigkeit, mit der auch diese Textuntersuchung gemacht
wird, erweckt Vertrauen in die Richtigkeit des Ergebnisses, das im dritten
und abschlieBenden Teile der Arbeit aufgestellt wird : Inbezug auf die
Philosophie des Sokrates ist Aristoteles keineswegs ein Nachschwitzer Platos.
Er kennt auBer Plato und Xenophon auch die Adyot Twxpatixol, sowie eine
miindliche Uberlieferung. Auf Grund dieser verschiedenen Elemente hat
er sich ein eigenes Urteil gebildet, so dal der heutige Sokratesforscher in
Aristoteles eine Quelle mit Eigenwert besitzt. Natiirlich hat Aristoteles,
der mehr Philosoph als Historiker war, mehr als einmal den sokratischen
Gedanken im Feuer des eigenen Denkens umgeschmolzen. D. glaubt be-
haupten zu diirfen, daB wir dem historischen Sokrates am nichsten sind
in den Texten, die der Metaphysik, der Schrift iiber den Gang der Tiere,
sowie dem Anfang der Groflen Moralia entnommen sind. Sogar wenn diese
letztere Behauptung noch angezweifelt werden sollte, so bleibt D. das unbe-



Literarische Besprechungen 343

streitbare Verdienst, einen der tiefschiirfendsten Beitrige zu dem ver-
wickelten Problem der Sokratesquellen geliefert zu haben. Seine Arbeit hat
iiberdies den Vorteil, eine Zusammenstellung aller aristotelischen Texte zu
bieten, die iiber Sokrates handeln und in den zahlreichen Werken des gro8en
Philosophen verstreut liegen.

Rom, S. Anselmo. Leo Thiry O.S. B.

Heilige Schrift

C. Grober : Das Leiden unseres Herrn Jesus Christus. Im Lichte der
heiligen 4 Evangelien und der neutestamentlichen Zeitgeschichte. — Luzern,
Stocker. 1946. 308 SS.

Man kann als Intellektueller und fiir Intellektuelle wissenschaftlich und
todlangweilig schreiben. So wissenschaftlich, da man sich einen Ehren-
platz in der respektiven Fachliteratur sichert und so todlangweilig, da man
die Lektiire nur dem Heroismus des Spezialisten zumuten darf. — Oder :
man kann interessant und oberflichlich schreiben. So interessant, daB die
Dinge fesseln wie ein Roman. Und so oberflichlich, daB sie einem unter
den Hinden zerflieBen, wie Wasser, das iiber Mauern rinnt.

Aber es muB3 nicht notwendig so sein. Es konnte auch einmal anders
sein. Es widre denkbar, daB man auf dem Biichermarkt pl6tzlich ein Werk
entdeckt, dall wissenschaftlich und interessant zugleich ist, daBl hdchste
akademische Kultur, springende Ideen und glinzende Form zu lebendiger
Synthese verwirklicht. So ein Buch wiirde man nicht mehr los.

Und darum wird man Grober : Das Leiden unseres Herrn — nicht
mehr los. Der bischofliche Verfasser erfiillt nimlich diese Forderungen.
Er schreibt wirklich wissenschaftlich und packend zugleich ; denn es ist
gar keine Frage, daB die theologischen und kulturhistorischen Belange dieser
Schrift nicht nur peripher beriihrt werden, sondern wesenhaft in die ganze
Entwicklung hineingebaut sind. Was hier der Exeget und der Historiker
sagt, ist nicht nur nebenbei gesagt, sondern grundsitzliche Voraussetzung
fiir alles, was an die Adresse des Menschen in der Not unserer Tage gefolgert
wird. Diese grundsitzlichen Voraussetzungen aber sind so kompromiBlos
wissenschaftlich, da der Fachmann sie sicher, trotz vereinzelter Bedenken
vielleicht, annimmt, wihrend solche, die in Gréber jene leider da und dort
immer noch iibliche, mit triefendem Gedankenschwund und katholischer
Harmlosigkeit iibersittigte Erbauungsliteratur suchen, dieses Buch bestimmt
— und Gott sei Dank — enttiduscht aus der Hand legen.

Was aber dieser Neuerscheinung m. E. ihre entscheidende Bedeutung
gibt, das ist die durch und durch originelle Art, mit der sie den Leser von
Anfang bis zu Ende fesselt : klassische psychologische Griffe in der Charakter-
zeichnung, michtig wirkende und erschiitternde Parallelen zur Passion Jesu
in unserer Zeit, ein Stil, der nicht aus dem Barock stammt, sondern dem
Rhythmus unserer Tage abgelauscht ist, kurz : ein modernes Buch. Ich wie-
derhole mit Bedacht : ein modernes Buch ! Trotzdem ich genau wei3, daB
dieses Priadikat nicht iiberall beliebt ist, weil man es heute in jedem Schlag-
wortinventar findet. Das andert aber nichts am ewig giiltigen Sinn dieses



344 Literarische Besprechungen

Schlagwortes, der dahin geht, eine lebendige Synthese zu schaffen zwischen
den unveranderlichen, zeitlosen Wahrheiten und der verdnderlichen, im
Wandel der Jahrhunderte stets neugeborenen Form. Wir haben in den
vergangenen Tagen viele ehrliche Versuche erlebt, die den entschlossenen
Willen zu dieser Synthese beweisen. Nicht alle waren gliicklich. Doch
Grobers Versuch ist gliicklich. Moége sein Buch Schule machen.

Freiburg. Luzius M. Simeon O. P.

B. Frischkopf : Charakterbilder aus dem Neuen Testament. — Luzern,
Stocker. 1945. 310 SS.

Die Publikation verfolgt das Ziel, « im Zeitalter einer verheiungsvoll
sich entfaltenden, katholischen Bibelbewegung ... die fithrenden Gestalten
des werdenden Christentums ... weitesten Kreisen ... nahe zu bringen
und ihre Bedeutung auch fiir unsere Zeit gebiihrend ins Licht zu riicken »
(S. 6). So erwartet der Leser dreierlei : Er méchte in populir-exegetischer
Weise iiber die Grundvoraussetzungen aufgekliart werden, die als conditio
sine qua non den Zugang zum Verstindnis 6ffnen und schlieBen. Er mdéchte
ferner im Lichte dieser Grundvoraussetzungen wirkliche Charaktere kennen
lernen, also nicht photographische Klischees, sondern Personlichkeiten, die
etwas Einmaliges haben, die mit scharf geschnittenem Profil vor ihm stehen.
Und er méchte endlich in diesen Personlichkeiten die Atemnédhe der Gegen-
wart spiiren. Sie sollen ihm, jede in ihrer Art, sagen, was er heute zu tun
und zu lassen hat.

Man wird dankbar anerkennen, daf3 der Verfasser ein gutes Stiick dieser
dreifachen Erwartung erfiillt. Denn die biblischen Exkurse sind hier nicht
an die Adresse des Fachwissenschafters gerichtet, sondern durch die schlichte,
teilweise recht originelle Darstellung auch den einfachen exegetischen Vor-
aussetzungen des Laien angepaBt. Und die Ausblicke auf die Gegenwart
bieten manch wertvollen Hinweis auf das, was heute unmittelbar not tut. —
In der Frage um die Gestaltung der Menschenschicksale, mit denen Frisch-
kopf den Leser vertraut machen méchte, kann man geteilter Ansicht sein.
Es geht in diesem Buche weniger um eigentliche Charakterbilder als um
biblisches Material, aus denen die Charakterbilder geformt werden sollen.
Offenbar lag das auch in der Absicht des Verfassers. Allerdings bleibt dann
das Bedenken offen, ob man fiir diese 26 Namen wirklich das Neue Testament
als Quelle biographischer und psychologischer Notizen benutzen kann. Denn
vom einen oder andern, den Frischkopf in seinem Buche als biblischen Vor-
kampfer moderner religioser Forderungen auftreten 1iBt, wissen wir aus
der Heiligen Schrift kaum mehr als eben diesen Namen. Das ist aber doch
wohl zu wenig, um ein Charakterbild des Neuen Testamentes zu zeichnen !
Der Verfasser sieht sich denn auch 6fters gezwungen, anstelle des Exegeten
dem Historiker und Kulturhistoriker recht breiten Raum fiir Plidoyers zur
Verfiigung zu stellen. Doch bieten auch diese Partien eine Fiille von An-
regung und kénnen fiir die Gestaltung unserer Bibelkreise hervorragende
Dienste tun.

Freiburg. Luzius M. Simeon O. P.



	Literarische Besprechungen

