
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Gesellschaftslehre

E. Welty O. P. : Die Entscheidung in die Zukunft. Grundsätze und
Hinweise zur Neuordnung im Deutschen Lebensraum. — Köln, Balduin Pick
Verlag. 1946. 432 SS.

Das Buch ist von solch aktueller, und wenn auch in erster Linie für
deutsche Leser verfaßt, so doch auch für andere Länder von solch eminenter
Bedeutung, daß ein etwas eingehender Überblick über das darin Gebotene
sich lohnen wird.

Es werden die durch Vernunft und Offenbarung erkennbaren
Zielsetzungen, Richtlinien und Maßstäbe aufgezeigt, die jedwede gesellschaftliche
Ordnung, also insbesondere die nach dem Zusammenbruch notwendig
gewordene Neuordnung tragen müssen. « Wie sieht die Ordnung aus, der wir
zustreben müssen Nach welchen Gesetzen ist sie aufgebaut Welche
Kräfte stehen ihr zur Verfügung Wie und wo sind diese einzusetzen
Sind wir Menschen befugt, unsere Gemeinschaftsordnung nach eigenem
Gutdünken einzurichten Oder hat ein Höherer uns seinen Willen kundgetan

und sind wir verpflichtet, uns diesem überlegenen Willen zu beugen
So und ähnlich lauten die Fragen, zu deren Lösung wir vorerst aufgerufen
sind. Das ist der Sinn dieser Schrift, auf diese letzten, wichtigsten Fragen
die richtige Antwort zu geben. » (11)

Das schien eine einfache Sache für einen, der sowohl in philosophischen
und theologischen Fragen als auch auf dem Gebiet der Sozialpolitik gründlich

zu Hause ist. Allein es blieb auch für ihn eine schwierige Aufgabe ;

denn es galt, « bisher unangefochtene Normen ohne jede Enge und
Voreingenommenheit genauestens zu überprüfen und, soweit nur angängig,
soweit nur vor Vernunft und Glauben vertretbar, in neuer Form und größerer
Weite anzupassen» (15), wegen der gänzlich anderen Verhältnisse, unter
denen wir zu leben gezwungen sind.

Die Schrift zerfällt in zwei Hauptteile. Im ersten werden tragende
Grundpfeiler der christlichen Gesellschaftsordnung dargelegt. Als erster
Grundpfeiler ist Gott genannt, weil er Ursprung und Ziel jeder echten
Gemeinschaft ist. Ursprung ist er, weil « die Anlage und Neigung, ja die
Notwendigkeit zum gemeinsamen Leben ein gottgeschenktes Angebinde
unserer menschlichen Natur ist» (22). Deshalb ist auch alle Gemeinschaft
von Gott vorbehaltlos abhängig und ihm vorbehaltlos unterworfen. Ziel
jeder Gemeinschaft muß Gott sein, weil der gesunde Menschenverstand uns
sagt, daß erster Ursprung und Ziel aller Dinge zusammenfallen. Man sage
nicht, der Einzelmensch möge Gott zum Ziel haben, aber nicht die Gemeinschaft.

Weil die Menschen sich nur zur Gemeinschaft zusammenschließen,
um ihr Ziel besser zu erreichen, muß diese, welch nächstes Ziel sie immer



Literarische Besprechungen 337

haben mag, als letztes Gott haben. Die christliche Gesellschaft ist jedoch
nicht auf Gott ausgerichtet, wie er durch die bloße Vernunft zu erkennen
ist, sondern wie er sich übernatürlich offenbart hat.

Als zweiter Grundpfeiler der christlichen Gemeinschaftsordnung wird
die persönliche Würde des Menschen genannt. Von den 4 Abteilungen
dieses Abschnittes ist der dritte besonders beachtenswert, weil dort der
Eigenwert jeder menschlichen Person klar herausgestellt wird. Da liest man
gründlich und scharf herausgearbeitete Sätze wie : « Jeder einzelne Mensch
besitzt als Person einen eigenen Wert, der einmalig ist und der unter allen
Umständen vollste Berücksichtigung verdient und gebietet » (44) ; und :

« Jeder einzelne Mensch ist um seiner selbst willen von Gott geplant und
ins Dasein gesetzt, um seiner selbst willen Gottes Vorsehung anheimgegeben
und von ihr geleitet. Darum geht kein einziger Mensch darin auf, bloßer
Teil in einem menschlichen Gemeinschaftsganzen zu sein» (45).

Als dritter Grundpfeiler ist die Gerechtigkeit aufgestellt. Der Nachdruck

liegt hier auf Anerkennung des Naturrechtes und auf Sicherheit und
Klarheit der diesem durch die Gemeinschaft beigefügten Rechtsnormen.
Dabei ist besonders hervorgehoben, daß das Volksempfinden durchaus
untauglich ist, als entscheidende Rechtsnorm zu gelten (58) und daß es nicht
heißen darf : Macht geht vor Recht, sondern : Recht geht vor Macht. Es
folgt sodann ein Abschnitt über den christlichen Staat. Da heißt es : « Die
Staatsgemeinschaft ist insofern christlich, als sie der christlichen
Gesamtlebensordnung eingegliedert ist, von ihr her ihre endzielhafte Bestimmung
bekommt und im Zusammenwirken mit der christlichen Kirche ihren nicht
nur nennenswerten, sondern auch durchaus notwendigen und bedeutsamen
Beitrag dazu liefert, daß das Reich Gottes auf Erden aufgerichtet und
ausgebreitet wird» (78). Abschnitt 3 leitet über zum Staat der schaffenden
Menschen. Hier wirkt sich die Beratung mit führenden Männern der
früheren Arbeiterbewegung (vor 1933) weniger günstig aus. Wenn es da heißt :

« Jeder, der arbeiten kann muß einen Arbeitsnachweis liefern, sonst
wird er von Staats wegen zur Arbeit herangezogen », so ist das Recht dazu
weder S. 89 noch auch S. 164 genügend bewiesen. Es wird auch wohl schwer
zu beweisen sein, denn es wird wohl genügen, daß jeder in der ihm
entsprechenden Weise zum Gemeinwohl beiträgt. Übertrieben lautet auch der
Satz : « Der lohnarbeitende Mensch hat nicht als letzter, sondern in gewissem
Sinne als erster Bürgerrecht in diesem Staate» (87). Es folgt als Schlußkapitel

das Heiligtum der Familie. Sie ist nach Ursprung und Grundrechten
von der Staatsgemeinschaft unabhängig, bildet aber dessen Voraussetzung
und verlangt deshalb besondere Berücksichtigung. « Keine Gemeinschaft
ist berechtigt, die Erziehung der Jugend unter Ausschaltung oder Zurücksetzung

der Eltern zu erstreben und zu verwirklichen» (115).
Dieser ganze erste grundlegende Teil des Werkes ist so fein und

übersichtlich durchgearbeitet, daß er, abgesehen von der Ansicht des V. vom
Deutschen Staate als Arbeiterstaat, kaum in irgend einem Punkte Widerspruch

erfahren wird.
Im zweiten Teil werden die Grundrechte der menschlichen Gemeinschaft

und der menschlichen Einzelperson behandelt. Das geschieht mit Rücksicht-



338 Literarische Besprechungen

nähme auf die jüngst verflossene Periode, hat aber doch ganz allgemeine
Bedeutung. In Abschnitt 1 kommt das Recht auf das Leben zur Darstellung
mit schärfster Zurückweisung sowohl der Sterbehilfe und der Beseitigung
lebensunwerten Lebens als auch der Unfruchtbarmachung aus erbgesundheitlichen

Gründen. In Abschnitt 2 ist das Recht auf Freiheit behandelt,
angefangen mit der Gewissensfreiheit bis zur Freiheit der Wissenschaft. Da
werden die allgemeinen Grundsätze in einer wirklich den modernen
Verhältnissen entsprechenden Weite vertreten. In Abschnitt 3 kommt das

Eigentumsrecht zur Behandlung. Dieser Abschnitt wird die Leser am
meisten interessieren, aber auch bei nicht wenigen Einwendungen und
Ablehnung erfahren. Gegen die Doktrin von der Grundlage des Eigentumsrechtes,

die Gottebenbildlichkeit, sowie gegen den Sinn der Nutzgüter wird
niemand etwas einzuwenden haben. Auch die Darlegung über die
Bedarfsdeckungswirtschaft wird kaum auf Widerstand stoßen. Das Recht auf
Sondereigentum wird von den Kommunisten nach wie vor bestritten werden.
Die soziale Gebundenheit des Privateigentums ist so selbstverständlich, daß
sie jedem einleuchten muß. Die folgenden Abschnitte werden, trotzdem
darin viel Schönes und Wertvolles gesagt wird, bestimmt mit Widerspruch
rechnen müssen ; und das nicht ohne Berechtigung. Denn wenn auch ein
Güterausgleich notwendig wäre, so dürfte er nicht ohne Entschädigung
durchgeführt werden. Die Gründe, die (326) dagegen angeführt werden,
sind nicht durchschlagend. Es steht zudem noch zur Frage, ob die
Verhältnisse so sind, daß zur Behebung der Not dieses letzte Mittel, der gesetzliche

Güterausgleich, angewandt werden muß. V. selbst zeigt (345) einen
andern Weg. Er biegt aber davon ab, augenscheinlich, weil er von der
Notwendigkeit des Ausgleiches überzeugt ist. Stringent bewiesen ist diese

Notwendigkeit aber nicht. Einige Grundsätze, die V. anführt, brauchen
nicht in dem von ihm gewollten Sinne verstanden zu werden ; so (308) :

Die Gemeinschaft ist naturhaft früher als das Sondereigentum ; (310) : Der
Mensch wird geboren, damit er in Gemeinschaft lebe ; (346) : Der Mensch
ist nicht nach freier Wahl, sondern durch den Willen und nach dem Gesetz
der Natur Glied und Untertan der politischen, d. h. der natürlich-vollkommenen

Gemeinschaft. Es wäre wünschenswert, wenn im ganzen Werke
der Zitatennachweis so sorgfältig gemacht würde wie in dem letztgenannten
Abschnitt.

Das Buch schließt mit sehr schönen Hinweisen für das Werk der
Erziehung, die V. weiter auszuführen verspricht.

Keiner, der sich für die Neuordnung im deutschen Lebensraum interessiert,

darf dieses Buch unbeachtet lassen.

Düsseldorf. H. Wilms O.P.



Literarische Besprechungen 339

Geschichte

F. Van Steenberghen : Siger de Brabant d'après ses oeuvres inédites.
II : Siger dans l'histoire de l'aristotélisme. (Les Philosophes Belges XIII.) —
Louvain, Editions de l'Institut Supérieur de Philosophie. 1942. vm u.
357-760 pp.

Vor hundert Jahren war Siger von Brabant kaum dem Namen nach,
aus Dante bekannt. Heute steht er vor uns als eine Persönlichkeit ersten
Ranges des 13. Jahrhunderts. Hervorragende Männer, wie Le Clerc, Hauréau,
Renan, Denifle, Baeumker, Mandonnet, Grabmann u. a., haben an dieser
erfolgreichen Erforschung in verschiedenartiger Weise mitgewirkt. Mit dem
monumentalen Werk des Löwener Prof. Van Steenberghen erreicht dieselbe
ihren Höhepunkt.

Im ersten Band seiner Monographie, der 1931 erschien (Les Philosophes
Belges XII), veröffentlichte Van St. zum ersten Mal die Quaestiones in libros
très De anima, sowie eine Übersicht und kurze Inhaltsangabe, nach der
von Fr. Ehrle empfohlenen Methode, des gesamten bisher inedierten
literarischen Werkes des Siger von Brabant. Der vorliegende zweite Band — der
die Seiten- und Kapitelzählung des ersten fortsetzt — bietet die Auswertung
dieser dokumentarischen Grundlage in einer weit ausgreifenden kritischen
Studie über Siger und seine Stellung im Aristotelismus des 13. Jahrhunderts.
Der Band ist in drei große Abschnitte gegliedert : Die Philosophie an der
Universität von Paris vor Siger von Brabant (Kap. II), die literarische
Tätigkeit Sigers (Kap. III), die Philosophie Sigers (Kap. IV).

Die Geschichte der Philosophie an der Universität von Paris in der
ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts wird von Van St. in vollständig neue
Bahnen geleitet. Bisher hielt man im großen und ganzen an der von
Mandonnet zuerst näher umschriebenen Einteilung in Augustinismus und
Aristotelismus fest. Der Aristotelismus wurde von Albert dem Großen und
besonders von Thomas von Aquin durchgeführt. Als Augustinismus bezeichnete

man sowohl die vorthomistische (resp. voralbertinische), als die im
Gegensatz zu Thomas sich immer stärker behauptende « traditionelle »

Lehrrichtung. In seiner kritischen, tiefschürfenden Untersuchung weist Van St.

überzeugend nach, daß diese Einteilung dem heutigen Stand der
historischen Forschung nicht gerecht wird. Am Schluß des 12. Jahrhunderts
gibt es in Paris keine definierbaren philosophischen Lehrrichtungen (388).

Augustinisch ist durchwegs die theologische Forschung der Frühscholastik ;

augustinisch ist auch das aus der Offenbarung abgeleitete weltanschauliche
Bild. Aber von einer augustinischen Philosophie kann nicht die Rede sein.
Der philosophische Lehrbetrieb beschränkt sich auf dialektische Studien im
Anschluß an das aristotelische Organon.

In den ersten Jahrzehnten des 13. Jahrhunderts hält Aristoteles seinen

Einzug in Paris. Van St. bietet einen klaren Überblick über die
vielverzweigten Fragen der Aristotelesübersetzungen und der damit zusammenhängenden

Probleme der Aristotelesverurteilungen und des großen
Universitätsstreiks von 1229. Die philosophische Literatur bis 1240 besteht vor-



340 Literarische Besprechungen

nehmlich aus Kommentaren zur aristotelischen Logik und Ethik, während
die Theologen um dieselbe Zeit auch die übrigen bekannten Werke des

Stagiriten verwerten. Diesem verdankt die traditionelle, augustinisch
gerichtete Theologie eine spekulative Vertiefung (444). Der Aristotelismus
dieser Theologen ist jedoch noch unsicher, eklektisch und mit fremden,
vorzüglich neuplatonischen Elementen durchsetzt (444-445). Eine ablehnende
oder gar feindliche Haltung Aristoteles gegenüber findet man nicht in der
ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts, auch nicht in Bonaventuras
Sentenzenkommentar (1250-53). Im Gegensatz zu Prof. E. Gilsons These legt Van St.
nach eingehender kritischer Prüfung des Tatbestandes dar, daß Bonaventura
in seinem Sentenzenkommentar Aristoteles gegenüber positiv und sympathisch

eingestellt ist und den Aristotelismus in eklektischer, neuplatonisch
durchsetzter Art, wie seine Zeitgenossen in den Dienst seiner Theologie
stellt. Albert der Große und Thomas von Aquin, die sich auf theologischem
Gebiet kaum von Bonaventura unterscheiden, überragen ihre Zeitgenossen
nicht an erster Stelle durch ihre Aristoteleskommentare, sondern dadurch,
daß sie die Eigenrechtlichkeit der Philosophie, des natürlichen Wissens
anerkennen und verteidigen. Bei diesen zwei Autoren wird Aristoteles zum
ersten Mal von Lateinern entschieden durchdacht, seine Lehre von fremdem
Gut geläutert und von Irrtümern bereinigt.

Vollzieht sich dieses Werk unter dem Druck eines heterodoxen,
extremistisch gerichteten Aristotelismus Dieses Problem bleibt noch offen.
Jedenfalls kann die Entstehung dieser Bewegung, die auf die Verurteilung
von 1270 hinauslief und an deren Spitze Siger von Brabant stand, nicht
vor 1260-65 angesetzt werden.

Das literarische Werk Sigers von Brabant ist schon seit Jahren der

Gegenstand gründlicher Untersuchungen Van St.s, die er 1938 in den
Mémoires der Königl. Belgischen Akademie veröffentlichte. Im III. Kap.
des vorliegenden großen Werkes legt Van St. alle einschlägigen Fragen in
lichtvoller Weise auseinander : Entdeckung der Werke, kritischer Katalog
aller bisher bekannten Siger-Schriften, literar-historische Probleme der
Eigenschriften und Reportationen, Authentizität. Wie bekannt, wurde die Authentizität

mehrerer im Clm 9559 enthaltenen und von dem Auffinder derselben,
M. Grabmann, sowohl als auch von Van St. nach langjährigem Studium
Siger zugeschriebenen Schriften von B. Nardi und E. Gilson aus inneren
Gründen geleugnet. Van St. hält an der Authentizität des gesamten
Schriftenkomplexes fest und verteidigt sie in gewandter Weise gegen alle
Einwände. Die Quaestiones in libros très De anima, die Van St. im ersten
Band edierte, bezeichnet er als moralisch sicher dem Siger zugehörig. Wertvolle

Ergebnisse finden sich in den Untersuchungen zur Chronologie der
Schriften Sigers. Sie werden alle in der Periode von 1265 bis 1277 mit
Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit festgesetzt.

Das letzte Kapitel bietet eine Gesamtdarstellung der Philosophie Sigers
von Brabant. Hier gab es völlig Neues zu schaffen, denn das handschriftliche

Material war seit Mandonnet so bedeutend angewachsen und auch
die Interpretation der schon früher bekannten Schriften war einer Revision
bedürftig. Mit meisterhafter Hand zeichnet Van St. ein abgerundetes Bild



Literarische Besprechungen 341

der philosophischen Lehre Sigers, seiner Logik und Erkenntnistheorie,
Metaphysik, Naturphilosophie und Moral, in der uns die Eigenart und, sagen
wir auch die Größe dieses Mannes vor Augen tritt. Siger ist Philosoph. Er
arbeitet an einer rationellen Synthese (669) im Sinne und nach dem Vorbild
des Aristoteles. Wie ist diese Synthese zu bezeichnen « Lateinischer
Averroismus » hieß bis jetzt das Schildchen, das man auf Sigers Lehre zu
heften pflegte. Van St. beweist, daß diese Bezeichnung nicht adäquat und
also nicht gerechtfertigt ist. Die Hauptquelle der Lehre Sigers ist Aristoteles.
Averroes und Avicenna, sowohl wie Albert der Große und Thomas von Aquin
sind nur Nebenquellen, mit deren Hilfe Siger seine aristotelische Lehre
erläutert und interpretiert. Er hielt eine Zeit lang an dem averroistischen
Monopsychismus fest. Doch nach und nach läßt er diese Lehre fallen, um
sich zur aristotelischen Seelenauffassung im Sinn des hl. Thomas zu bekennen.
Van St. schlägt deshalb zur Charakterisierung der sigerianischen Philosophie
die Bezeichnung vor : « Un aristotélisme néoplatonisant hétérodoxe,
influencé à la fois par l'averroïsme et par le thomisme» (677). Ein lateinischer
Averroismus tritt erst zu Beginn des 14. Jahrhunderts mit Johannes von
Jandun auf (675).

Schließlich kommt das gewichtige Problem der Beziehungen zwischen
Wissen und Glauben und die damit zusammenhängende Frage der doppelten
Wahrheit bei Siger zu eingehender Erörterung. Van St. verwendet hier die
Ergebnisse einer kleinen Studie über dasselbe Thema, die ich 1938
veröffentlichte (Philosophie et foi chez Siger de Brabant. La théorie de la
double vérité. Studia Anselmiana 7-9. Roma 1938, S. 35-50), Ergebnisse,
zu denen übrigens seine eigenen Untersuchungen ihn im gleichen Jahre
geführt hatten. Siger ist ehrlich in seinen Bekenntnissen zum katholischen
Glauben (gegen Mandonnet). Die Bezeichnung « veritas » ist nicht bloß dem
Offenbarungsinhalt vorbehalten ; Siger nennt ebensowohl « veritas » einen
philosophischen Schluß (gegen Gilson). Dem gegenüber hat neuestens
Prof. Gilson in einer Rezension des Werkes Van St.s (Bulletin Thomiste VI
[1940-42] p. 12) Einspruch erhoben : « Ces lignes nous ont fait aussitôt
espérer que M. Van St. avait enfin trouvé un texte où Siger qualifie de
« vraie » une thèse philosophique qu'il sache opposée à la Révélation.
En fait, il nous assure seulement que « de nombreux textes qui ont été

recueillis plus haut et que Dom Müller a bien mis en relief, prouvent
qu'il existe pour Siger une vérité philosophique» (p. 681). Là n'est pas
la question. Il s'agit uniquement entre nous de savoir s'il existe pour
Siger une vérité philosophique opposée à celle de la foi. » Das heißt
den Schwerpunkt der Frage willkürlich verlegen. Früher schrieb nämlich
Gilson ganz kategorisch : « Jamais en effet Siger de Brabant n'emploie le

mot « vérité » pour caractériser les résultats de la spéculation philosophique.
Dans sa doctrine, vérité signifie toujours et exclusivement révélation. »

(La philosophie au moyen âge. Paris 1930, p. 197). Es handelte sich
also damals nicht um die Frage, ob eine der Offenbarung widersprechende
philosophische These, sondern ob eine philosophische These überhaupt von
Siger als wahr bezeichnet wird. Letzteres hat Gilson geleugnet und zwar
zu Unrecht, wie ich glaube in meinem Artikel bewiesen zu haben. Meine



342 Literarische Besprechungen

Beweisführung wurde auch von anderer Seite als gelungen anerkannt
(D. Salman O. P. in Bulletin Thomiste VI [1940-42] p. 165).

Siger von Brabant nimmt eine doppelte Wahrheit weder als Prinzip
noch als Schlußfolgerung an. Van St. versucht in scharfen Umrissen die
psychologische Einstellung Sigers zu skizzieren und darzutun, daß Siger nie
zu einer ganz abgerundeten Lösung dieser Schwierigkeit kam.

Wenn eingangs Van St.s Buch als Höhepunkt der Siger-Forschung
dargestellt wurde, so soll das nicht etwa heißen, daß diese hiermit ihren
Abschluß gefunden hat. Dagegen würde sich Van St. als erster wehren. In
einem anregenden Schlußabschnitt steckt er genau ab, was bis jetzt als
erworben gilt und was noch weiter zu suchen und zu erforschen bleibt.

Das Werk, das mir als eine der wichtigsten Veröffentlichungen über
das 13. Jahrhundert gilt, sollte vollste Beachtung bei allen Scholastik-
Forschern finden. Sowohl durch die Probleme, die es löst, als auch durch
diejenigen, die es stellt, kann man ohne dieses Buch nicht auskommen.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

Th. Deman O.P.: Le témoignage d'Aristote sur Socrate. Collection
d'Etudes anciennes. — Paris, Les Belles Lettres. 1942. 139 SS.

Sokrates steht am Anfang der größten Periode der griechischen
Philosophie. Seine Lehre darf uns also nicht gleichgültig sein ; tatsächlich hat
man gerade wieder in neuerer Zeit Sokrates mehr Aufmerksamkeit geschenkt.
Da er seine Lehre nicht schriftlich niedergelegt hat, sind wir auf die Werke
seiner Jünger angewiesen, unter denen Xenophon und Plato den ersten Platz
einnehmen. Doch hat auch Aristoteles in seinen Werken nicht zu
vernachlässigende Hinweise auf Sokrates' Lehre und Persönlichkeit. Welcher Wert
diesem Zeugnis zukommt, ist seit ungefähr einem Jahrhundert unter den

Philosophiehistorikern Gegenstand der sich widersprechendsten Ansichten.
Das Hin und Her dieser Ansichten beleuchtet D. im ersten Teil seiner Arbeit.
Im zweiten und wichtigsten Teile sucht er auf Grund einer Analyse aller
Texte, die über Sokrates etwas enthalten, festzustellen, welches das Urteil
des Aristoteles über Sokrates ist und welcher Wert diesem Urteil zukommt.
Die P. D. übliche Genauigkeit, mit der auch diese Textuntersuchung gemacht
wird, erweckt Vertrauen in die Richtigkeit des Ergebnisses, das im dritten
und abschließenden Teile der Arbeit aufgestellt wird : Inbezug auf die
Philosophie des Sokrates ist Aristoteles keineswegs ein Nachschwätzer Piatos.
Er kennt außer Plato und Xenophon auch die Aoyot Eioxpoenxof, sowie eine
mündliche Überlieferung. Auf Grund dieser verschiedenen Elemente hat
er sich ein eigenes Urteil gebildet, so daß der heutige Sokratesforscher in
Aristoteles eine Quelle mit Eigenwert besitzt. Natürlich hat Aristoteles,
der mehr Philosoph als Historiker war, mehr als einmal den sokratischen
Gedanken im Feuer des eigenen Denkens umgeschmolzen. D. glaubt
behaupten zu dürfen, daß wir dem historischen Sokrates am nächsten sind
in den Texten, die der Metaphysik, der Schrift über den Gang der Tiere,
sowie dem Anfang der Großen Moralia entnommen sind. Sogar wenn diese
letztere Behauptung noch angezweifelt werden sollte, so bleibt D. das unbe-



Literarische Besprechungen 343

streitbare Verdienst, einen der tiefschürfendsten Beiträge zu dem
verwickelten Problem der Sokratesquellen geliefert zu haben. Seine Arbeit hat
überdies den Vorteil, eine Zusammenstellung aller aristotelischen Texte zu
bieten, die über Sokrates handeln und in den zahlreichen Werken des großen
Philosophen verstreut liegen.

Rom, S. Anselmo. Leo Thiry O. S. B.

Heilige Schrift

C. Gröber : Das Leiden unseres Herrn Jesus Christus. Im Lichte der
heiligen 4 Evangelien und der neutestamentlichen Zeitgeschichte. — Luzern,
Stocker. 1946. 308 SS.

Man kann als Intellektueller und für Intellektuelle wissenschaftlich und
todlangweilig schreiben. So wissenschaftlich, daß man sich einen Ehrenplatz

in der respektiven Fachliteratur sichert und so todlangweilig, daß man
die Lektüre nur dem Heroismus des Spezialisten zumuten darf. — Oder :

man kann interessant und oberflächlich schreiben. So interessant, daß die
Dinge fesseln wie ein Roman. Und so oberflächlich, daß sie einem unter
den Händen zerfließen, wie Wasser, das über Mauern rinnt.

Aber es muß nicht notwendig so sein. Es könnte auch einmal anders
sein. Es wäre denkbar, daß man auf dem Büchermarkt plötzlich ein Werk
entdeckt, daß wissenschaftlich und interessant zugleich ist, daß höchste
akademische Kultur, springende Ideen und glänzende Form zu lebendiger
Synthese verwirklicht. So ein Buch würde man nicht mehr los.

Und darum wird man Gröber : Das Leiden unseres Herrn — nicht
mehr los. Der bischöfliche Verfasser erfüllt nämlich diese Forderungen.
Er schreibt wirklich wissenschaftlich und packend zugleich ; denn es ist
gar keine Frage, daß die theologischen und kulturhistorischen Belange dieser
Schrift nicht nur peripher berührt werden, sondern wesenhaft in die ganze
Entwicklung hineingebaut sind. Was hier der Exeget und der Historiker
sagt, ist nicht nur nebenbei gesagt, sondern grundsätzliche Voraussetzung
für alles, was an die Adresse des Menschen in der Not unserer Tage gefolgert
wird. Diese grundsätzlichen Voraussetzungen aber sind so kompromißlos
wissenschaftlich, daß der Fachmann sie sicher, trotz vereinzelter Bedenken
vielleicht, annimmt, während solche, die in Gröber jene leider da und dort
immer noch übliche, mit triefendem Gedankenschwund und katholischer
Harmlosigkeit übersättigte Erbauungsliteratur suchen, dieses Buch bestimmt
— und Gott sei Dank — enttäuscht aus der Hand legen.

Was aber dieser Neuerscheinung m. E. ihre entscheidende Bedeutung
gibt, das ist die durch und durch originelle Art, mit der sie den Leser von
Anfang bis zu Ende fesselt : klassische psychologische Griffe in der Charakterzeichnung,

mächtig wirkende und erschütternde Parallelen zur Passion Jesu
in unserer Zeit, ein Stil, der nicht aus dem Barock stammt, sondern dem

Rhythmus unserer Tage abgelauscht ist, kurz : ein modernes Buch. Ich
wiederhole mit Bedacht : ein modernes Buch Trotzdem ich genau weiß, daß
dieses Prädikat nicht überall beliebt ist, weil man es heute in jedem
Schlagwortinventar findet. Das ändert aber nichts am ewig gültigen Sinn dieses



344 Literarische Besprechungen

Schlagwortes, der dahin geht, eine lebendige Synthese zu schaffen zwischen
den unveränderlichen, zeitlosen Wahrheiten und der veränderlichen, im
Wandel der Jahrhunderte stets neugeborenen Form. Wir haben in den

vergangenen Tagen viele ehrliche Versuche erlebt, die den entschlossenen
Willen zu dieser Synthese beweisen. Nicht alle waren glücklich. Doch
Gröbers Versuch ist glücklich. Möge sein Buch Schule machen.

Freiburg. Luzius M. Simeon O. P.

B. Frischkopf : Charakterbilder aus dem Neuen Testament. — Luzern,
Stocker. 1945. 310 SS.

Die Publikation verfolgt das Ziel, « im Zeitalter einer verheißungsvoll
sich entfaltenden, katholischen Bibelbewegung die führenden Gestalten
des werdenden Christentums weitesten Kreisen nahe zu bringen
und ihre Bedeutung auch für unsere Zeit gebührend ins Licht zu rücken »

(S. 6). So erwartet der Leser dreierlei : Er möchte in populär-exegetischer
Weise über die Grundvoraussetzungen aufgeklärt werden, die als conditio
sine qua non den Zugang zum Verständnis öffnen und schließen. Er möchte
ferner im Lichte dieser Grundvoraussetzungen wirkliche Charaktere kennen
lernen, also nicht photographische Klischees, sondern Persönlichkeiten, die
etwas Einmaliges haben, die mit scharf geschnittenem Profil vor ihm stehen.
Und er möchte endlich in diesen Persönlichkeiten die Atemnähe der Gegenwart

spüren. Sie sollen ihm, jede in ihrer Art, sagen, was er heute zu tun
und zu lassen hat.

Man wird dankbar anerkennen, daß der Verfasser ein gutes Stück dieser
dreifachen Erwartung erfüllt. Denn die biblischen Exkurse sind hier nicht
an die Adresse des Fachwissenschafters gerichtet, sondern durch die schlichte,
teilweise recht originelle Darstellung auch den einfachen exegetischen
Voraussetzungen des Laien angepaßt. Und die Ausblicke auf die Gegenwart
bieten manch wertvollen Hinweis auf das, was heute unmittelbar not tut. —
In der Frage um die Gestaltung der Menschenschicksale, mit denen Frischkopf

den Leser vertraut machen möchte, kann man geteilter Ansicht sein.
Es geht in diesem Buche weniger um eigentliche Charakterbilder als um
biblisches Material, aus denen die Charakterbilder geformt werden sollen.
Offenbar lag das auch in der Absicht des Verfassers. Allerdings bleibt dann
das Bedenken offen, ob man für diese 26 Namen wirklich das Neue Testament
als Quelle biographischer und psychologischer Notizen benutzen kann. Denn
vom einen oder andern, den Frischkopf in seinem Buche als biblischen
Vorkämpfer moderner religiöser Forderungen auftreten läßt, wissen wir aus
der Heiligen Schrift kaum mehr als eben diesen Namen. Das ist aber doch
wohl zu wenig, um ein Charakterbild des Neuen Testamentes zu zeichnen
Der Verfasser sieht sich denn auch öfters gezwungen, anstelle des Exegeten
dem Historiker und Kulturhistoriker recht breiten Raum für Plädoyers zur
Verfügung zu stellen. Doch bieten auch diese Partien eine Fülle von
Anregung und können für die Gestaltung unserer Bibelkreise hervorragende
Dienste tun.

Freiburg. Luzius M. Simeon O. P.


	Literarische Besprechungen

