
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Selbstbehauptung und Selbstverleugnung : eine philosophische
Untersuchung

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

Eine philosophische Untersuchung

Von P. Matthias THIEL O.S.B., Rom (S. Anselmo)

1. Das Problem des vollkommenen Menschen

Gleich von den Anfängen des philosophischen Denkens an trat im
alten Griechenland die Frage in den Vordergrund, wie aus einem vieles

und aus vielem wieder eines werden könne. Denn das sind zwei

Vorgänge, die in der Natur ohne Unterbrechung aufeinander folgen, und
die trotz ihrer Alltäglichkeit immer wieder großes Erstaunen erregen,
weil sowohl das eine als das viele sich im Sein zu erhalten sucht, und
darum zu jedem der beiden Vorgänge eine gewisse Gewalt erforderlich
ist. Deshalb gab Heraklit dieser beständigen Umwandlung des einen

in vieles und des vielen in eines den Namen Krieg. Nach ihm ist der

Krieg aller Dinge Vater, aller Dinge König. Die einen macht er zu
Göttern, die anderen zu Menschen, die einen zu Sklaven, die anderen

zu Freien 1.

Damit ist schon gesagt, daß auch der Mensch in diesen Naturprozeß

der gewaltsamen Umgestaltung hineingezogen ist. Aber wie er
in der Natur überhaupt eine Sonderstellung einnimmt, so macht er auch
diesen Kampf alles Vergänglichen auf eine ganz eigene Weise mit. Bei
ihm wird aus dem rein physischen Kampf der Elemente in den Dingen
zugleich ein moralischer mit dem Ziele, alles in den Dienst seiner
sittlichen Selbstvervollkommnung zu stellen. Denn der Mensch hat nicht

nur einen Leib zu erhalten und zu vervollkommnen, sondern auch eine

geistige Seele, die gleichfalls noch einer Vervollkommnung fähig und

bedürftig ist. Und auch dieses zweite erfordert einen Kampf, den er

zum Teil gegen die Mächte der unvernünftigen Natur, zum Teil aber

auch gegen seinesgleichen führen muß.
Wer diesen Kampf siegreich zu führen versteht, besitzt die Tugend

der Tapferkeit. Bis auf Piaton, der als erster alle Tugenden der Gerechtig-

1 Fragment 44.



312 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

keit unterordnete, galt im alten Griechenland die Tapferkeit als die

Tugend, die allein imstande ist, dem Menschen Adel zu verleihen h
Darum setzt z. B. der spartanische Dichter Tyrtäus Arete schlechthin
gleich Kampfestüchtigkeit. Und noch zur Zeit Piatons galt Homer
deshalb als der Erzieher ganz Griechenlands, weil er der griechischen
Jugend in seiner Odysse und Ilias so viele Vorbilder höchster Tapferkeit

vor Augen gestellt hatte.
Obwohl dann mit der Entwicklung der Polis mehr und mehr das

Gesetz an die Stelle des Vorbildes trat, so daß nunmehr das « Ethos
des Gesetzes » für die Erziehung der Jugend maßgebend wurde, ging
doch der Gedanke, daß das Leben des Menschen hier auf Erden ein
ununterbrochener Kampf sei, nicht verloren. Der Wechsel, der jetzt
eintrat, war der gleiche, wie er sich um diese Zeit im gesamten Denken
der Griechen bemerkbar macht. Man nennt die erste Periode der

griechischen Philosophie die kosmologische, weil der Kosmos oder die
Natur ihren Hauptgegenstand bildete. Mit den Sophisten dagegen

beginnt die anthropologische oder humanistische Periode, weil jetzt der
Mensch in den Mittelpunkt des philosophischen Interesses tritt. Darum
fragt man jetzt weniger mehr nach der Natur des Seins als nach der
Natur und der Möglichkeit des menschlichen Erkennens. Was
insbesondere die Erziehung betrifft, beschäftigte die Sophisten vor allem
die Frage, ob die Tugend dem Menschen schon angeboren werde, oder

erlernbar sei. So verstehen wir, warum man jetzt nicht mehr so sehr

von dem Kampf der Natur spricht, als vielmehr von dem Kampfe, in
dem der Mensch von der Gottheit einen bestimmten Posten erhalten hat.

Der Vergleich des menschlichen Lebens mit einer militia spiritualis
läßt sich bis auf Pythagoras und seine Schule zurückverfolgen -. Dort
ist aber der in ihm zum Ausdruck kommende Aktivismus noch sehr

gemildert durch die Aszese des Schweigens und der treuen Gefolgschaft

gegen den Meister. Literarisch greifbarer findet sich der Vergleich in
der platonischen Apologie, wo Sokrates in seiner Verteidigungsrede
sagt, wie er einst als Soldat bei Potideia, Amphipolis und Delion
gestanden und seinen Posten nicht verlassen durfte, den ihm der Feldherr

1 Vgl. W. Jaeger, Paideia, Die Formung des griechischen Menschen. Berlin
1934, 130 ff.

2 Vgl. Hil. Emonds, Geistlicher Kriegsdienst. Der Topos der militia
spiritualis in der antiken Philosophie, in Heilige Überlieferung. Eine Festgabe zum
silbernen Abtsjubiläum des hochwürdigsten Herrn Abtes von Maria Laach,
Ildefons Herwegen. Münster i. W. 1938, 21-50.



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 313

der Athener angewiesen hatte, sondern auf ihm ausharrte und alle
Gefahren auf sich nahm, so fühle er sich auch Gott gegenüber in einem

militärischen Dienstverhältnis. Deshalb dürfe er nicht ohne Geheiß

des Gottes von seinem Posten zurücktreten, d. h. seinem Leben und
seiner Wirksamkeit als Philosoph untreu werden, selbst nicht aus Furcht
vor dem Tode. Bei einer anderen Gelegenheit verwirft Sokrates aus
dem gleichen Grunde auch den Selbstmord. Von den späteren
Philosophen haben die Stoiker den Vergleich des menschlichen Lebens mit
einem Kriegsdienste so ausgiebig gebraucht, daß Seneka ihre ganze
Lebensauffassung in dem kurzen Spruche wiedergeben konnte : « vivere
militare est ».

Wenden wir nun unseren Blick nach dem Orient, dessen ganzes
Denken vom Brahmanismus und Buddhismus beherrscht ist. Nach
Deussen 1 ist das Credo des Buddhisten enthalten in den vier heiligen
Wahrheiten : 1. vom Leiden, 2. von der Entstehung des Leidens, 3. von
der Aufhebung des Leidens, 4. vom Wege zur Aufhebung des Leidens.

Denn die Geburt, das Alter, die Krankheit, der Tod, das Verbundensein

mit Nichtlieben wie das Getrenntsein von Lieben, alles ist Leiden.
Ursache alles Leidens ist jener Durst, der von Wiedergeburt zu Wiedergeburt

führt und von Freude zu Freude. Daher besteht die Aufhebung
des Leidens in der Aufhebung dieses Durstes nach Sein und
Wiedergeborenwerden. Den Weg zur Aufhebung dieses Durstes nennt Buddha
den heiligen, achtteiligen Pfad, der heißt : rechtes Glauben, rechtes

Denken, rechtes Reden, rechtes Handeln, rechtes Leben, rechtes Streben,
rechtes Gedenken, rechtes Sichversenken. Hat der Mensch diesen

heiligen Pfad glücklich durchlaufen, dann verspricht ihm Buddha das

Nirvana. Wie sich Buddha diesen Zustand der Vollendung gedacht hat :

ob als ein reines Nichts, oder als einen Zustand positiver Seligkeit, hat

er seinen Schülern nicht gesagt. Aber gewiß dachte er nicht an einen

Olymp, in dem nur Kriegshelden und sieggekrönte Wettkämpfer mit
den Göttern ein frohes Gastmahl halten.

Damit haben wir zwei Auffassungen vom vollkommenen Menschen

wiedergegeben, die nur den Gegenstand miteinander gemeinsam haben.

Denn was die eine über alles hochschätzt, verurteilt die andere so, daß

sie schon das Verlangen danach für schädlich erklärt. Aber obwohl
beide in längst vergangenen Zeiten entstanden sind, geben sie noch

immer am besten die beiden Richtungen an, nach denen die Menschen

1 Allgemeine Geschichte der Philosophie. I 3. Leipzig 1930 3, 147 fi.

Dims Thomas 23



314 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

in der Frage auseinandergehen, ob ihre Vollkommenheit mehr durch
Selbstbehaupten, Ringen und Streben oder durch Entsagen,
Selbstverleugnen und Verzichten erreicht werde. Wir haben es hier mit einer

Frage zu tun, an der kein nach Vollkommenheit strebender Mensch

vorbeikommt, der aber die meisten ratlos und verzweifelt gegenüberstehen,

weil sie in der Selbstbehauptung und der Selbstverleugnung zwei

Dinge sehen, die sich eigentlich ausschließen und die sich doch nicht ganz
voneinander trennen lassen. Denn wer muß sich im praktischen Leben
nicht in einem fort sowohl selbst behaupten als auch selbst verleugnen
Wie weit aber hilft ihm das eine, und wie weit das andere, sich selbst
vervollkommnen Im folgenden machen wir zuerst die Selbstbehauptung

und dann die Selbstverleugnung zum Gegenstand einer
philosophischen Betrachtung, um dann zu sehen, welchen Beitrag beide zur
Vollkommenheit des Menschen liefern.

2. Die Erhaltung der Dinge als Forderung des göttlichen Gesetzes,

daß alles zu seinem ersten Ausgangspunkte zurückkehrt

Alle Dinge suchen sich in ihrem Sein zu erhalten h Daher ist es

nichts Besonderes, daß auch der Mensch für das seinige besorgt ist.
Der Unterschied liegt nur in der Weise, wie das geschieht. Das Mineral
erhält sich einfach dadurch, daß es allen auf es einwirkenden äußeren

Ursachen nach Kräften Widerstand leistet. Die Pflanze tut schon mehr,
indem sie ihr Leben durch Aufnahme von Nahrung verlängert und
vervollkommnet und es dann sogar fortpflanzt, damit wenigstens die

Art erhalten bleibt. Beim Tier kommt als weiteres hinzu, daß es den

Angriffen auf sein Sein zuvorzukommen sucht, indem es entweder die

Flucht ergreift oder selbst zum Angriff übergeht. Und endlich der Mensch.

Vergleichen wir das, was ein Tier zum Leben braucht, mit dem, was
der Mensch nötig hat, so ist das vielleicht dem Gewichte nach weit mehr,
aber während das Tier mit ganz wenigen Sachen zufrieden ist, z. B. mit
Hafer, Heu, Stroh und Wasser, und alles übrige in der Natur unberührt
läßt, gewinnt der Mensch seinen Unterhalt aus tausend und abermal
tausend Dingen. Und ebenso verhält es sich mit der Selbstverteidigung.
Das Tier hat nur seine Zähne, seine Füße, seine Hörner oder einen

1 Thomas, S. th. II-II 64, 5 : « Quaelibet res naturaliter conservât se in esse,
et corrumpentibus resistit quantum potest. Et ideo quod aliquis seipsum occidat,
est contra inclinationem naturalem. »



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 315

Stachel, um den Gegner abzuwehren, der Mensch dagegen weiß aus

allem eine Waffe zu machen.

Auf die Frage, warum denn jedes Ding sich im Sein zu erhalten
sucht, hat schon Aristoteles1 die tiefsinnige Antwort gegeben, daß alles

so weit als möglich an dem Immer und der Gottheit teilnehmen möchte.
Das aber hat seinen Grund darin, daß alle Dinge von einer
immerseienden Gottheit ausgegangen sind, zu der sie auch wieder zurückkehren

müssen. Dem Gedanken, daß die erste Wirkursache der

Geschöpfe auch deren Endziel sei, begegnen wir von Anfang an in den

Philosophien aller Völker, mögen ihre Kosmogonien sonst noch so
verschieden sein : z. B. bei den Ägyptern, den Persern, den Indern und
den Griechen. Die theistische Philosophie begründet ihn aus der
göttlichen Vollkommenheit. Würde nämlich nicht alles Erschaffene wieder

zu seinem ersten Ausgangspunkte zurückkehren, dann hätte Gott sich
bei der Schöpfung entweder ein anderes Endziel als Sich Selbst oder
ein Ziel gesetzt, das nicht ganz erreicht wird. Beides widerspricht der

göttlichen Allvollkommenheit. Folglich muß alles Erschaffene wieder

zu Gott zurückkehren, und ist die Frage nur, wie man sich diese Rückkehr

denken soll.

Die alten Brahmanen stellten sich das Entstehen der Welt aus dem

Urprinzip Atman so vor wie das Netz von der Spinne aus ihrem Leibe

gewoben wird, und glaubten darum, die Rückkehr aller Dinge zu ihrem

Ausgangspunkte geschehe auch in ähnlicher Weise wie die Spinne ihr
Netz in sich zurückzieht. So kamen sie zu ihrer Lehre, daß die größte
Vollkommenheit des Menschen und überhaupt die Vollendung aller
Dinge in der Aufhebung des Seins außerhalb ihres Prinzips bestehe. Das

ist eine mit dem wahren Gottesbegrifif schlechthin unvereinbare panthei-
stische Erklärung. Denn auf diese Weise können nur Dinge gleichen
Wesens zu ihrem Ausgangspunkte zurückkehren. Gott aber steht zu
der Welt in dem Verhältnis einer analogia entis, der zufolge Er weder

Material- noch Formalursache der geschaffenen Dinge sein kann,
sondern nur Wirkursache und Ziel. Daher gibt es für die geschaffenen

Dinge keine andere Möglichkeit, ihr Sein aufzuheben, als die

Vernichtung. Nun kann man aber die Vernichtung der Dinge als solche

keine Rückkehr zu Gott nennen. Sagen, Gott habe die Rückkehr
aller Dinge in das reine Nichts zum Endziel seiner Schöpfung
gemacht, bedeutet soviel wie, Gott habe seiner Schöpfung überhaupt

1 De anima II 415 a 29 f.



316 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

kein positives Ziel gesetzt. Auch das widerspricht der göttlichen
Vollkommenheit.

So erhalten wir folgenden Sachverhalt : Die göttliche Vollkommenheit

fordert, daß Gott den geschaffenen Dingen die Bestimmung gegeben
hat, zu Ihm als ihrem ersten Ausgangspunkte zurückzukehren. Diese
Rückkehr aber kann weder darin bestehen, daß das geschöpfliche Sein

in das göttliche zurückgezogen wird, noch auch darin, daß ein reines
Nichts an seine Stelle tritt. Folglich muß sie auf eine Weise geschehen,
in der das Sein der Dinge irgendwie erhalten bleibt.

3. Eigene Mitarbeit der Geschöpfe bei ihrer Rückkehr zu Gott

In der Ausdrucksweise « zu Gott zurückkehren » liegt offenbar eine

Metapher. Um diese recht zu verstehen, müssen wir das von Gott
gewollte Endziel der Schöpfung noch etwas genauer ins Auge fassen.

Wenn gesagt wird, Gott habe nur Sich Selbst zum Endziel der Schöpfung
machen können, so verlangt der wahre Gottesbegriff, daß wir jede
Vorstellung von einer auch nur äußerlichen und nebensächlichen

Seinsbereicherung Gottes durch die Geschöpfe fernhalten 1. Gott kann nur
in der Weise Endziel aller Dinge sein, daß Er Selbst immer der Geber

bleibt, die Geschöpfe dagegen auch dann von Gott nur empfangen, wenn
sie tätig sind. Horvdth 2 unterscheidet mit Recht zwischen einem finis

acquirendus, einem zu erreichenden Zweck, und einem finis communi-
candus, einem auf die Schöpfung auszugießenden Gut. Gott konnte bei
der Schöpfung nur einen finis communicandus haben. Dunkel finden
wir diese Lehre schon bei Piaton. Sie wurde dann durch die Neu-

platoniker und die christlichen Philosophen immer klarer herausgearbeitet.

Danach bedeutet der Ausdruck « zu Gott zurückkehren » soviel wie

am göttlichen Sein Anteil erhalten, und fallen darum von Gott ausgehen
und zu Gott zurückkehren zeitlich zusammen. Denn im gleichen Augenblick,

in dem ein Ding von Gott erschaffen wird, erhält es auch schon

in analoger Weise Anteil am göttlichen Sein.

Wo aber bleibt dann noch Raum für eine eigene Mitarbeit der

Geschöpfe bei der Rückkehr zu ihrem ersten Ausgangspunkte Wäre

1 Thomas, I Dist. 45 a. 2 : « Alia vero [Deus] vult in ordine ad bonitatem
suam : non autem hoc modo ut per ea aliquid bonitatis acquirat, sicut nos facimus
circa alios bene operando, sed ita quod eis de bonitate sua aliquid largiatur. »

2 Der thomistische Gottesbegriff. Freiburg i. d. Schw. 1941, 171.



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 317

das den Geschöpfen von Gott mitgeteilte Sein nur ihr Dasein, dann
schlösse freilich eine solche unmittelbare Rückkehr zu Gott jede eigene
Mitarbeit der Geschöpfe aus. Aber im Unterschiede von Gott sind in
den Geschöpfen Dasein und Tätigsein voneinander sachlich verschieden.
Das Dasein ist in ihnen das Konstante, das Tätigsein dagegen das
Dynamische. Denn das Dasein der Geschöpfe duldet kein mehr und weniger,
es ist in ihnen der feste Untergrund, auf dem in einem fort ein neues

Tätigsein entsteht. Das Dasein muß den Geschöpfen ganz von Gott
gegeben werden ; das Tätigsein dagegen ist zugleich ihr eigenes Werk.
Denn sie hängen zwar als zweite Ursachen in der Ausübung ihrer
Ursächlichkeit von Gott als erster Ursache in der Weise ab, daß Gott
sowohl ihre Tätigkeit als die durch ihre Tätigkeit hervorgebrachte
Wirkung unter dem allgemeinen Gesichtspunkte des Seienden hervorbringt,

aber das hindert nicht, daß sie die gleiche Tätigkeit und die

gleiche Wirkung unter dem Gesichtspunkte des Soseins hervorbringen.
So könnte ich jetzt nicht schreiben, wenn nicht Gott meinem Schreiben

und dem Geschriebenen Anteil gäbe an seinem göttlichen Sein. Diese

Anteilnahme am göttlichen Sein erstreckt sich über alles, was an meinem
Schreiben und dem Geschriebenen ein Sein hat, bis hinab zu den

geringsten Einzelmerkmalen. Nichtsdestoweniger bin auch ich bei
diesem Schreiben mittätig, und bringe auch ich sowohl mein Schreiben
als auch das Geschriebene mit hervor. Sonst müßte man sagen, Gott
schreibe, nicht ich. Um diese Zusammenarbeit Gottes und der
Geschöpfe ganz zu verstehen, müßten wir Gottes Allmacht begreifen. Weil
uns das nicht möglich ist, bleiben wir hier unbefriedigt. Aber deshalb
die Mithilfe Gottes oder die eigene Ursächlichkeit der Geschöpfe leugnen,
befriedigt noch weniger, weil die erste nicht bestritten werden kann,
ohne bei der Welterklärung in die größten Widersprüche zu geraten,
und die zweite beim Menschen durch das Selbstbewußtsein klar bezeugt
ist. Gibt es aber trotz der totalen Abhängigkeit alles Geschöpflichen

von der göttlichen Ursächlichkeit auch eine geschöpfliche Ursächlichkeit,

dann ist es damit auch den Geschöpfen möglich gemacht, bei ihrer
Rückkehr zu Gott selbst mitzuwirken, ja, dann ist diese Mitarbeit ein

wesentlicher Teil ihrer Rückkehr.
Man teilt die Tätigkeiten der Geschöpfe ein in physische oder

prädikamentale und metaphysische. Die ersten gehen aus sich hinaus
und bringen wesentlich eine Wirkung hervor, die zweiten bleiben in
ihrem unmittelbaren Subjekt, und wenn auch sie etwas nach außen

hervorbringen, so gehört das nicht zu ihrem Wesen. Alle nicht-



318 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

erkennenden Wesen, die Minerale und die Pflanzen, haben nur aus sich

hinausgehende Tätigkeiten ; Tiere und Menschen haben beide Arten,
und die reinen Geister nur in ihrem Subjekte bleibende Tätigkeiten ;

denn ihre ganze Tätigkeit besteht aus Akten des Erkennens und
Begehrens.

Alles was wir über die eigene Mitarbeit der Geschöpfe bei ihrer
Rückkehr zu Gott sagten, gilt sowohl von ihren physischen als ihren
metaphysischen Tätigkeiten. Darum sind Menschen und Tiere durch
beide an ihrer Rückkehr zu Gott selbst beteiligt.

4. Selbsterhaltung der Dinge und gegenseitiges Zerstören

Wie wir sahen, ist die Erhaltung der Dinge eine Forderung des

göttlichen Gesetzes, daß alles Geschaffene wieder zu seinem ersten
Ausgangspunkte zurückkehre. Nachdem wir nun auch gesehen haben, wie
die Geschöpfe bei dieser ihrer Rückkehr selbst mitwirken, drängt sich

uns die Frage auf, ob man das gleiche von der Erhaltung sagen könne.
Durch die so totale Abhängigkeit der Geschöpfe von Gott nicht nur
in ihrem Dasein sondern auch in ihrem Tätigsein, wie wir sie im vorigen
Abschnitt zugegeben haben, scheint jede eigene Mitwirkung der
Geschöpfe bei ihrer Erhaltung schlechthin unmöglich gemacht zu sein.

Aber auf der anderen Seite wäre es dann nicht zu verstehen, wie die

Geschöpfe trotzdem so vieles tun, was offensichtlich ihrer Selbsterhaltung
dienen soll. Man käme dann kaum daran vorbei, im Wesen der

Geschöpfe einen inneren Widerspruch zuzugeben.
Die aristotelisch-thomistische Lehre wiedergebend, bestimmt Gredt1

die Erhaltung im allgemeinen als den « Einfluß, kraft dessen etwas im
Sein fortdauert ». Alsdann unterscheidet er eine negative und eine

positive Erhaltung. « Die negative besteht darin, daß von einem Ding
das ferngehalten wird, was es zerstören könnte. Diese Erhaltung kann
sich nur auf Dinge beziehen, die zerstörbar sind, auf die Körper. Die

positive Erhaltung ist ein positiv auf ein Ding sich beziehender ursächlicher

Einfluß, kraft dessen es im Sein fortdauert, so daß es ohne diesen

Einfluß sogleich zunichte würde. »2 In der Frage, ob Geschöpfe sich

1 Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Freiburg i. Br. 1935. II 239.
2 Thomas unterscheidet in S. th. I 104, 1 : « Aliquid conservatur ab altero

dupliciter. Uno modo indirecte et per accidens ; sicut ille dicitur rem conservare
qui removet corrumpens : puta, si aliquis puerum custodiat, ne cadat in ignem,
dicitur eum conservare Alio modo dicitur aliquid rem aliquam conservare



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 319

selbst und gegenseitig erhalten können, müssen wir vor allem zwischen
Substanzen und Akzidentien unterscheiden. Daß Akzidentien auch
durch geschöpfliche Ursachen positiv erhalten werden, ist leicht
einzusehen. Das geschieht zum Teil material-formalursächlich und zum
Teil wirkursächlich. Auf die erste Weise wird z. B. die Schönheit von
der Substanz erhalten, der sie anhaftet ; auf die zweite Weise z. B.
meine Tätigkeit des Schreibens von der Bewegungskraft meiner Hand.
Bei den vollständigen Substanzen muß man unterscheiden. Als Ganzes

genommen, kann eine geschöpfliche Substanz weder sich selbst noch
eine andere Substanz positiv erhalten. Das erste ist gegen die Kontingenz

oder Zufälligkeit aller Geschöpfe, und das zweite widerspricht dem
Fürsichsein der Substanzen. Die inneren Ursachen einer geschöpflichen
Substanz erhalten sich zwar gegenseitig positiv ; denn sowohl Stoff und
Form, als Wesen und Dasein machen sich gegenseitig seiend, aber diese

gegenseitige Erhaltung der inneren Ursachen dauert nur so lange, als
sie miteinander verbunden sind, und setzt darum die positive Erhaltung
des Ganzen voraus. Die geistige Substanz kann von sich selbst oder

von einer anderen geschaffenen Substanz auch nicht negativ erhalten
werden, weil sie einfach und darum unzerstörbar ist. So bleiben für
unsere Frage, ob die Geschöpfe auch bei ihrer Erhaltung selbst
mitwirken, nur die Körper übrig, und kommt auch bei ihnen einzig die

negative Erhaltung in Betracht, die darin besteht, daß zerstörende
Einflüsse ferngehalten werden.

Um die eigene Teilnahme der Körper an ihrer negativen Erhaltung
recht zu verstehen, müssen wir vor allem beachten, daß nicht Gott sie

zerstört, sondern ein Körper den anderen ; denn wäre Gott die eigentliche

Ursache ihrer Zerstörung, welches Geschöpf könnte Ihn dann davon
abhalten Die Körper aber zerstören sich gegenseitig mit einer solchen

inneren Notwendigkeit, daß die Zerstörung anderer Körper für sie

geradezu das Mittel ihrer Selbsterhaltung ist. Wir sehen das besonders

deutlich bei den belebten Körpern, deren Umwandlung von Nahrung
in die zum Leben erforderlichen organischen Substanzen in einer

ununterbrochenen Zerstörung der aufgenommenen Stoffe besteht. Die

anorganischen Körper haben nicht die Kraft, andere Körper so zu

zerstören, daß diese in sie umgewandelt werden, aber dafür ist der

Widerstand, den sie den zerstörenden Einflüssen anderer Körper ent-

per se directe, quando scilicet illud quod conservatur, dependet a conservante,
ut sine eo esse non possit. »



320 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

gegensetzen, vielfach um so größer, und erwidern auch sie Zerstörung
mit Zerstörung. Gredt1 unterscheidet einen dreifachen Widerstand :

einen rein negativen, einen positiven leidentlichen und einen positiven
tätigen. « Der rein negative Widerstand besteht in dem Fehlen der
leidentlichen Möglichkeit ; der Untergrund ist schlechthin unfähig, die

Wirkung eines bestimmten Tätigen in sich aufzunehmen : das Gold ist
schlechthin unfähig, die chemische Wirkung der Schwefelsäure in sich
aufzunehmen. Dieser Widerstand ist nur überwindbar durch die
göttliche, die Natur der Dinge vollständig beherrschende Kraft. Der positive
leidentliche Widerstand ist die vom Tätigen zu verwirklichende (zu

überwindende) Möglichkeit des Leidenden. In der körperlichen Ordnung
hängt dieser Widerstand von der Stoffmasse ab. So bringt dieselbe
erwärmende Ursache in einer größeren Masse einen niedrigeren, in einer
kleineren Masse einen größeren Wärmegrad hervor. Der positive tätige
Widerstand besteht in der Gegenwirkung (reactio). Dieser Widerstand
ist wirkursächlich. Als Beispiel diene der Widerstand eines zu hebenden
Gewichtes und der Widerstand der einander entgegengesetzten
Beschaffenheiten. » Alle Körper leisten alle drei Arten von Widerstand,
natürlich nicht den gleichen Körpern, sondern die eine Art von Widerstand

diesem und die andere Art jenem Körper gegenüber. Die
vollkommenste Art von Widerstand ist die positive tätige. Denn in ihm

geht der angegriffene Körper selbst zum Gegenangriff über und sucht

er sich dadurch zu erhalten, daß er den angreifenden Körper sogar
zerstört.

Wie sehr das Zerstören zum Wesen der geschöpflichen Wirkursäch-
lichkeit gehört, wird uns klarer, wenn wir das Einwirken der Geschöpfe
aufeinander mit der göttlichen Wirkursächlichkeit in den Geschöpfen

vergleichen. Wie bereits bemerkt, wirkt Gott in den Geschöpfen in der

Weise, daß Er als erste Ursache alles unter dem allgemeinen Gesichtspunkte

des Seienden hervorbringt. Daher behalten die Geschöpfe unter
der göttlichen Einwirkung ihr Sosein, und geschieht diese Einwirkung
Gottes so natürlich und zwanglos, daß es der Philosophie erst mit Hilfe
der christlichen Offenbarung gelungen ist, sie klar zu erkennen. Und
wieviel auch trotz dieser übernatürlichen Hilfe und trotz jahrhundertlanger

anstrengendster Geistesarbeit noch fehlt, von ihr einen deutlichen

Begriff zu haben, beweist der Streit zwischen den Thomisten und den

Molinisten. Im Gegensatz zu dieser göttlichen Wirkursächlichkeit in

1 A. a. O. I 214.



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 321

den Geschöpfen wirken diese aufeinander immer nur unter dem

Gesichtspunkte des eigenen beschränkten Soseins ein. Das aber hat für
den Körper, auf den sie einwirken, eine gewisse Zerstörung zur Folge.
Denn um eine neue Seinsform in sich aufzunehmen, muß dieser seine

bisherige, der neuen entgegengesetzte, preisgeben. Darin aber liegt eine

Art Zerstörung seines bisherigen Soseins. Und darum leistet er selbst
dann Widerstand, wenn die neue Seinsform viel vollkommener ist als

seine alte. Sein Widerstand ist nichts anderes als die naturgesetzliche
Auswirkung seines Selbsterhaltungstriebes.

5. Soziale Verbundenheit der geschaffenen Dinge

Wäre damit das ganze Verhältnis der Geschöpfe zueinander
ausgedrückt, dann müßte man an der Sinnhaftigkeit der Welt verzweifeln.
Denn welchen Sinn könnten wir einer Welt zuerkennen, in der alles

nur auf Zerstörung abzielt Aber dieses Streben der Geschöpfe, sich

gegenseitig zu zerstören, enthält zugleich einen Antrieb zur Tätigkeit.
Wirkten die Dinge nicht aufeinander ein, dann müßte Gott sie alle
unmittelbar zum Tätigsein bewegen ; denn nichts bewegt sich selbst.
So aber bewegt Gott ein Geschöpf durch das andere. Und so kommt
in die Tätigkeit der Geschöpfe trotz aller Gegensätzlichkeit eine wundervolle

Einheit des Strebens, zu ihrem ersten Ausgangspunkte
zurückzukehren. Wenn Menschen sich zusammentun, um ein gemeinsames
Ziel mit vereinten Kräften zu erreichen, so nennt man das eine
Gesellschaft. In einem analogen Sinne bildet die gesamte Schöpfung eine

einzige gewaltige Gesellschaft. Denn zu einer Gesellschaft gehört vor
allem, daß ihre Glieder ein gemeinsames Ziel anstreben. Diese erste

Forderung einer wahren Gesellschaft wird aber in der ganzen Schöpfung
auf das vollkommenste erfüllt. Denn in ihr gibt es nichts, was nicht
Gott zum Endziel hätte. Das zweite Erfordernis einer Gesellschaft ist
die Zusammenarbeit aller Glieder zur Erreichung ihres gemeinsamen
Zieles. Auch diese findet sich in der gesamten Schöpfung erfüllt. Wir
bemerkten schon vorhin, daß die Geschöpfe einander zum Tätigsein
antreiben. Schon darin liegt eine gegenseitige Hilfe. Diese ist damit
aber bei weitem nicht erschöpft. Erinnern wir uns wieder daran, daß

das Ziel der Schöpfung nicht ist, Gott ein neues Sein zu verschaffen,
sondern nur, den Geschöpfen Anteil am göttlichen Sein zu geben. Daher
wird der Zweck der Schöpfung um so vollkommener erreicht, je mehr
sie Anteil erhält am göttlichen Sein. Das aber kann auf eine doppelte



322 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

Weise geschehen : nämlich 1. durch Vermehrung der Seinsformen, und
2. durch Umwandlung der geschaffenen Seinsformen in Akte des

Gotterkennens und Gottliebens. Auf die erste Weise kann selbst die

Zerstörung etwas dazu beitragen, daß die Schöpfung, als Ganzes genommen,
ihr Ziel immer vollkommener erreicht. In der Zerstörung als solcher

liegt gar kein Grund dafür, daß etwas Besseres entsteht. Daher lautet
die scholastische Formel nur : corruptio unius est generatio alterius, auf
die Zerstörung des einen folgt notwendig das Entstehen eines anderen.

Ob dieses andere besser ist als das Zerstörte, hängt ganz davon ab,
wie das Alte zerstört worden ist. Denn nicht aus jeder beliebigen
Zerstörung entsteht jedes Beliebige. Aber selbst wenn nichts Besseres

entsteht, behält die Zerstörung ihre positive Seite. Goethe hat einmal

gesagt, der Tod sei ein Kunstgriff der Natur, möglichst viel Leben zu
haben. Von unserem theistischen Standpunkte aus gesehen, ist auch
die gegenseitige Zerstörung der Dinge ein Mittel der Schöpfung, auf
möglichst vielfache Weise Anteil am göttlichen Sein zu erhalten. Denn
weil in der Welt trotz aller Zerstörungen kein Atom verloren geht, mag
es in ihr noch so toll zugehen, als Ganzes bleibt sie doch erhalten, und

je mehr Zerstörungen sie überdauert, desto größer wird der Reichtum
der Formen, in denen das göttliche Sein sich ihr mitteilt. In einer Welt,
in der es überhaupt nichts absolut Vollkommenes gibt, hat auch das

weniger Vollkommene seine große Bedeutung.
Die andere Weise, ihr Ziel immer vollkommener zu erreichen, ist

der Schöpfung nur durch den Menschen möglich. Der Mensch nimmt
unter allen Geschöpfen eine eigene Stellung ein. Er ist weder ein reiner
Geist noch ein reiner Körper, sondern sowohl Geist als Körper. Als
Körperwesen gehört er noch ganz der Erde an und nimmt er an dem
Prozeß der Zerstörung teil : aktiv, indem er andere Geschöpfe nicht nur
zu seinem Lebensunterhalt gebraucht, sondern sie auch für seine
zahlreichen Kulturzwecke auf die mannigfachste Weise umgestaltet ; und
passiv, sofern die Dinge seiner Umgebung auch auf ihn zerstörend
einwirken. Aber als Geistwesen ist es ihm möglich gemacht, auch am Leben
der reinen Geister teilzunehmen. Von diesen unterscheidet er sich

wesentlich nur dadurch, daß er trotz seiner Geistigkeit auch von der

Körperwelt abhängt. Aber gerade diese Abhängigkeit von der Körperwelt

befähigt ihn, eine Aufgabe zu erfüllen, zu der ein reiner Geist gänzlich

ungeeignet ist. Denn um zwischen der Körperwelt und Gott zu
vermitteln, bedarf es wesentlich zweier Eigenschaften. Ein solcher
Mittler muß nämlich auf der einen Seite von der Körperwelt erreichbar



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 323

sein, damit sie durch ihn zu Gott gelangt, und auf der anderen Seite
selbst imstande, Gott zu erkennen ; denn nur im Erkennen und Lieben
wird die Vereinigung des Geschöpfes mit Gott vollkommen. Der reine
Geist erfüllt nur die zweite Bedingung, weil er von der Körperwelt nichts
empfangen kann. Denn Speise und Trank braucht er nicht, und seine

Ideen erhält er unmittelbar von Gott eingegossen. Daher kann er wohl
zwischen Gott und der Körperwelt, nicht aber umgekehrt zwischen
dieser und Gott vermitteln. Anders der Mensch. Dieser gewinnt aus
der Körperwelt nicht nur seinen Lebensunterhalt, sondern auch seine

Erkenntnisse bis hinauf zur Gotteserkenntnis 1. Darum ist die menschliche

Gotteserkenntnis wesentlich das Werk der ganzen Schöpfung. Und
aus diesem Grunde kann man sagen, durch den Menschen gelange die

gesamte Schöpfimg zur Erkenntnis Gottes. Dadurch aber erhält die ganze
Schöpfung auf eine viel höhere Weise Anteil am göttlichen Sein, als

das mittels physischer Umwandlung und Zerstörung möglich ist. Cog-

noscens fit cognitum, das Erkennende wird das Erkannte, sagen die
Scholastiker. Indem die Schöpfung durch den Menschen Gott erkennt,
geht sie mit Gott eine so enge Verbindung ein, daß damit ihre Rückkehr
zum Ausgangspunkte volle Wirklichkeit geworden ist.

Wenn der Mensch Gott erkennt und daraufhin auch liebt und lobt,
nennt man das Gottesverherrlichung. Nach dem Gesagten verstehen wir,
warum die christliche Philosophie von jeher in dieser Gottesverherrlichung

das Endziel der gesamten Schöpfung gesehen hat. Denn in ihr
ist der Mensch gleichsam der Exponent und das Organ der übrigen
Geschöpfe. Wie diese nicht ohne ihn, so wäre er nicht ohne sie imstande,
diese Aufgabe zu erfüllen.

Weil diese Gottesverherrlichung nicht mit dem Tode des Menschen

aufhört, sondern auf Erden nur beginnt, um in alle Ewigkeit
fortgesetzt zu werden, wird durch sie auch der Selbsterhaltungstrieb der

Geschöpfe auf das vollkommenste befriedigt. Denn mag auch der

Mensch im jenseitigen Leben der Körperwelt weder zum Leben noch

zum Erkennen bedürfen, daß er sie einmal gebraucht hat, um zur
Gotteserkenntnis und Gottesliebe zu gelangen, hält ihn mit ihr auf

ewig verbunden, und läßt diese auch ewig an seinem Gotteslobe einen

wesentlichen Anteil nehmen.

1 Thomas, S. th. I 13, 3 : « Deum cognoscimus ex perfectionibus proceden-
tibus in creaturas ab ipso. »



324 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

6. Des Menschen Pflicht der Selbstbehauptung

Im Menschen wird alles, was er mit den übrigen Körperwesen
gemeinsam hat, dadurch auf eine höhere Stufe erhoben, daß es bei ihm
im Dienste seines Geistes steht. So sind die Sinne des Menschen durch
ihre wesentliche Hinordnung auf den Verstand selbst schon bis zu einem
bestimmten Grade vergeistigt, so daß es durchaus nicht das gleiche ist,
ob ein Tier etwas sinnlich wahrnimmt oder ein Mensch.

Wir haben im vorausgehenden gesagt, daß körperliche Substanzen
im Unterschiede von den geistigen von sich und anderen Geschöpfen

wenigstens negativ erhalten werden können. Nun ist aber der Mensch

weder ein reiner Geist noch ein reiner Körper. Darum kann seine

Erhaltung weder die gleiche sein wie die der reinen Geister, noch genau
so wie die der reinen Körper. Mit den reinen Geistern hat der Mensch

gemeinsam, daß seine geistige Seele im Dasein nur positiv erhalten
wird ; denn wegen ihrer Einfachheit ist sie ja nicht zerstörbar 1. Aber
er unterscheidet sich von ihnen dadurch, daß er diese Seele in ihrem
Tätigsein negativ selbst erhalten muß, indem er von ihr alles fernhält,
was immer sie an der Erfüllung der ihr von Gott gestellten Aufgabe
der Rückkehr zu ihrem ersten Ausgangspunkte hindert oder aufhält.
Denn die menschliche Seele hängt ja in ihrem Tätigsein von einem
zerstörbaren Leibe ab 2. Mit den reinen Körpern teilt der Mensch die

negative Selbsterhaltung seines Soseins, aber er unterscheidet sich von
ihnen dadurch, daß diese Selbsterhaltung sich bei ihm nicht auf das

ganze Sosein erstreckt, sondern nur so weit, als seine Seele in ihrem
Tätigsein von der Mitwirkung des mit ihr zu einer Natur verbundenen
zerstörbaren Leibes abhängt. Daraus ersehen wir, daß auch die
Selbsterhaltung des Menschen etwas Geistiges an sich hat, was sie weit über
die der Dinge unter ihm erhebt. Um das mitauszudrücken, geben wir

1 Thomas, C. gent. II 79 : « Anima humana non potest corrumpi per actionem
contrarii : non est enim ei aliquid contrarium ; cum per intellectum possibilem
ipsa sit cognoscitiva et receptiva omnium contrariorum. Similiter autem neque
per corruptionem sui subiecti : ostensum est enim supra [cap. 68] quod anima
humana est forma non dependens a corpore secundum suum esse. Similiter autem
neque per deficientiam suae causae : quia non potest habere aliquam causam nisi
aeternam Nullo igitur modo anima humana corrumpi potest. »

2 A. a. O. : « Si in operatione intellectus accidit fatigatio aut impedimentum
propter infirmitatem corporis, hoc non est propter debilitatem ipsius intellectus,
sed propter debilitatem virium quibus intellectus indiget, scilicet imaginationis,
memorativae et cogitativae virtutum. »



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 325

ihr im folgenden den besonderen Namen Selbstbehauptung. Die
Selbsterhaltung der untermenschlichen Dinge ist ein reiner Naturvorgang, die

Selbstbehauptung des Menschen ist das Werk eines überlegt und frei
handelnden Geistes. Zu der Selbsterhaltung werden die Dinge unter
dem Menschen von der Natur angetrieben, zu seiner Selbstbehauptung
wird der Mensch außerdem noch durch ein besonderes Sittengesetz
verpflichtet.

Die Stellung des Menschen als Mittler zwischen der gesamten Körperwelt

und ihrem Endziel legt die Annahme nahe, daß alle anderen Körper
ihm seine Selbstbehauptung möglichst leicht machen. Denn zwischen
ihm und ihnen besteht ja eine wahre Schicksalsgemeinschaft. Soweit

er sein Endziel nicht erreicht, wird dieses auch von der unvernünftigen
Schöpfung nicht erreicht. Aber die Wirklichkeit sieht ganz anders aus.
Keinem anderen Wesen drohen so viele Gefahren wie dem Menschen.

Und zwar von drei Seiten : nämlich von den Dingen unter ihm, von
dem sinnlichen Teil in ihm und von den Menschen neben ihm.

Dem Menschen gegenüber zeigen die Dinge unter ihm ein
zwiespältiges Wesen. Denn wie wir schon sahen, helfen sie ihm Gott erkennen
und Gott verherrlichen. Aber dazu müssen sie vom menschlichen Geiste

förmlich gezwungen werden. Wir lesen in der Heiligen Schrift, daß

Gott nach der ersten Sünde unserer Stammeltern den Erdboden
verflucht und zu Adam gesagt habe : « Mit Mühsal sollst du dich von ihm
nähren alle Tage deines Lebens » (Gn. 3, 17). Dieser Fluch umfaßt auch
die geistige Nahrung des Menschen. Als Philosophen dürfen wir uns
nicht auf die Heilige Schrift berufen. Aber auch ohne übernatürliche
Offenbarung drängt sich uns der Gedanke auf, daß die Schöpfung durch

irgend ein Geschehnis nachträglich in Unordnung geraten sein muß.

Denn darin, daß alle unvernünftigen Geschöpfe gegen den Menschen,

durch den allein sie doch ihr Endziel erreichen, so widerspenstig sind,

liegt offenbar eine Disharmonie, die einen Grund haben muß.

Die dem Menschen von den Dingen unter ihm drohende Gefahr

liegt nicht darin, daß diese ihn für ihre Zwecke zu gebrauchen oder

zu mißbrauchen suchen, das tun sie überhaupt nicht, weil sie ihn zur
Erreichung aller ihrer nichtletzten Ziele gar nicht nötig haben, sondern

darin, daß er mit ihnen seine Kräfte verbraucht, ohne ihnen gegenüber
seine eigentliche Aufgabe zu erfüllen, nämlich sie ihrem Endziel näher

zu bringen. Denn schon in der Schöpfung steckt so viel Wahres, Gutes
und Schönes, daß kein Menschenleben hinreicht, das alles geistig in sich
aufzunehmen. Und nicht bloß das ; das in der Schöpfung liegende Wahre,



326 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

Gute und Schöne übt auf den Menschen einen solchen Reiz aus, daß

niemand ihm ganz widerstehen kann. Bis zu einem gewissen Grade darf
der Mensch diesem Reize auch folgen. Aber nur so weit, als das Wahre,
Gute und Schöne in der Schöpfung ihm als Mittel und Zwischenziel
dient, um sein Endziel zu erreichen. Sobald er darüber hinausgeht und
aus dem Wahren, Guten und Schönen der Schöpfung selbständige Ziele
werden läßt, wird er seiner Aufgabe untreu und sinkt er aus seiner

Mittlerstellung hinab. Wie groß diese Gefahr ist, beweist die lange Reihe

derer, die trotz umfangreichster Naturerkenntnisse nicht bis zu einer
klaren Gotteserkenntnis gelangt sind, sondern beim bloßen
Naturerkennen stehen blieben. Von diesen allen muß man sagen, es sei ihnen
nicht gelungen, sich den Dingen unter ihnen gegenüber selbst zu
behaupten ; denn statt diese Dinge in ihren Dienst zu nehmen, haben
sie sich zu deren Dienern und Sklaven machen lassen.

Vom Verhältnis des sinnlichen Teiles im Menschen zum geistigen

gilt das gleiche wie von den untermenschlichen Dingen zum Menschen.

Auch der sinnliche Teil im Menschen ist wesentlich auf den geistigen
hingeordnet und von Natur aus bestimmt, diesem zu dienen. Aber statt
dessen sucht er in einem fort den Geist zu sich herabzuziehen. Es sei

nur an die große Zahl der sinnlichen Leidenschaften erinnert, die der
Mensch alle beherrschen muß, um sittlich vollkommen zu sein. Wer
kennt nicht die Macht dieser Leidenschaften, gegen die sich der Mensch

Tag und Nacht behaupten muß Jede zu große Nachgiebigkeit gegen

irgend eine derselben verringert zum mindesten sein Gutsein. Und das

genügt, um als eine Sünde gegen die Pflicht der Selbstbehauptung oder

Selbsterhaltung angesehen zu werden. Denn nur in seiner sittlichen
Vollendung ist der Mensch das, was er sein soll.

Die Notwendigkeit des Menschen, sich auch gegen seinesgleichen zu
behaupten, hat zwei Gründe : der eine liegt in seiner großen Geneigtheit,

sich durch das Beispiel anderer zu Handlungsweisen bestimmen zu
lassen, die gar nicht seiner besonderen Begabung und Veranlagung
entsprechen. Denn so förderlich gute Beispiele sein können, auch die besten

enthalten eine gewisse Gefahr, daß ihr Nachahmer sich selbst untreu
wird, indem er zu wenig Rücksicht nimmt sowohl auf seine eigenen

Anlagen als auf die besonderen Lebensverhältnisse. So kann einer selbst

in der Nachahmung von Heiligen große Fehler begehen. Der andere
Grund liegt in der Versuchung, einander wie Sachen zu behandeln, über
die man ein vollkommenes Eigentumsrecht hat. Wie wir bereits sahen, i
bedürfen die untermenschlichen Dinge deshalb des Menschen, weil sie



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 327

selbst nicht die Gotteserkenntnis haben, durch die ihre Rückkehr zu
Gott erst vollkommen wird. Umgekehrt bedarf auch der Mensch der

Dinge unter ihm sowohl zum Leben als zum Erkennen. Daraus folgt,
daß der Mensch über die Dinge unter ihm ein vollkommenes Eigentumsrecht

haben muß, d. h. das Recht, sie nicht nur bloß zu gebrauchen,
sondern sie zu seinem Gebrauche selbst zu zerstören. Denn wer ein Ziel
will, muß auch alles das wollen, was mit dem Ziele notwendig zusammenhängt.

Hat also Gott den Menschen so zum Mittler zwischen den Dingen
unter ihm und dem gemeinsamen Endziel aller Geschöpfe gemacht, daß

der Mensch diese Aufgabe nur dann erfüllen kann, wenn er über sie

ein vollkommenes Eigentumsrecht ausübt, dann muß Gott ihm dieses

Eigentumsrecht auch wirklich gegeben haben.
Danach beruht das vollkommene Eigentumsrecht des Menschen

über etwas auf zwei Voraussetzungen : für's erste darf der Rechtsgegenstand

nicht selbst imstande sein, Gott unmittelbar zu erreichen, sondern
muß er dazu eines Mittlers bedürfen ; und sodann muß auch die

Zerstörung dieses Rechtsgegenstandes etwas zur Erreichung dieses Zieles

beitragen. Nun sind aber beide Voraussetzungen beim Menschen selbst

nicht gegeben. Die erste nicht, weil jeder Mensch mit Verstand und
Wille ausgestattet und darum ohne Vermittlung eines anderen befähigt
ist, Gott zu erkennen und zu lieben ; und die zweite nicht, weil der
Mensch durch die Zerstörung seines Lebens der Möglichkeit beraubt
wird, noch weiter seines Amtes als Mittler zwischen der Schöpfung und
Gott zu walten.

Wie geneigt die Menschen dennoch sind, auch übereinander ein
vollkommenes Eigentumsrecht ausüben zu wollen, beweisen nicht nur
ihre täglichen rücksichtslosen Versuche, sich gegenseitig bis zum äußersten

auszunützen, sondern auch die alten und neuen Staatstheorien,
nach denen das Individuum in gleicher Weise auf die Gemeinschaft

hingeordnet ist, wie der Teil eines Organismus auf das Ganze, und darum
das Individuum der Gesellschaft gegenüber überhaupt keine Rechte

besitzt. Wir brauchen hier auf die Frage nach dem Verhältnis des

Individuums zur Gemeinschaft nicht näher einzugehen. Für unseren
Zweck genügt es zu bemerken, daß solche Totalitätsansprüche des

Staates auf einer Verkennung des jedem Einzelmenschen zukommenden
Rechtes beruhen, durch Akte des Erkennens und des Liebens mit Gott
in eine unmittelbare Beziehung zu treten. Daher bestreitet der Aquinate
mit Recht, daß der Einzelmensch in jeder Beziehung auf den Staat
hingeordnet ist, wie das zu einem vollkommenen Eigentumsrecht ge-



328 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

hört1. Die Gesellschaft leistet dem Einzelwesen die größte Hilfe in
seinem Streben nach dem letzten Ziele, aber diese Hilfe hat einen wesentlich

anderen Charakter als die Hilfe, die der Mensch den Dingen unter
ihm gewährt. Den Dingen unter ihm hilft der Mensch, indem er selbst

unter ihrer Mitwirkung Gott erkennt und verherrlicht, die Hilfe
dagegen, die dem Individuum von der Gesellschaft geleistet wird, besteht
in der Beschaffung und Sicherung aller der Dinge, die das Individuum
zum Gotterkennen und Gottverherrlichen braucht, aber sich nicht allein
besorgen kann. Denn nicht die Gemeinschaft erkennt und verherrlicht
Gott unmittelbar, sondern der Einzelmensch. Daher kann die Gesellschaft

über den Einzelmenschen niemals die gleichen Rechte erhalten,
wie dieser über die Dinge unter ihm. Und wenn sie durch ihre Vertreter
gleichwohl die gleichen Rechte beansprucht, dann hat der Einzelmensch
nicht nur das Recht, sondern sogar die Pflicht, sich auch gegen die
Gemeinschaft selbst zu behaupten.

7. Grenzen der menschlichen Selbstbehauptung

Wie weit ein Mensch seine Selbstbehauptung ausdehnt hängt davon
ab, welche Auffassung er vom Rechte hat. Ist für ihn Recht gleich
Macht, dann wird er auch für seine Selbstbehauptung keine andere

Grenze anerkennen. Diese Form von Selbstbehauptung hat in Nietzsches

Theorie vom Übermenschen den radikalsten Ausdruck und im deutschen

Nationalsozialismus ihre nicht weniger radikale Verwirklichung gefunden.
Schon das Geschöpfsein läßt keine solche absolute Selbstbehauptung

zu. Denn wie wir sahen, muß jedes Geschöpf wieder zu seinem Ausgangspunkte

zurückkehren. Das aber ist schon ein Gesetz, das auf seifen
des Geschöpfes eine absolute Ungebundenheit ausschließt. Daher kann
auch die menschliche Willensfreiheit nicht so weit reichen, daß sie den

Menschen von dem allgemeinen Gesetz der Rückkehr zu Gott ausnimmt.
Vielmehr macht sie beim Menschen noch ein zweites Gesetz notwendig,
das man das moralische oder sittliche nennt. Soll nämlich der Mensch

wirklich frei sein und darum auch frei zu Gott zurückkehren, dann darf
er nicht in allem durch physische Gesetze zu einem bestimmten Handeln

gezwungen werden, sondern muß es Handlungen geben, die er setzen
oder unterlassen, so oder anders gestalten kann. Bezüglich ihrer Bindung

1 S. th. I-II 21, 4 ad 3 : « Homo non ordinatur ad communitatem politicam
secundum se totum, et secundum omnia sua. » Vgl. II-II 104, 5 ad 2.



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 329

unterscheiden sich die für alle Geschöpfe geltenden physischen Gesetze

von den moralischen dadurch, daß nur diese letzten vom Menschen

übertreten werden. Zwischen den physischen und den moralischen
Gesetzen besteht kein einfacher Parallelismus, so daß Gott jedem
physischen Gesetze im Menschen noch ein sittliches an die Seite gestellt
hätte. Das ergibt sich schon aus der großen Zahl menschlicher
Handlungen, die an sich sittlich weder gut noch schlecht sind, z. B. essen,

trinken, gehen und schlafen. Sodann wäre ein solches sittliches Parallelgesetz

entweder ein Gebot, das physische zu beobachten, oder ein Verbot,
danach zu handeln. Beides würde die göttliche Gesetzgebung geradezu
lächerlich machen. Denn das erste ist überflüssig und das zweite
unsinnig. Das Verhältnis zwischen der physischen und der moralischen

Ordnung ist auch nicht das gleiche wie zwischen Gattung und Art, weil
die physischen Gesetze durch die moralischen nicht, wie z. B. das Sinnenwesen

durch das Vernünftigsein, näher bestimmt werden ; denn, wie
bereits bemerkt, verpflichten die moralischen Gesetze ja ganz anders

als die physischen. Die physischen Gesetze muß der Mensch unter allen
Umständen beobachten, die moralischen soll er einhalten, sonst erreicht
er sein Endziel nicht, er kann sie aber auch übertreten.

Damit die physische und die moralische Ordnung dennoch nicht
einfach beziehungslos einander gegenüberstehen, muß zwischen ihnen
ein ursächliches Verhältnis bestehen. Denn Gott würde die Einheit der

menschlichen Natur zerstören, wenn Er in seiner sittlichen Gesetzgebung

überhaupt keine Rücksicht genommen hätte auf die physische Ordnung.
Auf der einen Seite ist die moralische Ordnung der physischen so

angepaßt, daß man sie in ihren großen Umrissen schon aus den Neigungen
der menschlichen Natur erkennen kann. So läßt sich schon aus der

allen Menschen angeborenen Hinneigung zum sozialen Leben erkennen,
daß Gott den Menschen auch in irgend einer Form dazu verpflichten
wollte. Aber auf der anderen Seite steht die physische Ordnung im
Menschen doch ganz im Dienste der moralischen. Die Stoiker hatten
die sittliche Ordnung ganz der physischen unterstellt, indem sie auf
Grund ihrer pantheistischen Gleichsetzung von Natur und Gottheit
lehrten, die sittliche Vollkommenheit des Menschen bestehe in einem

Leben, das ganz im Einklänge mit der Natur stehe. Gibt es einen

persönlichen Gott, dann kann die Übereinstimmung der menschlichen

Lebensführung mit der Natur nicht das letzte sein, sondern muß es noch
eine Übereinstimmung des menschlichen Lebens mit etwas Höherem

geben, der jene mit der Natur untergeordnet ist. Und darum genügt

Divus Thomas 24



330 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

es dann nicht, bloß die physischen Naturgesetze zu beobachten. Das

Sittengesetz verpflichtet den Menschen zwar nicht zum Streben nach
einem anderen Endziel als die physischen Gesetze ; beide sollen ihn
vielmehr zu dem gleichen ersten Ausgangspunkte zurückführen, aber es

schreibt ihm vor, dieses allen Geschöpfen gemeinsame Endziel auf eine

wesentlich höhere und vollkommenere Weise zu erstreben, nämlich so,
wie es einer vernünftigen Natur und der ganzen Stellung des Menschen

in der Schöpfung entspricht. So erfüllt auch das Tier ein Naturgesetz,
wenn es Speise und Trank zu sich nimmt ; nichtsdestoweniger muß der
Mensch sich beim Essen und Trinken anders benehmen als seine

unvernünftigen Hausgenossen. Das Sittengesetz verhält sich zum physischen
Naturgesetz wie die Form zum Stoffe. Und darum steht die sittliche
Ordnung weit über der rein physischen, und enthält nicht diese sondern

jene den absoluten Maßstab, nach dem der Mensch sein Leben einrichten
muß.

Das auf den menschlichen Selbsterhaltungstrieb angewandt, müssen

wir also sagen : Daß jeder Mensch diesen Trieb in sich verspürt, ist ein
offensichtliches Zeichen, daß Gott ihn auch befriedigt haben will. Aber
das berechtigt den Menschen noch lange nicht, sich dabei bloß an die
Gesetze der physischen Ordnung zu halten und sich so weit selbst zu
behaupten, als ihm das physisch möglich ist. Vielmehr unterliegt auch
seine Selbstbehauptung den Gesetzen der sittlichen Ordnung.

8. Beziehentlicher Gegensatz
zwischen Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

Wenn der Mensch sich an die seiner Selbstbehauptung gesetzten
Schranken hält, übt er Selbstverleugnung. Kaum ein anderer Gegensatz
kommt dem Menschen im praktischen Leben so unmittelbar und
ungesucht zum Bewußtsein wie der zwischen Selbstbehauptung und
Selbstverleugnung. Denn zu der ersten treibt die Natur den Menschen an,
gegen die zweite aber flößt sie ihm den größten Widerwillen ein. Darum
glauben manche, Selbstverleugnung sei mit Selbstbehauptung schlechthin
unvereinbar, oder höchstens in der Weise wie zwei entgegengesetzte
Eigenschaften in abgeschwächtem Stärkegrad.

Um das wahre Verhältnis der Selbstverleugnung zur Selbstbehauptung

zu erkennen, darf man sich nicht durch unsere mangelhafte
Ausdrucksweise irreführen lassen. Denn in dem Ausdruck « Selbstverleugnung

» hat das « Selbst » nicht den gleichen Sinn wie in « Selbstbehaup-



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 331

tung ». Während es hier die Nämlichkeit von Subjekt und Objekt
bezeichnet — der Mensch behauptet sein eigenes Selbst —, bezeichnet

es dort die Nämlichkeit des Subjektes, das verleugnet, mit dem Subjekt,
dem etwas versagt wird. Auch das Objekt der Selbstverleugnung steht
zu ihrem Subjekt in so enger Beziehung, daß jede Selbstverleugnung
diesem notwendig wehetut, aber es ist nicht, wie bei der Selbstbehauptung,

dieses selbst, sondern nur etwas mit ihm Verbundenes. Darum
ist zwischen Selbstbehauptung und Selbstverleugnung kein innerer

Widerspruch. Es besteht zwischen ihnen nicht einmal ein konträrer
Gegensatz oder ein Gegensatz des größten Abstandes, weil dieser nur
zwischen Beschaffenheiten vorkommt, das Sein aber, das der Mensch

behaupten will, nicht bloß sein Beschaffensein ist, sondern sein Tätigsein.

Der Gegensatz der Beraubung kommt schon eher in Frage, weil
der Mensch in der Selbstverleugnung sich wirklich eines bestimmten

Tätigseins beraubt. Aber weil der Mensch sich in der Selbstverleugnung
nicht des ganzen Tätigseins berauben will, sondern nur eines bestimmten,
und auch auf dieses nur verzichtet, um an Stelle dessen ein vollkommeneres

zu setzen, läßt sich ihr Verhältnis zur Selbstbehauptung auch
nicht in dieser Art von Gegensätzlichkeit unterbringen. So bleibt nur
der beziehentliche Gegensatz übrig. Dieser hat das Besondere, daß seine

Glieder sich nicht, wie bei den anderen, ausschließen, sondern im Gegenteil

gegenseitig fordern. So ist zwischen Vater und Kind ein solcher
beziehentlicher Gegensatz ; darum muß überall dort, wo ein Vater ist,
auch ein Kind sein.

Daß zwischen der Selbstbehauptung und der Selbstverleugnung
wirklich diese letzte Art von Gegensätzlichkeit ist, erkennen wir aus
der Natur des menschlichen Wollens überhaupt. Dieses leidet an einer

doppelten Unvollkommenheit. Die eine wird offenbar in der Wahl eines

bestimmten Gutes, und die andere nach der Wahl. Ein Sprichwort
lautet : Wer eines will, muß vieles lassen. Mit diesem vielen ist alles

gemeint, was dem Menschen unter den gegebenen Umständen ebenfalls

möglich wäre, denn schlechthin Unmögliches ist auch schlechthin unbe-

gehrbar ; was den Menschen auch bis zu einem gewissen Grade anlockt,
denn sonst käme es überhaupt nicht in Wahl ; was aber nicht zusammen
mit jenem einen erreichbar oder besitzbar ist. Darum sagt ein anderes

.Sprichwort : Wer die Wahl hat, hat auch die Qual.
Die zweite Unvollkommenheit des menschlichen Wollens liegt in

seiner Unbeständigkeit und großen Veränderlichkeit. Denn kaum hat
der Mensch eine Wahl getroffen, dann ist er auch schon in Gefahr, sie



332 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

zu bereuen und rückgängig machen zu wollen. Der Grund dafür ist
ein doppelter : Hat der reine Geist einmal eine Wahl getroffen, dann
kann das zurückgewiesene Gut oder Scheingut niemals mehr einen Reiz
auf ihn ausüben, es sei denn, Gott wirke ein besonderes Wunder. So

fühlen sich die bösen Geister selbst von Gott nicht mehr angezogen,
obwohl auch sie Gott als das objektiv größte Gut erkennen. Anders

liegt die Sache beim Menschen. Auch nachdem er ein Gut
zurückgewiesen hat, um ein anderes zu besitzen, fährt das zurückgewiesene
Gut fort, ihn noch anzuziehen. Man möchte hier fast von einer Rache
des verschmähten Gutes sprechen, die darin besteht, daß es sich ihm
mittels der Phantasie gerade jetzt im besten Lichte zeigt und ihm immer
wieder zum Bewußtsein bringt, auf was er verzichtet hat. Sodann
erkennt der Mensch den wirklichen Wert des gewählten Gutes erst dann

vollkommen, wenn er in seinen Besitz gelangt ist. Dieser Wert aber

bleibt durchweg weit hinter dem zurück, was er erwartete. Darum
beginnt für ihn jetzt eine andere Qual, die vielleicht noch größer ist als
die erste. Denn bei der ersten fühlte er sich wenigstens noch frei, bei
der zweiten ist er das sehr oft nicht mehr. So zögert einer vielleicht
sehr lange, ob und welche Person er heiraten soll. Endlich entscheidet

er sich. Aber bald erkennt er, daß seine Wahl verkehrt war. Darum
würde er sie gerne rückgängig machen, aber es ist zu spät, er muß
aushalten.

So sehen wir, daß das menschliche Wollen hier auf Erden immer
mit einem Verzichten verbunden ist. Aber umgekehrt ist auch jedes
Verzichten mit einem Wollen verbunden ; denn ein Verzichten ohne jedes

positive Wollen wäre ein Verzichten ohne Gegenstand, was einen Widerspruch

in sich schließt.
Nun fällt die Selbstbehauptung des Menschen offenbar unter das

Wollen, die ihr entgegengesetzte Selbstverleugnung aber ebenso
offensichtlich unter das Verzichten. Daher muß ihr Verhältnis zueinander
das gleiche sein wie das zwischen Wollen und Verzichten, d. h. sie

müssen sich gegenseitig fordern. Daraus aber folgt, daß ihr Verhältnis
zueinander nur das eines beziehentlichen Gegensatzes sein kann.

9. Der vollkommene Mensch

Vollkommen Mensch sein ist nicht dasselbe wie ein vollkommener
Mensch sein. Das erste wird der Mensch schon gleich im ersten Augenblick
seines Lebens, das zweite dagegen läßt viele Grade zu und ist ein Ideal,



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 333

dem der Mensch nur mehr oder weniger nahekommt. Denn während

zum ersten hinreicht, daß einer alles hat, was den Menschen von jedem
anderen Wesen verschieden macht, daß er also ein vernünftiges Sinnenwesen

ist, fordert das zweite außerdem, daß er sich alle jene Tugenden
oder Fertigkeiten erworben hat, die notwendig sind, damit er auch in
einer seiner menschlichen Natur entsprechenden Weise handelt. Denn
nicht das bloße Sein, sondern erst das Tätigsein gibt einem Ding die
letzte Vollendung. Dieses Tätigsein aber kann beim Menschen der Natur
des Handelnden auch nicht entsprechen und dadurch den Menschen
schlecht machen.

Piaton und Aristoteles folgend, teilt man die Tugenden ein in
Tugenden des Verstandes und Tugenden des Begehrens. Erstere
vervollkommnen den Verstand, letztere das Begehren : den Willen und
das sinnliche Begehren. Die Tugenden des Verstandes werden nur
beziehungsweise Tugenden genannt, weil sie nicht den ganzen Menschen

vervollkommnen. Sie vervollkommnen nicht einmal den ganzen
Verstand. So kann einer zugleich ein ausgezeichneter Sprachkenner und
ein schlechter Mathematiker sein. Besonders aber fehlt ihnen eines :

während die Tugenden des Begehrens dem Menschen zugleich die

Hinneigung mitteilen, von ihnen nur einen rechten Gebrauch zu machen,
geben die Tugenden des Verstandes ihm nur die Befähigung zu bestimmten

Akten des theoretischen oder auch des praktischen Erkennens. So

handelt der keusche Mensch auch notwendig keusch, der Sprachkundige
aber kann auch absichtlich gegen die Sprachregeln verstoßen. Deshalb
bezeichnet man mit Ausnahme der Klugheit nur die Tugenden des

Begehrens als sittliche Tugenden. Die Klugheit aber wird deshalb

ausgenommen, weil sie zwar den Verstand zum Träger, aber die Akte des

Begehrens zu ihrem eigentümlichen Gegenstande hat. Denn sie ist jene
Verstandestugend, die dem Menschen erkennen hilft, welche Mittel er

gebrauchen muß, um sein Endziel zu erreichen.
Wenn wir also sagen, zum vollkommenen Menschen gehöre, daß

er sich alle Tugenden erworben hat, die er braucht, um seiner menschlichen

Natur entsprechend zu handeln, so meinen wir nur die sittlichen
Tugenden, und nicht auch die Tugenden des Verstandes. Daher muß

der vollkommene Mensch nicht auch ein guter Sprachkenner oder
Mathematiker oder Künstler sein, wohl aber vollkommen klug, gerecht,
starkmütig und mäßig, so daß er gewillt und imstande ist, das Sittengesetz

in jeder Beziehung und unter allen Umständen bis zur letzten
Vorschrift treu zu erfüllen. Denn ist auch die menschliche Natur nicht



334 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

selbst das Sittengesetz, so ist sie doch wenigstens das Unterscheidungsmittel

der Übereinstimmung bzw. Nichtübereinstimmung des menschlichen

Handelns mit dem Sittengesetz. Daraus nämlich, daß der Mensch

von Gott eine solche Natur erhalten hat, erkennen wir, daß der Mensch

Gott in anderer Weise zum Endziel hat, als die Dinge unter ihm, und
daß er darum auch auf andere Weise zu diesem ersten Ausgangspunkte
zurückkehren muß.

Wie alle Menschen die spezifisch gleiche Natur und das gleiche
Endziel haben, so gibt es auch für alle nur eine Vollkommenheit. Wie
aber die Menschen trotz ihrer gemeinsamen menschlichen Natur unter
sich sehr verschieden sind, so erstreben sie auch ihre gemeinsame
Vollkommenheit auf sehr verschiedene Weise. Denn ein jeder muß eine

ganz eigene Entwicklung durchmachen. Der Grund dafür liegt in der

großen Verschiedenheit der menschlichen Neigungen. Auch in diesen

kommen alle Menschen so weit überein, als dieselben in der menschlichen

Natur ihre Wurzel haben. Aber wie die Erfahrung lehrt, sind
diese Neigungen nicht in allen Menschen gleich stark. Man hat die

Hauptunterschiede in den sogenannten Temperamentenlehren
übersichtlich zu ordnen versucht. So mangelhaft alle diese Übersichten

sind, eines wird aus ihnen klar : kein Mensch hat gleich von seiner

Geburt an einen vollkommen ausgeglichenen Charakter, sondern in
jedem gibt es gewisse Neigungen, die er mäßigen muß, und andere, die

so schwach sind, daß ihm gewisse sittliche Gebote einen förmlichen
Schrecken einflößen. So hat einer vielleicht von Natur aus einen solchen

Gerechtigkeitssinn, daß ihm in dieser Beziehung niemals genug geschieht,
dagegen so wenig Sinn für Mäßigkeit, daß ihm jedes Fastengebot
unerträglich erscheint. Darum muß jeder eine negative und eine positive
Willensbildung durchmachen. Die negative besteht darin, daß er lernt,
in dem, was ihn zu sehr anlockt, Maß zu halten ; durch die positive
aber muß er dahin kommen, daß er auch dann seine Pflicht erfüllt,
wenn diese ihm gar nicht zusagt. Die negative befähigt den Menschen

zur Selbstverleugnung, die positive dagegen lehrt ihn, sich selbst

behaupten.
In der Frage, welche Willensbildung notwendiger sei, geben viele

Neuere der positiven den Primat, weil sie für die sogenannten passiven

Tugenden des Duldens und Ertragens kein rechtes Verständnis haben.

Aber die Tugenden hängen so zusammen, daß sie nur miteinander
vollkommen besessen werden können. Darum sind positive und negative
Willensbildung, Selbstbehauptung und Selbstverleugnung gleichnot-



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 335

wendig, um ein vollkommener Mensch zu werden. Selbstbehauptung
ohne Selbstverleugnung macht den Menschen gewalttätig, Selbstverleugnung

ohne Selbstbehauptung macht ihn zu einem Schwächling, vor
dem niemand Achtung hat. Wo dagegen rechte Selbstbehauptung und
rechte Selbstverleugnung zusammenkommen, da ist wahre Seelengröße.
Daher sind wirklich große Menschen immer gleich ausgezeichnet gewesen
durch eine Selbstbehauptung, mit der sie sich auch unter den größten
Widersprüchen ihrer Zeitgenossen durchsetzten, und durch eine

Selbstverleugnung, in der sie sogar ihr Leben hingaben, wenn die Ehre Gottes
oder das Wohl ihrer Mitmenschen das erforderten.


	Selbstbehauptung und Selbstverleugnung : eine philosophische Untersuchung

