Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Selbstbehauptung und Selbstverleugnung : eine philosophische
Untersuchung

Autor: Thiel, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762240

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

Eine philosophische Untersuchung

Von P. Matthias THIEL O.S.B., Rom (S. Anselmo)

1. Das Problem des vollkommenen Menschen

Gleich von den Anfingen des philosophischen Denkens an trat im
alten Griechenland die Frage in den Vordergrund, wie aus einem vieles
und aus vielem wieder eines werden konne. Denn das sind zwei Vor-
ginge, die in der Natur ohne Unterbrechung aufeinander folgen, und
die trotz ihrer Alltdglichkeit immer wieder groBes Erstaunen erregen,
weil sowohl das eine als das viele sich im Sein zu erhalten sucht, und
darum zu jedem der beiden Vorginge eine gewisse Gewalt erforderlich
ist. Deshalb gab Heraklit dieser bestindigen Umwandlung des einen
in vieles und des vielen in eines den Namen Krieg. Nach ihm ist der
Krieg aller Dinge Vater, aller Dinge Kdonig. Die einen macht er zu
Gottern, die anderen -zu Menschen, die einen zu Sklaven, die anderen
zu Freien 1. ,

Damit ist schon gesagt, da8 auch der Mensch in diesen Natur-
prozeB der gewaltsamen Umgestaltung hineingezogen ist. Aber wie er
in der Natur iiberhaupt eine Sonderstellung einnimmt, so macht er auch
diesen Kampf alles Verginglichen auf eine ganz eigene Weise mit. Bei
ihm wird aus dem rein physischen Kampf der Elemente in den Dingen
zugleich ein moralischer mit dem Ziele, alles in den Dienst seiner sitt-
lichen Selbstvervollkommnung zu stellen. Denn der Mensch hat nicht
nur einen Leib zu erhalten und zu vervollkommnen, sondern auch eine
geistige Seele, die gleichfalls noch einer Vervollkommnung fihig und
bediirftig ist. Und auch dieses zweite erfordert einen Kampf, den er
zum Teil gegen die Michte der unverniinftigen Natur, zum Teil aber
auch gegen seinesgleichen fithren muB.

Wer diesen Kampf siegreich zu fithren versteht, besitzt die Tugend
der Tapferkeit. Bis auf Platon, der als erster alle Tugenden der Gerechtig-

1 Fragment 44.



312 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

keit unterordnete, galt im alten Griechenland die Tapferkeit als die
Tugend, die allein imstande ist, dem Menschen Adel zu verleihen 1.
Darum setzt z. B. der spartanische Dichter Tyrtius Arete schlechthin
gleich Kampfestiichtigkeit. Und noch zur Zeit Platons galt Homer
deshalb als der Erzieher ganz Griechenlands, weil er der griechischen
Jugend in seiner Odysse und Ilias so viele Vorbilder héchster Tapfer-
keit vor Augen gestellt hatte.

Obwohl dann mit der Entwicklung der Polis mehr und mehr das
Gesetz an die Stelle des Vorbildes trat, so da nunmehr das « Ethos
des Gesetzes » fiir die Erziehung der Jugend maBgebend wurde, ging
doch der Gedanke, daB das Leben des Menschen hier auf Erden ein
ununterbrochener Kampf sei, nicht verloren. Der Wechsel, der jetzt
eintrat, war der gleiche, wie er sich um diese Zeit im gesamten Denken
der Griechen bemerkbar macht. Man nennt die erste Periode der
griechischen Philosophie die kosmologische, weil der Kosmos oder die
Natur ihren Hauptgegenstand bildete. Mit den Sophisten dagegen
beginnt die anthropologische oder humanistische Periode, weil jetzt der
Mensch in den Mittelpunkt des philosophischen Interesses tritt. Darum
frigt man jetzt weniger mehr nach der Natur des Seins als nach der
Natur und der Mdglichkeit des menschlichen Erkennens. Was ins-
besondere die Erziehung betrifft, beschéftigte die Sophisten vor allem
die Frage, ob die Tugend dem Menschen schon angeboren werde, oder
erlernbar sei. So verstehen wir, warum man jetzt nicht mehr so sehr
von dem Kampf der Natur spricht, als vielmehr von dem Kampfe, in
dem der Mensch von der Gottheit einen bestimmten Posten erhalten hat.

Der Vergleich des menschlichen Lebens mit einer militia spiritualis
1Bt sich bis auf Pythagoras und seine Schule zuriickverfolgen 2. Dort
ist aber der in ihm zum Ausdruck kommende Aktivismus noch sehr
gemildert durch die Aszese des Schweigens und der treuen Gefolgschaft
gegen den Meister. Literarisch greifbarer findet sich der Vergleich in
der platonischen Apologie, wo Sokrates in seiner Verteidigungsrede
sagt, wie er einst als Soldat bei Potideia, Amphipolis und Delion ge-
standen und seinen Posten nicht verlassen durfte, den ihm der Feldherr

1 Vgl. W. Jaeger, Paideia, Die Formung des griechischen Menschen. Berlin
1934, 130 ff.

2 Vgl. Hil. Emonds, Geistlicher Kriegsdienst. Der Topos der militia spiri-
tualis in der antiken Philosophie, in Heilige Uberlieferung. Eine Festgabe zum
silbernen Abtsjubilium des hochwiirdigsten Herrn Abtes von Maria Laach,
Ildefons Herwegen. Miinster i. W. 1938, 21-50.



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 313

der Athener angewiesen hatte, sondern auf ihm ausharrte und alle
Gefahren auf sich nahm, so fiihle er sich auch Gott gegeniiber in einem
militdrischen Dienstverhidltnis. Deshalb diirfe er nicht ohne Geheil3
des Gottes von seinem Posten zuriicktreten, d. h. seinem Leben und
seiner Wirksamkeit als Philosoph untreu werden, selbst nicht aus Furcht
vor dem Tode. Bei einer anderen Gelegenheit verwirft Sokrates aus
dem gleichen Grunde auch den Selbstmord. Von den spiteren Philo-
sophen haben die Stoiker den Vergleich des menschlichen Lebens mit
einem Kriegsdienste so ausgiebig gebraucht, dal Seneka ihre ganze
Lebensauffassung in dem kurzen Spruche wiedergeben konnte : « vivere
militare est ».

Wenden wir nun unseren Blick nach dem Orient, dessen ganzes
Denken vom Brahmanismus und Buddhismus beherrscht ist. Nach
Deussen ! ist das Credo des Buddhisten enthalten in den vier heiligen
Wabhrheiten : 1. vom Leiden, 2. von der Entstehung des Leidens, 3. von
der Aufhebung des Leidens, 4. vom Wege zur Aufhebung des Leidens.
Denn die Geburt, das Alter, die Krankheit, der Tod, das Verbunden-
sein mit Nichtlieben wie das Getrenntsein von Lieben, alles ist Leiden.
Ursache alles Leidens ist jener Durst, der von Wiedergeburt zu Wieder-
geburt fithrt und von Freude zu Freude. Daher besteht die Aufhebung
des Leidens in der Aufhebung dieses Durstes nach Sein und Wieder-
geborenwerden. Den Weg zur Aufhebung dieses Durstes nennt Buddha
den heiligen, achtteiligen Pfad, der heit: rechtes Glauben, rechtes
Denken, rechtes Reden, rechtes Handeln, rechtes Leben, rechtes Streben,
rechtes Gedenken, rechtes Sichversenken. Hat der Mensch diesen
heiligen Pfad gliicklich durchlaufen, dann verspricht ihm Buddha das
Nirvana. Wie sich Buddha diesen Zustand der Vollendung gedacht hat :
ob als ein reines Nichts, oder als einen Zustand positiver Seligkeit, hat
er seinen Schiilern nicht gesagt. Aber gewiB8 dachte er nicht an einen
Olymp, in dem nur Kriegshelden und sieggekronte Wettkdmpfer mit
den Gottern ein frohes Gastmahl halten.

Damit haben wir zwei Auffassungen vom vollkommenen Menschen
wiedergegeben, die nur den Gegenstand miteinander gemeinsam haben.
Denn was die eine iiber alles hochschitzt, verurteilt die andere so, dal3
sie schon das Verlangen danach fiir schiddlich erklirt. Aber obwohl
beide in lingst vergangenen Zeiten entstanden sind, geben sie noch
immer am besten die beiden Richtungen an, nach denen die Menschen

-1 Allgemeine Geschichte der Philosophie. I 3. Leipzig 19303, 147 ff.

Divus Thomas 23



314 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

in der Frage auseinandergehen, ob ihre Vollkommenheit mehr durch
Selbstbehaupten, Ringen und Streben oder durch Entsagen, Selbst-
verleugnen und Verzichten erreicht werde. Wir haben es hier mit einer
Frage zu tun, an der kein nach Vollkommenheit strebender Mensch
vorbeikommt, der aber die meisten ratlos und verzweifelt gegeniiber-
stehen, weil sie in der Selbstbehauptung und der Selbstverleugnung zwei
Dinge sehen, die sich eigentlich ausschlieBen und die sich doch nicht ganz
voneinander trennen lassen. Denn wer muB sich im praktischen Leben
nicht in einem fort sowohl selbst behaupten als auch selbst verleugnen ?
Wie weit aber hilft ihm das eine, und wie weit das andere, sich selbst
vervollkommnen ? Im folgenden machen wir zuerst die Selbstbehaup-
tung und dann die Selbstverleugnung zum Gegenstand einer philo-
sophischen Betrachtung, um dann zu sehen, welchen Beitrag beide zur
Vollkommenheit des Menschen liefern.

2. Die Erhaltung der Dinge als Forderung des gottlichen Gesetzes,
daB alles zu seinem ersten Ausgangspunkte zuriickkehrt

Alle Dinge suchen sich in ihrem Sein zu erhalten !. Daher ist es
nichts Besonderes, daB} auch der Mensch fiir das seinige besorgt ist.
Der Unterschied liegt nur in der Weise, wie das geschieht. Das Mineral
erhilt sich einfach dadurch, daB es allen auf es einwirkenden duBeren
Ursachen nach Kriften Widerstand leistet. Die Pflanze tut schon mehr,
indem sie ihr Leben durch Aufnahme von Nahrung verlingert und
vervollkommnet und es dann sogar fortpflanzt, damit wenigstens die
Art erhalten bleibt. Beim Tier kommt als weiteres hinzu, daBl es den
Angriffen auf sein Sein zuvorzukommen sucht, indem es entweder die
Flucht ergreift oder selbst zum Angriff iibergeht. Und endlich der Mensch.
Vergleichen wir das, was ein Tier zum Leben braucht, mit dem, was
der Mensch nétig hat, so ist das vielleicht dem Gewichte nach weit mehr,
aber wihrend das Tier mit ganz wenigen Sachen zufrieden ist, z. B. mit
Hafer, Heu, Stroh und Wasser, und alles iibrige in der Natur unberiihrt
liBt, gewinnt der Mensch seinen Unterhalt aus tausend und abermal
tausend Dingen. Und ebenso verhilt es sich mit der Selbstverteidigung.
Das Tier hat nur seine Zihne, seine Fiille, seine Horner oder einen

1 Thomas, S. th. II-II 64, 5: « Quaelibet res naturaliter conservat se in esse,
et corrumpentibus resistit quantum potest. Et ideo quod aliquis seipsum occidat,
est contra inclinationem naturalem. »



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 315

Stachel, um den Gegner abzuwehren, der Mensch dagegen weill aus
allem eine Waffe zu machen.

Auf die Frage, warum denn jedes Ding sich im Sein zu erhalten
sucht, hat schon Aristoteles ! die tiefsinnige Antwort gegeben, daf3 alles
so weit als moglich an dem Immer und der Gottheit teilnehmen mdchte.
Das aber hat seinen Grund darin, dafl alle Dinge von einer immer-
seienden Gottheit ausgegangen sind, zu der sie auch wieder zuriick-
kehren miissen. Dem Gedanken, daBl die erste Wirkursache der Ge-
schopfe auch deren Endziel sei, begegnen wir von Anfang an in den
Philosophien aller Vélker, mégen ihre Kosmogonien sonst noch so ver-
schieden sein : z. B. bei den Agyptern, den Persern, den Indern und
den Griechen. Die theistische Philosophie begriindet ihn aus der gott-
lichen Vollkommenheit. Wiirde ndmlich nicht alles Erschaffene wieder
zu seinem ersten Ausgangspunkte zuriickkehren, dann hitte Gott sich
bei der Schopfung entweder ein anderes Endziel als Sich Selbst oder
ein Ziel gesetzt, das nicht ganz erreicht wird. Beides widerspricht der
gottlichen Allvollkommenheit. Folglich muB alles Erschaffene wieder
zu Gott zuriickkehren, und ist die Frage nur, wie man sich diese Riick-
kehr denken soll.

Die alten Brahmanen stellten sich das Entstehen der Welt aus dem
Urprinzip Atman so vor wie das Netz von der Spinne aus ihrem Leibe
gewoben wird, und glaubten darum, die Riickkehr aller Dinge zu ihrem
'Ausgangspunkte geschehe auch in dhnlicher Weise wie die Spinne ihr
Netz in sich zuriickzieht. So kamen sie zu ihrer Lehre, daB3 die gréBte
Vollkommenheit des Menschen und iiberhaupt die Vollendung aller
Dinge in der Aufhebung des Seins auBerhalb ihres Prinzips bestehe. Das
ist eine mit dem wahren Gottesbegriff schlechthin unvereinbare panthei-
stische Erklirung. Denn auf diese Weise kénnen nur Dinge gleichen
Wesens zu ihrem Ausgangspunkte zuriickkehren. Gott aber steht zu
der Welt in dem Verhiltnis einer analogia entis, der zufolge Er weder
Material- noch Formalursache der geschaffenen Dinge sein kann, son-
dern nur Wirkursache und Ziel. Daher gibt es fiir die geschaffenen
Dinge keine andere Méglichkeit, ihr Sein aufzuheben, als die Ver-
nichtung. Nun kann man aber die Vernichtung der Dinge als solche
keine Riickkehr zu Gott nennen. Sagen, Gott habe die Riickkehr
aller Dinge in das reine Nichts zum Endziel seiner Schopfung ge-
macht, bedeutet soviel wie, Gott habe seiner Schépfung iiberhaupt

1 De anima II 415a 291



316 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

kein positives Ziel gesetzt. Auch das widerspricht der géttlichen Voll-
kommenbheit.

So erhalten wir folgenden Sachverhalt : Die gottliche Vollkommen-
heit fordert, daB3 Gott den geschaffenen Dingen die Bestimmung gegeben
hat, zu Thm als ihrem ersten Ausgangspunkte zuriickzukehren. Diese
Riickkehr aber kann weder darin bestehen, daf3 das geschopfliche Sein
in das gottliche zuriickgezogen wird, noch auch darin, da ein reines
Nichts an seine Stelle tritt. Folglich muB} sie auf eine Weise geschehen,
in der das Sein der Dinge irgendwie erhalten bleibt.

3. Eigene Mitarbeit der Geschopfe bei ihrer Riickkehr zu Gott

In der Ausdrucksweise « zu Gott zuriickkehren » liegt offenbar eine
Metapher. Um diese recht zu verstehen, miissen wir das von Gott
gewollte Endziel der Schépfung noch etwas genauer ins Auge fassen.
Wenn gesagt wird, Gott habe nur Sich Selbst zum Endziel der Schépfung
machen kénnen, so verlangt der wahre Gottesbegriff, dal wir jede Vor-
stellung von einer auch nur dullerlichen und nebensichlichen Seins-
bereicherung Gottes durch die Geschopfe fernhalten !. Gott kann nur
in der Weise Endziel aller Dinge sein, dal Er Selbst immer der Geber
bleibt, die Geschopfe dagegen auch dann von Gott nur empfangen, wenn
sie tatig sind. Horvdth * unterscheidet mit Recht zwischen einem finis
acquirendus, einem zu erreichenden Zweck, und einem finis communi-
candus, einem auf die Schépfung auszugieBenden Gut. Gott konnte bei
der Schépfung nur einen finis communicandus haben. Dunkel finden
wir diese Lehre schon bei Platon. Sie wurde dann durch die Neu-
platoniker und die christlichen Philosophen immer klarer herausge-
arbeitet.

Danach bedeutet der Ausdruck « zu Gott zuriickkehren » soviel wie
am gottlichen Sein Anteil erhalten, und fallen darum von Gott ausgehen
und zu Gott zuriickkehren zeitlich zusammen. Denn im gleichen Augen-
blick, in dem ein Ding von Gott erschaffen wird, erhilt es auch schon
in analoger Weise Anteil am géttlichen Sein.

Wo aber bleibt dann noch Raum fiir eine eigene Mitarbeit der
Geschopfe bei der Riickkehr zu ihrem ersten Ausgangspunkte ? Wiire

1 Thomas, 1 Dist. 45 a. 2: « Alia vero [Deus] vult in ordine ad bonitatem
suam : non autem hoc modo ut per ea aliquid bonitatis acquirat, sicut nos facimus
circa alios bene operando, sed ita quod eis de bonitate sua aliquid largiatur. »

? Der thomistische Gottesbegriff. Freiburg i.d. Schw. 1941, 171.



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 317

das den Geschopfen von Gott mitgeteilte Sein nur ihr Dasein, dann
schlsse freilich eine solche unmittelbare Riickkehr zu Gott jede eigene
Mitarbeit der Geschépfe aus. Aber im Unterschiede von Gott sind in
den Geschopfen Dasein und Tétigsein voneinander sachlich verschieden.
Das Dasein ist in ihnen das Konstante, das T#tigsein dagegen das Dyna-
mische. Denn das Dasein der Geschépfe duldet kein mehr und weniger,
es ist in ihnen der feste Untergrund, auf dem in einem fort ein neues
Tatigsein entsteht. Das Dasein mufl den Geschopfen ganz von Gott
gegeben werden ; das Tétigsein dagegen ist zugleich ihr eigenes Werk.
Denn sie hingen zwar als zweite Ursachen in der Ausiibung ihrer Ur-
sidchlichkeit von Gott als erster. Ursache in der Weise ab, daB Gott
sowohl ihre Tatigkeit als die durch ihre Titigkeit hervorgebrachte
Wirkung unter dem allgemeinen Gesichtspunkte des Seienden hervor-
bringt, aber das hindert nicht, daB sie die gleiche Tiatigkeit und die
gleiche Wirkung unter dem Gesichtspunkte des Soseins hervorbringen.
So konnte ich jetzt nicht schreiben, wenn nicht Gott meinem Schreiben
und dem Geschriebenen Anteil gibe an seinem gottlichen Sein. Diese
Anteilnahme am gdéttlichen Sein erstreckt sich iiber alles, was an meinem
Schreiben und dem Geschriebenen ein Sein hat, bis hinab zu den
geringsten Einzelmerkmalen. Nichtsdestoweniger bin auch ich bei
diesem Schreiben mittatig, und bringe auch ich sowohl mein Schreiben
als auch das Geschriebene mit hervor. Sonst miifte man sagen, Gott
schreibe, nicht ich. Um diese Zusammenarbeit Gottes und der Ge-
schopfe ganz zu verstehen, miiBten wir Gottes Allmacht begreifen. Weil
uns das nicht méglich ist, bleiben wir hier unbefriedigt. Aber deshalb
die Mithilfe Gottes oder die eigene Ursdchlichkeit der Geschépfe leugnen,
befriedigt noch weniger, weil die erste nicht bestritten werden kann,
ohne bei der Welterklirung in die gréBten Widerspriiche zu geraten,
und die zweite beim Menschen durch das SelbstbewuBtsein klar bezeugt
ist. Gibt es aber trotz der totalen Abhingigkeit alles Geschépflichen
von der gottlichen Ursichlichkeit auch eine geschopfliche Ursichlich-
keit, dann ist es damit auch den Geschépfen moglich gemacht, bei ihrer
Riickkehr zu Gott selbst mitzuwirken, ja, dann ist diese Mitarbeit ein
wesentlicher Teil ihrer Riickkehr.

Man teilt die Titigkeiten der Geschopfe ein in physische oder
prddikamentale und metaphysische. Die ersten gehen aus sich hinaus
und bringen wesentlich eine Wirkung hervor, die zweiten bleiben in
ihrem unmittelbaren Subjekt, und wenn auch sie etwas nach aufBlen
hervorbringen, so gehort das nicht zu ihrem Wesen. Alle nicht-



318 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

erkennenden Wesen, die Minerale und die Pflanzen, haben nur aus sich
hinausgehende Téitigkeiten ; Tiere und Menschen haben beide Arten,
und die reinen Geister nur in ihrem Subjekte bleibende Titigkeiten ;
denn ihre ganze Titigkeit besteht aus Akten des Erkennens und
Begehrens.

Alles was wir iiber die eigene Mitarbeit der Geschopfe bei ihrer
Riickkehr zu Gott sagten, gilt sowohl von ihren physischen als ihren
metaphysischen Titigkeiten. Darum sind Menschen und Tiere durch
beide an ihrer Riickkehr zu Gott selbst beteiligt.

4. Selbsterhaltung der Dinge und gegenseitiges Zerstéren

Wie wir sahen, ist die Erhaltung der Dinge eine Forderung des
gottlichen Gesetzes, dall alles Geschaffene wieder zu seinem ersten Aus-
gangspunkte zuriickkehre. Nachdem wir nun auch gesehen haben, wie
die Geschopfe bei dieser ihrer Riickkehr selbst mitwirken, dringt sich
uns die Frage auf, ob man das gleiche von der Erhaltung sagen kénne.
Durch die so totale Abhingigkeit der Geschépfe von Gott nicht nur
in ihrem Dasein sondern auch in ihrem Tétigsein, wie wir sie im vorigen
Abschnitt zugegeben haben, scheint jede eigene Mitwirkung der Ge-
schopfe bei ihrer Erhaltung schlechthin unméglich gemacht.zu sein.
Aber auf der anderen Seite wire es dann nicht zu verstehen, wie die
Geschopfe trotzdem so vieles tun, was offensichtlich ihrer Selbsterhaltung
diéenen soll. Man kime dann kaum daran vorbei, im Wesen der Ge-
schépfe einen inneren Widerspruch zuzugeben.

Die aristotelisch-thomistische Lehre wiedergebend, bestimmt Gredt?
die Erhaltung im allgemeinen als den « Einflu}, kraft dessen etwas im
Sein fortdauert ». Alsdann unterscheidet er eine negative und eine
positive Erhaltung. « Die negative besteht darin, da3 von einem Ding
das ferngehalten wird, was es zerstéren konnte. Diese Erhaltung kann
sich nur auf Dinge beziehen, die zerstérbar sind, auf die Kérper. Die
positive Erhaltung ist ein positiv auf ein Ding sich beziehender ursich-
licher EinfluB3, kraft dessen es im Sein fortdauert, so da3 es ohne diesen
EinfluB sogleich zunichte wiirde. »* In der Frage, ob Geschopfe sich

1 Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Freiburg i. Br. 1935. II 239.
® Thomas unterscheidet in S. th. I 104, 1: « Aliquid conservatur ab altero
dupliciter. Uno modo indirecte et per accidens ; sicut ille dicitur rem conservare
qui removet corrumpens : puta, si aliquis puerum custodiat, ne cadat in ignem,
dicitur eum conservare ... Alio modo dicitur aliquid rem aliquam conservare



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 319

selbst und gegenseitig erhalten kénnen, miissen wir vor allem zwischen
Substanzen und Akzidentien unterscheiden. Dall Akzidentien auch
durch geschopfliche Ursachen positiv erhalten werden, ist leicht ein-
zusehen. Das geschieht zum Teil material-formalursichlich und zum
Teil wirkursdchlich. Auf die erste Weise wird z. B. die Schénheit von
der Substanz erhalten, der sie anhaftet ; auf die zweite Weise z. B.
meine Tétigkeit des Schreibens-von der Bewegungskraft meiner Hand.
Bei den vollstindigen Substanzen muf3 man unterscheiden. Als Ganzes
genommen, kann eine geschopfliche Substanz weder sich selbst noch
eine andere Substanz positiv erhalten. Das erste ist gegen die Kontin-
genz oder Zufilligkeit aller Geschopfe, und das zweite widerspricht dem
Fiirsichsein der Substanzen. Die inneren Ursachen einer geschopflichen
Substanz erhalten sich zwar gegenseitig positiv ; denn sowohl Stoff und
Form, als Wesen und Dasein machen sich gegenseitig seiend, aber diese
gegenseitige Erhaltung der inneren Ursachen dauert nur so lange, als
sie miteinander verbunden sind, und setzt darum die positive Erhaltung
des Ganzen voraus. Die geistige Substanz kann von sich selbst oder
von einer anderen geschaffenen Substanz auch nicht negativ erhalten
werden, weil sie einfach und darum unzerstérbar ist. So bleiben fiir
unsere Frage, ob die Geschépfe auch bei ihrer Erhaltung selbst mit-
wirken, nur die Korper iibrig, und kommt auch bei ihnen einzig die
negative Erhaltung in Betracht, die darin besteht, daB zerstérende Ein-
fliisse ferngehalten werden.

Um die eigene Teilnahme der Koérper an ihrer negativen Erhaltung
recht zu verstehen, miissen wir vor allem beachten, daBB nicht Gott sie
zerstort, sondern ein Koérper den anderen ; denn wire Gott die eigent-
liche Ursache ihrer Zerstérung, welches Geschépf kénnte Thn dann davon
abhalten? Die Korper aber zerstoren sich gegenseitig mit einer solchen
inneren Notwendigkeit, daB die Zerstérung anderer Korper fiir sie
geradezu das Mittel ihrer Selbsterhaltung ist. Wir sehen das besonders
deutlich bei den belebten Kérpern, deren Umwandlung von Nahrung
in die zum Leben erforderlichen organischen Substanzen in einer un-
unterbrochenen Zerstérung der aufgenommenen Stoffe besteht. Die
anorganischen Kérper haben nicht die Kraft, andere Korper so zu
zerstoren, daB diese in sie umgewandelt werden, aber dafiir ist der
Widerstand, den sie den zerstérenden Einfliissen anderer Korper ent-

per se directe, quando scilicet illud quod conservatur, dependet a conservante,
ut sine eo esse non possit. »



320 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

gegensetzen, vielfach um so gréBer, und erwidern auch sie Zerstérung
mit Zerstérung. Gredt! unterscheidet einen dreifachen Widerstand :
einen rein negativen, einen positiven leidentlichen und einen positiven
tatigen. « Der rein negative Widerstand besteht in dem Fehlen der
leidentlichen Moglichkeit ; der Untergrund ist schlechthin unfihig, die
Wirkung eines bestimmten Tédtigen in sich aufzunehmen : das Gold ist
schlechthin unfdhig, die chemische Wirkung der Schwefelsdure in sich
aufzunehmen. Dieser Widerstand ist nur iiberwindbar durch die goétt-
liche, die Natur der Dinge vollstindig beherrschende Kraft. Der positive
leidentliche Widerstand ist die vom Tiétigen zu verwirklichende (zu
iiberwindende) Mdoglichkeit des Leidenden. In der kérperlichen Ordnung
hingt dieser Widerstand von der Stoffmasse ab. So bringt dieselbe er-
wirmende Ursache in einer gréBeren Masse einen niedrigeren, in einer
kleineren Masse einen groBeren Wirmegrad hervor. Der positive titige
Widerstand besteht in der Gegenwirkung (reactio). Dieser Widerstand
ist wirkursdchlich. Als Beisriel diene der Widerstand eines zu hebenden
Gewichtes und der Widcrstand der einander entgegengesetzten Be-
schaffenheiten. » Alle Korper leisten alle drei Arten von Widerstand,
natiirlich nicht den gleichen Kérpern, sondern die eine Art von Wider-
stand diesem und die andere Art jenem Korper gegeniiber. Die voll-
kommenste Art von Widerstand ist die positive titige. Denn in ihm
geht der angegriffene Korper selbst zum Gegenangriff iiber und sucht
er sich dadurch zu erhalten, daB er den angreifenden Kérper sogar
zerstort.

Wie sehr das Zerstéren zum Wesen der geschépflichen Wirkursich-
lichkeit gehért, wird uns klarer, wenn wir das Einwirken der Geschépfe
aufeinander mit der géttlichen Wirkursichlichkeit in den Geschépfen
vergleichen. Wie bereits bemerkt, wirkt Gott in den Geschopfen in der
Weise, daB Er als erste Ursache alles unter dem allgemeinen Gesichts-
punkte des Seienden hervorbringt. Daher behalten die Geschépfe unter
der gottlichen Einwirkung ihr Sosein, und geschieht diese Einwirkung
Gottes so natiirlich und zwanglos, daf3 es der Philosophie erst mit Hilfe
der christlichen Offenbarung gelungen ist, sie klar zu erkennen. Und
wieviel auch trotz dieser iibernatiirlichen Hilfe und trotz jahrhundert-
langer anstrengendster Geistesarbeit noch fehlt, von ihr einen deutlichen
Begriff zu haben, beweist der Streit zwischen den Thomisten und den
Molinisten. Im Gegensatz zu dieser gottlichen Wirkursichlichkeit in

1 A.a.0. I 214.



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 321

den Geschopfen wirken diese aufeinander immer nur unter dem Ge-
sichtspunkte des eigenen beschrinkten Soseins ein. Das aber hat fiir
den Korper, auf den sie einwirken, eine gewisse Zerstérung zur Folge.
Denn um eine neue Seinsform in sich aufzunehmen, muB3 dieser seine
bisherige, der neuen entgegengesetzte, preisgeben. Darin aber liegt eine
Art Zerstérung seines bisherigen Soseins. Und darum leistet er selbst
dann Widerstand, wenn die neue Seinsform viel vollkommener ist als
seine alte. Sein Widerstand ist nichts anderes als die naturgesetzliche
Auswirkung seines Selbsterhaltungstriebes.

9. Soziale Verbundenheit der geschaffenen Dinge

Wire damit das ganze Verhiltnis der Geschdpfe zueinander aus-
gedriickt, dann miilte man an der Sinnhaftigkeit der Welt verzweifeln.
Denn welchen Sinn kénnten wir einer Welt zuerkennen, in der alles
nur auf Zerstorung abzielt ? Aber dieses Streben der Geschépfe, sich
gegenseitig zu zerstéren, enthélt zugleich einen Antrieb zur Titigkeit.
Wirkten die Dinge nicht aufeinander ein, dann miilte Gott sie alle
unmittelbar zum Titigsein bewegen ; denn nichts bewegt sich selbst.
So aber bewegt Gott ein Geschépf durch das andere. Und so kommt
in die Tatigkeit der Geschopfe trotz aller Gegensitzlichkeit eine wunder-
volle Einheit des Strebens, zu ihrem ersten Ausgangspunkte zuriick-
zukehren. Wenn Menschen sich zusammentun, um ein gemeinsames
Ziel mit vereinten Kriften zu erreichen, so nennt man das eine Gesell-
schaft. In einem analogen Sinne bildet die gesamte Schépfung eine
einzige gewaltige Gesellschaft. Denn zu einer Gesellschaft gehort vor
allem, daB3 ihre Glieder ein gemeinsames Ziel anstreben. Diese erste
Forderung einer wahren Gesellschaft wird aber in der ganzen Schépfung
auf das vollkommenste erfiillt. Denn in ihr gibt es nichts, was nicht
Gott zum Endziel hitte. Das zweite Erfordernis einer Gesellschaft ist
die Zusammenarbeit aller Glieder zur Erreichung ihres gemeinsamen
Zieles. Auch diese findet sich in der gesamten Schopfung erfiillt. Wir
bemerkten schon vorhin, daB die Geschiopfe einander zum Tatigsein
antreiben. Schon darin liegt eine gegenseitige Hilfe. Diese ist damit
aber bei weitem nicht erschépft. Erinnern wir uns wieder daran, daB
das Ziel der Schépfung nicht ist, Gott ein neues Sein zu verschaffen,
sondern nur, den Geschopfen Anteil am gottlichen Sein zu geben. Daher
wird der Zweck der Schépfung um so vollkommener erreicht, je mehr
sie Anteil erhdlt am géttlichen Sein. Das aber kann auf eine doppelte



322 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

Weise geschehen : ndamlich 1. durch Vermehrung der Seinsformen, und
2. durch Umwandlung der geschaffenen Seinsformen in Akte des Gott-
erkennens und Gottliebens. Auf die erste Weise kann selbst die Zer-
stérung etwas dazu beitragen, daB die Schépfung, als Ganzes genommen,
ihr Ziel immer vollkommener erreicht. In der Zerstérung als solcher
liegt gar kein Grund dafiir, da3 etwas Besseres entsteht. Daher lautet
die scholastische Formel nur : corruptio unius est generatio alferius, auf
die Zerstérung des einen folgt notwendig das Entstehen eines anderen.
Ob dieses andere besser ist als das Zerstorte, hingt ganz davon ab,
wie das Alte zerstort worden ist. Denn nicht aus jeder beliebigen Zer-
stérung entsteht jedes Beliebige. Aber selbst wenn nichts Besseres ent-
steht, behilt die Zerstérung ihre positive Seite. Goethe hat einmal
gesagt, der Tod sei ein Kunstgriff der Natur, méglichst viel Leben zu
haben. Von unserem theistischen Standpunkte aus gesehen, ist auch
die gegenseitige Zerstorung der Dinge ein Mittel der Schépfung, auf
moglichst vielfache Weise Anteil am gottlichen Sein zu erhalten. Denn
weil in der Welt trotz aller Zerstérungen kein Atom verloren geht, mag
es in ihr noch so toll zugehen, als Ganzes bleibt sie doch erhalten, und
je mehr Zerstérungen sie iiberdauert, desto groBer wird der Reichtum
der Formen, in denen das gottliche Sein sich ihr mitteilt. In einer Welt,
in der es iiberhaupt nichts absolut Vollkommenes gibt, hat auch das
weniger Vollkommene seine grole Bedeutung.

Die andere Weise, ihr Ziel immer vollkommener zu erreichen, ist
der Schépfung nur durch den Menschen mdéglich. Der Mensch nimmt
unter allen Geschopfen eine eigene Stellung ein. Er ist weder ein reiner
Geist noch ein reiner Kérper, sondern sowohl Geist als Kérper. Als
Korperwesen gehért er noch ganz der Erde an und nimmt er an dem
ProzeB der Zerstérung teil : aktiv, indem er andere Geschépfe nicht nur
zu seinem Lebensunterhalt gebraucht, sondern sie auch fiir seine zahl-
reichen Kulturzwecke auf die mannigfachste Weise umgestaltet ; und
passiv, sofern die Dinge seiner Umgebung auch auf ihn zerstérend ein-
wirken. Aber als Geistwesen ist es ihm moglich gemacht, auch am Leben
der reinen Geister teilzunehmen. Von diesen unterscheidet er sich
wesentlich nur dadurch, daB3 er trotz seiner Geistigkeit auch von der
Korperwelt abhidngt. Aber gerade diese Abhingigkeit von der Kérper-
welt befihigt ihn, eine Aufgabe zu erfiillen, zu der ein reiner Geist ginz-
lich ungeeignet ist. Denn um zwischen der Kérperwelt und Gott zu
vermitteln, bedarf es wesentlich zweier Eigenschaften. Ein solcher
Mittler muB3 nimlich auf der einen Seite von der Kérperwelt erreichbar



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 323

sein, damit sie durch ihn zu Gott gelangt, und auf der anderen Seite
selbst imstande, Gott zu erkennen ; denn nur im Erkennen und Lieben
wird die Vereinigung des Geschopfes mit Gott vollkommen. Der reine
Geist erfiillt nur die zweite Bedingung, weil er von der Kérperwelt nichts
empfangen kann. Denn Speise und Trank braucht er nicht, und seine
Ideen erhilt er unmittelbar von Gott eingegossen. Daher kann er wohl
zwischen Gott und der Korperwelt, nicht aber umgekehrt zwischen
dieser und Gott vermitteln. Anders der Mensch. Dieser gewinnt aus
der Korperwelt nicht nur seinen Lebensunterhalt, sondern auch seine
Erkenntnisse bis hinauf zur Gotteserkenntnis 1. Darum ist die mensch-
liche Gotteserkenntnis wesentlich das Werk der ganzen Schopfung. Und
aus diesem Grunde kann man sagen, durch den Menschen gelange die
gesamte Schopfung zur Erkenntnis Gottes. Dadurch aber erhilt die ganze
Schépfung auf eine viel hohere Weise Anteil am gottlichen Sein, als
das mittels physischer Umwandlung und Zerstorung méglich ist. Cog-
noscens fit cognitum, das Erkennende wird das Erkannte, sagen die
Scholastiker. Indem die Schépfung durch den Menschen Gott erkennt,
geht sie mit Gott eine so enge Verbindung ein, daBl damit ihre Riickkehr
zum Ausgangspunkte volle Wirklichkeit geworden ist.

Wenn der Mensch Gott erkennt und daraufhin auch liebt und lobt,
nennt man das Gotlesverherrlichung. Nach dem Gesagten verstehen wir,
warum die christliche Philosophie von jeher in dieser Gottesverherr-
lichung das Endziel der gesamten Schopfung gesehen hat. Denn in ihr
ist der Mensch gleichsam der Exponent und das Organ der iibrigen
Geschopfe. Wie diese nicht ohne ihn, so wire er nicht ohne sie imstande,
diese Aufgabe zu erfiillen. :

Weil diese Gottesverherrlichung nicht mit dem Tode des Menschen
aufhort, sondern auf Erden nur beginnt, um in alle Ewigkeit fort-
gesetzt zu werden, wird durch sie auch der Selbsterhaltungstrieb der
Geschopfe auf das vollkommenste befriedigt. Denn mag auch der
Mensch im jenseitigen Leben der Koérperwelt weder zum Leben noch
zum Erkennen bediirfen, daB er sie einmal gebraucht hat, um zur
Gotteserkenntnis und Gottesliebe zu gelangen, hdlt ihn mit ihr auf
ewig verbunden, und liBt diese auch ewig an seinem Gotteslobe einen
wesentlichen Anteil nehmen.

1 Thomas, S. th. I 13, 3: « Deum cognoscimus ex perfectionibus proceden-
tibus in creaturas ab ipso.»



324 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

6. Des Menschen Pflicht der Selbstbehauptung

Im Menschen wird alles, was er mit den iibrigen Koérperwesen
gemeinsam hat, dadurch auf eine héhere Stufe erhoben, dal es bei ihm
im Dienste seines Geistes steht. So sind die Sinne des Menschen durch
ihre wesentliche Hinordnung auf den Verstand selbst schon bis zu einem
bestimmten Grade vergeistigt, so daB3 es durchaus nicht das gleiche ist,
ob ein Tier etwas sinnlich wahrnimmt oder ein Mensch.

Wir haben im vorausgehenden gesagt, daB3 korperliche Substanzen
im Unterschiede von den geistigen von sich und anderen Geschépfen
wenigstens negativ erhalten werden kénnen. Nun ist aber der Mensch
weder ein reiner Geist noch ein reiner Kérper. Darum kann seine Er-
haltung weder die gleiche sein wie die der reinen Geister, noch genau
so wie die der reinen Korper. Mit den reinen Geistern hat der Mensch
gemeinsam, daB seine geistige Seele im Dasein nur positiv erhalten
wird ; denn wegen ihrer Einfachheit ist sie ja nicht zerstérbar 1. Aber
er unterscheidet sich von ihnen dadurch, daB8 er diese Seele in ihrem
Titigsein negativ selbst erhalten muf3, indem er von ihr alles fernhilt,
was immer sie an der Erfiillung der ihr von Gott gestellten Aufgabe
der Riickkehr zu ihrem ersten Ausgangspunkte hindert oder aufhilt,
Denn die menschliche Seele hingt ja in ihrem Titigsein von einem zer-
stérbaren Leibe ab 2. Mit den reinen Korpern teilt der Mensch die
negative Selbsterhaltung seines Soseins, aber er unterscheidet sich von
ihnen dadurch, da diese Selbsterhaltung sich bei ihm nicht auf das
ganze Sosein erstreckt, sondern nur so weit, als seine Seele in ihrem
Tiétigsein von der Mitwirkung des mit ihr zu einer Natur verbundenen
zerstorbaren Leibes abhingt. Daraus ersehen wir, daf3 auch die Selbst-
erhaltung des Menschen etwas Geistiges an sich hat, was sie weit iiber
die der Dinge unter ihm erhebt. Um das mitauszudriicken, geben wir

1 Thomas, C. gent. IT 79 : « Anima humana non potest corrumpi per actionem
contrarii : non est enim ei aliquid contrarium ; cum per intellectum possibilem
ipsa sit cognoscitiva et receptiva omnium contrariorum. Similiter autem neque
per corruptionem sui subiecti: ostensum est enim supra [cap. 68] quod anima
humana est forma non dependens a corpore secundum suum esse. Similiter autem
neque per deficientiam suae causae : quia non potest habere aliquam causam nisi
aeternam ... Nullo igitur modo anima humana corrumpi potest. »

2 A.a.O.: «Si in operatione intellectus accidit fatigatio aut impedimentum
propter infirmitatem corporis, hoc non est propter debilitatem ipsius intellectus,
sed propter debilitatem virium quibus intellectus indiget, scilicet imaginationis,
memorativae et cogitativae virtutum.»



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 325

ihr im folgenden den besonderen Namen Selbstbehauptung. Die Selbst-
erhaltung der untermenschlichen Dinge ist ein reiner Naturvorgang, die
Selbstbehauptung des Menschen ist das Werk eines iiberlegt und frei
handelnden Geistes. Zu der Selbsterhaltung werden die Dinge unter
dem Menschen von der Natur angetrieben, zu seiner Selbstbehauptung
wird der Mensch auBBerdem noch durch ein besonderes Sittengesetz ver-
pflichtet.

Die Stellung des Menschen als Mittler zwischen der gesamten Korper-
welt und ihrem Endziel legt die Annahme nahe, da3 alle anderen Korper
ihm seine Selbstbehauptung moglichst leicht machen. Denn zwischen
ihm und ihnen besteht ja eine wahre Schicksalsgemeinschaft. . Soweit
er sein Endziel nicht erreicht, wird dieses auch von der unverniinftigen
Schépfung nicht erreicht. Aber die Wirklichkeit sieht ganz anders aus.
Keinem anderen Wesen drohen so viele Gefahren wie dem Menschen.
Und zwar von drei Seiten : nimlich von den Dingen unter ihm, von
dem sinnlichen Teil in ihm und von den Menschen neben ihm.

Dem Menschen gegeniiber zeigen die Dinge unter ihm ein zwie-
spiltiges Wesen. Denn wie wir schon sahen, helfen sie ihm Gott erkennen
und Gott verherrlichen. Aber dazu miissen sie vom menschlichen Geiste
formlich gezwungen werden. Wir lesen in der Heiligen Schrift, daB3
Gott nach der ersten Siinde unserer Stammeltern den Erdboden ver-
flucht und zu Adam gesagt habe : « Mit Miihsal sollst du dich von ihm
nahren alle Tage deines Lebens » (Gn. 3, 17). Dieser Fluch umfaBt auch
die geistige Nahrung des Menschen. Als Philosophen diirfen wir uns
nicht auf die Heilige Schrift berufen. Aber auch ohne iibernatiirliche
Offenbarung dringt sich uns der Gedanke auf, daf3 die Schépfung durch
irgend ein Geschehnis nachtriglich in Unordnung geraten sein muB.
Denn darin, daB alle unverniinftigen Geschépfe gegen den Menschen,
durch den allein sie doch ihr Endziel erreichen, so widerspenstig sind,
liegt offenbar eine Disharmonie, die einen Grund haben muB.

Die dem Menschen von den Dingen unter ihm drohende Gefahr
liegt nicht darin, daB diese ihn fiir ihre Zwecke zu gebrauchen oder
zu miBbrauchen suchen, das tun sie iiberhaupt nicht, weil sie ihn zur
Erreichung aller ihrer nichtletzten Ziele gar nicht nétig haben, sondern
darin, daB er mit ihnen seine Krifte verbraucht, ohne ihnen gegeniiber
seine eigentliche Aufgabe zu erfiillen, nimlich sie ihrem Endziel niher
zu bringen. Denn schon in der Schépfung steckt so viel Wahres, Gutes
und Schones, daB3 kein Menschenleben hinreicht, das alles geistig in sich
aufzunehmen. Und nicht blo8 das ; das in der Schopfung liegende Wahre,



326 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

Gute und Schone iibt auf den Menschen einen solchen Reiz aus, daB
niemand ihm ganz widerstehen kann. Bis zu einem gewissen Grade darf
der Mensch diesem Reize auch folgen. Aber nur so weit, als das Wahre,
Gute und Schoéne in der Schopfung ihm als Mittel und Zwischenziel
dient, um sein Endziel zu erreichen. Sobald er dariiber hinausgeht und
aus dem Wahren, Guten und Schénen der Schépfung selbstindige Ziele
werden ldBt, wird er seiner Aufgabe untreu und sinkt er aus seiner
Mittlerstellung hinab. Wie grol3 diese Gefahr ist, beweist die lange Reihe
derer, die trotz umfangreichster Naturerkenntnisse nicht bis zu einer
klaren Gotteserkenntnis gelangt sind, sondern beim bloBen Natur-
erkennen stehen blieben. Von diesen allen muf3 man sagen, es sei ihnen
nicht gelungen, sich den Dingen unter ihnen gegeniiber selbst zu be-
haupten ; denn statt diese Dinge in ihren Dienst zu nehmen, haben
sie sich zu deren Dienern und Sklaven machen lassen.

Vom Verhiltnis des sinnlichen Teiles im Menschen zum geistigen
gilt das gleiche wie von den untermenschlichen Dingen zum Menschen.
Auch der sinnliche Teil im Menschen ist wesentlich auf den geistigen
hingeordnet und von Natur aus bestimmt, diesem zu dienen. Aber statt
dessen sucht er in einem fort den Geist zu sich herabzuziehen. Es sei
nur an die groBe Zahl der sinnlichen Leidenschaften erinnert, die der
Mensch alle beherrschen muB}, um sittlich vollkommen zu sein. Wer
kennt nicht die Macht dieser Leidenschaften, gegen die sich der Mensch
Tag und Nacht behaupten mu3 ? Jede zu groBe Nachgiebigkeit gegen
irgend eine derselben verringert zum mindesten sein Gutsein. Und das
geniigt, um als eine Siinde gegen die Pflicht der Selbstbehauptung oder
Selbsterhaltung angesehen zu werden. Denn nur in seiner sittlichen
Vollendung ist der Mensch das, was er sein soll.

Die Notwendigkeit des Menschen, sich auch gegen seinesgleichen zu
behaupten, hat zwei Griinde : der eine liegt in seiner groBen Geneigt-
heit, sich durch das Beispiel anderer zu Handlungsweisen bestimmen zu
lassen, die gar nicht seiner besonderen Begabung und Veranlagung ent-
sprechen. Denn so férderlich gute Beispiele sein kénnen, auch die besten
enthalten eine gewisse Gefahr, daB ihr Nachahmer sich selbst untreu
wird, indem er zu wenig Riicksicht nimmt sowohl auf seine eigenen
Anlagen als auf die besonderen Lebensverhiltnisse. So kann einer selbst
in der Nachahmung von Heiligen groBe Fehler begehen. Der andere
Grund liegt in der Versuchung, einander wie Sachen zu behandeln, iiber
die man ein vollkommenes Eigentumsrecht hat. Wie wir bereits sahen,
bediirfen die untermenschlichen Dinge deshalb des Menschen, weil sie



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 327

selbst nicht die Gotteserkenntnis haben, durch die ihre Riickkehr zu
Gott erst vollkommen wird. Umgekehrt bedarf auch der Mensch der
Dinge unter ihm sowohl zum Leben als zum Erkennen. Daraus folgt,
daB der Mensch iiber-die Dinge unter ihm ein vollkommenes Eigentums-
recht haben muB, d. h. das Recht, sie nicht nur blo zu gebrauchen,
sondern sie zu seinem Gebrauche selbst zu zerstéren. Denn wer ein Ziel
will, muB3 auch alles das wollen, was mit dem Ziele notwendig zusammen-
hingt. Hat also Gott den Menschen so zum Mittler zwischen den Dingen
unter ihm und dem gemeinsamen Endziel aller Gesch6pfe gemacht, daf3
der Mensch diese Aufgabe nur dann erfiilllen kann, wenn er iiber sie
ein vollkommenes Eigentumsrecht ausiibt, dann mul3 Gott ihm dieses
Eigentumsrecht auch wirklich gegeben haben.

Danach beruht das vollkommene Eigentumsrecht des Menschen
iiber etwas auf zwei Voraussetzungen : fiir’s erste darf der Rechtsgegen-
stand nicht selbst imstande sein, Gott unmittelbar zu erreichen, sondern
muBl er dazu eines Mittlers bediirfen ; und sodann muB3 auch die Zer-
storung dieses Rechtsgegenstandes etwas zur Erreichung dieses Zieles
beitragen. Nun sind aber beide Voraussetzungen beim Menschen selbst
nicht gegeben. Die erste nicht, weil jeder Mensch mit Verstand und
Wille ausgestattet und darum ohne Vermittlung eines anderen befdhigt
ist, Gott zu erkennen und zu lieben ; und die zweite nicht, weil der
Mensch durch die Zerstérung seines Lebens der Moglichkeit beraubt
wird, noch weiter seines Amtes als Mittler zwischen der Schépfung und
Gott zu walten. :

Wie geneigt die Menschen dennoch sind, auch iibereinander ein
vollkommenes Eigentumsrecht ausiiben zu wollen, beweisen nicht nur
ihre tiglichen riicksichtslosen Versuche, sich gegenseitig bis zum duBer-
sten auszuniitzen, sondern auch die alten und neuen Staatstheorien,
nach denen das Individuum in gleicher Weise auf die Gemeinschaft hin-
geordnet ist, wie der Teil eines Organismus auf das Ganze, und darum
das Individuum der Gesellschaft gegeniiber iiberhaupt keine Rechte
besitzt. Wir brauchen hier auf die Frage nach dem Verhiltnis des
Individuums zur Gemeinschaft nicht niher einzugehen. Fiir unseren
Zweck geniigt es zu bemerken, daB solche Totalitdtsanspriiche des
Staates auf einer Verkennung des jedem Einzelmenschen zukommenden
Rechtes beruhen, durch Akte des Erkennens und des Liebens mit Gott
in eine unmittelbare Beziehung zu treten. Daher bestreitet der Aquinate
mit Recht, daB der Einzelmensch in jeder Beziehung auf den Staat
hingeordnet ist, wie das zu einem vollkommenen Eigentumsrecht ge-



328 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung .

hort 1. Die Gesellschaft leistet dem Einzelwesen die grofte Hilfe in
seinem Streben nach dem letzten Ziele, aber diese Hilfe hat einen wesent-
lich anderen Charakter als die Hilfe, die der Mensch den Dingen unter
ihm gewihrt. Den Dingen unter ihm hilft der Mensch, indem er selbst
unter ihrer Mitwirkung Gott erkennt und verherrlicht, die Hilfe da-
gegen, die dem Individuum von der Gesellschaft geleistet wird, besteht
in der Beschaffung und Sicherung aller der Dinge, die das Individuum
zum Gotterkennen und Gottverherrlichen braucht, aber sich nicht allein
besorgen kann. Denn nicht die Gemeinschaft erkennt und verherrlicht
Gott unmittelbar, sondern der Einzelmensch. Daher kann die Gesell-
schaft iiber den Einzelmenschen niemals die gleichen Rechte erhalten,
wie dieser iiber die Dinge unter ihm. Und wenn sie durch ihre Vertreter
gleichwohl die gleichen Rechte beansprucht, dann hat der Einzelmensch
nicht nur das Recht, sondern sogar die Pflicht, sich auch gegen die
Gemeinschaft selbst zu behaupten.

7. Grenzen der menschlichen Selbstbehauptung

Wie weit ein Mensch seine Selbstbehauptung ausdehnt hingt davon
ab, welche Auffassung er vom Rechte hat. Ist fiir ihn Recht gleich
Macht, dann wird er auch fiir seine Selbstbehauptung keine andere
Grenze anerkennen. Diese Form von Selbstbehauptung hat in Nietzsches
Theorie vom Ubermenschen den radikalsten Ausdruck und im deutschen
Nationalsozialismus ihre nicht weniger radikale Verwirklichung gefunden.

Schon das Geschopfsein 148t keine solche absolute Selbstbehauptung
zu. Denn wie wir sahen, muB jedes Geschopf wieder zu seinem Ausgangs-
punkte zuriickkehren. Das aber ist schon ein Gesetz, das auf seiten
des Geschopfes eine absolute Ungebundenheit ausschlieft. Daher kann
auch die menschliche Willensfreiheit nicht so weit reichen, daB sie den
Menschen von dem allgemeinen Gesetz der Riickkehr zu Gott ausnimmt.
Vielmehr macht sie beim Menschen noch ein zweites Gesetz notwendig,
das man das moralische oder sittliche nennt. Soll nimlich der Mensch
wirklich frei sein und darum auch frei zu Gott zuriickkehren, dann darf
er nicht in allem durch physische Gesetze zu einem bestimmten Handeln
gezwungen werden, sondern muf3 es Handlungen geben, die er setzen
oder unterlassen, so oder anders gestalten kann. Beziiglich ihrer Bindung

1 S. th. I-IT 21, 4 ad 3: « Homo non ordinatur ad communitatem politicam
secundum se totum, et secundum omnia sua.» Vgl. II-II 104, 5 ad 2.



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 329

unterscheiden sich die fiir alle Geschépfe geltenden physischen Gesetze
von den moralischen dadurch, daB nur diese letzten vom Menschen
iibertreten werden. Zwischen den physischen und den moralischen
Gesetzen besteht kein einfacher Parallelismus, so dafl Gott jedem phy-
sischen Gesetze im Menschen noch ein sittliches an die Seite gestellt
hatte. Das ergibt sich schon aus der groBen Zahl menschlicher Hand-
lungen, die an sich sittlich weder gut noch schlecht sind, z.B. essen,
trinken, gehen und schlafen. Sodann wire ein solches sittliches Parallel-
gesetz entweder ein Gebot, das physische zu beobachten, oder ein Verbot,
danach zu handeln. Beides wiirde die gottliche Gesetzgebung geradezu
licherlich machen. Denn das erste ist iiberfliissig und das zweite un-
sinnig. Das Verhiltnis zwischen der physischen und der moralischen
Ordnung ist auch nicht das gleiche wie zwischen Gattung und Art, weil
die physischen Gesetze durch die moralischen nicht, wie z. B. das Sinnen-
wesen durch das Verniinftigsein, naher bestimmt werden ; denn, wie
bereits bemerkt, verpflichten die moralischen Gesetze ja ganz anders
als die physischen. Die physischen Gesetze muf der Mensch unter allen
Umstianden beobachten, die moralischen soll er einhalten, sonst erreicht
er sein Endziel nicht, er kamn sie aber auch iibertreten.

Damit die physische und die moralische Ordnung dennoch nicht
einfach beziehungslos einander gegeniiberstehen, muf3 zwischen ihnen
ein ursidchliches Verhiltnis bestehen. Denn Gott wiirde die Einheit der
menschlichen Natur zerstéren, wenn Er in seiner sittlichen Gesetzgebung
iiberhaupt keine Riicksicht genommen hidtte auf die physische Ordnung.
Auf der einen Seite ist die moralische Ordnung der physischen so an-
gepaf3t, dafl man sie in ihren groBen Umrissen schon aus den Neigungen
der menschlichen Natur erkennen kann. So ldBt sich schon aus der
allen Menschen angeborenen Hinneigung zum sozialen Leben erkennen,
daB Gott den Menschen auch in irgend einer Form dazu verpflichten
wollte. Aber auf der anderen Seite steht die physische Ordnung im
Menschen doch ganz im Dienste der moralischen. Die Stoiker hatten
die sittliche Ordnung ganz der physischen unterstellt, indem sie auf
Grund ihrer pantheistischen Gleichsetzung von Natur und Gottheit
lehrten, die sittliche Vollkommenheit des Menschen bestehe in einem
Leben, das ganz im Einklange mit der Natur stehe. Gibt es einen
personlichen Gott, dann kann die Ubereinstimmung der menschlichen
Lebensfiithrung mit der Natur nicht das letzte sein, sondern mul3 es noch
eine Ubereinstimmung des menschlichen Lebens mit etwas Hoherem
geben, der jene mit der Natur untergeordnet ist. Und darum geniigt

Divus Thomas 24



330 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

es dann nicht, blo8 die physischen Naturgesetze zu beobachten. Das
Sittengesetz verpflichtet den Menschen zwar nicht zum Streben nach
einem anderen Endziel als die physischen Gesetze ; beide sollen ihn viel-
mehr zu dem gleichen ersten Ausgangspunkte zuriickfithren, aber es
schreibt ihm vor, dieses allen Geschépfen gemeinsame Endziel auf eine
wesentlich héhere und vollkommenere Weise zu erstreben, nidmlich so,
wie es einer verniinftigen Natur und der ganzen Stellung des Menschen
in der Schopfung entspricht. So erfiillt auch das Tier ein Naturgesetz,
wenn es Speise und Trank zu sich nimmt ; nichtsdestoweniger muf} der
Mensch sich beim Essen und Trinken anders benehmen als seine unver-
niinftigen Hausgenossen. Das Sittengesetz verhilt sich zum physischen
Naturgesetz wie die Form zum Stoffe. Und darum steht die sittliche
Ordnung weit iiber der rein physischen, und enthilt nicht diese sondern
jene den absoluten Maf3stab, nach dem der Mensch sein Leben einrichten
mub.

Das auf den menschlichen Selbsterhaltungstrieb angewandt, miissen
wir also sagen : DaB jeder Mensch diesen Trieb in sich verspiirt, ist ein
offensichtliches Zeichen, daBl Gott ihn auch befriedigt haben will. Aber
das berechtigt den Menschen noch lange nicht, sich dabei bloB an die
Gesetze der physischen Ordnung zu halten und sich so weit selbst zu
behaupten, als ihm das physisch méglich ist. Vielmehr unterliegt auch
seine Selbstbehauptung den Gesetzen der sittlichen Ordnung.

8. Beziehentlicher Gegensatz
zwischen Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

Wenn der Mensch sich an die seiner Selbstbehauptung gesetzten
Schranken hilt, iibt er Selbstverleugnung. Kaum ein anderer Gegensatz
kommt dem Menschen im praktischen Leben so unmittelbar und un-
gesucht zum BewuBtsein wie der zwischen Selbstbehauptung und Selbst-
verleugnung. Denn zu der ersten treibt die Natur den Menschen an,
gegen die zweite aber floBt sie ihm den groBten Widerwillen ein. Darum
glauben manche, Selbstverleugnung sei mit Selbstbehauptung schlechthin
unvereinbar, oder héchstens in der Weise wie zwei entgegengesetzte
Eigenschaften in abgeschwichtem Stérkegrad.

Um das wahre Verhiltnis der Selbstverleugnung zur Selbstbehaup-
tung zu erkennen, darf man sich nicht durch unsere mangelhafte Aus-
drucksweise irrefithren lassen. Denn in dem Ausdruck « Selbstverleug-
nung » hat das « Selbst » nicht den gleichen Sinn wie in « Selbstbehaup-



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 331

tung ». Wihrend es hier die Nimlichkeit von Subjekt und Objekt
bezeichnet — der Mensch behauptet sein eigenes Selbst —, bezeichnet
es dort die Namlichkeit des Subjektes, das verleugnet, mit dem Subjekt,
dem etwas versagt wird. Auch das Objekt der Selbstverleugnung steht
zu ihrem Subjekt in so enger Beziehung, daB jede Selbstverleugnung
diesem notwendig wehetut, aber es ist nicht, wie bei der Selbstbehaup-
tung, dieses selbst, sondern nur etwas mit ihm Verbundenes. Darum
ist zwischen Selbstbehauptung und Selbstverleugnung kein innerer
Widerspruch. Es besteht zwischen ihnen nicht einmal ein kontrirer
Gegensatz oder ein Gegensatz des groBten Abstandes, weil dieser nur
zwischen Beschaffenheiten vorkommt, das Sein aber, das der Mensch
behaupten will, nicht blo3 sein Beschaffensein ist, sondern sein Tétig-
sein. Der Gegensatz der Beraubung kommt schon eher in Frage, weil
der Mensch in der Selbstverleugnung sich wirklich eines bestimmten
Tiétigseins beraubt. Aber weil der Mensch sich in der Selbstverleugnung
nicht des ganzen Titigseins berauben will, sondern nur eines bestimmten,
und auch auf dieses nur verzichtet, um an Stelle dessen ein vollkomme-
neres zu setzen, 1iBt sich ihr Verhidltnis zur Selbstbehauptung auch
nicht in dieser Art von Gegensitzlichkeit unterbringen. So bleibt nur
der beziehentliche Gegensatz iibrig. Dieser hat das Besondere, daB} seine
Glieder sich nicht, wie bei den anderen, ausschlieBen, sondern im Gegen-
teil gegenseitig fordern. So ist zwischen Vater und Kind ein solcher
beziehentlicher Gegensatz ; darum muf} iiberall dort, wo ein Vater ist,
auch ein Kind sein. : ,

DaB zwischen der Selbstbehauptung und der Selbstverleugnung
wirklich diese letzte Art von Gegensitzlichkeit ist, erkennen wir aus
der Natur des menschlichen Wollens iiberhaupt. Dieses leidet an einer
doppelten Unvollkommenheit. Die eine wird offenbar in der Wahl eines
bestimmten Gutes, und die andere nach der Wahl. Ein Sprichwort
lautet : Wer eines will, muf3 vieles lassen. Mit diesem vielen ist alles
gemeint, was dem Menschen unter den gegebenen Umstidnden ebenfalls
méglich wire, denn schlechthin Unmégliches ist auch schlechthin unbe-
gehrbar ; was den Menschen auch bis zu einem gewissen Grade anlockt,
denn sonst kidme es iiberhaupt nicht in Wahl ; was aber nicht zusammen
mit jenem einen erreichbar oder besitzbar ist. Darum sagt ein anderes
Sprichwort : Wer die Wahl hat, hat auch die Qual.

Die zweite Unvollkommenheit des menschlichen Wollens liegt in
seiner Unbestindigkeit und groBen Verdnderlichkeit. Denn kaum hat
der Mensch eine Wahl getroffen, dann ist er auch schon in Gefahr, sie



332 Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

zu bereuen und riickgingig machen zu wollen. Der Grund dafiir ist
ein doppelter : Hat der reine Geist einmal eine Wahl getroffen, dann
kann das zuriickgewiesene Gut oder Scheingut niemals mehr einen Reiz
auf ihn ausiiben, es sei denn, Gott wirke ein besonderes Wunder. So
fithlen sich die bosen Geister selbst von Gott nicht mehr angezogen,
obwohl auch sie Gott als das objektiv gréte Gut erkennen. Anders
liegt die Sache beim Menschen. Auch nachdem er ein Gut zuriick-
gewiesen hat, um ein anderes zu besitzen, fihrt das zuriickgewiesene
Gut fort, ihn noch anzuziehen. Man mdchte hier fast von einer Rache
des verschmihten Gutes sprechen, die darin besteht, daB es sich ihm
mittels der Phantasie gerade jetzt im besten Lichte zeigt und ihm immer
wieder zum BewulBtsein bringt, auf was er verzichtet hat. Sodann er-
kennt der Mensch den wirklichen Wert des gewihlten Gutes erst dann
vollkommen, wenn er in seinen Besitz gelangt ist. Dieser Wert aber
bleibt durchweg weit hinter dem zuriick, was er erwartete. Darum
beginnt fiir ihn jetzt eine andere Qual, die vielleicht noch groBer ist als
die erste. Denn bei der ersten fiihlte er sich wenigstens noch frei, bei
der zweiten ist er das sehr oft nicht mehr. So zigert einer vielleicht
sehr lange, ob und welche Person er heiraten soll. Endlich entscheidet
er sich. Aber bald erkennt er, da3 seine Wahl verkehrt war. Darum
wiirde er sie gerne riickgingig machen, aber es ist zu spit, er muBl aus-
halten.

So sehen wir, da3 das menschliche Wollen hier auf Erden immer
mit einem Verzichten verbunden ist. Aber umgekehrt ist auch jedes
Verzichten mit einem Wollen verbunden ; denn ein Verzichten ohne jedes
positive Wollen wire ein Verzichten ohne Gegenstand, was einen Wider-
spruch in sich schlie3t.

Nun fillt die Selbstbehauptung des Menschen offenbar unter das
Wollen, die ihr entgegengesetzte Selbstverleugnung aber ebenso offen-
sichtlich unter das Verzichten. Daher mul} ihr Verhiltnis zueinander
das gleiche sein wie das zwischen Wollen und Verzichten, d. h. sie
miissen sich gegenseitig fordern. Daraus aber folgt, daB} ihr Verhiltnis
zueinander nur das eines beziehentlichen Gegensatzes sein kann.

9. Der vollkommene Mensch

Vollkommen Mensch sein ist nicht dasselbe wie ein vollkommener
Mensch sein. Das erste wird der Mensch schon gleich im ersten Augenblick
seines Lebens, das zweite dagegen 148t viele Grade zu und ist ein Ideal,



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung - 333

dem der Mensch nur mehr oder weniger nahekommt. Denn wihrend
zum ersten hinreicht, daB einer alles hat, was den Menschen von jedem
anderen Wesen verschieden macht, daB er also ein verniinftiges Sinnen-
wesen ist, fordert das zweite aulerdem, daB} er sich alle jene Tugenden
oder Fertigkeiten erworben hat, die notwendig sind, damit er auch in
einer seiner menschlichen Natur entsprechenden Weise handelt. Denn
nicht das bloBe Sein, sondern erst das Titigsein gibt einem Ding die
letzte Vollendung. Dieses Tétigsein aber kann beim Menschen der Natur
des Handelnden auch nicht entsprechen und dadurch den Menschen
schlecht machen.

Platon und Aristoteles folgend, teilt man die Tugenden ein in
Tugenden des Verstandes und Tugenden des Begehrens. Erstere ver-
vollkommnen den Verstand, letztere das Begehren : den Willen und
das sinnliche Begehren. Die Tugenden des Verstandes werden nur be-
ziehungsweise Tugenden genannt, weil sie nicht den ganzen Menschen
vervollkommnen. Sie vervollkommnen nicht einmal den ganzen Ver-
stand. So kann einer zugleich ein ausgezeichneter Sprachkenner und
ein schlechter Mathematiker sein. Besonders aber fehlt ihnen eines :
wihrend die Tugenden des Begehrens dem Menschen zugleich die Hin-
neigung mitteilen, von ihnen nur einen rechten Gebrauch zu machen,
geben die Tugenden des Verstandes ihm nur die Befihigung zu bestimm-
ten Akten des theoretischen oder auch des praktischen Erkennens. So
handelt der keusche Mensch auch notwendig keusch, der Sprachkundige
aber kann auch absichtlich gegen die Sprachregeln verstoBen. Deshalb
bezeichnet man mit Ausnahme der KIugheiAt nur die Tugenden des Be-
gehrens als sittliche Tugenden. Die Klugheit aber wird deshalb aus-
genommen, weil sie zwar den Verstand zum Tréger, aber die Akte des
Begehrens zu ihrem eigentiimlichen Gegenstande hat. Denn sie ist jene
Verstandestugend, die dem Menschen erkennen hilft, welche Mittel er
gebrauchen muB}, um sein Endziel zu erreichen.

Wenn wir also sagen, zum vollkommenen Menschen gehore, daB
er sich alle Tugenden erworben hat, die er braucht, um seiner mensch-
lichen Natur entsprechend zu handeln, so meinen wir nur die sittlichen
Tugenden, und nicht auch die Tugenden des Verstandes. Daher mul
der vollkommene Mensch nicht auch ein guter Sprachkenner oder
Mathematiker oder Kiinstler sein, wohl aber vollkommen klug, gerecht,
starkmiitig und maBig, so daB er gewillt und imstande ist, das Sitten-
gesetz in jeder Beziehung und unter allen Umstdnden bis zur letzten
Vorschrift treu zu erfiillen. Denn ist auch die menschliche Natur nicht



334 : Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

selbst das Sittengesetz, so ist sie doch wenigstens das Unterscheidungs-
mittel der Ubereinstimmung bzw. Nichtiibereinstimmung des mensch-
lichen Handelns mit dem Sittengesetz. Daraus namlich, daBl der Mensch
von Gott eine solche Natur erhalten hat, erkennen wir, da3 der Mensch
Gott in anderer Weise zum Endziel hat, als die Dinge unter ihm, und
daB er darum auch auf andere Weise zu diesem ersten Ausgangspunkte
zuriickkehren muB.

Wie alle Menschen die spezifisch gleiche Natur und das gleiche
Endziel haben, so gibt es auch fiir alle nur eine Vollkommenheit. Wie
aber die Menschen trotz ihrer gemeinsamen menschlichen Natur unter
sich sehr verschieden sind, so erstreben sie auch ihre gemeinsame Voll-
kommenheit auf sehr verschiedene Weise. Denn ein jeder mul} eine
ganz eigene Entwicklung durchmachen. Der Grund dafiir liegt in der
groBen Verschiedenheit der menschlichen Neigungen. Auch in diesen
kommen alle Menschen so weit iiberein, als dieselben in der mensch-
lichen Natur ihre Wurzel haben. Aber wie die Erfahrung lehrt, sind
diese Neigungen nicht in allen Menschen gleich stark. Man hat die
Hauptunterschiede in den sogenannten Temperamentenlehren iiber-
sichtlich zu ordnen versucht. So mangelhaft alle diese Ubersichten
sind, eines wird aus ihnen klar: kein Mensch hat gleich von seiner
Geburt an einen vollkommen ausgeglichenen Charakter, sondern in
jedem gibt es gewisse Neigungen, die er mafBigen muf}, und andere, die
so schwach sind, daB ihm gewisse sittliche Gebote einen férmlichen
Schrecken einfl6Ben. So hat einer vielleicht von Natur aus einen solchen
Gerechtigkeitssinn, daBl ihm in dieser Beziehung niemals genug geschieht,
dagegen so wenig Sinn fiir MaBigkeit, daBl ihm jedes Fastengebot uner-
traglich erscheint. Darum muB jeder eine negative und eine positive
Willensbildung durchmachen. Die negative besteht darin, daB er lernt,
in dem, was ihn zu sehr anlockt, MaB zu halten ; durch die positive
aber muB er dahin kommen, daBl er auch dann seine Pflicht erfiillt,
wenn diese ihm gar nicht zusagt. Die negative befihigt den Menschen
zur Selbstverleugnung, die positive dagegen lehrt ihn, sich selbst
behaupten.

In der Frage, welche Willensbildung notwendiger sei, geben viele
Neuere der positiven den Primat, weil sie fiir die sogenannten passiven
Tugenden des Duldens und Ertragens kein rechtes Verstindnis haben.
Aber die Tugenden hingen so zusammen, da sie nur miteinander voll-
kommen besessen werden kénnen. Darum sind positive und negative
Willensbildung, Selbstbehauptung und Selbstverleugnung gleichnot-



Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 335

wendig, um ein vollkommener Mensch zu werden. Selbstbehauptung
ohne Selbstverleugnung macht den Menschen gewalttitig, Selbstver-
leugnung ohne Selbstbehauptung macht ihn zu einem Schwichling, vor
dem niemand Achtung hat. Wo dagegen rechte Selbstbehauptung und
rechte Selbstverleugnung zusammenkommen, da ist wahre Seelengrofle.
Daher sind wirklich groBe Menschen immer gleich ausgezeichnet gewesen
durch eine Selbstbehauptung, mit der sie sich auch unter den gréBten
Widerspriichen ihrer Zeitgenossen durchsetzten, und durch eine Selbst-
verleugnung, in der sie sogar ihr Leben hingaben, wenn die Ehre Gottes
oder das Wohl ihrer Mitmenschen das erforderten.



	Selbstbehauptung und Selbstverleugnung : eine philosophische Untersuchung

