
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Das Subjekt der Summa Theologica

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Subjekt der Summa Theologica
Von Dr. Alexander M. HORVÀTH O. P.

I. Der natürliche und der geoffenbarte Gottesbegriff

Wie wir im Vorhergehenden1 betont haben, bilden die Gegenstände
einer Wissenschaft eine strenge Einheit (unitas per se). Dies verdanken
sie dem Subjekte, von dessen Wahrheitsgehalt und Leuchtkraft die

Ordnung und Schichtung der Objekte ausgeht und verwirklicht wird.
Die naturhafte Grundlage hierzu ist in der ontologischen Wahrheit des

Subjektes und in seiner gegenständlichen Potentialität gegeben. Diese

werden vom suchenden oder schauenden Verstand benutzt und beim
Aufbau der Wissenschaft verwendet. Aus diesem Grunde ist die Einheit
der wissenschaftlichen Gegenstände eine künstliche (unitas per se artifi-
cialis), ja, je nach der Tüchtigkeit der Verstandestätigkeit, eine
künstlerische. Wollen wir demnach in der Summa Theologica nicht bloß ein

Nebeneinander von Gegenständen (unitas per accidens), sondern eine

geordnete Ganzheit erblicken, so müssen wir nach dem einheitlichen

gegenständlichen Licht suchen, das denselben nicht bloß die relative
Erkennbarkeit verleiht, sondern auch als ihr ordnendes Prinzip den

Verstand des Verfassers erleuchtet und ständig leitet. Die künstliche
Einheit und den künstlerischen Aufbau der Summa Theologica haben

wir in unserem Werke « Der thomistische Gottesbegriff » darzustellen

gesucht. Hier möchten wir die volle Bestimmung und Begründung des

dort angedeuteten Subjektes unternehmen, um seine Bedeutung für die
wissenschaftliche Apologetik nachweisen zu können.

Die erste Andeutung über das Subjekt der Summa finden wir 11,7:
« Omnia pertractantur in sacra doctrina sub ratione Dei, vel quia sunt
ipse Deus, vel quia habent ordinem ad Deum, ut ad principium et
finem. Unde sequitur, quod Deus sit vere subiectum huius scientiae. »

Daß Thomas hier an den geoffenbarten Gottesbegriff denkt, unterliegt
keinem Zweifel. Schon aus dem allgemeinen Grunde müßte man dies

behaupten, weil Gott in seiner natürlich erkennbaren Wesenheit keines-

1 Divus Thomas 24 (1946) 29 ff.



Das Subjekt der Summa Theologica 289

wegs Subjekt, sondern nur Gegenstand der Erkenntnis sein kann. In den
Kommentaren zur Metaphysik von Aristoteles betont und beweist
Thomas in den verschiedensten Formen, daß das Subjekt der
Metaphysik das allgemeine Sein ist, zu welchem sich für die menschliche
Erkenntnis alle Gegebenheiten nur als Gegenstände verhalten. Das ens

commune ist das allgemeine, allumfassende Erkenntnislicht für den
menschlichen Verstand (omnia cognoscuntur sub ratione entis) ; es kann
keinen Gegenstand geben, der keine Beziehung zu ihm enthielte, und
zu dessen eigener ontologischer Wahrheit die relative Erkennbarkeit
durch das ens commune nicht hinzugefügt würde. Ein solcher Gegenstand

ist auch Gott, sofern die natürlichen Erkenntnismittel sein Dasein
und Wesen aufhellen können. Die Beweise und die nächsten rationes
inductivae werden dem sinnenhaft Seienden entnommen. Hierdurch
erhält die Folgerung ihren realen Wert, so daß der Ausspruch des

Aquinaten vollkräftig erscheint : Seimus enim, quod haec propositio,
quam formanus de Deo, cum dieimus « Deus est », vera est ; et hoc
seimus ex eius effectibus l. Die partikulären Begriffe und Beweise aber
sind bloße konkrete Bestimmungen des allgemeinen Seins, so daß nicht
bloß sie selbst, sondern alle Gegenstände, die durch sie erkannt werden,

notwendig auf das ens commune, als auf ihr gemeinsames Subjekt,
bezogen werden. Dies ist also der Unterschied zwischen der natürlichen
Theologie und der doctrina sacra, daß dort Gott Gegenstand des Wissens,
hier aber Subjekt desselben ist. Wir müssen daher die Worte des heiligen
Thomas im formal-strengen Sinne nehmen : daß in der Theologie alles
sub ratione Dei behandelt wird, so daß die Rolle des Subjektes dem

Gottesbegriff zuzueignen ist.
Daß dieser Gottesbegriff nicht der natürlich erkennbare ist, bedarf

keines Beweises. Die Theologie ist deshalb eine doctrina sacra, weil sie

aus anderen Quellen genährt wird, als die übrigen Wissenschaften 2.

Die Gottesbeziehung ist untrennbar von jedem theologischen Gegenstand,

der gerade hierdurch eine seinem ontologischen Inhalt hinzugefügte,
relative Erkennbarkeit erhält ; sie ist von seiner selbständigen, absoluten

Wahrheit unterschieden. Dies kann nur dann der Fall sein, wenn
der Gottesbegriff als Prinzip behandelt wird ; zielbewußt und
vollkräftig aber wird dies dann durchgeführt, wenn er als oberstes, also

von keiner anderen Erkenntnis abgeleitetes Prinzip angenommen wird.
Er muß ein Gegenstand der Urkenntnis sein. Das ist nur dann der

1 I 3, 4 ad 2.
2 Warum sie doctrina sacra genannt wird, vgl. Heiligkeit und Sünde, S. 3 >.



290 Das Subjekt der Summa Theologica

Fall, wenn er aus der Offenbarung stammt und durch nichts anderes

als durch das göttliche Sein und durch die göttliche Wahrheit allein
begründet werden kann 1. Tatsächlich gehört der Gottesbegriff, sofern

er über das natürlich unnahbare Wesen Gottes (vorläufig nur in der

Richtung der übernatürlichen Fürsorge) etwas berichtet, zu den Ur-
angaben der Offenbarung. Zum Wesen solcher Urkenntnisse gehört
aber, daß sie alle Einzelgegenstände in sich enthalten : sie sind die
ersterkannten Objekte, da ihre Erkenntnis zu der der übrigen notwendig
erfordert wird. Sind alle geoffenbarten Wahrheiten Prinzipien, so ist der

Gottesbegriff ihre allgemeine Unterlage, ihr Subjekt2. Er ist infolgedessen

kraft seiner Natur überaus geeignet, um als Wissenssubjekt für
alle Folgerungen zu dienen, die aus den einzelnen Mysterien gezogen
werden. Der Schauplatz dieser wissenschaftlichen Tätigkeit ist die

Theologie. Deshalb ist der geoffenbarte Gottesbegriff Subjekt der Theologie,

der doctrina sacra. Dies verstehen wir unter dem allgemeinen
Ausdruck : subiectum theologiae est Deus in se, d. h. Gott in seiner

für den menschlichen Verstand übernatürlichen Wesenheit.

II. Teilsichten des geoffenbarten Gottesbegriffes als Subjekt

Den genaueren, wissenschaftlich gleichwertigen Inhalt des

Gottesbegriffes drückt der hl. Thomas I 3, 4 ; 13, 11 aus. Ihm zufolge ist
Deus das Esse per se subsistens. Hiermit ist jedoch nicht das Wesen

Gottes in sich, als eines übernatürlichen Gegenstandes bestimmt. Dies

geschieht in den folgenden Traktaten, wo Thomas auf Grund der
Offenbarung sich mit den in der gleichen Wesenheit subsistierenden drei
Personen befaßt. Deus in se bedeutet demnach : Esse per se subsistens

in tribus Personis. Hiermit ist indessen das Subjekt-Sein des

Gottesbegriffes noch nicht vollständig umschrieben. Das Subjekt ist nicht
bloß ein Seins-Inhalt, sondern hauptsächlich Erkenntnismittel und

1 II-II l, l.
2 Ita se habent in doctrina fidei articuli fidei, sicut principia per se nota

in doctrina, quae per rationem naturalem habetur ; in quibus principiis ordo
quidam invenitur, ut quaedam in aliis implicite contineantur : sicut omnia principia
reducuntur ad hoc, sicut ad primum : « Impossibile est simul affirmare et negare »,

ut patet per Philosophum in IV. Metaph. Et similiter omnes articuli implicite
continentur in aliquibus primis credibilibus, scilicet ut credatur Deum esse et pro-
videntiam habere circa hominum salutem, sec. illud ad Hebr. 11, 6 : « Accedentem
ad Deum oportet credere quia est, et quod inquirentibus se remunerator sit. »

II-II 1, 7. Dies werden wir in der Folge als Uroffenbarung oder als Paulinische
Formel bezeichnen.



Das Subjekt der Summa Theologica 291

Erkenntnislicht. Deshalb muß in ihm auch das zum Ausdruck gebracht
werden. Die Möglichkeit der Seinshaftigkeit dieses Begriffes kann im
Rahmen des sinnenhaft Seienden nicht begründet werden, noch weniger
dessen Tatsächlichkeit. Nur das Offenbarungslicht (lumen divinum
obscuratum fidei) vermag das Objekt aufzuhellen und es annehmbar
zu gestalten. Die Schau in diesem Licht begleitet also alle Funktionen
des Gottesbegriffes in der Eigenschaft des Subjekt-Seins. Was darunter
zu verstehen ist, führt der Aquinate II-II 5, 3 aus. In der gegenwärtigen
Heilsordnung bürgt Gott mit der ungeteilten Kraft seiner Wahrheit und

Wahrhaftigkeit (als Veritas prima in testificando) für die Seinshaftigkeit

der geoffenbarten Gegenstände, inhaltlich aber (für das obiectum
materiale) nur in einem beschränkten Maße. Nicht die vollinhaltliche
Veritas prima erscheint in ihnen, sondern einzelne spärliche Sonderzüge
derselben, je nach der Bestimmung des sich offenbarenden Gottes. In
dieser Beziehung kann die Veritas prima nur in dem Maße als Bürge
angerufen werden, als sie zur Menschheit tatsächlich gesprochen hat.
Wie auf dem Gebiet der natürlichen Erkenntnis durch die Analyse nur
das entwickelt werden kann, was durch die Synthese in die Begriffe
hineingetragen worden ist, und die prima principia nur in diesem Maße

für die tatsächliche Wahrheit der Einzel-Kenntnisse bürgen, so auch
auf dem Gebiet der Offenbarung : Gottes Wahrheit und Wahrhaftigkeit
bürgen nur für jene Inhalte, die Gott in die geoffenbarten Gegenstände

hineingetragen und der Menschheit anvertraut hat. Die Hüterin der
Offenbarung ist aber nicht die Menschheit, noch weniger der einzelne Mensch,
sondern nach Gottes Anordnung die von Christus gestiftete Kirche. Aus
diesem Grunde ist die Bürgschaft für die inhaltliche Offenbarung nicht
in der Veritas prima einfachhin, nicht in der Schau ihres Wesens, oder

in ihrer uneingeschränkten Autorität, sondern in derselben, soweit sie

in der Lehre der Kirche aufleuchtet, zu suchen : Veritas prima, prout
in doctrina Ecclesiae manifestatur h

« Esse per se subsistens in tribus Personis prout in doctrina Ecclesiae

manifestatur » ist die Formel, mit welcher wir das Subjekt der

thomistischen Theologie ausdrücken wollen. Man kann in ihr aber auch

die wissenschaftliche Zusammenfassung des ganzen Christentums
erblicken. Im Laufe unserer Untersuchungen werden wir die Formel auch
in dieser Eigenschaft benützen. Insbesondere in ihrem dritten Teil ist

1 Omnibus articulis fidei inhaeret fides propter unum medium, scilicet
propter veritatem primam propositam nobis in Scripturis secundum doctrinam
Ecclesiae intelligentis sane. II-II 5, 3 ad 2.



292 Das Subjekt der Summa Theologica

die Formel außerordentlich gut geeignet, das Wesen des Katholizismus
auszudrücken. Die ersten beiden Teilsichten, d. h. esse per se subsistens

und in tribus Personis, bedürfen nach den zitierten Stellen der Summa
und nach den Feststellungen des Vf. in seinem Buch « Der thomistische

Gottesbegriff » keiner weiteren Begründung. Die letzte Teilsicht aber

erheischt eine genaue Besprechung, da in ihr die ganze Problematik der

Theologie zum Ausdruck gebracht wird. Diese Teilsicht hat insbesondere

für die Apologetik eine sehr große Bedeutung. Es wird in ihr nicht bloß
die Scheidung von den Gegnern des Glaubens, sondern auch von
verschiedenen apologetischen Strömungen zum Ausdruck gebracht. Sie

drückt das Schibboleth der katholischen Apologetik aus, da nichts in
dem Maße in Abrede gestellt wird, als die Autorität der Kirche. Für sie

muß darum die katholische Apologetik mit allen Mitteln der menschlichen

Erkenntnis eintreten. Wir wollen deshalb zunächst die Frage
besprechen, ob die Autorität für die Seinsvollendung des Verstandes

überhaupt relevant ist ; dann aber die thomistische Auffassung über
die Art und Weise darstellen, in der die Autorität Gottes als Beweismittel

verwendet werden kann.

III. Die Seinsvollendung des Verstandes
unter dem Einfluß der Autorität

Die Autorität Gottes (Veritas prima in dicendo) ist die Bürgschaft
für jede Offenbarung. Wir können für die Wahrheit derselben keinen
anderen Beweis aufbringen. Die offenbarende Autorität vermögen wir
aber durch natürliche Erkenntnismittel nicht aufzuhellen ; sie ist Gegenstand

des Glaubens. Die Autorität ist im allgemeinen auf dem

Verstandesgebiet sowohl Erkenntnismittel (Licht), als auch Fundort des

Erkenntnisstoffes. Es werden durch sie in belehrender Form (per modum

magisterii) Gegenstände vorgelegt, zu deren Auffindung der Verstand
des Schülers allein nicht ausreicht. Aber selbst nach deren Vorlage
steht es nicht immer in seiner Macht, dieselben entweder in sich oder
in anderen Prinzipien derart einzusehen, daß er durch deren innere

Durchsichtigkeit zur Zustimmung bewogen werden könnte : er kann
dieselben entweder abweisen, oder im Vertrauen auf seinen Lehrer
annehmen. Ist ihm das Wissen und die Wahrhaftigkeit desselben
einleuchtend und vorbehaltslos bewiesen, so steht einer vernunftgemäßen
Annahme nichts im Wege.

Die Autorität nimmt demnach auf dem Verstandesgebiet die gleiche



Das Subjekt der Summa Theologica 293

Stelle ein, wie der Beweis im allgemeinen : sie ist ein Argument, ratio
inductiva. Die Erkenntnis in ihr und durch sie ist eine cognitio in alio.
Sie ist ein Erkenntnismittel, das die innere Konstitution und die inneren
Zusammenhänge des Objektes nicht aufhellt, aber zur Verstandes-

Zustimmung (captivatio, coactio intellectus) ebenso beiträgt, wie die

übrigen Beweise. Ist die Tätigkeit des Verstandes nach Art einer
Veränderung (motus, eductio de potentia in actum) aufzufassen, so ist der
Beweis, mag er unmittelbar oder mittelbar durchsichtig sein, der
gegenständliche Beweger (motivum, ratio cognoscendi vel inductiva) und hat
in sich die Kraft, den Verstand zur Ruhe, zur Zustimmung zu bringen.
Die Seinsvollendung des Verstandes hängt daher von der Beweiskraft ab,

die ihn mit dem Gegenstand zu vereinigen vermag. Mit der Zustimmung
wird der Verstand seinshaft begrenzt. Ist die Begrenzung (terminatio)
eine feste, d. h. wird eine weitere Bewegung (wie sie im Zweifel oder
in der bloßen Meinung gegeben ist) ausgeschlossen, so ist eine andere

Gestaltung des Verstandes einem bestimmten Gegenstand gegenüber
nicht möglich. Das wesentliche und seinsvollendende Moment der
Verstandestätigkeit ist daher die feste Zustimmung, und wenn sie objektiv
begründet ist, kann die Qualität der Beweise den Wert der Verstandestätigkeit

nicht wesentlich beeinflussen. Nur eines ist erfordert : daß der
Verstand irgendwie an einer Evidenz eine feste Stütze besitzt. Ohne
eine solche würde der Mensch vernunftwidrig handeln, und der Verstand
würde blindlings seine Zustimmung geben oder verweigern. Die bindende
Kraft des Beweises muß vor allem sich darin zeigen, daß er den Stoff
der Erkenntnis (obiectum materiale) liefert1 und den Verstand mit
demselben unveränderlich (per modum certitudinis) vereinigt. In diesem
Sinne ist der Beweis ein vollwertiges Erkenntnismittel (ratio cognoscendi,
ratio inductiva) und muß, wenn möglich zeitlich (prioritate temporis),
in allen Fällen aber ursächlich (prioritate causalitatis) früher und mehr

bekannt, ja durchsichtiger sein als der Gegenstand, dem er die formende

Gestaltung und das Erkenntnislicht verleiht2.

1 Dies in dem Maße, in welchem der Erkenntnisstoff in ihm (actu, potentia)
enthalten ist. Es ist nicht notwendig, daß der Beweis der Fundort des obiectum
materiale sei. Letzteres ist meistens schon vorhanden. Wohl aber muß der
Zusammenhang mit dem Erkenntnismittel, im Sinne eines Enthaltenseins, klar
aufleuchten. Nur dann kann die zweite Funktion der ratio inductiva, die formende
Gestaltung des Materialobjektes, wirksam durchgeführt werden.

2 Hieraus entnehmen wir, daß der Beweis, als Erkenntnismittel, dem neuen
Gegenstand in der Rolle eines Prinzips gegenübersteht. Deshalb gilt von ihm
alles, was wir oben über die Erkenntnis im Prinzip gesagt haben



294 Das Subjekt der Summa Theologica

In der Erkenntnis müssen wir demnach zwei Stadien unterscheiden :

ein materielles, den Denkprozeß1, der die Bewegung (transitus de

potentia in actum) bezeichnet, und ein formales, das im Abschluß
des Prozesses, in der Seinsvollendung des Verstandes besteht. Beide
werden durch das Erkenntnismittel geleitet, so zwar, daß dessen volle
Kraft im zweiten Stadium (captivatio, coactio intellectus) zur Geltung
kommt. Mag der Denkprozeß noch so vollkommen vor sich gehen :

wenn er nicht zur Seinsvollendung des Verstandes führt, bleibt er wertlos
und hat nur als Weg zu derselben Bedeutung. Der Abschluß ist in allen
Fällen auf die Evidenz des Erkenntnismittels zurückzuführen. Die beste
und der Natur des Verstandes am meisten angepaßte Form der

Überzeugung ist die innere, unmittelbar oder mittelbar aufleuchtende Evidenz
des Beweises. Diese ist aber nicht immer möglich. Wollte man sie in
allen Fällen fordern, so wäre die Seinsvollendung des Verstandes nur
selten möglich, höchstens in den Geisteswissenschaften. Viele andere

Wissensgebiete, die für den Verstand im Interesse der Lebensführung
und der menschlichen Vervollkommnung von der allergrößten Bedeutung
sind, blieben unzugänglich. Für sie muß daher die äußere Evidenz des

Erkenntnismittels ausreichen. Diese besteht darin, daß die der inneren
Konstitution nach unzulängliche ratio inductiva durch eine indirekte
Begründung als beweiskräftig erwiesen wird, oder durch andere, außer

ihr liegende, aber unleugbare Tatsachen vollkräftig gestützt wird. Solche

Erkenntnismittel nennen wir Autoritäten, die ihnen entnommenen

Argumente Autoritätsbeweise, die daraus entstehende Seinsvollendung des

Verstandes Glaubenszustimmung. Glaube und Wissen, falls sie vollwertige
VerStandesakte sind, unterscheiden sich daher wesentlich nicht bezüglich der

Festigkeit der Zustimmung. Letztere muß in beiden einen unveränderlichen

Zustand der festen Überzeugung mit sich führen. Ihr wesentlicher
Unterschied ist darin zu suchen, daß das Wissen auf die innere Evidenz
der Erkenntnismittel aufgebaut wird, während beim Glauben deren äußere

Durchsichtigkeit und vollwertige, unanfechtbare Beweiskraft maßgebend ist.
Die Autorität als Erkenntnismittel übt die gleichen Funktionen

aus, wie die in sich klaren Prinzipien. Sie liefert den Erkenntnisstoff
und gestaltet denselben so, daß der Verstand ihn mit fester
Überzeugung annehmen kann 2. Die erste Funktion ist noch umfassender

1 Cogitatio proprie dicitur motus animi deliberantis nondum perfecti per
plenam visionem veritatis. II-II 2, 1.

2 Da die Autorität nicht mit ihrer inneren Evidenz bindet, ist mit dem
Beweis durch sie bloß die vernunftgemäße Möglichkeit der Zustimmung gegeben.



Das Subjekt der Summa Theologica 295

als das bei den übrigen Erkenntnismitteln der Fall ist. Der Gegenstand

(obiectum materiale) muß von der Autorität einfachhin vorgelegt werden,
er kann aus einer anderen Quelle nicht geschöpft werden. Weder das

eigene Forschen, noch die allgemeinen Prinzipien reichen aus, um ihn
aufzuhellen. Die Mitteilung der belehrenden Autorität allein genügt.
Die Notwendigkeit der zweiten Funktion ist eine allgemeine Forderung
der Erkenntnis, da ohne sie eine feste Zustimmung, die Seinsvollendung
des Verstandes nicht möglich ist. Zur Vollkräftigkeit beider Funktionen
ist die Rechtfertigung der Autorität erfordert, die im Erweis ihrer
äußeren Evidenz gegeben ist. Dies ist eine eigene apologetische Aufgabe.
Die Autorität kann in ihrer inneren Wahrheit nicht aufgezeigt werden.
Wäre dies möglich, so würde der Beweis durch sie Wissen erzeugen.
Nur eine Umrandungserkenntnis kann sie glaubwürdig gestalten und
den Verstand zur tatsächlichen Zustimmung bewegen. Der rechtfertigende
Beweis der Autoriät hat infolgedessen nur im Rahmen und im Umfang
der Umrandung Geltung. Außerhalb derselben ist die Beweisführung
aus der Autorität vollständig kraftlos. Nur soweit die Umrandung das

tatsächliche Wissen und die Zuverlässigkeit der Autorität aufhellt, kann
sie beweiskräftig auftreten. Vielleicht reicht ihre Wirksamkeit weiter ;

aber über die Tatsache läßt sich nichts weiter bestimmen.
Dies ist der Fall bezüglich der Autorität Gottes. Für ihre

Begründung können wir nur das sinnenhafte Sein anrufen. Im Rahmen

desselben steht die Wahrheit und Wahrhaftigkeit Gottes außer
Zweifel. Es kann auf diesem Gebiet nichts aufgezeigt werden, was den
rationes aeternae nicht entsprechen und Gottes Wahrheit und
Wahrhaftigkeit nicht verkünden würde. Gott erscheint in seiner natürlichen
Offenbarung durch die sinnenhafte Welt als die höchste und zuverlässigste

Autorität, in welcher der menschliche Verstand eine feste, unabänderliche

Stütze finden kann. Die unmittelbare Regel der Wahrheit oder Unwahr-

Zu ihrer Tatsächlichkeit ist eine Mitwirkung des Willens erfordert. Der Grund
liegt darin, daß, weil innere Einsicht den Verstand nicht bindet, der Gegenstand
nicht bloß unter dem Gesichtspunkte des Wahren, sondern auch unter dem des
Guten vorgelegt und beurteilt werden muß. Auffallenderweise zählt Thomas den
natürlichen Glauben nie zu den Verstandestugenden. Nur der übernatürliche
Glaube wird von ihm als Tugend anerkannt. Der Grund liegt in der Hinfälligkeit
der menschlichen Autorität, wie auch darin, daß sie unter dem Gesichtspunkt
des Guten nicht schwerwiegend genug ist, um den Willen unveränderlich zu binden.
Dies vermag nur das Ansichgute, das in der menschlichen Autorität nicht
aufleuchtet.



296 Das Subjekt der Summa Theologica

heit seiner Erkenntnisse bilden die sinnenfälligen Gegebenheiten ; weil
dieselben aber nur Teil-Wahrheiten sind, weisen sie auf das An-sich-
Wahre als auf ihren letzten Grund hin, so daß Gott in jeder Erkenntnis
als stoffgebende und als mittelbar bekräftigende Autorität wenigstens
implicite miteingeschlossen ist. Soweit reicht die natürliche Begründung
der Autorität Gottes, die als tatsächliches Motiv der Zustimmung
angeführt werden kann. Sie belehrt uns auch darüber, daß in Gott
verborgene Seinszüge enthalten sind und daß er dieselben dem menschlichen

Verstand auf einem anderen Wege mitteilen kann. Sie versichert
uns auch darüber, daß bei einer anderen Belehrung, als durch die Sinnenwelt,

die wesenhafte Wahrheit und Wahrhaftigkeit Gottes tätig sein

muß ; aber dieser Aufschluß ist für die natürliche Ausrüstung des
Verstandes bloß eine Nicht-Unmöglichkeit, also eine bloße Umrandungs-
Erkenntnis ohne reale Beweiskraft. Falls also Gott mit dieser Autorität
zu den Menschen spricht, so kann der Verstand seine Worte zwar mit
höchster Ehrerbietung hören; aber er kann für deren Annahme mit der

natürlichen Erkenntnis, die er von der Autorität Gottes hat, nicht eintreten.

Die Natur muß schweigen und das letzte Wort der übernatürlichen Autorität
Gottes überlassen. Aus diesem Grunde kann letztere nicht Gegenstand
des Wissens, sondern nur des Glaubens sein. Gott tritt hier in anderer
Weise als Lehrer auf. Er spricht nicht das aus, was im geschaffenen
Sein mitgeteilt werden kann, sondern das, was über der Reichweite
desselben (als medium in quo cognoscendi) gelegen ist1. Auch die

Seinsvollendung des Verstandes beruht nicht in den aus dem sinnenhaft
Seienden abgezogenen prima principia (lumen intellectus agentis),
sondern sie ist jenem göttlichen Lichte anvertraut, in welchem die

mitgeteilten Gegenstände ihrer eigenen Wahrheit nach allein aufleuchten
könnnen. Deshalb ist die in den übernatürlichen Wahrheiten
aufscheinende göttliche Autorität wesentlich verschieden von jener, die

1 Die Sätze und Aussagen, in welchen der geoffenbarte Inhalt vorgelegt wird
(compositio et divisio), sind ein medium quo und ex quo cognoscendi. Mit ihrer
Hilfe wird die Aufmerksamkeit des Verstandes auf einen Gegenstand gelenkt,
dessen Erfassung im ersten Moment störend wirkt. Nach näherer Überlegung
kommt man aber zur Einsicht, daß derselbe, obwohl er nicht als natürliches
Gebilde gelten kann, doch keinen Widerspruch in sich enthält. In diesem Sinne
sind diese Aussagen medium ex quo, d. h. Führerinnen zu den übernatürlichen
Inhalten. Sie können aber nie medium in quo sein, da sie die übernatürliche Wahrheit

nicht in sich enthalten und mit ihr den Verstand nicht verbinden können.
Als solches kann nur die Veritas prima in Betracht kommen, die den übernatürlichen

Erkenntnisstoff aufhellend wahrnehmen läßt und in der Kraft ihres eigenen
Erkenntnislichtes mit dem Verstand vereinigt.



Das Subjekt der Summa Theologica 297

natürlicherweise aufgezeigt werden kann. Dies selbstverständlich nicht
von seiten Gottes, sondern von seiten der menschlichen Erkenntnismittel,

in denen die übernatürliche Autorität Gottes als tatsächliche
Gegebenheit nicht enthalten ist. Der Gläubige begründet seine

Zustimmung zu den geoffenbarten Wahrheiten einzig und allein mit der
übernatürlichen Autorität Gottes. Die natürlich erweisbare Autorität
Gottes leistet ihm kostbare Dienste. Als Umrandungskenntnis unterstützt

sie die Zustimmung zum übernatürlichen Gegenstand und
gestaltet dieselbe zu einer vernunftgemäßen Handlung (obsequium ratio-
nabile). Aber auf die Artbestimmung des Glaubensaktes hat sie keinen
Einfluß und vermag ihn sich keineswegs unterzuordnen. Dies alles aus
dem Grund, weil weder der Erkenntnisstoff von ihr stammt, noch die

Seinsvollendung des Verstandes auf sie zurückgeführt werden kann. Der
Glaubensgegenstand ist auf diese Weise ein vollends übernatürliches
Gebilde, in dem aus dem Naturbereiche, die äußere Aussageweise (com-

positio et divisio) ausgenommen, nichts zu finden ist.

IV. Ausdehnung der Autorität Gottes

Aber Gott hat seine übernatürliche Autorität nicht in ihrer

ganzen Ausdehnung der Menschheit anvertraut, sondern nur in einem
sehr beschränkten Maße. Als Erkenntnisstoff vermittelnd erscheint Gott
nur in der Heiligen Schrift und in jenen anderen Quellen, in welchen
die durch seinen Sohn erfolgte Offenbarung zu den Menschen fließt.
Diese können unter dem Sammelnamen « doctrina Ecclesiae » zusammengefaßt

werden, da die Behütung des geoffenbarten Wortes Gottes der
Kirche anvertraut ist. In dem Maße und in der Ausdehnung erscheint
also die Autorität Gottes stoffgebend, in welchem sie in der Schrift und
in letzter Analyse in der Kirchenlehre als solche aufleuchtet. Aus diesem

Grunde kann auch die gläubige Seinsvollendung des Verstandes nur im

dargelegten Ausmaß erwartet und vollzogen werden.
Hiermit wird aber in das Glaubensmotiv weder etwas Geschaffenes

hineingetragen, noch die erkenntnisvollendende Kraft der göttlichen Autorität

abgeschwächt. Wir müssen nämlich den Glaubensakt ebenso nach
den oben beschriebenen zwei Momenten betrachten, wie jeden anderen

Verstandesprozeß. Der materielle Teil entspricht dem Denkprozeß. Wie
bei diesem der Gegenstand gesucht, bestimmt und schließlich dem
Verstand vorgelegt wird, so auch beim Glauben. Es muß der Gegenstand
bestimmt werden, dem die Glaubenszustimmung gelten soll. Bei der

Divus Thomas 22



298 Das Subjekt der Summa Theologica

unmittelbaren Offenbarung besorgt dies Gott allein, bei der mittelbaren
seine Organe. Wenn nur der Stoff von Gott stammt, ist das « Wie » des

Vortrages oder Vorlegens nebensächlich. Für diese Periode des Glaubensprozesses

ist die offenbarende Tätigkeit Gottes ebenso eine conditio,
wie jene der von ihm beauftragten Organe. Es wird durch diese

Mitteilung oder Vorlegung nur der Stoff bestimmt, durch dessen Besitznahme

die Glaubensvollendung des Verstandes bewerkstelligt wird.
Die Autorität Gottes würde in dieser Hinsicht nur dann beeinträchtigt,
wenn ein Organ ohne göttlichen Auftrag handeln, oder einen anderen
Stoff vortragen würde, als er von Gott vorgelegt worden ist. Wenn
dies nicht der Fall ist, bleibt Gottes Bürgschaft aufrecht und
unbeschädigt und der Vortrag des Organs ist in allen Fällen nur Bedingung,
gleichsam Vorarbeit zum Glauben, nie aber dessen Ursache. Deshalb

tritt das geschaffene Organ der Mitteilung nicht einmal im materiellen
Moment des Glaubensprozesses als stoffbestimmende Autorität auf,
sondern es bleibt ein bloßes Werkzeug der göttlichen Verkündigung.
So wird also durch den Zusatz: «prout in doctrina Ecclesiae manifesta-
tur » die Autorität Gottes keineswegs beeinträchtigt oder mit einem geschaffenen

Prinzip vermischt.

Noch weniger ist dies der Fall in bezug auf das zweite Moment.
Die Glaubensvollendung ist die eigentlichste Aufgabe der Autorität.
Außer ihr darf in dieser Hinsicht keine andere Kraft tätig sein, oder

einen Einfluß ausüben. Teilt sie diesen mit einem anderen Prinzip, so

ist sie nicht beweiskräftig und vermag den Erkenntnisstoff nicht so zu
gestalten, daß er nur um ihretwillen annehmbar erscheint. Bei der
geschaffenen Autorität ist es möglich, ja oft direkt erfordert, daß die eine
die andere ergänzt und bekräftigt. In diesen Fällen teilen sie unter
sich die Verantwortung und beeinflussen die Zustimmung entweder als

unter- oder nebengeordnete Ursachen. Bei Gott ist dies nicht möglich.
Wird etwas mit seiner Autorität bewiesen, so kann sie nur in der eigenen

Kraft die Seinsvollendung des Verstandes bewirken. Gott ist die erste

und höchste Wahrheit. Er bedarf keiner Ergänzung, ja eine solche ist
bei ihm direkt ausgeschlossen. Mag er auch bei der Mitteilung der

Wahrheit Werkzeuge benützen : für die Lösung der zweiten Aufgabe
des Erkenntnisprozesses kann keine geschaffene Lichtquelle formal, d. h.

als Ursache einwirken. Denn das geschaffene Erkenntnislicht könnte nur
entweder aus Einsicht stammen oder auf eine Mittelautorität zurückgeführt

werden. Im ersten Fall würde die Einsicht die Autorität Gottes

verdunkeln oder ganz überflüssig machen. Wozu die Autorität, wenn



Das Subjekt der Summa Theologica 299

Einsicht vorhanden ist Im zweiten Falle aber könnte die
Mittelautorität nur als Ergänzung der obersten Wahrheit angesehen werden.

Kann und darf man dies annehmen

Zum Wesen der Autorität gehört ein Zweifaches. 1. Daß sie

mit ihrer eigenen ontologischen Wahrheit für die mitgeteilten Gegenstände

haftet ; aus derselben werden sie vermittelst des Wissens (oder
als dessen Teilgegenstände) geschöpft. Daher ist ihre Leugnung oder

Abweisung gleichbedeutend mit der Verachtung der ontologischen Wahrheit

oder des Wissens der Autorität. 2. Dies vorausgesetzt, bewegt die

vollwertige Autorität zur Zustimmung nach Art der strengen Ursächlichkeit

•: sie ist nicht Bedingung, sondern eine wirkliche Ursache der

erkenntnishaften Seinsvollendung. Diese Ursächlichkeit kann Gott mit
keiner geschaffenen Wirkkraft teilen, solange er in der Eigenschaft der
Autorität beweiskräftig auftreten will. Die Zustimmung zur geoffenbarten

Wahrheit muß daher auf die übernatürliche Autorität Gottes, als

auf ihre Ursache, zurückgeführt werden; sonst ist der Glaube nicht Gotteswerk,

nicht Ausfluß seines Gnadenwirkens. Die Offenbarung ist ein

Sprechen Gottes zur Menschheit, und zu ihrer Aufnahme befähigt nur
das unmittelbare Erfassen seiner Worte.

Hiermit ist indes nicht ausgeschlossen, daß geschaffene Kräfte und
Erkenntnisweisen nach Art einer Bedingung auf Verstand und Willen
einwirken und die Hindernisse der Zustimmung entfernen1. Dies ist

sogar streng erfordert, damit die Glaubenszustimmung nicht blind,
sondern vernunftgemäß sei, und der Übergang von der natürlichen
Erkenntnisweise in die übernatürliche nicht eine Zerstörung, sondern
eine wirkliche Vervollkommnung des menschlichen Geisteslebens mit
sich bringe. Die Einsicht in die Vorbedingungen läßt sich mit dem Dunkel
des Glaubens vollends vereinigen, ja sie ist direkt eine apologetische

Verteidigung der übernatürlichen Autorität Gottes. Aus derselben wird eben

der Beweis abgeleitet, daß von seiten der Natur nichts im Wege steht,

1 Der Unterschied zwischen Ursache (causa) und Bedingung (conditio) ist
darin zu suchen, daß die erste auf die Wirkung seinshaft bezogen werden muß :

die Wirkung hängt von ihr in ihrem Sein ab. Die Bedingung hingegen beeinflußt
die Wirkung nicht in ihrem Sein ; sie wirkt auf die Ursache nicht, um ihre Wirkkraft

zu ergänzen, sondern bloß um die Hindernisse einer leichten und
naturgemäßen Betätigung zu entfernen, oder um deren Erfordernisse herbeizuschaffen.
So ist die Elektrizität eine Ursache der Maschinenbewegung, die EinÖlung aber
deren Bedingung. Auf dem Erkenntnisgebiet ist das formale Motiv Ursache der
Seinsvollendung, die vorausgehenden Erkenntnisse aber eine Bedingung des leichten,
naturgemäßen Abschlusses der Erkenntnis.



300 Das Subjekt der Summa Theologica

die im Glauben aufleuchtenden Gegenstände als unantastbare Wahrheiten

und die Autorität Gottes als Erkenntnislicht ehrfurchtsvoll
entgegenzunehmen 1. Die Rechtfertigung der göttlichen Autorität ist in
diesem Sinne eine der wichtigsten apologetischen Aufgaben.

Das autoritative Sprechen (locutio) ist demnach die belehrende

Mitteilung (manifestatio per modum magisterii) von unbekannten, weder

aus inneren Prinzipien, noch durch eigene Erfindung erfaßbaren
Wahrheiten, zu deren Annahme der Verstand durch die klare Überzeugung

von der Wahrheit und Wahrhaftigkeit der mitteilenden Person bewogen
wird. Die Autorität selbst aber ist ein Erkenntnismittel (ratio cog-
noscendi, inductiva), welches die erkenntnishafte Seinsvollendung des

Verstandes, die Besitznahme des Gegenstandes nicht durch innere
Einsicht in denselben, sondern kraft des eigenen Gewichtes bewirkt, indem
es für die Wahrheit und Wahrhaftigkeit der mitteilenden Person, also

für ihre Verläßlichkeit auf einem bestimmten Wissensgebiet, die volle

Haftung in sich enthält. Diese Beschreibungen zeigen die Autorität
als eine Erkenntnisquelle, aus welcher sowohl der zu erkennende

Gegenstand (cognitio in alio), als auch die Gestaltung desselben nach
der formalen Erkennbarkeit geschöpft wird. Damit wird vorerst der
materielle Teil der Erkenntnis durch die Autorität (Gewinnung des

Materialobjektes und deren eigene Form, d. i. die Mitteilung)
angedeutet, sodann aber das Prinzip der Seinsvollendung des Verstandes
bezeichnet : cognitio in veritate alterius extrinsece per testificationem
(non per intrinsecam illuminationem) obiectum manifestantis et ad

assensum moventis.

V. Inhaltliche Einschränkung der Autorität Gottes

Wollen wir diese Sätze auf die Autorität Gottes anwenden, so

gelangen wir zu folgenden Ergebnissen. Die belehrende Mitteilung heißt
in diesem Zusammenhang « Offenbarung ». Hierbei wird Gott im
eminenten Sinne Lehrer genannt2. Der Erkenntnisgegenstand (obiectum

1 Zu diesen Vorbedingungen des Glaubens gehört die Einsicht 1. in die prae-
ambula fidei, 2. in die motiva credibilitatis et credenditatis. So muß.das factum
revelationis, die Harmonie zwischen der natürlichen Erkenntnis und der geoffenbarten

Wahrheit, wie auch der göttliche Auftrag der Kirche Gegenstand der natürlichen

Einsicht sein.
2 Der menschliche Lehrer vermag das Wissen im Schüler nur unvollkommen

zu verursachen. Er verleiht dazu nicht das subjektive Erkenntnislicht und kann
auch die Einsicht nicht verursachen. Er legt nur die äußeren Zeichen vor, die den



Das Subjekt der Summa Theologica 301

materiale) ist bei der Offenbarung immer etwas entweder völlig und
mit metaphysischer Notwendigkeit Verborgenes, oder wenigstens mit
Rücksicht auf die physischen und moralischen Kräfte des Schülers

Unbekanntes und Unerkennbares. Gott ist endlich ein autoritativer
Lehrer in bezug auf die Seinsvollendung des Verstandes, da er nur
bezeugend, kraft seiner unendlichen ontologischen Wahrheit und seiner

unantastbaren Wahrhaftigkeit, die jeden Zweifel oder jedes Meinen
ausschließende Zustimmung und Beruhigung des Verstandes bewirkt1.

Die materielle Einschränkung der Autorität Gottes auf die
Gegenstände, sofern sie sich in der Schrift und in letzter Linie in der Lehre
der Kirche finden, ist eine völlig gangbare Tatsache auf dem Gebiet
der natürlichen Wissenschaften. Thomas bespricht dies XI. Metaph. 1, 4 :

« Mathematicus utitur principiis communibus proprie, i. e. sec. quod
appropriantur suae materiae. »2 Das uneingeschränkte Erkenntnislicht

Schüler zur Erfassung des Gegenstandes anleiten. Die eigentliche Ursache der
Denktätigkeit ist in der inneren Verstandesausrüstung des Schülers zu suchen ;

das Eingreifen des Lehrers ist bloß eine Anleitung, um die Ideen zu bilden und
zur Einsicht zu gelangen. Gott ist aber in einem höheren Sinne Lehrer. Er
verleiht das innere, subjektive Erkenntnislicht mit seiner, das ganze Sein umfassenden
Tätigkeit ; er leitet und erleuchtet den ganzen Gang der Ideenbildung und bringt
ihn in der Seinsvollendung des Verstandes zum Abschluß. Solange die proportionierten

Kräfte des Schülers hierbei tätig sind, ist Gott bloß als seinsgebende (in
jedem Moment der eductio de potentia in actum) Ursache wirksam (3. Pot. 7).
Handelt es sich um einen Verstandesakt, der die natürlichen Proportionen
übersteigt, so erstreckt sich die Lehrtätigkeit Gottes sowohl auf die Verleihung eines

angemessenen inneren Erkenntnislichtes (lumen gloriae, propheticum, fidei), als
auch auf die Mitteilung des Gegenstandes (obiectum materiale) und auf die
endliche Seinsvollendung des Verstandes. Vgl. 11. Ver. 1-4.

1 Da die übernatürliche Offenbarung keinerlei Notwendigkeit für Gott
darstellt, ist sie (als freie revelatio activa) eine Tätigkeit, deren Setzung von seinem
eigenen Beschluß abhängt. Dieser Beschluß hat zum Gegenstand die Mitteilung
seiner Haftung für Wahrheiten, die im Rahmen der Natur nicht enthalten sind.
Für dieselben kann nur die übernatürliche Autorität Gottes haften, da ihr Fundort
nicht die durch natürliche Erkenntnismittel erreichbare Wesenheit und die natürlich
erkennbare Wahrheit Gottes ist, und weil ein Beschluß über die Mitteilung
derselben nirgends begründet ist. Würde die Natur eine Ergänzung durch eine höhere

Ordnung notwendig erheischen, so wäre der Beschluß der Offenbarung natürlich
begründet und erkennbar, so daß in der neuen Erkenntnisweise den Verstand
die gleiche Autorität Gottes binden würde, wie in der natürlichen Ordnung. Dies
ist aber nicht der Fall. Die Natur kann nicht einmal einen solchen Beschluß nahelegen

und positiv andeuten. Daher gehört derselbe zu den verborgensten Geheimnissen

Gottes. Nur die tatsächliche Offenbarung vermag ihn aufzuhellen. Aus
diesem Grunde allein müssen wir daher erkennen, daß wir die Glaubenszustimmung
auf die natürliche Autorität Gottes nicht zurückführen können. Die einzige Stütze
derselben muß in der übernatürlichen, im Glauben aufleuchtenden Autorität
gesucht werden. 2 Ed. Cathala n. 2206 s.



302 Das Subjekt der Summa Theologica

der ersten Prinzipien behandelt und verteidigt die Metaphysik. Ihre
Führung ist unfehlbar und ihr Wert unantastbar. Sie sind aber so

allgemein, daß sie zur Führung des Verstandes nur dann ausreichen, wenn
sie einem Gegenstandsgebiet angepaßt werden : es bleibt das gleiche
formale Licht, die nämliche Kraft, aber von Seiten des Erkenntnisstoffes

sind sie eingeschränkt. Die so gestalteten Prinzipien gelten nur
für jenes Gebiet, dessen Gegenstände sie umfassen und die sie mit ihrem
Licht zu eigens faßbaren Objekten formen können. Außer diesem Gebiet

tritt die allgemeine Führung der ersten Prinzipien ein. Im Lichte der

eingeschränkten Prinzipien können Gegenstände anderer Wissensgebiete

nur als logische Möglichkeiten oder Nicht-Unmöglichkeiten erscheinen.
So ist es auch mit der Autorität Gottes. Sie kann von Seiten des

Erkenntnisstoffes auf das sinnenhaft Seiende, auf das esse participatum
oder auf das esse divinum bezogen werden. Überall die gleiche Festigkeit

und Unantastbarkeit, aber nicht die gleiche Angemessenheit dem
Verstände gegenüber. Sofern wir sie auf dem Gebiet der Natur (ens

mobile, participatum) ansprechen und benützen, gilt sie in bezug auf
die Übernatur nicht. Und die Gegenstände, die in der prophetischen
Schau wahrgenommen werden, können weder kraft der natürlich
erkannten Autorität festgehalten werden, noch für die Erkenntnis anderer

Objekte maßgebend sein : Gott bürgt nur für die Wahrheit jenes

Erkenntnisstoffes, den er dem Propheten mitgeteilt hat. So ist auch die mittelbare

Offenbarung zu beurteilen. Auf ihrem Gebiet spielt sich die

Glaubenstätigkeit ab. Daß viele Möglichkeiten in bezug auf den Glauben

bestehen, ist außer Zweifel. Aber es ist auch sicher, daß in der jetzigen
Heilsordnung eine einzige Form gewählt wurde : « Fides ex auditu,
auditus autem per verbum Christi. » Gegenständlich ist also der Glaube
auf das Wort Christi eingeschränkt. Dieses ist die Zusammenfassung

jeder Offenbarung, die an die Patriarchen, Propheten und Apostel
erging. In diesen und einzig in ihnen finden wir die Bezeugung von Seiten

Gottes, die Haftung und Bürgschaft für ihre Wahrheit. Die Autorität
Gottes leuchtet demnach sowohl bezüglich der Stoffverleihung, als auch

bezüglich der Erkenntnisvollendung nur in diesem Ausmaß auf, ähnlich
wie es auf dem Gebiet des sinnenhaft Seienden innerhalb der Schranken
desselben der Fall ist. Wie in den ersten Prinzipien ihr ureigenes

Licht aufleuchtet, mögen sie den Verstand auch nur in stofflich
eingeschränkter Form leiten, eben so auch die Autorität Gottes, wenn er
dieselbe nur in einem gegenständlich beschränkten Gebiet als Beweis-

und Erkenntnismittel benützt wissen will.



Das Subjekt der Summa Theologica 303

Der Glaube ist in der jetzigen Heilsordnung auch in einer anderen

Beziehung spezifisch bestimmt. « Fides ex auditu. « Der menschliche
Glaube ist auf das Vernehmen, auf die Belehrung, auf das Anhören der

Verkündigung eingestellt. Auf eine andere Weise des Vortrages oder
der Vorlegung kann er nicht reagieren. Aber die Verkündigung hat für
den Gläubigen nur einen solchen Einfluß, wie die Worte des Lehrers

für den Schüler. Sie ist nur eine stoffverleihende Vorbedingung. Der
Glaube nimmt darin Gottes Wort und die überzeugende Kraft seiner

Bezeugung wahr. So verhält sich die Verkündigung zum Glauben nicht
als dessen Ursache, sondern nur als ein Mittel, gleichsam ein Kanal,
durch welchen Gottes Wort zum Gläubigen fließt. Durch den

Lehrauftrag der Kirche wird also Gottes Autorität weder gemindert, noch
als ergänzungsbedürftig hingestellt. Sie und sie allein leuchtet dem

Gläubigen auf, sooft er das verkündete Wort annimmt und daran mit
fester Überzeugung festhält.

Somit haben wir das Subjekt der Summa theologica bestimmt :

Deus, ut est in se esse per se subsistens in tribus Personis, prout in
doctrina Ecclesiae manifestatur. Es wird damit das verborgene Wesen

Gottes ausgedrückt, in dem alle Heilswahrheiten enthalten sind und
der Menschheit mitgeteilt wurden, soweit es zu ihrem Heile, zu ihrer
theoretischen und praktischen Belehrung notwendig ist1.

VI. Die Subjektsfunktionen des Gottesbegriffes

Es erübrigt noch nachzuweisen, wie und in welchem Maße der

angegebene Gottesbegriff sich in der thomistischen Theologie als Subjekt
betätigt.

Vor allem müssen wir nach dem Gesagten betonen, daß alle Artikel
der Summa Einzel-Gegenstände, Folgerungen sind, deren Prinzip und

Erkenntnisgrund das genannte Subjekt ist. Fragen wir demnach nach

1 In esse divino includuntur omnia, quae credimus in Deo aeternaliter
existere, in quibus nostra beatitudo consistit. II-II 1, 7. Die göttliche Offenbarung
unterscheidet sich von anderen Belehrungen dadurch, daß ihr Materialobjekt
Heilswahrheit ist, d. h. aufleuchtet mit dem Zwecke, die Gegenstände vorzulegen, in
deren Besitz der Gläubige einstens selig sein wird (obiectum primarium), oder die
hienieden seine Wegweiser und Heilsmittel sind (obiectum secundarium, z. B. die
Sakramente). Sind in der Offenbarung noch andere Gegenstände enthalten, so
gehören sie zum obiectum per accidens. Von diesen Objekten sagt Thomas,
II-II 1, 6 ad 1 : « Quaedam proponuntur in Sacra Scriptura ut credenda, non quasi
principaliter intenta, sed ad praedictorum (mysteriorum) manifestationem. »



304 Das Subjekt der Summa Theologica

dem Objekt der thomistischen Theologie, so können wir nur die Antwort
geben : alle jene Sätze und Wahrheiten, die aus dem Wissenssubjekt
der Summa abgeleitet werden können, in seiner Reichweite enthalten
sind 1. Es ist also für den Summa-Kenner eine ungenaue und unrichtige
Redeweise, wenn man sagt : Gegenstand der Theologie ist Gott. Hiermit
ist bloß ein Teilobjekt ausgesprochen. Gott als Objekt vermag die

übrigen Gegenstände nicht an sich zu ziehen und zu vereinigen. Nur
wenn der Gottesbegriff als Subjekt und Erkenntnismittel betrachtet
wird, kann er eine solche Funktion ausüben. Die Gegenstände sind,
in sich betrachtet, nebengeordnet. Bloß ihre Beziehung zum Prinzip
vermag eine Unterordnung zu bewerkstelligen, sofern der eine näher

zu ihm steht als der andere.

Hieraus folgt, daß der Gottesbegriff, als Wissenssubjekt, die

Zusammenfassung des ganzen theologischen Gebietes darstellt. Er ist der
Fundort aller Sätze, die theologisch wertvoll oder wertlos sind. Seine

gegenständliche Reichweite ist genau bestimmt : die Offenbarung im
oben beschriebenen Sinn. Gegenstand der Theologie ist das revelabile,
d. h. dasjenige, was mit den Mitteln des natürlichen Wissens aus dem

revelatum, als dessen Teilinhalt abgeleitet oder durch dasselbe in einer
anderen Weise erkannt werden kann. Der dargelegte Gottesbegriff
bestimmt demnach, daß als Teil-Prinzip in der Theologie nur dasjenige
benützt werden kann, was in der Offenbarung (in der Kirchenlehre)
formell enthalten ist. Als Gegenstand aber kann in dieser Wissenschaft

nur ein Satz gelten, der mit dem geoffenbarten Inhalt als im engen
Zusammenhang stehend nachgewiesen ist. Hierin geht die Theologie
über die Grenzen des reinen Glaubens hinaus. Sie entwickelt die geoffenbarten

Wahrheiten nach ihrer ganzen Reichweite und betrachtet ihre
Folgerungen in einem doppelten Licht : dem des Glaubens und des

Wissens2. Ihr Gegenstand ist das Glaubhafte, d. h. ein Wahrheits-
Komplex, von dem mit den Mitteln der Wissenschaft evident
nachgewiesen wird, daß er mit der Offenbarung im engen Zusammenhang
steht3. Da aber bei diesem Nachweis der Gottesbegriff eine ausschlag-

1 Eine schematische Darstellung derselben haben wir in unserem Buch :

Der thomistische Gottesbegriff, Tab. II, geboten.
2 Vgl. Der thomistische Gottesbegriff, S. 37 u. 144 f.
3 Diese Glaubwürdigkeit (credibilitas) ist indessen mit jener nicht zu

verwechseln, die dem Glauben vorausgeht und bloß einen Nachweis von Seiten der
Umrandung darstellt und ein bloßes « nihil obstat » bedeutet, das den Weg zum
Glauben ebnet. Bei den theologischen Wahrheiten stützt sich der Verstand auf
eine feste Überzeugung sowohl von Seiten des Glaubens, als auch von Seiten der



Das Subjekt der Summa Theologica 305

gebende Rolle spielt, so muß man in ihm den Funclort der theologischen
Wahrheiten erblicken. Durch seine Reichweite (das beschränkte Gebiet
der Offenbarung) wird vor allem die Grenze gezogen, innerhalb welcher
wertvolle theologische Sätze gesucht werden können. Er ist insofern
auch der Prohierstein für deren Wahrheit. Wird durch eine Folgerung
das Ansichsein Gottes gemindert, oder entsteht ein Riß in der Glaubenssynthese,

so muß sie abgewiesen werden. In der Theologie darf demnach

nur ein Satz als wahr angenommen werden, der in der gegenständlichen
Potentialität des Gottesbegriffes enthalten ist.

Das Subjekt ist nicht bloß Fundort des Materialobjektes, sondern

es hängt von ihm das eigentliche, formale Objekt-Sein desselben ab.

Die eigene ontologische Wahrheit reicht bei jeder Gegebenheit aus, damit
sie ihrem Objekt-Sein nach auftreten und die Verähnlichung des

Verstandes bewirken kann. Unter dem Einfluß des Gottesbegriffes erhält
sie aber eine neue Erkennbarkeit und nimmt an dessen Übernatürlichkeit

entweder in der Form der Unterordnung oder gar in der einer

spezifischen Bestimmtheit teil. Dies ist in den einzelnen Artikeln der

Summa ganz klar festzustellen. Es gibt darunter allerdings solche, die

ausdrücklich geoffenbarte Gegenstände behandeln. Aber schon bei der

Begründung derselben können wir wahrnehmen, daß die natürlichen
Erkenntnismittel sie derart durchdringen, daß die Folgerung und ihre

Beleuchtung wie auch die Zustimmung oder Abweisung von ihnen
ursächlich abhängt, ohne daß das Licht des Subjektes abgeschwächt
würde. Dasselbe wirkt im Gegenteil auf den Verstand noch kräftiger

Wissenschaft. Auf diese Weise ist die formale Theologie eine Wissenschaft von
realen Werten, die in der Seinsfestigkeit beider Ordnungen begründet ist. Ein
mit dem Wissen ausgerüsteter Verstand kann in den theologischen Folgerungen
keine bloße logischen Möglichkeiten erblicken. Der Beweggrund der Zustimmung
ist von zwei Seiten vollkräftig. Bei der credibilitas materialis ist aber der Nachweis

nur von einer Seite klar, so daß damit die Glaubenszustimmung ursächlich gar
nicht begründet ist. In der Theologie hingegen sind die Motive beiderseits ursächlich

gegeben und tätig. Aus diesem Grunde gibt die formale Theologie spekulative,
d. h. im natürlichen und übernatürlichen Sein festgewurzelte Wahrheiten. Die
Zustimmung zu denselben kann nicht verweigert werden ohne daß der Glaube
oder das Wissen entkräftet wird. Fehlt auf der einen Seite das kraftvolle Motiv,
so steht der Verstand vor einer praktischen, d. h. im Sein nicht völlig festgewurzelten

Wahrheit. So muß sein Urteil mit Zuhilfenahme anderer Motive ergänzt
werden, so daß die Zustimmung nicht seinshaft, sondern nach den Beziehungen
des Guten, Schönen, Annehmbaren verursacht wird. Die materielle Theologie, die
auf die Festigkeit des Glaubens nicht achtet, ja ihn nur für ein Gedankenspiel
hält, kann nur zu praktischen Urteilen kommen und muß auf eine feste Seins
Überzeugung verzichten.



306 Das Subjekt der Summa Theologica

ein, so zwar daß die natürlichen Erkenntnismittel in bezug auf die

endgültige Seinsvollendung des Verstandes so tätig sind, daß ihr eigenes
Licht in Unterordnung unter die höhere gegenständliche Kraft viel
nachhaltiger wirkt, als wenn sie allein sich betätigen und bloß im Dienste
einer natürlichen Wahrheit stehen. Man denke nur an die heilige Scheu,
die den Theologen erfüllt, wenn er mit Hilfe der natürlichen Erkenntnis
die Mysterien gleichsam neu enthüllt und zum « intellectus fidei »

gelangt. Die Eignung, auch in die Tiefen der Geheimnisse einen, wenn
auch schwachen Einblick gewähren zu können, ist gewiß eine neue
Wertbestimmung, an die man vorher gar nicht gedacht hätte. Hiebei erinnert
man sich unwillkürlich an die niederen Lebensfunktionen des Menschen.

Sie sind scheinbar auf der gleichen Stufe wie das vegetative und animalische

Leben der Pflanzen und Tiere. Aber weil sie einem höheren
Zwecke untergeordnet sind und in den Dienst des spezifisch menschlichen

Lebens gestellt werden, gehören sie einer höheren Seinsordnung

an, als wenn sie für sich allein betrachtet werden. Sie erhalten durch den

Kontakt mit dem Geistesleben eine größere Feinheit und eine ausgebildetere

Wirkweise. Der feinere Ausbau des menschlichen Nervensystems
bürgt hierfür. Die philosophische These, daß sie metaphysische Grade der
einen geistigen Seele sind, beleuchtet ihre relative Stellung hinlänglich.
So ist es auch mit den natürlichen Wahrheiten, wenn sie dem Gottesbegriff

als Subjekt der Theologie und den Prinzipien derselben (den
einzelnen Glaubenswahrheiten) unterstellt werden. Sie erscheinen in
diesem Lichte als ein A bglanz nicht bloß des natürlich erkennbaren, sondern

auch des verborgenen, durch die Offenbarung aufgehellten Wesens Gottes.

Daß aus dieser Verbindung auch manche neue Züge der Natur aufgehellt

werden, ist bekannt. Man erinnere sich nur an die Quantität, an
deren eigentümliche Wesensbestimmung man ohne die Eucharistie gar
nicht gedacht hätte. Der menschliche Verstand wird mit einem Worte
geschärft und zu tieferer Forschung veranlaßt, wenn er die Übernatur
mit Hilfe der Natur betrachtet, der Natur aber sich im Lichte der Übernatur

nähert.
Es ist also unzweifelhaft wahr, daß bei der wissenschaftlichen

Durchdringung der Offenbarung die Mysterien, nicht in sich, sondern in ihrer
Beziehung zum menschlichen Verstand, etwas Neues erhalten : die
Faßbarkeit und die Einsicht in ihre Glaubwürdigkeit (evidentia obiectiva,
credibilitas) im Lichte der Umrandung. Die geoffenbarte Wahrheit wird
in einer neuen Weise erkannt, nicht bloß als Gegenstand des Glaubens,
sondern auch als Objekt der wissenschaftlich begründeten Glaubhaftigkeit.



Das Subjekt der Summa Theologica 307

Somit ist die Erkenntnis von ihr voller und vielseitiger, als wenn sie

allein im Lichte des Glaubens aufleuchtet. Aber auch umgekehrt ist
es wahr, daß die natürlichen Gegenstände durch die Unterordnung unter
das Subjekt der Theologie eine neue Erkennbarkeit und neue Erkenntniswerte

aufweisen. Ihr Seinsgehalt erscheint im Dienste der Übernatur
reicher und ausgedehnter.

Dasselbe ist von den Sätzen der Summa zu sagen, die, für sich

betrachtet, rein wissenschaftliche Wahrheiten bezeichnen. So die Frage

von der Schöpfung, vom Menschen usw., die äußerlich die Züge der

philosophischen Behandlung an sich tragen ; tatsächlich aber ist im
Ideenkreis der Summa in ihnen ein viel höherer Wahrheitswert
enthalten als in der Philosophie. Sie erscheinen in der Summa als Werke
und Werkzeuge der übernatürlichen Fürsorge Gottes, oder wenigstens
als Unterlagen derselben. Ihre Erkenntnis hat nach der Synthese des

Aquinaten einen anderen Zweck als in der Philosophie. Hier sind sie

Selbstzweck, in der Summa aber sind sie einem höheren Zweck
untergeordnet. Die thomistische Anthropologie will z. B. neben der natürlichen

Belehrung die Berührungspunkte zwischen Natur und Übernatur

aufhellen und so die Eignung des Menschen für eine höhere

Bestimmung klarlegen. Betrachtet man die einzelnen Artikel der Summa

in diesem Licht, so versteht man, warum so viele sonderbare Theorien
über die Meinung des hl. Thomas aufkommen und nur eine von ihnen
wahr sein konnte. Sieht man von deren Subjekt-Beziehung ab, so

kommt man zu verstümmelten, oder gar zu ganz unwahren Folgerungen.
Thomas wird nur jene Thesen als vollwertig thomistische anerkennen,
die mit dem von ihm ausdrücklich umschriebenen Subjekt-Begriff in
lebendigem Kontakt stehen.

Der Gottesbegriff ist in der Summa ein vollwertiges Erkenntnismittel

(ratio cognoscendi). Alle Einzel-Gegenstände müssen unmittelbar
oder mittelbar auf ihn bezogen werden, d. h. zu seinem gegenständlichen
Sein gehören. Diese Funktion übt das Subjekt meistens vermittelst
näher bestimmter Prinzipien aus ; in unserem Falle mit Hilfe der
einzelnen Glaubenswahrheiten. Der Gottesbegriff ist ein allgemeines, das

ganze Gebiet der Theologie umfassendes Erkenntnismittel, ähnlich wie
die ersten Prinzipien auf dem Gebiet der Natur. Wie letztere

eingeschränkt werden müssen, um nicht bloß verläßliche, sondern auch

leicht einleuchtende Erkenntnismittel darzustellen, so auch der Gottesbegriff.

« Idem est subiectum principiorum et totius scientiae », sagt
Thomas in seinem berühmten Artikel 11,7,« cum tota scientia virtute



308 Das Subjekt der Summa Theologica

contineatur in principiis. » Jede Glaubenswahrheit ist eine Einschränkung
des Gottesbegriffes auf ein bestimmtes Gebiet, so daß man mit ihrer
Hilfe leichter zu Folgerungen gelangt, als wenn man alles unmittelbar
aus dem allgemeinen Subjekt ableiten würde. Die Zurückführung auf
dasselbe ist unerläßlich, ebenso wie bei den natürlichen Wahrheiten
die Begründung durch die ersten Prinzipien. Es genügt aber in beiden
Fällen eine virtuelle Zurückführung und Begründung, sofern nur der

Zusammenhang der Teil-Prinzipien mit dem Subjekt feststeht.
Nach diesen Ausführungen dürfte es klar sein, daß der Gottesbegriff

in der Summa nicht ein vages, unbestimmtes Erkenntnismittel ist, sondern

in jeder Beziehung als gegenstandbildend auftritt : sowohl in bezug auf
das obiectum materiale, als auch das obiectum formale quo et quod. Für
das Objekt-Sein und für die theologische Vergegenständlichung können
wir nichts anderes anführen, als das Esse per se subsistens in tribus
Personis, prout in doctrina Ecclesiae manifestatur.

Die letzte Funktion des Subjektes besteht darin, daß es die
wissenschaftliche Ordnung in der Summe auf den Gottesbegriff zurückführt.
Zur Ordnung gehört das prius et posterius auf dem Gebiet der
wissenschaftlichen Erkenntnis. Dies im ursächlichen Sinne gefaßt. Das Prinzip
in der Wissenschaft ist Ursache der nachfolgenden Gegenstände und
bewegt zu ihrer Einsicht nur dann, wenn sie in seinem Schöße enthalten
sind (in bezug auf das obiectum materiale) und in der Kraft seines

Lichtes (als obiectum formale quo, ratio cognoscendi) festgehalten,
d. h. zum obiectum formale quod gestaltet werden können. Die Priorität
kommt ihm also vollwertig zu; die Gegenstände stellen bloß ein posterius
dar. Hierdurch ist die Ordnung in der Wissenschaft und ihrer Gegenstände

untereinander bestimmt. Die geoffenbarten Wahrheiten stellen

an sich eine geordnete Reihe von Gegenständen dar. Die Uroffenbarung
beinhaltet Gottes verborgenes Wesen und seine Heilsfürsorge. Dies ist
das Ersterkannte, nicht bloß in der zeitlichen Reihenfolge, sondern auch
als Urgrund aller nachfolgenden Offenbarungen. Sie haben zum Ziel,
die beiden genannten Gegebenheiten näher zu beleuchten und klarer
zu entwickeln, bis alles, was zum Heile der Menschheit notwendig ist,
aufgehellt wird. In diesem Sinne ist der Gottesbegriff eine Zusammenfassung

der gesamten Offenbarung, so daß, von seiten Gottes, sein

allgemeiner Inhalt die nachfolgenden Wahrheiten wirklich (actu), von
seiten der Menschheit aber der Möglichkeit nach (in potentia) enthält.

Daß bei der Offenbarung eine zeitliche Reihenfolge der Wahrheiten
festzustellen ist, wissen wir aus der Heilsgeschichte. Daß aber auch



Das Subjekt der Summa Theologica 309

in bezug auf den geistigen Zusammenhang ein prius et posterius
vorhanden ist, folgt daraus, daß die Heilswahrheiten nicht in der gleichen
Nähe zum Gottesbegriff stehen. Zuerst kommen die Wesenszüge, die
den anfänglich inhaltsleeren Gottesbegriff (das Ansichsein) näher
bestimmen oder aus demselben durch strenge Folgerung abgeleitet werden.
Erst nach der Erkenntnis dieser Züge können wir über die Wirksamkeit
Gottes nach außen hin uns orientieren. Hierbei ist die Art und Weise

maßgebend, wie die einzelnen Wirkungen und Wirkweisen die
Heilsfürsorge Gottes kundtun. Somit ist in der Urkenntnis des Glaubens

wirklich nicht bloß eine allgemeine, umfassende ratio cognoscendi,
sondern auch ein Ordnungsprinzip (recta ratio cognoscibilium) gegeben,

so daß die Stelle jedes Satzes, wie auch sein Wahrheitswert durch das

Subjekt bestimmt wird.
Hieraus entnehmen wir auch, daß die Summe nicht eine Häufung

von Artikeln und Sätzen (unitas per accidens), sondern eine organische
(unitas per se), wohlgeordnete Einheit darstellt, und daß sie diesen oft
bewunderten Vorzug dem subjektierenden, sich alles unterordnenden
(subordinando), ja angliedernden (subalternando) Einfluß des

Gottesbegriffes verdankt. Summa bedeutet demnach nicht ein Sammelwerk oder

gar lexikalische Sammlung der Theologie, sondern den Inbegriff aller
theologisch wertvollen und wertlosen Sätze in einem Prinzip, im Gottesbegriff
als Subjekt, wie auch die organisch geordnete Entwicklung derselben in
einer Reihe von Abhandlungen und Artikeln, die alle durch das gemeinsame

Erkenntnismittel und -licht in eine feste Einheit zusammengefügt
werden. Dies haben wir in unserem Buch « Der thomistische Gottesbegriff

» näher entwickelt.
Der Gottesbegriff, den wir als Subjekt der Theologie dargetan haben,

ist das Resultat einer wissenschaftlichen Feilung. Die Urform desselben

ist im Paulinischen Satz enthalten : « Credere oportet accedentem

ad Deum quia est, et inquirentibus se remunerator sit » (Hebr. 11, 6).

In dieser Fassung vergleicht Thomas den Gottesbegriff mit den Ur-
kenntnissen des menschlichen Verstandes. Das Aufleuchten der ersten

Prinzipien bezeichnet den Anfang des geistigen Lebens. Die Morgenröte

des Verstandes erscheint in ihnen. Aurora intellectus. Sie treten
aber nicht bloß als Ausgangspunkt jeder weiteren Erkenntnistätigkeit
auf, sondern sind auch deren letzten Stütze, und ihre Wirkkraft kann
in keiner Seinsvollendung des Verstandes fehlen. Ihr Aufleuchten ist
organisch, d. h. ist nicht auf ein Suchen oder auf einen Beweis
zurückzuführen. Mit der Natur des Verstandes hängen sie als notwendige



310 Das Subjekt der Summa Theologica

Zugaben (habitus) zusammen, und von dem Augenblick ihres Aufleuchtens

an ist ihr Licht nicht mehr auszulöschen. Als instrumenta intel-
lectus agentis begleiten sie alle Erscheinungen des Geisteslebens —
wegweisend und erleuchtend.

So ist es auch mit der Uroffenbarung. Sie leuchtet organisch auf,
so daß wir dafür gar keine Begründung aufbringen können. Mit ihrem
Aufleuchten beginnt in uns das höhere, übernatürliche Glaubensleben :

« Sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium »

(Hebr. 11, 1). Das erste, was durch das subjektive Glaubenslicht
erleuchtet wird, ist der Inhalt der Paulinischen Formel. Seine Leuchtkraft

begleitet alle Erscheinungen des Glaubenslebens und als
Ausdruck der übernatürlichen Heilssehnsucht (pius credulitatis affectus)
ist er ein Gradmesser der Übernatur, wie auch die Nährkraft jedes
weiteren Strebens auf dem Wege zur klaren Anschauung des Geglaubten.

* * *

Der geoffenbarte Gottesbegriff tritt uns in zweifacher Fassung
entgegen : in der Paulinischen Formel und in der vorgelegten wissenschaftlichen

Gestaltung. Beide können als logische und als metaphysische
Werte betrachtet werden und in dieser sehr verschiedenen Eigenschaft
der menschlichen Erkenntnis dienen, ihr unterlegt werden. Die Pauli-
nische Formel ist Leitstern der reinen Offenbarungserkenntnis, gleichsam
das Subjekt, die Unterlage der geoffenbarten und bloß mit dem Glauben
festzuhaltenden Wahrheiten. Die wissenschaftliche Fassung ist das

Subjekt der theologischen Erkenntnis und Leitstern bei der
wissenschaftlichen Erfassung der Offenbarung. Beide bezeichnen einen objektiven

Höhepunkt, von dem aus man einen Überblick über das Gesamtgebiet

der Offenbarung und eine sichere Orientierung auf demselben
erhalten kann. Die Leuchtkraft der Paulinischen Formel wird durch die

Offenbarung selbst verbürgt, jene der wissenschaftlichen Fassung aber
durch die solide Doktrin des Aquinaten.


	Das Subjekt der Summa Theologica

