Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Das Subjekt der Summa Theologica
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762239

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Subjekt der Summa Theologica

"Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

I. Der natiirliche und der geoffenbarte Gottesbegriff

Wie wir im Vorhergehenden ! betont haben, bilden die Gegenstiande
einer Wissenschaft eine strenge Einheit (unitas per se). Dies verdanken
sie dem Subjekte, von dessen Wahrheitsgehalt und Leuchtkraft die
Ordnung und Schichtung der Objekte ausgeht und verwirklicht wird.
Die naturhafte Grundlage hierzu ist in der ontologischen Wahrheit des
Subjektes und in seiner gegenstidndlichen Potentialitdt gegeben. Diese
werden vom suchenden oder schauenden Verstand benutzt und beim
Aufbau der Wissenschaft verwendet. Aus diesem Grunde ist die Einheit
der wissenschaftlichen Gegenstinde eine kiinstliche (unitas per se artifi-
cialis), ja, je nach der Tiichtigkeit der Verstandestitigkeit, eine kiinst-
lerische. Wollen wir demnach in der Summa Theologica nicht bloB ein
Nebeneinander von Gegenstinden (unitas per accidens), sondern eine
geordnete Ganzheit erblicken, so miissen wir nach dem einheitlichen
gegenstindlichen Licht suchen, das denselben nicht bloB die relative
Erkennbarkeit verleiht, sondern auch als ihr ordnendes Prinzip den
Verstand des Verfassers erleuchtet und stindig leitet. Die kiinstliche
Einheit und den kiinstlerischen Aufbau der Summa Theologica haben
wir in unserem Werke « Der thomistische Gottesbegriff » darzustellen
gesucht. Hier mochten wir die volle Bestimmung und Begriindung des
dort angedeuteten Subjektes unternehmen, um seine Bedeutung fiir die
wissenschaftliche Apologetik nachweisen zu konnen.

Die erste Andeutung iiber das Subjekt der Summa finden wir I 1, 7 :
« Omnia pertractantur in sacra doctrina sub ratione Dei, vel quia sunt
ipse Deus, vel quia habent ordinem ad Deum, ut ad principium et
finem. Unde sequitur, quod Deus sit vere subiectum huius scientiae. »
DafBl Thomas hier an den geoffenbarten Gottesbegriff denkt, unterliegt
keinem Zweifel. Schon aus dem allgemeinen Grunde mii3te man dies
behaupten, weil Gott in seiner natiirlich erkennbaren Wesenheit keines-

1 Divus Thomas 24 (1946) 29 ff.



Das Subjekt der Summa Theologica 289

wegs Subjekt, sondern nur Gegenstand der Evkenntnis sein kann. In den
Kommentaren zur Metaphysik von Aristoteles betont und beweist
Thomas in den verschiedensten Formen, daB das Subjekt der Meta-
physik das allgemeine Sein ist, zu welchem sich fiir die menschliche
Erkenntnis alle Gegebenheiten nur als Gegenstidnde verhalten. Das ens
commune ist das allgemeine, allumfassende Erkenntnislicht fiir den
menschlichen Verstand (omnia cognoscuntur sub ratione entis) ; es kann
keinen Gegenstand geben, der keine Beziehung zu ihm enthielte, und
zu dessen eigener ontologischer Wahrheit die relative Erkennbarkeit
durch das ens commune nicht hinzugefiigt wiirde. Ein solcher Gegen-
stand ist auch Gott, sofern die natiirlichen Erkenntnismittel sein Dasein
und Wesen aufhellen kénnen. Die Beweise und die nichsten rationes
inductivae werden dem sinnenhaft Seienden entnommen. Hierdurch
erhilt die Folgerung ihren realen Wert, so daBl der Ausspruch des
Aquinaten vollkriftig erscheint : Scimus enim, quod haec propositio,
quam formanus de Deo, cum dicimus « Deus est», vera est; et hoc
scimus ex eius effectibus 1. Die partikuldren Begriffe und Beweise aber
sind bloBe konkrete Bestimmungen des allgemeinen Seins, so daB nicht
bloB sie selbst, sondern alle Gegenstinde, die durch sie erkannt werden,
notwendig auf das ens commune, als auf ihr gemeinsames Subjekt,
bezogen werden. Dies ist also der Unterschied zwischen der natiirlichen
Theologie und der doctrina sacra, daf dort Gott Gegenstand des Wissens,
hier aber Subjekt desselben ist. Wir miissen daher die Worte des heiligen
Thomas im formal-strengen Sinne nehmen : daB in der Theologie alles
sub ratione Dei behandelt wird, so daB die Rolle des Subjektes dem
Gottesbegriff zuzueignen ist.

DaB3 dieser Gottesbegriff nicht der natiirlich erkennbare ist, bedarf
keines Beweises. Die Theologie ist deshalb eine doctrina sacra, weil sie
aus anderen Quellen gendhrt wird, als die iibrigen Wissenschaften 2.
Die Gottesbeziehung ist untrennbar von jedem theologischen Gegenstand,
der gerade hierdurch eine seinem ontologischen Inhalt hinzugefigte,
relative Erkennbarkeit erhilt ; sie ist von seiner selbstidndigen, abso-
luten Wahrheit unterschieden. Dies kann nur dann der Fall sein, wenn
der Gottesbegriff als Prinzip behandelt wird; zielbewuBt und voll-
kréftig aber wird dies dann durchgefiihrt, wenn er als oberstes, also
von keiner anderen Erkenntnis abgeleitetes Prinzip angenommen wird.
Er muB ein Gegenstand der Urkenntnis sein. Das ist nur dann der

17 3, & ad 2. .
2 Warum sie doctrina sacra genannt wird, vgl. Heiligkeit und Siinde, S. 31,



290 Das Subjekt der Summa Theologica

Fall, wenn er aus der Offenbarung stammt und durch nichts anderes
als durch das géttliche Sein und durch die gottliche Wahrheit allein
begriindet werden kann !. Tatsédchlich gehért der Gottesbegriff, sofern
er iiber das natiirlich unnahbare Wesen Gottes (vorliufig nur in der
Richtung der iibernatiirlichen Fiirsorge) etwas berichtet, zu den Ur-
angaben der Offenbarung. Zum Wesen solcher Urkenntnisse gehort
aber, daB sie alle Einzelgegenstéinde in sich enthalten : sie sind die erst-
erkannten Objekte, da thre Erkenninis zu der der iibrigen notwendig er-
fordert wird. Sind alle geoffenbarten Wahrheiten Prinzipien, so ist der
Gottesbegriff ihre allgemeine Unterlage, ihr Subjekt 2. Er ist infolge-
dessen kraft seiner Natur iiberaus geeignet, um als Wissenssubjekt fiir
alle Folgerungen zu dienen, die aus den einzelnen Mysterien gezogen
werden. Der Schauplatz dieser wissenschaftlichen Titigkeit ist die
Theologie. Deshalb ist der geoffenbarte Gottesbegriff Subjekt der Theo-
logie, der doctrina sacra. Dies verstehen wir unter dem allgemeinen
Ausdruck : subiectum theologiae est Deus in se, d. h. Gott in seiner
fir den menschlichen Verstand iibernatiirlichen Wesenheit. |

I1. Teilsichten des geoffenbarten Gottesbegriffes als Subjekt

Den genaueren, wissenschaftlich gleichwertigen Inhalt des Gottes-
begriffes driickt der hl. Thomas I 3, 4; 13, 11 aus. Ihm zufolge ist
Deus das Esse per se subsistens. Hiermit ist jedoch nicht das Wesen
Gottes in sich, als eines iibernatiirlichen Gegenstandes bestimmt. Dies
geschieht in den folgenden Traktaten, wo Thomas auf Grund der Offen-
barung sich mit den in der gleichen Wesenheit subsistierenden drei
Personen befaf3t. Deus in se bedeutet demnach : Esse per se subsistens
in tribus Personis. Hiermit ist indessen das Subjekt-Sein des Gottes-
begriffes noch nicht vollstindig umschrieben. Das Subjekt ist nicht
bloB ein Seins-Inhalt, sondern hauptsichlich Erkenntnismittel und

1 II-IT 1, 1.

2 Jta se habent in doctrina fidei articuli fidei, sicut principia per se nota
in doctrina, quae per rationem naturalem habetur; in quibus principiis ordo
quidam invenitur, ut quaedam in aliis implicite contineantur : sicut omnia principia
reducuntur ad hoc, sicut ad primum : « Impossibile est simul affirmare et negare »,
ut patet per Philosophum in IV. Metaph. Et similiter omnes articuli implicite
continentur in aliquibus primis credibilibus, scilicet ut credatur Deum esse et pro-
videntiam habere circa hominum salutem, sec. illud ad Hebr. 11, 6 : « Accedentem
ad Deum oportet credere quia est, et quod inquirentibus se remunerator sit. »
II-II 1, 7. Dies werden wir in der Folge als Uroffenbarung oder als Paulinische
Formel bezeichnen.



Das Subjekt der Summa Theologica 291

Erkenntnislicht. Deshalb muB in ihm auch das zum Ausdruck gebracht
werden. Die Moglichkeit der Seinshaftigkeit dieses Begriffes kann im
Rahmen des sinnenhaft Seienden nicht begriindet werden, noch weniger
dessen Tatsidchlichkeit. Nur das Offenbarungslicht (lumen divinum
obscuratum fidei) vermag das Objekt aufzuhellen und es annehmbar
zu gestalten. Die Schau in diesem Licht begleitet also alle Funktionen
des Gottesbegriffes in der Eigenschaft des Subjekt-Seins. Was darunter
zu verstehen ist, fiihrt der Aquinate II-IT 5, 3 aus. In der gegenwirtigen
Heilsordnung biirgt Gott mit der ungeteilten Kraft seiner Wahrheit und
Wahrhaftigkeit (als Veritas prima in testificando) fiir die Seinshaftig-
keit der geoffenbarten Gegenstinde, inhaltlich aber (fiir das obiectum
materiale) nur in einem beschrinkten MaBe. Nicht die vollinhaltliche
Veritas prima erscheint in ihnen, sondern einzelne sparliche Sonderziige
derselben, je nach der Bestimmung des sich offenbarenden Gottes. In
dieser Beziehung kann die Veritas prima nur in dem MaBe als Biirge
angerufen werden, als sie zur Menschheit tatsdchlich gesprochen hat.
Wie auf dem Gebiet der natiirlichen Erkenntnis durch die Analyse nur
das entwickelt werden kann, was durch die Synthese in die Begriffe
hineingetragen worden ist, und die prima principia nur in diesem MaQe
fir die tatsdchliche Wahrheit der Einzel-Kenntnisse biirgen, so auch
auf dem Gebiet der Offenbarung : Gottes Wahrheit und Wahrhaftigkeit
biirgen nur fiir jene Inhalte, die Gott in die geoffenbarten Gegenstinde
hineingetragen und der Menschheit anvertraut hat. Die Hiiterin der Offen-
barung ist aber nicht die Menschheit, noch weniger der einzelne Mensch,
sondern nach Gottes Anordnung die von Christus gestiftete Kirche. Aus
diesem Grunde ist die Biirgschaft fiir die inhaltliche Offenbarung nicht
in der Veritas prima einfachhin, nicht in der Schau ihres Wesens, oder
in ihrer uneingeschrinkten Autoritit, sondern in derselben, soweit sie
in der Lehre der Kirche aufleuchtet, zu suchen : Veritas prima, prout
in doctrina Ecclesiae manifestatur 1.

« Esse per se subsistens in tribus Personis prout in doctrina Eccle-
siae manifestatur » ist die Formel, mit welcher wir das Subjekt der
thomistischen Theologie ausdriicken wollen. Man kann in ihr aber auch
die wissenschaftliche Zusammenfassung des ganzen Christentums er-
blicken. Im Laufe unserer Untersuchungen werden wir die Formel auch
in dieser Eigenschaft beniitzen. Insbesondere in ihrem dritten Teil ist

1 Omnibus articulis fidei inhaeret fides propter unum medium, scilicet
propter veritatem primam propositam nobis in Scripturis secundum doctrinam
Ecclesiae intelligentis sane. II-II 5, 3 ad 2.



292 Das Subjekt der Summa Theologica

die Formel auBerordentlich gut geeignet, das Wesen des Katholizismus
auszudriicken. Die ersten beiden Teilsichten, d. h. esse per se subsistens
und in tribus Personis, bediirfen nach den zitierten Stellen der Summa
und nach den Feststellungen des V{. in seinem Buch « Der thomistische
Gottesbegriff » keiner weiteren Begriindung. Die letzte Teilsicht aber
erheischt eine genaue Besprechung, da in ihr die ganze Problematik der
Theologie zum Ausdruck gebracht wird. Diese Teilsicht hat insbesondere
fiir die Apologetik eine sehr groe Bedeutung. Es wird in ihr nicht blo
die Scheidung von den Gegnern des Glaubens, sondern auch von ver-
schiedenen apologetischen Strémungen zum Ausdruck gebracht. Sie
driickt das Schibboleth der katholischen Apologetik aus, da nichts in
dem MafBe in Abrede gestellt wird, als die Autoritidt der Kirche. Fiir sie
mufB3 darum die katholische Apologetik mit allen Mitteln der mensch-
lichen Erkenntnis eintreten. Wir wollen deshalb zunichst die Frage
besprechen, ob die Autoritdt fiir die Seinsvollendung des Verstandes
iiberhaupt relevant ist ; dann aber die thomistische Auffassung iiber
die Art und Weise darstellen, in der die Autoritat Gottes als Beweis-
mittel verwendet werden kann. '

III. Die Seinsvollendung des Verstandes
unter dem EinfluB der Autoritit

Die Autoritdt Gottes (Veritas prima in dicendo) ist die Biirgschaft
fiir jede Offenbarung. Wir konnen fiir die Wahrheit derselben keinen
anderen Beweis aufbringen. Die offenbarende Autoritit vermégen wir
aber durch natiirliche Erkenntnismittel nicht aufzuhellen ; sie ist Gegen-
stand des Glaubens. Die Autoritit ist im allgemeinen auf dem Ver-
standesgebiet sowohl Erkenntnismittel (Licht), als auch Fundort des
Erkenntnisstoffes. Es werden durch sie in belehrender Form (per modum
magisterii) Gegenstidnde vorgelegt, zu deren Auffindung der Verstand
des Schiilers allein nicht ausreicht. Aber selbst nach deren Vorlage
steht es nicht immer in seiner Macht, dieselben entweder in sich oder
in anderen Prinzipien derart einzusehen, daBl er durch deren innere
Durchsichtigkeit zur Zustimmung bewogen werden kénnte: er kann
dieselben entweder abweisen, oder im Vertrauen auf seinen Lehrer an-
nehmen. Ist ihm das Wissen und die Wahrhaftigkeit desselben ein-
leuchtend und vorbehaltslos bewiesen, so steht einer vernunftgemilBen
Annahme nichts im Wege.

Die Autoritat nimmt demnach auf dem Verstandesgebiet die gleiche



Das Subjekt der Summa Theologica 293

Stelle ein, wie der Beweis im allgemeinen : sie ist ein Argument, ratio
inductiva. Die Erkenntnis in ihr und durch sie ist eine cognitio in alio.
Sie ist ein Erkenntnismittel, das die innere Konstitution und die inneren
Zusammenhidnge des Objektes nicht aufhellt, aber zur Verstandes-
Zustimmung (captivatio, coactio intellectus) ebenso beitrigt, wie die
iibrigen Beweise. Ist die Titigkeit des Verstandes nach Art einer Ver-
dnderung (motus, eductio de potentia in actum) aufzufassen, so ist der
Beweis, mag er unmittelbar oder mittelbar durchsichtig sein, der gegen-
stindliche Beweger (motivum, ratio cognoscendi vel inductiva) und hat
in sich die Kraft, den Verstand zur Ruhe, zur Zustimmung zu bringen.
Die Seinsvollendung des Verstandes hingt daher von der Beweiskraft ab,
die ihn mit dem Gegenstand zu vereinigen vermag. Mit der Zustimmung
wird der Verstand seinshaft begrenzt. Ist die Begrenzung (terminatio)
eine feste, d. h. wird eine weitere Bewegung (wie sie im Zweifel oder
in der bloBen Meinung gegeben ist) ausgeschlossen, so ist eine andere
Gestaltung des Verstandes einem bestimmten Gegenstand gegeniiber
nicht moglich. Das wesentliche und seinsvollendende Moment der Ver-
standestdtigkeit ist daher die feste Zustimmung, und wenn sie objektiv
begriindet ist, kann die Qualitdt der Beweise den Wert der Verstandes-
tdtigkeit nicht wesentlich beeinflussen. Nur eines ist erfordert : daf3 der
Verstand irgendwie an einer Evidenz eine feste Stiitze besitzt. Ohne
eine solche wiirde der Mensch vernunftwidrig handeln, und der Verstand
wiirde blindlings seine Zustimmung geben oder verweigern. Die bindende
Kraft des Beweises mub3 vor allem sich darin zeigen, daB3 er den Stoff
der Erkenntnis (obiectum materiale) liefert ! und den Verstand mit dem-
selben unverinderlich (per modum certitudinis) vereinigt. In diesem
Sinne ist der Beweis ein vollwertiges Erkenntnismittel (ratio cognoscendi,
ratio inductiva) und muB, wenn moglich zeitlich (prioritate temporis),
in allen Fillen aber ursichlich (prioritate causalitatis) frither und mehr
bekannt, ja durchsichtiger sein als der Gegenstand, dem er die formende
Gestaltung und das Erkenntnislicht verleiht 2.

1 Dies in dem MaBe, in welchem der Erkenntnisstoff in ihm (actu, potentia)
enthalten ist. Es ist nicht notwendig, daB der Beweis der Fundort des obiectum
materiale sei. Letzteres ist meistens schon vorhanden. Wohl aber mull der Zu-
sammenhang mit dem Erkenntnismittel, im Sinne eines Enthaltenseins, klar auf-
leuchten. Nur dann kann die zweite Funktion der ratio inductiva, die formende
Gestaltung des Materialobjektes, wirksam durchgefithrt werden.

2 Hieraus entnehmen wir, daB der Beweis, als Erkenntnismittel, dem neuen
Gegenstand in der Rolle eines Prinzips gegeniibersteht. Deshalb gilt von ihm
alles, was wir oben iiber die Erkenntnis ¢m Prinzip gesagt haben



294 Das Subjekt der Summa Theologica

In der Erkenntnis miissen wir demnach zwei Stadien unterscheiden :
ein materielles, den DenkprozeB !, der die Bewegung (transitus de
potentia in actum) bezeichnet, und ein formales, das im Abschluf3
des Prozesses, in der Seinsvollendung des Verstandes besteht. Beide
werden durch das Erkenntnismittel geleitet, so zwar, daf3 dessen volle
Kraft im zweiten Stadium (captivatio, coactio intellectus) zur Geltung
kommt. Mag der DenkprozeB noch so vollkommen vor sich gehen :
wenn er nicht zur Seinsvollendung des Verstandes fiihrt, bleibt er wertlos
und hat nur als Weg zu derselben Bedeutung. Der AbschluB ist in allen
Fillen auf die Evidenz des Erkenntnismittels zuriickzufithren. Die beste
und der Natur des Verstandes am meisten angepaBte Form der Uber-
zeugung ist die innere, unmittelbar oder mittelbar aufleuchtende Evidenz
des Beweises. Diese ist aber nicht immer mdglich. Wollte man sie in
allen Fillen fordern, so wire die Seinsvollendung des Verstandes nur
selten moglich, hochstens in den Geisteswissenschaften. Viele andere
Wissensgebiete, die fiir den Verstand im Interesse der Lebensfiithrung
und der menschlichen Vervollkommnung von der allergréB8ten Bedeutung
sind, blieben unzuginglich. Fiir sie mull daher die duere Evidenz des
Erkenntnismittels ausreichen. Diese besteht darin, daB die der inneren
Konstitution nach unzuldngliche ratio inductiva durch eine indirekte
Begriindung als beweiskriftig erwiesen wird, oder durch andere, auBer
ihr liegende, aber unleugbare Tatsachen vollkriftig gestiitzt wird. Solche
Erkenntnismittel nennen wir Autorititen, die ihnen entnommenen Ar-
gumente Autorititsbeweise, die daraus entstehende Seinsvollendung des
Verstandes Glaubenszustimmung. Glaube und Wissen, falls sie vollwertige
Verstandesakte sind, unterscheiden sich daher wesentlich nicht beziiglich der
Festigkeit der Zustimmung. Letztere muB in beiden einen unverinder-
lichen Zustand der festen Uberzeugung mit sich fithren. IThr wesentlicher
Unterschied ist darin zu suchen, daf das Wissen auf die innere Evidenz
der Erkenninismittel aufgebaut wird, wihrend bevm Glauben deven dufere
Durchsichtigkeit und vollwertige, unanfechtbare Beweiskraft mafgebend ist.

Die Autoritit als Erkenntnismittel {ibt die gleichen Funktionen
aus, wie die in sich klaren Prinzipien. Sie liefert den Erkenntnisstoff
und gestaltet denselben so, daB der Verstand ihn mit fester Uber-
zeugung annehmen kann 2. Die erste Funktion ist noch umfassender

1 Cogitatio proprie dicitur motus animi deliberantis nondum perfecti per
plenam visionem veritatis. II-IT 2, 1.

2 Da die Autoritit nicht mit ihrer inneren Evidenz bindet, ist mit dem
Beweis durch sie blo8 die vernunftgemifBe Moglichkeit der Zustimmung gegeben.



Das Subjekt der Summa Theologica 295

als das bei den iibrigen Erkenntnismitteln der Fall ist. Der Gegenstand
(obiectum materiale) muB von der Autoritdt einfachhin vorgelegt werden,
er kann aus einer anderen Quelle nicht geschopft werden. Weder das
eigene Forschen, noch die allgemeinen Prinzipien reichen aus, um ihn
aufzuhellen. Die Mitteilung der belehrenden Autoritdt allein geniigt.
Die Notwendigkeit der zweiten Funktion ist eine allgemeine Forderung
der Erkenntnis, da ohne sie eine feste Zustimmung, die Seinsvollendung
des Verstandes nicht méglich ist. Zur Vollkriftigkeit beider Funktionen
ist die Rechtfertigung der Autoritit erfordert, die im Erweis ihrer
duBeren Evidenz gegeben ist. Dies ist eine eigene apologetische Aufgabe.
Die Autoritit kann in ihrer inneren Wahrheit nicht aufgezeigt werden.
Wire dies moglich, so wiirde der Beweis durch sie Wissen erzeugen.
Nur eine Umrandungserkenntnis kann sie glaubwiirdig gestalten und
den Verstand zur tatsédchlichen Zustimmung bewegen. Der rechifertigende
Beweis der Autoridt hat infolgedessen nur im Rahmen und im Umfang
der Umrandung Geltung. AuBerhalb derselben ist die Beweisfithrung
aus der Autoritit vollstindig kraftlos. Nur soweit die Umrandung das
tatsichliche Wissen und die Zuverlissigkeit der Autoritit aufhellt, kann
sie beweiskriftig auftreten. Vielleicht reicht ihre Wirksamkeit weiter ;
aber iiber die Tatsache 148t sich nichts weiter bestimmen.

Dies ist der Fall beziiglich der Autoritit Gottes. Fiir ihre Be-
grindung konnen wir nur das sinnenhafte Sein anrufen. Im Rah-
men desselben steht die Wahrheit und Wahrhaftigkeit Gottes auBer
Zweifel. Es kann auf diesem Gebiet nichts aufgezeigt werden, was den
rationes aeternae nicht entsprechen und Gottes Wahrheit und Wahr-
haftigkeit nicht verkiinden wiirde. Gott erscheint in seiner natiivlichen
Offenbarung durch die sinnenhafte Welt als die hichste und zuverldissigste
Autoritit, in welcher der menschliche Verstand eine feste, unabinderliche
Stiitze finden kann. Die unmittelbare Regel der Wahrheit oder Unwahr-

Zu ihrer Tatsichlichkeit ist eine Mitwirkung des Willens erfordert. Der Grund
liegt darin, daB, weil innere Einsicht den Verstand nicht bindet, der Gegenstand
nicht bloB unter dem Gesichtspunkte des Wahren, sondern auch unter dem des
Guten vorgelegt und beurteilt werden muB. Auffallenderweise zdhlt Thomas den
natiirlichen Glauben nie zu den Verstandestugenden. Nur der iibernatiirliche
Glaube wird von ihm als Tugend anerkannt. Der Grund liegt in der Hinfalligkeit
der menschlichen Autoritit, wie auch darin, daB sie unter dem Gesichtspunkt
des Guten nicht schwerwiegend genug ist, um den Willen unverinderlich zu binden.
Dies vermag nur das Amnsichgute, das in der menschlichen Autoritit nicht auf-
leuchtet.



296 Das Subjekt der Summa Theologica

heit seiner Erkenntnisse bilden die sinnenfilligen Gegebenheiten ; weil
dieselben aber nur Teil-Wahrheiten sind, weisen sie auf das An-sich-
Wabhre als auf ihren letzten Grund hin, so dall Gott in jeder Erkenntnis
als stoffgebende und als mittelbar bekriftigende Autoritit wenigstens
implicite miteingeschlossen ist. Soweit reicht die natiirliche Begriindung
der Autoritdt Gottes, die als tatsdchliches Motiv der Zustimmung an-
gefithrt werden kann. Sie belehrt uns auch dariiber, daBl in Gott ver-
borgene Seinsziige enthalten sind und daB3 er dieselben dem mensch-
lichen Verstand auf einem anderen Wege mitteilen kann. Sie versichert
uns auch dariiber, da3 bei einer anderen Belehrung, als durch die Sinnen-
welt, die wesenhafte Wahrheit und Wahrhaftigkeit Gottes titig sein
muf} ; aber dieser AufschluB} ist fiir die natiirliche Ausriistung des Ver-
standes bloB eine Nicht-Unmdéglichkeit, also eine bloBe Umrandungs-
Erkenntnis ohne reale Beweiskraft. Falls also Gott mit dieser Autoritit
zu den Menschen spricht, so kann der Verstand seine Worte zwar mit
hichster Ehrerbietung hoven,; aber er kann fiir deven Annahme mit der
natiirlichen Erkenninis, die er von der Autoritit Gotles hat, nicht eintreten.
Die Natur muf3 schweigen und das letzte Wort der iibernatiirlichen Autoritit
Gottes diberlassen. Aus diesem Grunde kann letztere nicht Gegenstand
des Wissens, sondern nur des Glaubens sein. Gott tritt hier in anderer
Weise als Lehrer auf. Er spricht nicht das aus, was im geschaffenen
Sein mitgeteilt werden kann, sondern das, was iiber der Reichweite
desselben (als medium in quo cognoscendi) gelegen ist 1. Auch die Seins-
vollendung des Verstandes beruht nicht in den aus dem sinnenhaft
Seienden abgezogenen prima principia (lumen intellectus agentis), son-
dern sie ist jenem gottlichen Lichte anvertraut, in welchem die mit-
geteilten Gegenstinde ihrer eigenen Wahrheit nach allein aufleuchten
konnnen. Deshalb ist die in den iibernatiirlichen Wahrheiten auf-
scheinende goéttliche Autoritit wesentlich verschieden von jener, die

! Die Siatze und Aussagen, in welchen der geoffenbarte Inhalt vorgelegt wird
(compositio et divisio), sind ein medium quo und ex quo cognoscendi. Mit ihrer
Hilfe wird die Aufmerksamkeit des Verstandes auf einen Gegenstand gelenkt,
dessen Erfassung im ersten Moment storend wirkt. Nach niherer Uberlegung
kommt man aber zur Einsicht, da3 derselbe, obwohl er nicht als natiirliches Ge-
bilde gelten kann, doch keinen Widerspruch in sich enthilt. In diesem Sinne
sind diese Aussagen medium ex quo, d. h. Fihrerinnen zu den iibernatiirlichen
Inhalten. Sie konnen aber nie medium in quo sein, da sie die {ibernatiirliche Wahr-
heit nicht in sich enthalten und mit ihr den Verstand nicht verbinden kénnen.
Als solches kann nur die Veritas prima in Betracht kommen, die den iibernatiir-
lichen Erkenntnisstoff aufhellend wahrnehmen lifit und in der Kraft ihres eigenen
Erkenntnislichtes mit dem Verstand vereinigt.



Das Subjekt der Summa Theologica 297

natiirlicherweise aufgezeigt werden kann. Dies selbstverstindlich nicht
von seiten Gottes, sondern von seiten der menschlichen Erkenntnis-
mittel, in denen die iibernatiirliche Autoritat Gottes als tatsidchliche
Gegebenheit nicht enthalten ist. Der Gldubige begriindet seine Zu-
stimmung zu den geoffenbarten Wahrheiten einzig und allein mit der
tibernatiirlichen Autoritdt Gottes. Die natiirlich erweisbare Autoritat
Gottes leistet ihm kostbare Dienste. Als Umrandungskenntnis unter-
stiitzt sie die Zustimmung zum iibernatiirlichen Gegenstand und ge-
staltet dieselbe zu einer vernunftgemidBen Handlung (obsequium ratio-
nabile). Aber auf die Artbestimmung des Glaubensaktes hat sie keinen
Einflu und vermag ihn sich keineswegs unterzuordnen. Dies alles aus
dem Grund, weil weder der Erkenntnisstoff von ihr stammt, noch die
Seinsvollendung des Verstandes auf sie zuriickgefithrt werden kann. Der
Glaubensgegenstand ist auf diese Weise ein vollends iibernatiirliches
Gebilde, in dem aus dem Naturbereiche, die duBlere Aussageweise (com-
positio et divisio) ausgenommen, nichts zu finden ist.

IV. Ausdehnung der Autoritit Gottes

Aber Gott hat seine iibernatiirliche Autoritit nicht in ihrer
ganzen Ausdehnung der Menschheit anvertraut, sondern nur in einem
sehr beschrinkten MaBe. Als Erkenntnisstoff vermittelnd erscheint Gott
nur in der Heiligen Schrift und in jenen anderen Quellen, in welchen
die durch seinen Sohn erfolgte Offenbarung zu den Menschen flieBt.
Diese konnen unter dem Sammelnamen « doctrina Ecclesiae » zusammen-
gefal3t werden, da die Behiitung des geoffenbarten Wortes Gottes der
Kirche anvertraut ist. In dem MafBe und in der Ausdehnung erscheint
also die Autoritit Gottes stoffgebend, in welchem sie in der Schrift und
in letzter Analyse in der Kirchenlehre als solche aufleuchtet. Aus diesem
Grunde kann auch die gldubige Seinsvollendung des Verstandes nur im
dargelegten Ausmall erwartet und vollzogen werden.

Hiermit wird aber in das Glaubensmotiv weder etwas Geschaffenes
hineingetragen, noch die erkenniwisvollendende Kraft der gottlichen Aufo-
ritdt abgeschwichi. Wir miissen nimlich den Glaubensakt ebenso nach
den oben beschriebenen zwei Momenten betrachten, wie jeden anderen
VerstandesprozeB3. Der materielle Teil entspricht dem DenkprozeB. Wie
bei diesem der Gegenstand gesucht, bestimmt und schlieBlich dem Ver-
stand vorgelegt wird, so auch beim Glauben. Es muB} der Gegenstand
bestimmt werden, dem die Glaubenszustimmung gelten soll. Bei der

Diyvus Thomas 29



298 Das Subjekt der Summa Theologica

unmittelbaren Offenbarung besorgt dies Gott allein, bei der mittelbaren
seine Organe. Wenn nur der Stoff von Gott stammt, ist das « Wie » des
Vortrages oder Vorlegens nebensichlich. Fiir diese Periode des Glaubens-
prozesses ist die offenbarende Titigkeit Gottes ebenso eine conditio,
wie jene der von ihm beauftragten Organe. Es wird durch diese Mit-
teilung oder Vorlegung nur der Stoff bestimmt, durch dessen Besitz-
nahme die Glaubensvollendung des Verstandes bewerkstelligt wird.
Die Autoritdt Gottes wiirde in dieser Hinsicht nur dann beeintrichtigt,
wenn ein Organ ohne géttlichen Auftrag handeln, oder einen anderen
Stoff vortragen wiirde, als er von Gott vorgelegt worden ist. Wenn
dies nicht der Fall ist, bleibt Gottes Biirgschaft aufrecht und unbe-
schiddigt und der Vortrag des Organs ist in allen Fillen nur Bedingung,
gleichsam Vorarbeit zum Glauben, nie aber dessen Ursache. Deshalb
tritt das geschaffene Organ der Mitteilung nicht einmal im materiellen
Moment des Glaubensprozesses als stoffbestimmende Autoritit auf,
sondern es bleibt ein bloBes Werkzeug der géttlichen Verkiindigung.
So wird also durch den Zusatz: «prout in doctrina Ecclesiae manifesta-
tur» die Autoritit Gottes keimeswegs beeintrichtigt oder mit einem geschaf-
fenen Prinzip vermaischi.

Noch weniger ist dies der Fall in bezug auf das zweite Moment.
Die Glaubensvollendung ist die eigentlichste Aufgabe der Autoritit.
AuBer ihr darf in dieser Hinsicht keine andere Kraft tdtig sein, oder
einen EinfluB ausiiben. Teilt sie diesen mit einem anderen Prinzip, so
ist sie nicht beweiskriftig und vermag den Erkenntnisstoff nicht so zu
gestalten, da er nur um ihretwillen annehmbar erscheint. Bei der ge-
schaffenen Autoritit ist es méglich, ja oft direkt erfordert, dal die eine
die andere erginzt und bekriftigt. In diesen Fillen teilen sie unter
sich die Verantwortung und beeinflussen die Zustimmung entweder als
unter- oder nebengeordnete Ursachen. Bei Gott ist dies nicht moglich.
Wird etwas mit seiner Auloritit bewiesen, so kann sie nur in der eigenen
Kraft die Seinsvollendung des Verstandes bewirken. Gott ist die erste
und héchste Wahrheit. Er bedarf keiner Ergidnzung, ja eine solche ist
bei ihm direkt ausgeschlossen. Mag er auch bei der Mitteilung der
Wahrheit Werkzeuge beniitzen : fiir die Losung der zweiten Aufgabe
des Erkenntnisprozesses kann keine geschaffene Lichtquelle formal, d.h.
als Ursache einwirken. Denn das geschaffene Erkenntnislicht kénnte nur
entweder aus Einsicht stammen oder auf eine Mittelautoritit zuriick-
gefithrt werden. Im ersten Fall wiirde die Einsicht die Autoritdt Gottes
verdunkeln oder ganz iiberfliissig machen. Wozu die Autoritit, wenn



Das Subjekt der Summa Theologica 299

Einsicht vorhanden ist ? Im zweiten Falle aber konnte die Mittel-
autoritit nur als Ergdnzung der obersten Wahrheit angesehen werden.
Kann und darf man dies annehmen ?

Zum Wesen der Autoritit gehoért ein Zweifaches. 1. Dal3 sie
mit ihrer eigenen ontologischen Wahrheit fiir die mitgeteilten Gegen-
stinde haftet ; aus derselben werden sie vermittelst des Wissens (oder
als dessen Teilgegenstinde) geschopft. Daher ist ihre Leugnung oder
Abweisung gleichbedeutend mit der Verachtung der ontologischen Wahr-
heit oder des Wissens der Autoritit. 2. Dies vorausgesetzt, bewegt die
vollwertige Autoritit zur Zustimmung nach Art der strengen Ursdch-
lichkeit : sie ist nicht Bedingung, sondern eine wirkliche Ursache der
erkenninishaften Seinsvollendung. Diese Ursidchlichkeit kann Gott mit
keiner geschaffenen Wirkkraft teilen, solange er in der Eigenschaft der
Autoritat beweiskréftig auftreten will. Die Zustimmung zur geoffen-
barten Wahrheit mufl daher auf die tibernatiivliche Autoritat Gottes, als
auf thre Ursache, zuriickgefiihrt werden ; sonst ist der Glaube nicht Gottes-
werk, micht Ausfluf seines Gunadenwivkenms. Die Offenbarung ist ein
Sprechen Gottes zur Menschheit, und zu ihrer Aufnahme befihigt nur
das unmittelbare Erfassen seiner Worte.

Hiermit ist indes nicht ausgeschlossen, daB geschaffene Krifte und
Erkenntnisweisen nach Art einer Bedingung auf Verstand und Willen
einwirken und die Hindernisse der Zustimmung entfernen!. Dies ist
sogar streng erfordert, damit die Glaubenszustimmung nicht blind,
sondern vernunftgemiB sei, und der Ubergang von der natiirlichen
Erkenntnisweise in die iibernatiirliche nicht eine Zerstérung, sondern
eine wirkliche Vervollkommnung des menschlichen Geisteslebens mit
sich bringe. Die Einsichi in die Vorbedingungen lift sich mit dem Dunkel
des Glaubens vollends vereinigen, ja sie ist divekt eine apologetische Ver-
teidigung der tibernatiirlichen Autoritit Gottes. Aus derselben wird eben
der Beweis abgeleitet, daB von seiten der Natur nichts im Wege steht,

! Der Unterschied zwischen Ursache (causa) und Bedingung (conditio) ist
darin zu suchen, daB die erste auf die Wirkung seinshaft bezogen werden muf :
die Wirkung hingt von ihr in ihrem Sein ab. Die Bedingung hingegen beeinfluBt
die Wirkung nicht in ihrem Sein ; sie wirkt auf die Ursache nicht, um ihre Wirk-
kraft zu erginzen, sondern blof um die Hindernisse einer leichten und natur-
geméiBen Betitigung zu entfernen, oder um deren Erfordernisse herbeizuschaffen.
So ist die Elektrizitit eine Ursache der Maschinenbewegung, die EinGlung aber
deren Bedingung. Auf dem Erkenntnisgebiet ist das formale Motiv Ursache der
Seinsvollendung, die vorausgehenden Erkenntnisse aber eine Bedingung des leichten,
naturgemdBen Abschlusses der Erkenntnis.



300 Das Subjekt der Summa Theologica

die im Glauben aufleuchtenden Gegenstinde als unantastbare Wahr-
heiten und die Autoritit Gottes als Erkenntnislicht ehrfurchtsvoll ent-
gegenzunehmen !. Die Rechtfertigung der géttlichen Autoritdt ist in
diesem Sinne eine der wichtigsten apologetischen Aufgaben.

Das autoritative Sprechen (locutio) ist demnach die belehrende
Mitteilung (manifestatio per modum magisterii) von unbekannten, weder
aus inneren Prinzipien, noch durch eigene Erfindung erfaBbaren Wahr-
heiten, zu deren Annahme der Verstand durch die klare Uberzeugung
von der Wahrheit und Wahrhaftigkeit der mitteilenden Person bewogen
wird. Die Autoritdt selbst aber ist ein Erkenntnismittel (ratio cog-
noscendi, inductiva), welches die erkenntnishafte Seinsvollendung des
Verstandes, die Besitznahme des Gegenstandes nicht durch innere Ein-
sicht in denselben, sondern kraft des eigenen Gewichtes bewirkt, indem
es fiir die Wahrheit und Wahrhaftigkeit der mitteilenden Person, also
fiir ihre VerldBlichkeit auf einem bestimmten Wissensgebiet, die volle
Haftung in sich enthdlt. Diese Beschreibungen zeigen die Autoritit
als eine Erkenntnisquelle, aus welcher sowohl der zu erkennende
Gegenstand (cognitio in alio), als auch die Gestaltung desselben nach
der formalen Erkennbarkeit geschopft wird. Damit wird vorerst der
materielle Teil der Erkenntnis durch die Autoritit (Gewinnung des
Materialobjektes und deren eigene Form, d.i. die Mitteilung) ange-
deutet, sodann aber das Prinzip der Seinsvollendung des Verstandes
bezeichnet : cognitio in veritate alterius extrinsece per testificationem
(non per intrinsecam illuminationem) obiectum manifestantis et ad
assensum moventis.

V. Inhaltliche Einschrinkung der Autoritit Gottes

Wollen wir diese Sitze auf die Autoritit Gottes anwenden, so
gelangen wir zu folgenden Ergebnissen. Die belehrende Mitteilung heiit
in diesem Zusammenhang « Offenbarung ». Hierbei wird Gott im emi-
nenten Sinne Lehrer genannt 2. Der Erkenntnisgegenstand (obiectum

1 Zu diesen Vorbedingungen des Glaubens gehort die Einsicht 1. in die prae-
ambula fidei, 2. in die motiva credibilitatis et credenditatis. So muB.das factum
revelationis, die Harmonie zwischen der natiirlichen Erkenntnis und der geoffen-
barten Wahrheit, wie auch der gottliche Auftrag der Kirche Gegenstand der natiir-
lichen Einsicht sein.

* Der menschliche Lehrer vermag das Wissen im Schiiler nur unvollkommen
zu verursachen. Er verleiht dazu nicht das subjektive Erkenntnislicht und kann
auch die Einsicht nicht verursachen. Er legt nur die 4uBeren Zeichen vor, die den



Das Subjekt der Summa Theologica 301

materiale) ist bei der Offenbarung immer etwas entweder vollig und
mit metaphysischer Notwendigkeit Verborgenes, oder wenigstens mit
Riicksicht auf die physischen und moralischen Krifte des Schiilers
Unbekanntes und Unerkennbares. Gott ist endlich ein autoritativer
Lehrer in bezug auf die Seinsvollendung des Verstandes, da er nur
bezeugend, kraft seiner unendlichen ontologischen Wahrheit und seiner
unantastbaren Wahrhaftigkeit, die jeden Zweifel oder jedes Meinen
ausschlieBende Zustimmung und Beruhigung des Verstandes bewirkt 1.

Die materielle Einschrinkung der Autoritit Gottes auf die Gegen-
stande, sofern sie sich in der Schrift und in letzter Linie in der Lehre
der Kirche finden, ist eine vollig gangbare Tatsache auf dem Gebiet
der natiirlichen Wissenschaften. Thomas bespricht dies XI. Metaph. 1, 4 :
« Mathematicus utitur principiis communibus proprie, i.e. sec. quod
appropriantur suae materiae. » 2 Das uneingeschrinkte Erkenntnislicht

Schiiler zur Erfassung des Gegenstandes anleiten. Die eigentliche Ursache der
Denktitigkeit ist in der inneren Verstandesausriistung des Schiilers zu suchen ;
das Eingreifen des Lehrers ist blo eine Anleitung, um die Ideen zu bilden und
zur Einsicht zu gelangen. Gott ist aber in einem héheren Sinne Lehrer. Er ver-
leiht das innere, subjektive Erkenntnislicht mit seiner, das ganze Sein umfassenden
Tatigkeit ; er leitet und erleuchtet den ganzen Gang der Ideenbildung und bringt
ihn in der Seinsvollendung des Verstandes zum Abschlul. Solange die proportio-
nierten Krifte des Schiilers hierbei tatig sind, ist Gott bloB als seinsgebende (in
jedem Moment der eductio de potentia in actum) Ursache wirksam (3. Pot. 7).
Handelt es sich um einen Verstandesakt, der die natiirlichen Proportionen iiber-
steigt, so erstreckt sich die Lehrtitigkeit Gottes sowohl auf die Verleihung eines
angemessenen inneren Erkenntnislichtes (lumen gloriae, propheticum, fidei), als
auch auf die Mitteilung des Gegenstandes (obiectum materiale) und auf die end-
liche Seinsvollendung des Verstandes. Vgl. 11. Ver. 1-4.

! Da die iibernatiirliche Offenbarung keinerlei Notwendigkeit fiir Gott dar-
stellt, ist sie (als freie revelatio activa) eine Tatigkeit, deren Setzung von seinem
eigenen Beschluf abhingt. Dieser BeschluB hat zum Gegenstand die Mitteilung
seiner Haftung fiir Wahrheiten, die im Rahmen der Natur nicht enthalten sind.
Fiir dieselben kann nur die iibernatiirliche Autoritit Gottes haften, da ihr Fundort
nicht die durch natiirliche Erkenntnismittel erreichbare Wesenheit und die natiirlich
erkennbare Wahrheit Gottes ist, und weil ein BeschluB8 iiber die Mitteilung der-
selben nirgends begriindet ist. Wiirde die Natur eine Erginzung durch eine héhere
Ordnung notwendig erheischen, so wire der BeschluB3 der Offenbarung natiirlich
begriindet und erkennbar, so da8 in der neuen Erkenntnisweise den Verstand
die gleiche Autoritit Gottes binden wiirde, wie in der natiirlichen Ordnung. Dies
ist aber nicht der Fall. Die Natur kann nicht einmal einen solchen Beschlul nahe-
legen und positiv andeuten. Daher gehort derselbe zu den verborgensten Geheim-
nissen Gottes. Nur die tatsichliche Offenbarung vermag ihn aufzuhellen., Aus
diesem Grunde allein miissen wir daher erkennen, da8 wir die Glaubenszustimmung
auf die natiirliche Autoritit Gottes nicht zuriickfiihren kénnen. Die einzige Stiitze
derselben muB} in der iibernatiirlichen, im Glauben aufleuchtenden Autoritit ge-
sucht werden. 2 Ed. Cathala n. 2206 s,



302 Das Subjekt der Summa Theologica

der ersten Prinzipien behandelt und verteidigt die Metaphysik. Ihre
Fithrung ist unfehlbar und ihr Wert unantastbar. Sie sind aber so all-
gemein, daB sie zur Fithrung des Verstandes nur dann ausreichen, wenn
sie einem Gegenstandsgebiet angepallt werden : es bleibt das gleiche
formale Licht, die namliche Kraft, aber von seiten des Erkenntnis-
stoffes sind sie eingeschrinkt. Die so gestalteten Prinzipien gelten nur
fiir jenes Gebiet, dessen Gegenstidnde sie umfassen und die sie mit ihrem
Licht zu eigens faBbaren Objekten formen kénnen. AuBer diesem Gebiet
tritt die allgemeine Fithrung der ersten Prinzipien ein. Im Lichte der
eingeschriankten Prinzipien kénnen Gegenstinde anderer Wissensgebiete
nur als logische Moglichkeiten oder Nicht-Unméglichkeiten erscheinen.

So ist es auch mit der Autoritdt Gottes. Sie kann von seiten des
Erkenntnisstoffes auf das sinnenhaft Seiende, auf das esse participatum
oder auf das esse divinum bezogen werden. Uberall die gleiche Festig-
keit und Unantastbarkeit, aber nicht die gleiche Angemessenheit dem
Verstande gegeniiber. Sofern wir sie auf dem Gebiet der Natur (ens
mobile, participatum) ansprechen und beniitzen, gilt sie in bezug auf
die Ubernatur nicht. Und die Gegenstinde, die in der prophetischen
Schau wahrgenommen werden, konnen weder kraft der natiirlich er-
kannten Autoritit festgehalten werden, noch fiir die Erkenntnis anderer
Objekte mafBgebend sein: Gott biirgt nur fiir die Wahrheit jenes Ev-
kenntnisstoffes, den er dem Propheten mitgeteilt hat. So ist auch die mittel-
bare Offenbarung zu beurteilen. Auf ihrem Gebiet spielt sich die
Glaubenstitigkeit ab. DaB viele Moglichkeiten in bezug auf den Glauben
bestehen, ist auBer Zweifel. Aber es ist auch sicher, daB in der jetzigen
Heilsordnung eine einzige Form gewihlt wurde: «Fides ex auditu,
auditus autem per verbum Christi. » Gegenstédndlich ist also der Glaube
auf das Wort Christi eingeschrinkt. Dieses ist die Zusammenfassung
jeder Offenbarung, die an die Patriarchen, Propheten und Apostel er-
ging. In diesen und einzig in ihnen finden wir die Bezeugung von seiten
Gottes, die Haftung und Biirgschaft fiir ihre Wahrheit. Die Autoritit
Gottes leuchtet demnach sowohl beziiglich der Stoffverleihung, als auch
beziiglich der Erkenntnisvollendung nur in diesem Ausmaf auf, dhnlich
wie es auf dem Gebiet des sinnenhaft Seienden innerhalb der Schranken
desselben der Fall ist. Wie in den ersten Prinzipien ihr ureigenes
Licht aufleuchtet, mégen sie den Verstand auch nur in stofflich einge-
schrinkter Form leiten, eben so auch die Autoritit Gottes, wenn er
dieselbe nur in einem gegenstindlich beschrinkten Gebiet als Beweis-
und Erkenntnismittel beniitzt wissen will.



Das Subjekt der Summa Theologica 303

Der Glaube ist in der jetzigen Heilsordnung auch in einer anderen
Beziehung spezifisch bestimmt. «Fides ex auditu.» Der menschliche
Glaube ist auf das Vernehmen, auf die Belehrung, auf das Anhéren der
Verkiindigung eingestellt. Auf eine andere Weise des Vortrages oder
der Vorlegung kann er nicht reagieren. Aber die Verkiindigung hat fiir
den Gliaubigen nur einen solchen Einflul, wie die Worte des Lehrers
fiir den Schiiler. Sie ist nur eine stoffverleihende Vorbedingung. Der
Glaube nimmt darin Gottes Wort und die iiberzeugende Kraft seiner
Bezeugung wahr. So verhilt sich die Verkiindigung zum Glauben nicht
als dessen Ursache, sondern nur als ein Mittel, gleichsam ein Kanal,
durch welchen Gottes Wort zum Gldubigen flieBt. Durch den Lehr-
auftrag der Kirche wird also Gottes Autoritdit weder gemindert, noch
als ergdnzungsbediirftig hingestellt. Sie und sie allein leuchtet dem
Gldubigen auf, sooft er das verkiindete Wort annimmt und daran mit
fester Uberzeugung festhilt.

Somit haben wir das Subjekt der Summa theologica bestimmt :
Deus, ut est 1n se = esse per se subsistens in tribus Personis, prout in
doctrina Ecclesiae manifestatur. Es wird damit das verborgene Wesen
Gottes ausgedriickt, in dem alle Heilswahrheiten enthalten sind und
der Menschheit mitgeteilt wurden, soweit es zu ihrem Heile, zu ihrer
theoretischen und praktischen Belehrung notwendig ist 1.

VI. Die Subjektsfunktionen des Gottesbegriffes

Es eriibrigt noch nachzuweisen, wie und in welchem Male der

angegebene Gottesbegriff sich in der thomistischen Theologie als Subjekt
betatigt.

Vor allem miissen wir nach dem Gesagten betonen, daB alle Artikel
der Summa Einzel-Gegenstinde, Folgerungen sind, deren Prinzip und
Erkenntnisgrund das genannte Subjekt ist. Fragen wir demnach nach

! In esse divino includuntur omnia, quae credimus in Deo aeternaliter
existere, in quibus nostra beatitudo consistit. II-II 1, 7. Die gottliche Offenbarung
unterscheidet sich von anderen Belehrungen dadurch, daB ihr Materialobjekt Heils-
wahrheit ist, d. h. aufleuchtet mit dem Zwecke, die Gegenstinde vorzulegen, in
deren Besitz der Gliubige einstens selig sein wird (obiectum primarium), oder die
hienieden seine Wegweiser und Heilsmittel sind (obiectum secundarium, z. B. die
Sakramente). Sind in der Offenbarung noch andere Gegenstinde enthalten, so
gehdren sie zum obiectum per accidens. Von diesen Objekten sagt Thomas,
II-II 1, 6 ad 1 : « Quaedam proponuntur in Sacra Scriptura ut credenda, non quasi
principaliter intenta, sed ad praedictorum (mysteriorum) manifestationem. »



304 Das Subjekt der Summa Theologica

dem Objekt der thomistischen Theologie, so kénnen wir nur die Antwort
geben : alle jene Sdtze und Wahrheiten, die aus dem Wissenssubjekt
der Summa abgeleitet werden koénnen, in seiner Reichweite enthalten
sind 1. Es ist also fiir den Summa-Kenner eine ungenaue und unrichtige
Redeweise, wenn man sagt : Gegenstand der Theologie ist Gott. Hiermit
ist bloB ein Teilobjekt ausgesprochen.. Gott als Objekt vermag die
iibrigen Gegenstdnde nicht an sich zu ziehen und zu vereinigen. Nur
wenn der Gottesbegriff als Subjekt und Erkenntnismittel betrachtet
wird, kann er eine solche Funktion ausiiben. Die Gegenstinde sind,
in sich betrachtet, nebengeordnet. BloB ihre Beziehung zum Prinzip
vermag eine Unterordnung zu bewerkstelligen, sofern der eine niher
zu ihm steht als der andere.

Hieraus folgt, daBB der Gottesbegriff, als Wissenssubjekt, die Zu-
sammenfassung des ganzen theologischen Gebietes darstellt. Er ist der
Fundort aller Sitze, die theologisch wertvoll oder wertlos sind. Seine
gegenstindliche Reichweite ist genau bestimmt : die Offenbarung im
oben beschriebenen Sinn. Gegenstand der Theologie ist das revelabile,
d. h. dasjenige, was mit den Moitteln des natiirlichen Wissens aus dem
revelatum, als dessen Teilinhalt abgeleitet oder durch dasselbe in einer
anderen Weise erkannt werden kann. Der dargelegte Gottesbegriff be-
stimmt demnach, daB als Teil-Prinzip in der Theologie nur dasjenige
beniitzt werden kann, was in der Offenbarung (in der Kirchenlehre)
formell enthalten ist. Als Gegenstand aber kann in dieser Wissenschaft
nur ein Satz gelten, der mit dem geoffenbarten Inhalt als im engen
Zusammenhang stehend nachgewiesen ist. Hierin geht die Theologie
iiber die Grenzen des reinen Glaubens hinaus. Sie entwickelt die geoffen-
barten Wahrheiten nach ihrer ganzen Reichweite und betrachtet ihre
Folgerungen in einem doppelten Licht: dem des Glaubens und des
Wissens 2. Thr Gegenstand ist das Glaubhafte, d.h. ein Wahrheits-
Komplex, von dem mit den Mitteln der Wissenschaft evident nach-
gewiesen wird, daB3 er mit der Offenbarung im engen Zusammenhang
steht 3. Da aber bei diesem Nachweis der Gottesbegriff eine ausschlag-

1 Eine schematische Darstellung derselben haben wir in unserem Buch :
Der thomistische Gottesbegriff, Tab. II, geboten.

2 Vgl. Der thomistische Gottesbegriff, S. 37 u. 144 f.

3 Diese Glaubwiirdigkeit (credibilitas) ist indessen mit jener nicht zu ver-
wechseln, die dem Glauben vorausgeht und bloB einen Nachweis von seiten der
Umrandung darstellt und ein bloBes « nihil obstat » bedeutet, das den Weg zum
Glauben ebnet. Bei den theologischen Wahrheiten stiitzt sich der Verstand auf
eine feste Uberzeugung sowohl von seiten des Glaubens, als auch von seiten der



Das Subjekt der Summa Theologica 305

gebende Rolle spielt, so muB3 man in ihm den Fundort der theologischen
Wahrheiten erblicken. Durch seine Reichweite (das beschrinkte Gebiet
der Offenbarung) wird vor allem die Grenze gezogen, innerhalb welcher
wertvolle theologische Sitze gesucht werden kénnen. Er ist insofern
auch der Probierstein fiir deven Wahrheit. Wird durch eine Folgerung
das Ansichsein Gottes gemindert, oder entsteht ein Rif3 in der Glaubens-
synthese, so mul} sie abgewiesen werden. In der Theologie darf demmnach
nur ein Satz als wahr angenommen werden, der in der gegenstindlichen
Potentialitdt des Gottesbegriffes enthalten ist.

Das Subjekt ist nicht bloB Fundort des Materialobjektes, sondern
es hingt von ihm das eigentliche, formale Objekt-Sein desselben ab.
Die eigene ontologische Wahrheit reicht bei jeder Gegebenheit aus, damit
sie ihrem Objekt-Sein nach auftreten und die Verdhnlichung des Ver-
standes bewirken kann. Unter dem EinfluB des Gottesbegriffes erhalt
sie aber eine neue Erkennbarkeit und nimmt an dessen Ubernatiirlich-
keit entweder in der Form der Unterordnung oder gar in der einer
spezifischen Bestimmtheit teil. Dies ist in den einzelnen Artikeln der
Summa ganz klar festzustellen. Es gibt darunter allerdings solche, die
ausdriicklich geoffenbarte Gegenstinde behandeln. Aber schon bei der
Begriindung derselben kénnen wir wahrnehmen, daf die natiirlichen
Erkenntnismittel sie derart durchdringen, daB3 die Folgerung und ihre
Beleuchtung wie auch die Zustimmung oder Abweisung von ihnen
ursichlich abhidngt, ohne daBl das Licht des Subjektes abgeschwicht
wiirde. Dasselbe wirkt im Gegenteil auf den Verstand noch kriftiger

Wissenschaft. Auf diese Weise ist die formale Theologie eine Wissenschaft von
realen Werten, die in der Seinsfestigkeit beider Ordnungen begriindet ist. Ein
mit dem Wissen ausgeriisteter Verstand kann in den theologischen Folgerungen
keine bloBe logischen Moglichkeiten erblicken. Der Beweggrund der Zustimmung
ist von zwei Seiten vollkriftig. Bei der credibilitas materialis ist aber der Nachweis
nur von einer Seite klar, so daB damit die Glaubenszustimmung ursichlich gar
nicht begriindet ist. In der Theologie hingegen sind die Motive beiderseits urséich-
lich gegeben und titig. Aus diesem Grunde gibt die formale Theologie spekulative,
d.h. im natiirlichen und iibernatiirlichen Sein festgewurzelte Wahrheiten. Die
Zustimmung zu denselben kann nicht verweigert werden ohne daB der Glaube
oder das Wissen entkriftet wird. Fehlt auf der einen Seite das kraftvolle Motiv,
so steht der Verstand vor einer praktischen, d. h. im Sein nicht vollig festgewur-
zelten Wahrheit. So muB sein Urteil mit Zuhilfenahme anderer Motive erginzt
werden, so daB die Zustimmung nicht seinshaft, sondern nach den Beziehungen
des Guten, Schénen, Annehmbaren verursacht wird. Die materielle Theologie, die
auf die Festigkeit des Glaubens nicht achtet, ja ihn nur fiir ein Gedankenspiel
hiilt, kann nur zu praktischen Urteilen kommen und muB auf eine feste Seins
iiberzeugung verzichten.



306 Das Subjekt der Summa Theologica

ein, so zwar dafl die natiirlichen Erkenntnismittel in bezug auf die
endgiiltige Seinsvollendung des Verstandes so tétig sind, daB ihr eigenes
Licht in Unterordnung unter die hohere gegenstidndliche Kraft viel
nachhaltiger wirkt, als wenn sie allein sich betétigen und blo8 im Dienste
einer natiirlichen Wahrheit stehen. Man denke nur an die heilige Scheu,
die den Theologen erfiillt, wenn er mit Hilfe der natiirlichen Erkenntnis
die Mysterien gleichsam neu enthiillt und zum «intellectus fidei» ge-
langt. Die Eignung, auch in die Tiefen der Geheimnisse einen, wenn
auch schwachen Einblick gewihren zu kénnen, ist gewil3 eine neue Wert-
bestimmung, an die man vorher gar nicht gedacht hitte. Hiebei erinnert
man sich unwillkiirlich an die niederen Lebensfunktionen des Menschen.
Sie sind scheinbar auf der gleichen Stufe wie das vegetative und anima-
lische Leben der Pflanzen und Tiere. Aber weil sie einem héheren
Zwecke untergeordnet sind und in den Dienst des spezifisch mensch-
lichen Lebens gestellt werden, gehéren sie einer hoheren Seinsordnung
an, als wenn sie fiir sich allein betrachtet werden. Sie erhalten durch den
Kontakt mit dem Geistesleben eine gréBere Feinheit und eine ausgebil-
detere Wirkweise. Der feinere Ausbau des menschlichen Nervensystems
biirgt hierfiir. Die philosophische These, dal3 sie metaphysische Grade der
einen geistigen Seele sind, beleuchtet ihre relative Stellung hinlédnglich.
So ist es auch mit den natiirlichen Wahrheiten, wenn sie dem Gottes-
begriff als Subjekt der Theologie und den Prinzipien derselben (den ein-
zelnen Glaubenswahrheiten) unterstellt werden. Sie erscheinen in die-
sem Lichte als ein Abglanz nicht blof des natiirlich erkennbaren, sondern
auch des verborgenen, durch die Offenbarung aufgehellten Wesens Golles.
DaB aus dieser Verbindung auch manche neue Ziige der Natur aufge-
hellt werden, ist bekannt. Man erinnere sich nur an die Quantitit, an
deren eigentiimliche Wesensbestimmung man ohne die Eucharistie gar
nicht gedacht hitte. Der menschliche Verstand wird mit einem Worte
geschirft und zu tieferer Forschung veranlaBt, wenn er die Ubernatur
mit Hilfe der Natur betrachtet, der Natur aber sich im Lichte der Uber-
natur néhert.

Esist also unzweifelhaft wahr, daf3 bei der wissenschaftlichen Durch-
dringung der Offenbarung die Mysterien, nicht in sich, sondern in ihrer
Beziehung zum menschlichen Verstand, etwas Neues erhalten : die Fal3-
barkeit und die Einsicht in ihre Glaubwiirdigkeit (evidentia obiectiva,
credibilitas) im Lichte der Umrandung. Die geoffenbarte Wahrheit wird
in einer meuen Weise erkannt, nicht blof als Gegenstand des Glaunbens,
sondern auch als Objekt der wissenschaftlich begriindeten Glaubhaftigkest.



Das Subjekt der Summa Theologica 307

Somit ist die Erkenntnis von ihr voller und vielseitiger, als wenn sie
allein im Lichte des Glaubens aufleuchtet. Aber auch umgekehrt ist
es wahr, daf die natiirlichen Gegenstiande durch die Unterordnung unter
das Subjekt der Theologie eine neue Erkennbarkeit und neue Erkenntnis-
werte aufweisen. Ihr Seinsgehalt erscheint im Dienste der Ubernatur
reicher und ausgedehnter.

Dasselbe ist von den' Sitzen der Summa zu sagen, die, fiir sich
betrachtet, rein wissenschaftliche Wahrheiten bezeichnen. So die Frage
von der Schopfung, vom Menschen usw., die duBlerlich die Ziige der
philosophischen Behandlung an sich tragen ; tatsidchlich aber ist im
Ideenkreis der Summa in ihnen ein viel hoherer Wahrheitswert ent-
halten als in der Philosophie. Sie erscheinen in der Summa als Werke
und Werkzeuge der iibernatiirlichen Fiirsorge Gottes, oder wenigstens
als Unterlagen derselben. Ihre Erkenntnis hat nach der Synthese des
Aquinaten einen anderen Zweck als in der Philosophie. Hier sind sie
Selbstzweck, in der Summa aber sind sie einem héheren Zweck unter-
geordnet. Die thomistische Anthropologie will z. B. neben der natiir-
lichen Belehrung die Beriihrungspunkte zwischen Natur und Uber-
natur aufhellen und so die Eignung des Menschen fiir eine héhere Be-
stimmung klarlegen. Betrachtet man die einzelnen Artikel der Summa
in diesem Licht, so versteht man, warum so viele sonderbare Theorien
iiber die Meinung des hl. Thomas aufkommen und nur eine von ihnen
wahr sein konnte. Sieht man von deren Subjekt-Beziehung ab, so
kommt man zu verstiimmelten, oder gar zu ganz unwahren Folgerungen.
Thomas wird nur jene Thesen als vollwertig thomistische anerkennen,
die mit dem von ihm ausdriicklich umschriebenen Subjekt-Begriff in
lebendigem Kontakt stehen.

Der Gottesbegriff ist in der Summa ein vollwertiges Erkenntnis-
mittel (ratio cognoscendi). Alle Einzel-Gegenstinde miissen unmittelbar
oder mittelbar auf ihn bezogen werden, d. h. zu seinem gegenstindlichen
Sein gehéren. Diese Funktion iibt das Subjekt meistens vermittelst
niher bestimmter Prinzipien aus ; in unserem Falle mit Hilfe der ein-
zelnen Glaubenswahrheiten. Der Gottesbegriff ist ein allgemeines, das
ganze Gebiet der Theologie umfassendes Erkenntnismittel, dhnlich wie
die ersten Prinzipien auf dem Gebiet der Natur. Wie letztere ein-
geschrinkt werden miissen, um nicht bloB verldBliche, sondern auch
leicht einleuchtende Erkenntnismittel darzustellen, so auch der Gottes-
begriff. «Idem est subiectum principiorum et totius scientiae », sagt
Thomas in seinem berithmten Artikel I 1, 7, « cum tota scientia virtute



308 Das Subjekt der Summa Theologica

contineatur in principiis.» Jede Glaubenswahrheit ist eine Einschrinkung
des Gottesbegriffes auf ein bestimmtes Gebiet, so dal man mit ihrer
Hilfe leichter zu Folgerungen gelangt, als wenn man alles unmittelbar
aus dem allgemeinen Subjekt ableiten wiirde. Die Zuriickfithrung auf
dasselbe ist unerlidBlich, ebenso wie bei den natiirlichen Wahrheiten
die Begriindung durch die ersten Prinzipien. Es geniigt aber in beiden
Fillen eine virtuelle Zuriickfithrung und Begriindung, sofern nur der
Zusammenhang der Teil-Prinzipien mit dem Subjekt feststeht.

Nach diesen Ausfithrungen diirfte es klar sein, daB3 der Gottesbegriff
in der Summa nicht ein vages, unbestimmies Evkenninismittel ist, sondern
in jeder Beziehung als gegenstandbildend auftritt : sowohl in bezug auf
das obiectum materiale, als auch das obiectum formale quo et quod. Fiir
das Objekt-Sein und fiir die theologische Vergegenstindlichung kénnen
wir nichts anderes anfiihren, als das Esse per se subsistens in tribus
Personis, prout in doctrina Ecclesiae manifestatur.

Die letzte Funktion des Subjektes besteht darin, daB es die wissen-
schaftliche Ordnung in der Summe auf den Gottesbegriff zuriickfiihrt.
Zur Ordnung gehort das prius et posterius auf dem Gebiet der wissen-
schaftlichen Erkenntnis. Dies im ursdchlichen Sinne gefaft. Das Prinzip
in der Wissenschaft ist Ursache der nachfolgenden Gegenstinde und be-
wegt zu ihrer Einsicht nur dann, wenn sie in seinem SchoBe enthalten
sind (in bezug auf das obiectum materiale) und in der Kraft seines
Lichtes (als obiectum formale  quo, ratio cognoscendi) festgehalten,
d. h. zum obiectum formale quod gestaltet werden kénnen. Die Prioritit
kommt ihm also vollwertig zu; die Gegenstinde stellen blof ein posterius
dar. Hierdurch ist die Ordnung in der Wissenschaft und ihrer Gegen-
stinde untereinander bestimmt. Die geoffenbarten Wahrheiten stellen
an sich eine geordnete Reihe von Gegenstinden dar. Die Uroffenbarung
beinhaltet Gottes verborgenes Wesen und seine Heilsfiirsorge. Dies ist
das Ersterkannte, nicht bloB in der zeitlichen Reihenfolge, sondern auch
als Urgrund aller nachfolgenden Offenbarungen. . Sie haben zum Ziel,
die beiden genannten Gegebenheiten ndher zu beleuchten und klarer
zu entwickeln, bis alles, was zum Heile der Menschheit notwendig ist,
aufgehellt wird. In diesem Sinne ist der Gottesbegriff eine Zusammen-
fassung der gesamten Offenbarung, so da3, von seiten Gottes, sein all-
gemeiner Inhalt die nachfolgenden Wahrheiten wirklich (actu), von
seiten der Menschheit aber der Moglichkeit nach (in potentia) enthiilt.

DaB bei der Offenbarung eine zeitliche Reihenfolge der Wahrheiten
festzustellen ist, wissen wir aus der Heilsgeschichte. DaB3 aber auch



Das Subjekt der Summa Theologica 309

in bezug auf den geistigen Zusammenhang ein prius et posterius vor-
handen ist, folgt daraus, dal die Heilswahrheiten nicht in der gleichen
Nihe zum Gottesbegriff stehen. Zuerst kommen die Wesensziige, die
den anfinglich inhaltsleeren Gottesbegriff (das Ansichsein) niher be-
stimmen oder aus demselben durch strenge Folgerung abgeleitet werden.
Erst nach der Erkenntnis dieser Ziige kénnen wir iiber die Wirksamkeit
Gottes nach auBen hin uns orientieren. Hierbei ist die Art und Weise
mafgebend, wie die einzelnen Wirkungen und Wirkweisen die Heils-
fiirsorge Gottes kundtun. Somit ist in der Urkenntnis des Glaubens
wirklich nicht bloB eine allgemeine, umfassende ratio cognoscendi, son-
dern auch ein Ordnungsprinzip (recta ratio cognoscibilium) gegeben,
so daf3 die Stelle jedes Satzes, wie auch sein Wahrheitswert durch das
Subjekt bestimmt wird.

Hieraus entnehmen wir auch, daB die Summe nicht eine Hiufung
von Artikeln und Sétzen (unitas per accidens), sondern eine organische
(unitas per se), wohlgeordnete Einheit darstellt, und daB sie diesen oft
bewunderten Vorzug dem subjektierenden, sich alles unterordnenden
(subordinando), ja angliedernden (subalternando) Einflul des Gottes-
begriffes verdankt. Summa bedeutet demnach nicht ein Sammelwerk oder
gar lexikalische Sammilung der Theologie, sondern den Inbegriff aller theo-
logisch wertvollen und wertlosen Sditze in einem Prinzip, im Gottesbegriff
als Subjekt, wie auch die orgamisch geordmete Entwicklung derselben in
einer Reihe von Abhandlungen und Artikeln, die alle durch das gemein-
same Erkenntnismittel und -licht in eine feste Einheit zusammengefiigt
werden. Dies haben wir in unserem Buch «Der thomistische Gottes-
begriff » niher entwickelt.

Der Gottesbegriff, den wir als Subjekt der Theologie dargetan haben,
ist das Resultat einer wissenschaftlichen Feilung. Die Urform desselben
ist im Paulinischen Satz enthalten : « Credere ... oportet accedentem
ad Deum quia est, et inquirentibus se remunerator sit » (Hebr. 11, 6).
In dieser Fassung vergleicht Thomas den Gottesbegriff mit den Ur-
kenntnissen des menschlichen Verstandes. Das Aufleuchten der ersten
Prinzipien bezeichnet den Anfang des geistigen Lebens. Die Morgen-
rote des Verstandes erscheint in ihnen. Aurora intellectus. Sie treten
aber nicht blo8 als Ausgangspunkt jeder weiteren Erkenntnistatigkeit
auf, sondern sind auch deren letzten Stiitze, und ihre Wirkkraft kann
in keiner Seinsvollendung des Verstandes fehlen. Ihr Aufleuchten ist
organisch, d. h. ist nicht auf ein Suchen oder auf einen Beweis zuriick-
zufithren. Mit der Natur des Verstandes hingen sie als notwendige



310 Das Subjekt der Summa Theologica

Zugaben (habitus) zusammen, und von dem Augenblick ihres Aufleuch-
tens an ist ihr Licht nicht mehr auszuléschen. Als instrumenta intel-
lectus agentis begleiten sie alle Erscheinungen des Geisteslebens — weg-
weisend und erleuchtend.

So ist es auch mit der Uroffenbarung. Sie leuchtet organisch auf,
so daBB wir dafiir gar keine Begriindung aufbringen kénnen. Mit ihrem
Aufleuchten beginnt in uns das héhere, iibernatiirliche Glaubensleben :
« Sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium »
(Hebr. 11, 1). Das erste, was durch das subjektive Glaubenslicht er-
leuchtet wird, ist der Inhalt der Paulinischen Formel. Seine Leucht-
kraft begleitet alle Erscheinungen des Glaubenslebens und als Aus-
druck der iibernatiirlichen Heilssehnsucht (pius credulitatis affectus)
ist er ein Gradmesser der Ubernatur, wie auch die Nihrkraft jedes
weiteren Strebens auf dem Wege zur klaren Anschauung des Geglaubten.

x k%

Der geoffenbarte Gottesbegriff tritt uns in zweifacher Fassung ent-
gegen : in der Paulinischen Formel und in der vorgelegten wissenschaft-
lichen Gestaltung. Beide konnen als logische und als metaphysische
Werte betrachtet werden und in dieser sehr verschiedenen Eigenschaft
der menschlichen Erkenntnis dienen, ihr unterlegt werden. Die Pauli-
nische Formel ist Leitstern der reinen Offenbarungserkenntnis, gleichsam
das Subjekt, die Unterlage der geoffenbarten und bloB mit dem Glauben
festzuhaltenden Wahrheiten. Die wissenschaftliche Fassung ist das
Subjekt der theologischen Erkenntnis und Leitstern bei der wissen-
schaftlichen Erfassung der Offenbarung. Beide bezeichnen einen objek-
tiven Hohepunkt, von dem aus man einen Uberblick iiber das Gesamt-
gebiet der Offenbarung und eine sichere Orientierung auf demselben er-
halten kann. Die Leuchtkraft der Paulinischen Formel wird durch die
Offenbarung selbst verbiirgt, jene der wissenschaftlichen Fassung aber
durch die solide Doktrin des Aquinaten.



	Das Subjekt der Summa Theologica

