
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Der Glaube als Personbegegnung : zur Kernfrage der Theologie Emil
Brunners [Fortsetzung]

Autor: Volken, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Glaube als Personbegegnung
Zur Kernfrage der Theologie Emil Brunners

Von Lorenz VOLKEN M. S.

(Fortsetzung und Schluss)

C. Begegnung und Fürwahrhalten

Brunner bestimmt wie Thomas von Aquin in der Glaubensauffassung
den Akt durch den Gegenstand : dem Wahrheitsbegriff entspricht die

Erkenntnis, dem Glaubensgegenstand der Glaubensakt. Dieser Akt heißt
Begegnung, wenn er sich auf die göttliche Person (Du-Wahrheit),
Fürwahrhalten, wenn er sich auf die Lehre (Es-Wahrheit) als Gegenstand
bezieht. Es ist nun eine Grundthese Brunners, daß die Begegnung der
wahre, alles Fürwahrhalten aber der falsche Glaube sei. Ob und wiefern
diese These haltbar ist, das ist hier unsere Frage. Sie soll in folgenden
Teilfragen gelöst werden : 1. Ist der Glaube Begegnung im Sinne Brunners
2. Ist der Glaube Fürwahrhalten im Sinne Brunners 3. Ist das katholisch

verstandene Fürwahrhalten Glaube im Gegensatz zur Begegnung

1. Ist der Glaube Begegnung im Sinne Brunners

Wenn Brunner den Glauben als Personbegegnung bestimmt und
damit betonen will, daß der Glaube nicht ein Sach-Verhältnis, sondern
ein Person-Verhältnis sei, so ist er durchaus im Recht. Darum wären
auch wahrhaftig viele seiner Ausführungen entschieden zu unterstreichen
und zu würdigen. Der Glaube ist und bleibt in erster Linie ein personhaftes

Geschehen, das sich zwischen Gott und Mensch ereignet. Und
dennoch ist die Frage, ob die Personbegegnung, wie Brunner sie

versteht, einfachhin der Glaube sei, mit nein zu beantworten.
Wie schon bemerkt wurde, besagt diese Personbegegnung mehr als

nur den Glauben, sie besagt überhaupt das ganze Gottesverhältnis, die

christliche « Religion », die Frömmigkeit. Freilich können vereinzelte
Stellen der Bibel als Glaube in diesem ganz breiten Sinn verstanden
werden, wie er denn zuweilen auch im gewöhnlichen Sprachgebrauch
zu finden ist. Wird aber Glaube in diesem Sinn zum (biblischen) Glauben

Divus Thomas 19



250 Der Glaube als Personbegegnung

schlechthin gemacht, dann ist das offensichtlich gegen die Bibel :

Personbegegnung steht dann im Gegensatz zu dem Fürwahrhalten bestimmter
Tatsachen oder Aussprüche, was oben (im Abschnitt B) als der biblischen
Glaubensauffassung unleugbar wesentlich erwiesen wurde. Gerade hier
rächt sich die einseitige Methode Brunners, ohne vorausgehendes, genaues
analytisches Denken, nur synthetisch das Wesen bestimmen zu wollen,
also durchwegs nur nach der konkreten Bedeutungsfülle des

Erkenntnisgegenstandes, nach seinen verwandtschaftlichen Beziehungen und
Analogien, nach seinem existenziellen Verquicktsein mit Anderem und
Ähnlichem zu suchen, ohne sich auch scharf die Frage zu stellen : was ist
er im Unterschied zu allem anderen Was ist z. B. in unserer
Angelegenheit der Glaube im genauen Unterschied zur Liebe, zur Hoffnung

usw. Wo man als Theologe, also zugestandenermaßen als
Wissenschafter und nicht zunächst als Glaubensverkünder gelten will, kann
und muß man sich diese Frage stellen.

Das aber tut Brunner nicht. Und hauptsächlich darum ist seine
« Personbegegnung » nicht der Glaube schlechthin, weil sie Wesentliches
in sich schließt, das zu andern verwandten Begriffen gehört. Hier soll
nur auf einzelne Gründe hingewiesen werden. Man vergegenwärtige
sich das, was wir früher über den Glauben als die Personbegegnung
im Sinne Brunners gesagt haben L Sie war der Totalakt des Menschen ;

sie war der Personakt und also rein aktual zu verstehen.

Würde unter Totalakt einfachhin die gesamte Tat des menschlichen
Seins mit all seinen Vermögen des Erkennens, Wollens und Fühlens

verstanden, dann wäre der Glaube Begegnung. Und das ist er auch
nach der katholischen Auffassung, wie wir weiter unten sehen werden.
Es ist nicht so, als ob der Verstand aus sich den Glauben setzte, sondern

es ist die menschliche Person selbst, die ihn vollzieht durch den Verstand
und durch den Willen. Das scheint Brunner bei der katholischen Theologie

zu übersehen. Der Glaube ist aber nicht Begegnung, wenn diese

auch Vertrauen und Liebe und die ganze übernatürliche Betätigung des

Menschen ist. Wenn Vertrauen und Liebe mit dem Glauben normalerweise

zusammengehen, so heißt das nicht : Glaube ist Vertrauen und
Liebe.

Begegnung ist ein Totalakt ; aber dieser ereignet sich nur als

Personakt. Und das heißt : Begegnung ist eigentlich die Person, bzw.

1 Siehe : Divus Thomas 24 (1946) 80-98 ; vgl. zu diesem Artikel die Angaben
über die von uns gebrauchten Abkürzungen : ebd. 80, und einen Teil unserer
Kritik des Brunner'schen « Glaubensverständnisses », ebd. 167-200.



Der Glaube als Personbegegnung 251

der neue Mensch in actu. Gerade diese sonderbare Behauptung, die das

Innerste des Brunner'schen Glaubensaktes und Glaubensverständnisses

aufzeigt, scheint uns unhaltbar. Sie ist unter dem Einfluß der Du-Ich-
Philosophie von Ebner, Buber und Gogarten entstanden und sie setzt
auch diese voraus. Brunner weiß das. Aber er sagt sich, die Philosophie
— die ja doch nur als christliche wahr ist — habe hier ihre Erkenntnis

irgendwie von der Offenbarung her. Tatsächlich hat F. Ebner seine

Lehre vom Ich, von der Person als dem Bezogen-Sein auf das Du in
Wort und Liebe als eine Auswertung des Johannesprologs aufgefaßt.
Was aber allerdings für die göttlichen Personen, im besondern für « den

eingeborenen Sohn Gottes » zutrifft — Person ist da wahrhaftig eine

aktuale Du-Beziehung : relatio subsistens — das wurde fälschlicherweise
als Personbegriff überhaupt ausgebaut und auf den Menschen übertragen.
Der Glaube ist hier, wie der Mensch und die menschliche Person, das

wesentliche Bezogensein auf Gott. Der Glaube als Begegnung heißt
Gott in Liebe verantwortlich sein. Und das ist auch die Brunner'sche
Definition vom Menschen, bzw. der menschlichen Person.

Brunners Auffassung vom Glaubensakt setzt gewisse Begriffe voraus,

die das Denken des gesunden Menschenverstandes verwirren. Dieses

Denken, dem die Bibel nicht widerspricht, nennt jedes vernunftbegabte,

geistig-leibliche Lebewesen, mag es gottlos sein oder nicht,
einen Menschen, während das nach Brunner nicht mehr der Fall ist :

nur der Gläubige ist nach Brunner eigentlicher Mensch. Der Gottlose,
der Ungläubige, ist folglich kein Mensch, sondern ein « Unmensch »,

keine Person, oder doch nur eine « unpersönliche » Person
Es liegt hier dem Ganzen auch ein idealistischer Irrtum zugrunde,

der meint, das Wichtigste sei immer auch das Wesen schlechthin. So wird
denn bei Brunner die Du-Beziehung zu Gott im Glauben, weil sie als

die Wiederherstellung der ursprünglichen Gnadenbeziehung zu Gott
das Höchste und Wichtigste im Menschen ist, zum eigentlichen Wesen,

bzw. zum Personsein des Menschen. Die Gnade wird so zur Natur.
Der treibende Faktor ist hier der Wille nach Vereinheitlichung, wie

Brunner es selbst hervorhebt1. Und das ist gerade eine Tendenz, die

er sonst als Übel alles Systemdenkens, also auch der katholischen Theologie,

bekämpft. Selbstverständlich ist die Gnade, die nach Brunner

1 « Es gilt den biblisch reformatorischen Gedanken von der Einheit des
Menschenwesens genau durchzuführen» (MW 86). «Der Mensch soll, ganz im
Sinne der Bibel, aus einem Prinzip verstanden werden» (MW 84, 103).



252 Der Glaube als Personbegegnung

mit dem Glauben grundsätzlich identisch ist, wichtiger und würdiger
als die Natur, aber darum ist sie doch nicht das Wesen des Menschen 1,

sein Personsein

Wäre der Glaube die Personbegegnung Brunners, dann wäre
Bestimmung und Sein, Ethik und Ontologie in ihm beschlossen, was
Brunner denn auch tatsächlich behauptet. Aber es ist doch einleuchtend,
daß alles Tun, alle Beziehung und Bestimmung nun einmal ein Sein

voraussetzt. Allerdings ist dieses Sein nicht einfach philosophisch
« neutral », was Brunner mit Recht bekämpft. Es ist aber auch nicht
von vornherein in GnadenbezieYmng, sondern nur auf natürliche all-
gemein-geschöpfliche Weise auf Gott bezogen 2.

Endlich kann der Glaube auch deshalb nicht die Personbegegnung
im Sinne Brunners sein, weil er rein aktual, nur Akt sein müßte wie die

Person, und keineswegs Tugend (oder Habitus) sein darf, die man «dauernd

haben » kann. Es ist zweifelsohne sehr richtig, das aktuale Sein in
jedem Seinsbereich, auch im Glauben, weit höher zu bewerten als das

1 « Homini est essentialius esse naturae quam gratiae, quamvis esse gratiae
sit dignius. » In IV. Sent. d. 31 q. 1 a. 3 s. 1. Vgl. (Supplementum S. Th. III
q. 49 a. 3).

2 Vgl. hiezu MW 557, überhaupt das ganze Buch : Der Mensch im
Widerspruch. Hier wäre bei einer größeren Auseinandersetzung eine Untersuchung über
das Problem der Beziehung zwischen Ontologie und Ethik, zwischen Sein und
Sinn, Wesen und Beziehung im natürlichen und übernatürlichen Bereich erforderlich.

Diese Fragen sind unter neuen Voraussetzungen neu gestellt und gelöst worden.

Von katholischer Seite hat Th. Steinbüchel eine großangelegte, nicht in allem
glückliche Stellungnahme versucht im Buche : Die philosophische Grundlegung der
katholischen Sittenlehre (Düsseldorf 1938).

Viel Verfehltes wird in dieser Neuorientierung begreiflich, wenn man sieht,
wie ihre Vertreter von der idealistischen Philosophie herkommen und die alte
Metaphysik nur in deren Lichte kennen und daher verkennen. Es ist auch
bezeichnend für Brunner, wenn er sagt : « Ich habe persönlich ein ganz starkes
Interesse an der Metaphysik Aber schließlich bleibe ich mir bewußt, daß
ich, wo es um die Metaphysik geht, nur ein Amateur bin (I am only an amateur) ».

The Word and the World, 15. Begreiflich, daß er an der gleichen Stelle behauptet,
man könne mit einer gleich strengen Logik ebensogut den einen wie den andern
Standpunkt verteidigen, sei er nun der idealistische oder realistische, der panthei-
stische oder theistische, ebd. 15. Von hier aus wird auch die falsche Polemik
gegen den Natur- und Substanzbegriff und damit die Personauffassung, wie sie
die katholische Theologie voraussetzt, verständlich. Natur und Substanz sind
gerade nicht naturalistisch, mechanisch im Gegensatz zum aktualen Geistsein zu
verstehen. Und in dieser negativen These stimmen wir mit Bergson, Dilthey,
Scheler und auch Brunner überein. Die katholische Theologie könnte sonst
niemals « den wahren und lebendigen Gott, den Schöpfer und Herrn des Himmels
und der Erde, der in sich und aus sich glücklich und über alles erhaben ist »

(Denzinger, n. 1782) — diesen actus purus — Substanz, Natur und Person nennen



Der Glaube als Personbegegnung 253

habituale. Glaube ist « wahrhaftig vollste Aktivität ». Und Glaube als

Tugend hat, wie alle Tugend, seinen ganzen Sinn im Höheren, im Akt :

virtus est habitus operativus ; habitus est actum
Aber Brunner versteht auch einseitig und darum falsch die katholische

Auffassung und die Schrift, wenn er den « Grundgegensatz »

aufstellt : « Der aristotelisch-katholische Grundbegriff ist der des Habitus,
der biblische der des Actus in Glaube und Liebe » (GO 617). Ja, der

Katholik kann und muß noch stärker als Brunner betonen, daß der
Glaube keineswegs Habitus oder Tugend ist, wenn diese beide im Sinne

Brunners verstanden werden. Denn nach ihm sind sie immer Produkt
der Gewöhnung, etwas Zuständliches, das aber in « die Region des

Gewordenseins im empirischen Sinne des Wortes » gehört, etwas Dauerhaftes,

das aber der « empirischen Beschreibung zugänglich » ist. Es
scheint für Brunner keine andere Tugend zu geben als die t. bürgerliche »

des Aristoteles. « Über diese Tugend zu handeln ist weniger Aufgabe
der Ethik als der Pädagogik. Der Ort der Pädagogik ist das Habituelle,
wie ihre wesentlichen Kategorien Übung und Gewöhnung sind. »1

Wenn die katholische Kirche den Glauben als Tugend bezeichnet,
so versteht sie hier Tugend nicht einfachhin so wie Brunner oder
Aristoteles 2. Nach Aristoteles und Brunner ist jede Tugend notwendig
(durch « Gewöhnung oder Übung ») erworben. Nach katholischer
Auffassung aber gibt es neben diesen (« bürgerlichen » oder « sittlichen »)

Tugenden noch andere : die wesenhaft übernatürlichen Tugenden. Diese

sind nicht erworben, sondern von Gott geschenkt. Und wie werden sie

geschenkt Nicht ein für alle Mal und als fertige, gleichsam mechanische

Verstärkungsapparate, die der menschlichen Natur umgehängt werden

— so deuten protestantische Theologen immer wieder die katholische

1 GO 153. Vgl. zu den letzten Zeilen überhaupt : GO 152, 168 und 505.
2 Gerade der hl. Thomas, der die Habitus- und Tugendlehre entwickelt hat,

wies eindeutig und klar auf diesen Unterschied hin. Er rechnet den Glauben
ebensowenig wie die Gnade unter jene Tugenden und « alias qualitates quas
philosophi numeraverunt ; quorum non fuit tractare nisi habitus naturales et
acquisitos. In II. Sent. d. 26 q. 2 a. 4 ad 1. Vgl. auch De Verit. q. 17 a. 2 ad 7 :

« philosophi non cognoverunt nisi ilia animae accidentia, quae ordinantur ad actus
naturae humanae proportionatos ». In der augustinischen Definition der Tugend,
die sich Thomas an entscheidender Stelle zu eigen macht, ist nicht nur auf : bona
qualitas mentis (virtus als dispositio difficile mobilis ad actum), sondern auch
auf das : qua recte vivitur (virtus als habitus operativus bonus) und vor allem
auf die abschließende Bestimmung : quam Deus in nobis sine nobis operatur, zu
achten, die, wie Thomas ausdrücklich bemerkt, erst das Eigentliche und Eigene
der übernatürlichen, der gottgeschenkten Tugend im Gegensatz zur erworbenen
bezeichnet. S. Th. I-II q. 61 a. 4 ; vgl. hiezu I-II q. 59.



254 Der Glaube als Personbegegnung

Lehre — sondern sie werden von Gott geschenkt als Gaben, die er
zurückziehen und wiederum schenken kann, wie er will. Es sind Gaben,
die den Menschen innerlich erfassen und veredeln, Gaben, die ihm zum
ewigen Heile schlechthin notwendig sind, Gaben, die in ihrem Dasein,
und zwar in jedem Augenblick ihres Daseins, ganz von Gott abhängig
sind. Zu diesen Tugenden gehört der katholisch verstandene Glaube.
Dieser ist also nicht ein selbstherrliches « Haben », ein fester und frei
verfügbarer « Besitz » des Menschen, wie er es nach Brunner sein soll.

Tugend, bzw. Habitus wird hier nur in analogem Sinn aufgefaßt. Das

Analogon ist das beharrende (difficile mobile) Aufgebrochensein zum
Akt hin. Glaube ist Akt, ja. Aber er ist nicht ausschließlich Akt. Es

gibt auch den Glauben als Tugend, sofern diese nicht nur im aristotelischen,

sondern auch im theologischen Sinne verstanden wird. Und
das ist echt biblisch. Wie oft wird z. B. bei Johannes das « Bleiben »

in Gott betont, was Brunner selbst einmal andeutet1. Und Paulus

behauptet, daß er den Glauben «bewahrt» habe (2. Tim. 4,7). Das
beharrende Sein des Glaubens wird überhaupt in der Bibel immer wieder
als selbstverständlich vorausgesetzt ; es werden z. B. gewisse Menschen

durchwegs als « Gerechte », als « Heilige », als « Christen » bezeichnet.
Nach Brunners Auffassung dürfte das nicht der Fall sein. Gerechte,
Heilige, Christen gäbe es nur jeweils im Akt des Glaubens, in der höchsten

Aktivität der Entscheidung. Und die allermeiste Zeit zwischen hinein
wäre jene Benennung Lüge. Ebenfalls läßt sich nach Brunner das Wachsen

des Glaubens, das, wie er selbst zugibt, « im Neuen Testament eine so

große Rolle spielt » (MW 421), nicht erklären, wenn der Glaube die rein
aktuale Personbegegnung und nicht auch Tugend im erwähnten Sinne ist2.

2. Ist der Glaube « Fürwahrhalten » im Sinne Brunners

Personbegegnung und Fürwahrhalten stehen nach Brunner in
scharfem Gegensatz zueinander. Wenn wir nun aus den dargelegten

1 WB 77. Bei Joh. 5, 38 heißt es wörtlich : « Ihr habt sein Wort nicht bleibend
in euch (oux s'xSTE Ev l^évovra), weil ihr dem nicht glaubet, den er (der Vater)
gesandt hat.» In 7 Versen finden wir bei Johannes 15, 4-10 achtmal jenes Bleiben :

« Bleibt in mir und ich bleibe in euch Wenn ihr in mir bleibt und meine Worte
in euch bleiben ...» Wenn aber Christus und seine Worte in uns bleiben, so
bleibt in uns notwendig auch der Glaube

2 Wenn Brunner dennoch das Wachstum des Glaubens erklären will, so geht
es doch, genau besehen, nicht um das eigentliche Sein des christlichen Glaubens,
wie ihn die Bibel versteht, sondern nur um das menschliche Element in ihm,
um den «psychologischen Aspekt» (MW 421).



Der Glaube als Personbegegnung 255

Gründen, die « Personbegegnung » als die Wesensbestimmung des Glaubens

ablehnen, stehen wir dann nicht für dieses Fürwahrhalten ein

Keineswegs. Wir stimmen mit Brunner vollkommen darin überein, daß

es ein «großes Mißverständnis » wäre, den Glauben im Sinne jenes
Fürwahrhaltens zu verstehen, das Brunner im Auge hat. Dieses Fürwahrhalten,

womit hier der Glaubensakt des Lehrglaubens bezeichnet sein

soll, ist nämlich eine « bloße intellektuelle » Zustimmung oder Annahme
einer Lehre, « eine bloß heteronome Überzeugung von Nichterkanntem »,

die aber doch irgendwie zum Wissen werden kann L Das heißt, es wäre

jener falsche Glaube, der erstens « eine ('mindere') unvollkommene
Vorstufe des Erkennens oder des Wissens » ist, und zweitens « etwas, was
hinterher durch vernünftige Begründung zum Wissen ('zur Erkenntnis')
werden soll » (OV 174, 114, 10). Und das soll nach Brunner die

Anschauung der scholastischen Theologie », ja « das Grundmißverständnis
in aller scholastischen und katholischen Theologie» sein (OV 174). Ob
das stimmt, muß nun untersucht werden, und zwar indem wir die

erwähnten zwei, innerlich zusammenhängenden Punkte ins Auge fassen.

Zunächst eine allgemeine Feststellung. Man müßte Brunner in
gewisser Hinsicht recht geben, wenn er seine obige Behauptung nur
auf Augustinus und die ganze Frühscholastik, vor allem auf Anselm,
Abaëlard und die beiden Viktoriner Hugo und Richard, ferner auf viele
noch im 13. Jahrhundert2 und auf manche nach Thomas bezöge. Es
ist aber kein geringes Mißverständnis3, diese Auffassung vom Glauben
als die scholastische Anschauung überhaupt auszugeben, wenn der
allgemein — auch von Brunner — anerkannte Fürst der Scholastik und
der katholischen Theologen überhaupt : Thomas von Aquin mit all denen,
die seit der Hochscholastik denken wie er, aber auch die katholische
Kirche in ihren Entscheidungen anders urteilen, d. h. so, wie wir nun
ausführen werden.

1 GF 5 ; Das Wort Gottes und der moderne Mensch, 102 ; OV 183, 174.
2 Vgl. hiezu G. M. Manser, Das Wesen des Thomismus (1935), besonders

S. 92-117, wo der Autor mit Recht hinweist, daß die obengenannten und viele
andere, vor allem wegen ihrer Illuminationstheorie sich nie recht klar geworden
sind über das wahre Verhältnis zwischen Glauben und Wissen, daß sie beide
vermengten, ja ineinander übergehen ließen und daß erst der hl. Thomas auf Grund
einer klaren Unterscheidung beider die rechte harmonische Verhältnisbestimmung
gefunden.

3 Das Mißverständnis bei Brunner, wenigstens was die Scholastik betrifft,
wird begreiflich, wenn man bedenkt, daß gerade so allgemein gelesene, führende
Theologen wie A. Harnack und K. Heim am eigentlichen Wesen des Glaubensaktes

bei Thomas vorbeisahen.



256 Der Glaube als Personbegegnung

a) Fürwahrhalten als « mindere » Erkenntnis

Der Glaube ist nach katholischer Anschauung nicht nur keine mindere,
unvollkommenere Vorstufe der Erkenntnis, sondern gerade im Gegenteil
eine höhere Art der Erkenntnis als das Vernunfterkennen oder Wissen x.

Das ist die thomistisch-katholische Auffassung. Um sie aber richtig zu
verstehen, müssen wir an die ganze Erkenntnisordnung erinnern 2, die
sie voraussetzt, die aber gerade von Brunner falsch beurteilt wird.

Es gibt eine natürliche und übernatürliche Erkenntnis. Bei beiden
kann man nun ein unvollkommenes (minderes) und ein vollkommenes

(höheres) Erkennen unterscheiden. Zum unvollkommenen Erkennen im
natürlichen Bereich gehört alles, was ohne irgendwelche (direkte oder

indirekte) Evidenz erkannt wird, wie es beim gewöhnlichen, menschlichen

Vermuten, Meinen und Glauben der Fall ist. Die vollkommene
Erkenntnis in dieser natürlichen Ordnung besteht aber im geistigen
Sehen, d. h., streng genommen in jener Erkenntnis, durch die wir
unmittelbar Einsicht (visio, evidentia) in den Gegenstand haben, wie beim
Verstehen der ersten Prinzipien, im weitern Sinn aber auch in allem

Erkennen, das sich auf dieses Sehen zurückführen läßt : es ist das

schlußfolgernde Denken, das « Wissen » im strengsten Sinne des Wortes.
Daher der Satz : Principia intelliguntur, conclusiones sciuntur. Freilich
wird mit Wissen oft auch das unmittelbare Einsehen, oder dann — im

gewöhnlichen Sprachgebrauch — auch das Erkennen überhaupt
bezeichnet.

Eine weit höhere Erkenntnis als das Wissen in jedem Sinn des

Wortes ist nun das ühernatürliche Erkennen. Es steht gerade wegen
seiner wesenhaften Übernatürlichkeit, sowohl dem Objekt als auch dem

Prinzip der Erkenntnis nach, höher über jedem natürlichen Erkennen
als das Begegnen über dem Denken. Denn es geht hier nicht nur um

1 Wenn man den Satz E. Gilsons : « Zweifellos ist die Vernunft eine an sich
höhere Erkenntnis als der Glaube ...» (OV 174) mit Brunner im Widerspruch
zu dieser These versteht, dann ist er falsch. Und doch erblickt Brunner gerade
hierin den typischen Ausdruck für das scholastisch-katholische « Grundmißverständnis

» (OV 174). Dieser Satz kann tatsächlich so verstanden werden, aber
nur wenn man ihn für sich, losgelöst vom textlichen und systematischen
Zusammenhang betrachtet. In diesem Zusammenhang hat er einen andern Sinn.
In welchem Sinn er mit der katholischen Auflassung vereinbar ist, wird sich gleich
zeigen. Man darf übrigens nicht vergessen, daß Gilson hier Augustinus
interpretiert, der aber gerade, wie wir zugeben, in unserer Frage nicht maßgebend ist.

2 Vgl. hiefür vor allem folgende Stellen bei Thomas : C. G. IV c. 1 ; III c. 40 ;

I c. 7-9 ; S. Th. II-II q. 2 a. 1-9 ; q. 1 a. 5 ad 2 ; q. 4 a. 4 ad 2 ; De Verit. q. 14

a. 1 ad 7. In III. Sent. d. 23 q. 2 a. 2 s. 3.



Der Glaube als Personbegegnung 257

den Unterschied von Person und abstrakter « Sache », sondern um den
Unterschied von Übernatur und Natur überhaupt, und dieser ist mehr
als spezifisch oder « dimensional », er ist, streng genommen, unendlich.
Zu diesem übernatürlichen Erkennen gehört nun erstens der eigentliche
(göttlich-katholische) Glaube : d. h. jenes nicht evidente und doch feste
Erfassen des dunkel gegenwärtigen Glaubensgegenstandes und zweitens
die selige Schau (visio beatifica) : jenes unmittelbare und evidente Sehen

Gottes in der Herrlichkeit.
Von hier aus können wir nun feststellen, ob und inwiefern der

Glaube « eine mindere oder höhere », « unvollkommenere oder vollkommenere

» Art der Erkenntnis als die der Vernunft sei. Die
Glaubenserkenntnis ist erstens schlechthin vollkommener als das bloß
natürlichmenschliche Glauben. Brunner spricht also nicht gegen, sondern ganz
im Sinne der katholischen Auffassung, wenn er sagt : Der Glaube « ist
Erkenntnis, nicht bloß heteronome Überzeugung von Nichterkanntem
auf Grund der Erkenntnis anderer. Die Glaubenserkenntnis
unterscheidet sich völlig von allem bloßen Meinen, Vertrauen oder Glauben,

was andere sagen. »1

Sie ist aber zweitens gegenüber der seligen Schau eine schlechthin
unvollkommenere Erkenntnis ; denn jene hat zu all dem, was dem
Glauben eignet, noch die Evidenz.

Drittens ist die Glaubenserkenntnis zwar nicht in jeder Hinsicht,
doch aber an sich absolut vollkommener als die Vernunfterkenntnis 2.

Denn von ihr gilt, was von der übernatürlichen Erkenntnis überhaupt
gilt 3. Sie bezieht sich auf Gott gerade in seinem übernatürlichen Wesen,
das der Vernunft verschlossen bleibt ; sie vollzieht sich auch nicht « aus
sich heraus », sondern durch die Erleuchtung und Gnade Gottes : sie

kommt von Gott herab, während die Vernunfterkenntnis zu Gott
« hinauf steigt »4, was gerade auch nach Brunner einen entscheidenden

1 OV 183.
2 Vgl. C. G. III c. 40, wo Thomas ausdrücklich den Glauben als die « superior

cognitio » hervorhebt.
3 Daß sie übernatürlich ist, wird in aller Klarheit von der Kirche gelehrt :

Denzinger, n. 1649, 1671, 1789, 1795.
4 « Est igitur triplex cognitio hominis de divinis. Quarum prima est secundum

quod homo naturali lumine rationis, per creaturas in Dei cognitionem ascendit. —
Secunda est prout divina Veritas intellectum humanum excedens, per modum
revelationis in nos descendit, non tarnen quasi demonstrata ad videndum, sed

quasi sermone prolata ad credendum. — Tertia est secundum quod humana mens
elevabitur ad ea quae (in coelo) sunt revelata perfecte intuenda ». C. G. IV c. 1

Mitte ; vgl. auch den Schluß.



258 Der Glaube als Personbegegnung

Unterschied zwischen Glauben und Denken (Wissen) ausmacht. Der
Glaube ist darum gewisser als alle natürliche, evidente Einsicht und
Wissenschaft1. Darum ist er auch « notwendig die erste unter allen

Tugenden »2, und « vorzüglicher (exellentior) als alle menschlichen und
intellektuellen Tugenden »3. Darum sollen auch « die Vernunft und alle
Philosophie » nicht im Herrschafts- sondern Dienstverhältnis zum
Glauben stehen (non dominari, sed ancillari debent)i.

Doch in einer Hinsicht ist der Glaube eine « mindere » Erkenntnis
als die der Vernunft : Obwohl der Glaube seinen Gegenstand sicher und
mit voller Gewißheit erfaßt, erkennt er ihn doch nicht offen mit Evidenz ;

er erkennt ihn in einem gewissen Dunkel, vom Schleier des Geheimnisses

umhüllt (1 Kor. 13, 12 ; 2 Kor. 5, 7). Die Vernunft aber sieht ihren
Gegenstand klar ; sie begreift ihn.

Hieraus kann man aber nicht folgern, daß die Vernunfterkenntnis
schlechthin « höher », « vollkommener » sei als die Erkenntnis des Glaubens

überhaupt — auch des übernatürlichen biblischen Glaubens. Denn
es handelt sich hier nicht um den gleichen Gegenstand, den die Vernunft
vollkommener, der Glaube aber unvollkommener erkennt. Der katholisch

verstandene biblische Glaube erfaßt einen schlechthin höhern und
schlechthin schwieriger zu erkennenden Gegenstand, die die Vernunft
nicht nur nicht sehen, sondern nicht einmal irgendwie erfassen, erkennen,
oder auch nur — aus sich selbst heraus — erahnen kann

In diesem Zusammenhang wird nun ersichtlich, wie der folgende
Satz E. Gilsons zu verstehen ist und wie ihn Brunner falsch verwertet
hat : « Zweifellos ist die Vernunft eine an sich höhere Erkenntnis als
der Glaube ; denn sie durchdringt das Wesen des Gegenstandes, während
der Glaube ihn nur erfaßt (Gilson schreibt : le tient), ohne ihn zu
begreifen » (OV 174). Wenn in diesem Satz das « an sich » als « schlechthin

» aufzufassen ist, so ist er nur dann Ausdruck der katholischen Lehre,
wenn hier unter Glaube nicht der übernatürliche, biblische Glaube in

1 De Verit. q. 14 a. 1 ad 7 : « fides est certior omni intellectu et scientia,
quia prima Veritas quae causât fidei assensum est fortior causa quam lumen
rationis, quod causat assensum intellectus vel scientiae ». Vgl. auch II-II q. 4 a. 8.
C. G. I c. 4.

2 S. Th. II-II q. 4 a. 7.
3 Ebd. q. 23 a. 6.
4 Denzinger, n. 1656. Vgl. hiezu M. Scheeben: Das Axiom, daß die Vernunft

die ancilla fidei sei, besagt, « zunächst und ganz allgemein, daß die Tätigkeit der
Vernunft zu Gunsten des Glaubens als einer höheren Erkenntnis verwandt werden
kann und soll (von Scheeben gesperrt) ». Dogmatik I, 406.



Der Glaube als Personbegegnung 259

seinem eigenen Wesen, sondern nur der « psychologische Aspekt » des

Glaubens im allgemeinen oder dann überhaupt nur der natürlich menschliche

Glaube verstanden wird.
Hier zeigt sich folgendes Mißverständnis, das u. a. in der

Beurteilung, bzw. Verurteilung des « katholischen » Glaubensbegriffes bei
Brunner vorliegt. Er geht von der Voraussetzung aus, eine wahre und
sichere Erkenntnis — was der Glaube doch vorzüglich ist — müsse

notwendig irgendwie evident sein. Ob das für die natürliche Erkenntnis
zutrifft, soll hier dahingestellt bleiben ; jedenfalls gilt diese Behauptung
gerade nicht für den übernatürlichen, göttlich-katholischen Glauben,
wie wir soeben gesehen haben. Aber was versteht Brunner unter
Evidenz Das ist hier die Frage.

Versteht er unter Evidenz ein unmittelbares, notwendiges, jeden
Zweifel wesentlich ausschließendes Einsehen des Erkannten und schreibt

er diese dem Glauben zu, so stellt er sich mit der Bibel und sich selbst

in Widerspruch. Denn nach beiden ist der Glaube, obwohl er an sich
absolute Gewißheit hat, doch frei ; man muß ihn oft erkämpfen, man
kann ihn verlieren, man kann ihn frei ablehnen, was bei einer Evidenz
unmöglich wäre. Übrigens lehrt ja auch die Erfahrung, daß sogar der
beste Christ es zuweilen mit heftigen Glaubenszweifeln zu tun haben

kann, wie es bei Luther der Fall wara, während ihm nie ein Zweifel
aufsteigt, daß zwei mal zwei vier sind.

Versteht aber Brunner hier unter Evidenz etwas anderes — er
spricht tatsächlich von « einer Evidenz anderer Art »2 — und nennt
er deshalb Glauben ein Wissen, Sehen, Schauen, weil dieser eine höhere
und vollkommenere Erkenntnis als alles rationale Wissen und Denken,
also keinesfalls eine « unvollkommenere », « mindere » Vorstufe des

Erkennens oder des Wissens ist, so sind wir mit Brunner der Sache nach

einverstanden.

1 Vgl. die Belege bei H. Grisar, Luther III, 30-307, daß er nicht glauben
könne, was er andern predige und ebd. II, 244-248, daß die Glaubenszuversicht
und Sicherheit « erkämpft » und errungen (luctari) werden müsse.

2 Für Brunner ist der Glaube als Personbegegnung eine geistige Schau

(GF 13). Und doch, wo vom Leben in der ewigen Herrlichkeit die Rede ist, da
setzt er das Glauben der Schrift gemäß ausdrücklich in Gegensatz zum Schauen
(OV 184, 187). Ja, erst in diesem Schauen gehe es um die « Einheit personhafter
Begegnung » um die Persongegenwart und um das personhafte Gegenwärtigsein
bei Gott », als ob er das nicht ausdrücklich immer vom Glauben schon behauptet
Der Glaube wird sogar « indirekte Erkenntnis » genannt (OV 186), was ein Thomist
nur unter bestimmtem Vorbehalt behaupten würde, da nach ihm der Glaube in
einem « iudicium immediatum » besteht.



260 Der Glaube als Personbegegnung

b) Das Fürwahrhalten wird zum Wissen (Denken)

Für Brunner steht es fest, daß der Glaube nach scholastischkatholischer

Anschauung zweitens etwas sei, «was durch vernünftige
Begründung hinterher zum Wissen (bzw. 'zur Erkenntnis') werden
soll ». Daß auch diese Behauptung irrig ist, ergibt sich grundsätzlich
schon aus den bisherigen Ausführungen.

Ist der Glaube nicht nur keine mindere Vorstufe des Erkennens
oder Wissens, sondern selbst ein Erkennen, das höher und sicherer ist
als das rationale Wissen oder Denken, dann kann er unmöglich zu
diesem Wissen « werden ». Der hl. Thomas lehnt denn auch ausdrücklich

Brunners Behauptung ab V Vom wesentlich Übernatürlichen, das

gerade den Gegenstand des Glaubens ausmacht, wie z. B. vom
dreieinigen Gott, vom Gott der Gnade und Liebe, kann die Vernunft
überhaupt gar nichts wissen. Und ihre (natürliche) Gotteserkenntnis ist
niemals so, daß sie irgendwie einen Ersatz für die Glaubenserkenntnis
bieten könnte, wie uns Brunner vorwirft. Sie ist ja doch sehr schwach 2.

Hier wird zwar erkannt, daß Gott ist, nicht aber, was er in sich ist.
Brunner erklärt den bloß graduellen Übergang des Fürwahrhaltens

zum Wissen so : Der in sich unvollkommene Glaube « wird » in der

Theologie gleichsam zum vollkommenen Glauben. Durch vernünftige
Durchdringung der bloß autoritativ übernommenen « Offenbarung »,

d. h. der biblischen oder kirchlichen Äußerungen, wird diese zur Theologie,

und Glaube wäre jetzt Wissen um « geoffenbarte » Theologie. So

kann nun der Glaube als « geoffenbartes » theologisches « Wissen » höher
bewertet werden als das Wissen im allgemeinen. Aber weil es sich hier
wie dort grundsätzlich um die gleiche Art Wissen, d. h. das rationale
Denken handelt, so ist dieser (vollkommenere) Glaube doch nicht
wesentlich, sondern nur graduell höher als das (rationale) Wissen.

1 Forma illius intelligibilis, quae est principaliter obiectum fidei, seil. Deus,
formationem intellectus subterfugit et non est pervius in statu viae ut dicit
Augustinus. Nec iterum ea quae sunt fidei ad prineipia visa reducere potest
demonstrando ». In III. Sent. d. 24 q. 1 a. 2 s. 1 ; dasselbe ebd. q. 3 a. 3 s. 1.

2 « Per has igitur vias intellectus noster in Dei cognitionem ascendere
potest, sed propter debilitatem intellectus nostri nec ipsas vias (die Gottesbeweise)
perfecte cognoscere potest», geschweige denn Gott selbst. C. G. IV c. 1. Darum
kann der Thomist A. Rohner sagen : « Die natürliche Gotteserkenntnis und Liebe
ist eher ein Gottsuchen als ein Gotthaben. » Thomas von Aquin oder Max Scheler,
in : Divus Thomas 1 (1923) 348. Principium auten gratiae et obiectum eius est
ipse Deus qui propter sui excellentiam est nobis ignotus, secundum illud Job 36, 26 :

« Ecce Deus magnus vincens scientiam nostram. » I-II q. 112 a. 5 ; II-II q. 2 a. 4.



Der Glaube als Personbegegnung 261

Kurz : der Glaube ist Theologie, die Theologie aber Wissen und also

der Glaube gleich Wissen (OV 386)

Wenn wir nun Brunners Darstellung recht beurteilen wollen, so

müssen wir an das eigentliche Verhältnis der Theologie zum Wissen,
bzw. zur Philosophie und zum Glauben erinnern.

Es ist nicht verwunderlich, daß gerade die Theologie zum Anlaß
und Träger der verfehlten Auffassung bei Brunner geworden ist. Sie

hat tatsächlich eine eigenartige Mittelstellung zwischen Glauben und
Wissen. Darum ist auch der Theologe « wirklich ein Wanderer zwischen
zwei Welten »1. Auch nach der katholischen Auffassung ist nämlich
die Theologie eine « Besinnung » über das Wort Gottes, eine gedankliche
Auslegung der « biblischen Hauptbegriffe », ein « geordnetes Nachdenken
über den Glauben » und aus dem Glauben 2. Ihr Doppelcharakter besteht

nun darin, das sie einerseits den Glauben zum Gegenstand und Prinzip,
und d. h. auch zur Grundlage hat und sofern (obiective und radicaliter),
göttlich-übernatürlich ist, anderseits aber doch als rationale Besinnung
als Nach-Denken (formaliter) menschlich-natürlich ist 3.

Wenn man nun die Theologie nur nach ihrem Gegenstand und ihrer
Grundlage bewertet und sie dann mit dem Wissen der Philosophie
vergleicht, so steht sie erheblich höher als diese. Weil einige Theologen
und manche Väter die Theologie nur nach dieser Seite hin beurteilten,
war sie ihnen eine übernatürliche Erkenntnis. Und wäre sie das schlechthin,

dann könnte Brunners Darlegung zurecht bestehen : es gäbe so

etwas wie ein « übernatürliches Wissen » und Denken Aber ihrem Akte
nach betrachtet, unterscheidet sich die Theologie nicht wesentlich von
der Philosophie. Und das ist hier entscheidend.

Die gleiche Unterscheidung ist nun auch maßgebend für die

Verhältnisbestimmung von Theologie und Glaube. Sofern der Glaube

Gegenstand und Grundlage der Theologie ist, unterscheidet sich diese

nicht wesentlich vom Glauben, wohl aber durch den Akt ; denn sein

Gegenstand ist ja für sich betrachtet (materialiter) auch Gegenstand

1 WB 62.
2 WB 61 ; Die andere Aufgabe der Theologie, in : ZdZ 7 (1929) 255 f.

Philosophie und Offenbarung, 46.
3 Vgl. V. Zubizarreta, Theologia dogmatico-scholastica ad mentem S. Thomae

Aquinatis (Bilbao 1925), I, 42 und S. 43 die Thesis : « Theologia nostra est habitus
quoad entitatem mere naturalis. » J. M. Ramirez, De hominis beatitudine tractatus
theologicus (1942), I, 74. Siehe auch : R. Garrigou-Lagrange, De revelatione per
Ecclesiam catholicam proposita (1931), I, 16 : « Sacra Theologia non est habitus
entitative seu intrinsece supernaturalis. »



262 Der Glaube als Personbegegnung

der Theologie. Freilich, wenn man ihn nur in jenem Aspekt sieht, unter
dem die Theologie ihn eigentlich (formaliter) erfaßt, so unterscheiden
sich Theologie und Glaube auch dem Gegenstande nach. Doch der
entscheidende Abstand zwischen Theologie und Glaube zeigt sich ganz
offensichtlich im Akt. Und um ihn geht es hier. Wir reden von Glauben
und Theologie als Erkenntnis, nicht als Gegenstand. Aber gerade das

theologische Erkennen besteht nun im Denken, im schlußfolgernden
Wissen und sofern steht es grundsätzlich zusammen mit der Wissenschaft

und der Philosophie diesseits des Glaubens. Theologie ist ja
Wissenschaft, obwohl sie sich darin nicht erschöpft.

Von hier aus wird nun die Ansicht Brunners leicht als Mißverständnis
erkannt. Nachdem er einmal irrtümlich angenommen, der entscheidende,
« dimensionale » Unterschied, « der garstige Graben » zwischen Glaube

und Wissen sei nach der katholischen Glaubensauffassung zwischen

Theologie und Philosophie zu suchen, ist es ihm ein Leichtes nachzuweisen,

— was wir ja zugeben — hier, zwischen Theologie und
Philosophie, bestehe jener dimensionale Unterschied nicht. Und er kann
darum folgerichtig schließen : Also ist der Glaube nach katholischer
Auffassung nicht grundsätzlich vom Wissen, vom Denken verschieden ;

er befindet sich grundsätzlich in der Dimension des Denkens, es handelt
sich nur um eine «Erweiterung des Denkraumes» (OV 384).

Es gibt tatsächlich auch nach katholischer Auffassung einen Unterschied

zwischen Glauben und Wissen, der aber noch tiefer geht als jener
« dimensionale » Brunners. Er ist jedoch nicht zwischen Theologie und
Philosophie zu suchen, sondern dort, wo Brunner ihn selbst auch sieht :

zwischen Theologie und Glaube Zwischen beiden gibt es mehr als nur
einen spezifischen, sondern mindestens einen generischen Unterschied h
Denn auch hier macht sich grundsätzlich der ganze, eigentlich unendliche

Unterschied von Natur und Übernatur geltend, der doch größer
ist als jene innerkategoriale Differenz zwischen Person und « Sache »,

Geist und « Ding », auf der Brunners « dimensionaler » Unterschied

gründet2.
Der Glaube ist wesenhaft übernatürlich, die Theologie nicht. Er

ist überwissenschaftlich ; sie wissenschaftlich. Der Glaube irrt nie, wohl

1 Vgl. P. Wyser, Theologie als Wissenschaft, 115 und überhaupt das ganze
Buch, in dem die thomistisch-katholische Lehre über das Verhältnis von Theologie
und Glaube gründlich und klar dargestellt wird.

2 Die Theologie « acquiritur studio humano » (S. Th. II-II q. 45 a. 1 ad 2

und I q. 1 a. 6 ad 3). Und der Glaube — selbst die fides informis — ist « Geschenk
Gottes» (ebd. II-II q. 4 a. 4 und Denzinger, n. 1791).



Der Glaube als Personbegegnung 263

aber die Theologie. Nie wird ein theologischer Satz, eine theologische
Lehre mit « göttlich-katholischem » Glauben geglaubt. Freilich kann
die Kirche einen theologischen Satz als Ausdruck für einen von ihr mit
göttlicher Autorität als geoffenbart bestätigten Glaubensinhalt wählen.
Dann wird er freilich geglaubt, aber gerade nicht als theologische Lehre,
sondern als geoffenbarter Glaubensgehalt.

Schließlich ist der Glaube eine allgemeine und heilsnotwendige
Erkenntnis, die Theologie aber nicht. Der Mensch kann zur Gottesliebe
und zum ewigen Leben gelangen ohne die Theologie, aber niemals ohne
den Glauben. Überhaupt ist « der göttliche Glaube nicht eine

Fortentwicklung, oder selbst eine bloße Verklärung unserer natürlichen
Erkenntnis, sondern eine ganz eigene, seihständige Erkenntnis »1 : das

höchste irdische Erkennen. Er kann also keinesfalls ein solches

Fürwahrhalten sein, das einerseits eine « unvollkommenere Vorstufe der
Erkenntnis oder des Wissens » und anderseits doch « etwas » ist, das

« erst hinterher durch vernünftige Begründung zum Wissen werden
soll ».

3. Ist der katholisch verstandene Glaube ein Fürwahrhalten im
Gegensatz zur Begegnung

In diesem Kapitel haben wir bisher folgendes nachzuweisen
versucht : Der Glaube ist weder die Begegnung (1.) noch das Fürwahrhalten

(2.) im Sinne Brunners. Es ist sehr begreiflich, daß Brunner
den Glauben zu einseitig und extrem als Personbegegnung auffaßt, da

er sich in heftigem — und berechtigtem — Kampf gegen einen Glauben
stehen sieht, der ein Fürwahrhalten sein soll, das wahrhaftig das Aller-
wesentlichste des Glaubens : seine Göttlichkeit und Personhaftigkeit
verkennt. Wird aber « Fürwahrhalten »2 als Bezeichnung für den

Glaubensakt gebraucht, wie ihn die katholische Kirche versteht, dann

steht es nicht mehr im Gegensatz zur Personbegegnung, sondern schließt

1 M. J. Scheeben, Dogmatik I, 298.
2 Das Wort Für-wahr-halten ist in seiner sprachlichen Gestalt und seinem

gewöhnlichen Gebrauch nach nicht gut geeignet, um den eigentlichen Glaubensakt
zu bezeichnen, und es wird denn auch in den maßgebendsten kirchlichen und
theologischen Äußerungen nicht gebraucht, wohl aber : credere und assensus, Glauben
und Zustimmung. Wenn es hier doch an Stelle von diesen und andern Ausdrücken
gewählt wird, so darum, weil es so im Interesse unserer Arbeit liegt, nämlich
gerade zu zeigen, daß dieser Ausdruck, wenn er von katholischen Autoren für
den Glaubensakt verwendet wird, in einem ganz analogen — um nicht zu sagen :

andern — Sinn gebraucht wird, als ihn Brunner und der gewöhnliche
Sprachgebrauch voraussetzt.



264 Der Glaube als Personbegegnung

sie in sich und ist nur im Zusammenhang mit ihr wahres, göttliches
Glauben. Das soll nun im Wesentlichen nachgewiesen werden.

« Vor allem ist der theologische Glaube nach katholischer Lehre
nicht eine irgendwie qualifizierte und zu Stande kommende Zustimmung
zur Offenbarung oder ein beliebiges Fürwahrhalten aus Anlaß oder auf
Grund der Offenbarung. Er ist vielmehr ein lebensvolles Hinstreben zu
Gott als dem Prinzip, Objekt und Ziel jener Offenbarung, speziell ein
durch hingebende Unterwerfung unter die Autorität und durch innigen
Anschluß an die ewige Wahrheit Gottes erfolgende Annahme oder
vielmehr Ergreifung des Inhaltes der Offenbarung. »1 Soll das Fürwahrhalten

den Glaubensakt bezeichnen, dann darf es keine bloß « intellektuelle

» Annahme sein, sondern eine lebensvolle Tat des ganzen Menschen

mit all seinen Kräften, vorab seinen höchsten und innersten : Verstand
und Wille. Denn das ist der Glaube.

Daß der Glaube « in erster Linie ein Erkenntnisakt » ist, können
auch wir sagen. Wir deuten aber diese Aussage nicht so wie Brunner.
Die Glaubenserkenntnis ist ein Akt des Verstandes (assensus intellectus).
Verstand heißt hier aber niemals das, was Brunner darunter versteht :

entweder « Intellekt », der nur auf Abstraktes, Unwirkliches gerichtet
ist, oder « Verstand », den auch die Tiere haben können. Der Verstand
ist nach thomistischer Auffassung das höchste Erkenntnisvermögen, das

im Gegensatz zur nur schlußfolgernd erkennenden Vernunft unmittelbar
erkennen kann. Und er ist nur insofern notwendig auf das Abstrakt-
Universelle gerichtet, als er das mit der Materie verbundene Sein
erkennen muß, nicht aber, wenn er den reinen Geist, z. B. Gott, erkennen
will. « Der Verstand ist das Organ des menschlichen Geistes, das seiner

Natur nach bestimmt ist, in unmittelbare Verbindung mit der
Wirklichkeit zu treten. Der Verstand ist recht eigentlich der geistige
Wirklichkeitssinn des Menschen. »2 Der Glaube ist nun ein Akt, d. h. ein
unmittelbares Urteil dieses Verstandes, der aber erhöht und erleuchtet
wird vom Heiligen Geist durch die Gnade ; denn von sich aus könnte
der Verstand — wie auch die Vernunft — den Glaubensgegenstand,

1 M. J. Scheeben, Dogmatik I, 341. Man vergleiche hiezu und zum folgenden
die Bestimmungen des Vaticanums (besonders Denzinger, n. 1789 ff.), von denen
Scheeben ausgeht, der gerade deshalb die Personhaftigkeit und Göttlichkeit des
Glaubens so stark hervorheben kann und zwar zu einer Zeit (1874), in der die
führende protestantische Theologie diese heute von ihr überbetonten Tatsachen
ganz unterschätzte

2 A. Rohner, Thomas von Aquin oder Max Scheeler, in : Divus Thomas
2 (1924) 266.



Der Glaube als Personbegegnung 265

die Glaubenswahrheit nicht erfassen, weil diese ihn schlechthin
übersteigt.

Was über die besondere Art dieses Erkennens hier noch zu sagen
wäre, ist schon im letzten und in diesem Abschnitt ausgeführt worden.
Man möge vor allem das nicht vergessen, « daß die Glaubenserkenntnis
ihrem Wesen nach nicht in der Form eines logischen Schlusses, sondern

in der Form eines lebendigen Anschlusses an Gott und seine göttliche
Vollkommenheit zu Stande kommt »1. Das heißt zwar nicht, daß sie

das ist, was Brunner « Erkenntnis als Begegnung » nennt ; denn Erkennen
bleibt Erkennen und es ist niemals innerlich mit Wollen oder gar Fühlen

zu verquicken. Das heißt aber auch nicht, daß sie in jenem Gegensatz

zum Begegnen steht, wie Brunner die katholische Auffassung deutet,
und daß bei dieser Erkenntnis nicht auch der Wille und das « Gefühl »

mitwirke.
Den Gegensatz zwischen dem Glauben als Fürwahrhalten und der

Glaubenserkenntnis als Begegnung faßt Brunner in drei Punkte zusammen.
Im Fürwahrhalten besteht die Erkenntnis, grundsätzlich erstens in
einem begrifflichen « Ergreifen » und nicht im « Ergriffensein » von der

Wahrheit, zweitens « verwandelt » sie das Erkenntnissubjekt nicht, und
drittens schafft sie auch nicht Gemeinschaft wie die Erkenntnis als

Begegnung. Der Erkennende bleibt was er war : der « natürliche » und
der « icheinsame » Mensch 2.

Daß der katholische Glaube nicht jenes bloß rationale « Ergreifen »,

bzw. Wissen, Denken, « Etwas Haben », « Besitzen », ist, wie Brunner
es voraussetzt, dürfte aus den bisherigen Ausführungen klar geworden
sein. Er ist ein Ergreifen, ja, aber von ganz besonderer Art, eben ein

Ergreifen im Ergriffensein, da hier die Wahrheit nicht aus uns kommt,
sondern von oben, und die Erkenntnis nicht zu Gott « aufsteigt », sondern

von ihm « herabsteigt »3. Und wenn es zweitens durch den bloßen

Glauben nicht eine eigentliche « Verwandlung » des Menschen gibt
— was Brunner wohl auch nicht sagen würde, wenn er diesen Ausdruck
im strengen und scholastischen Sinne verstünde — so gibt es doch eine

Wandlung, eine wesentliche Erhöhung des Menschen durch den Glauben4.

1 M. J. Scheeben, Dogmatik I, 296.
2 Vgl. hiezu Divus Thomas 24 (1946) 92.
3 Siehe oben S. 257.
4 S. Th. II-II q. 6 a. 1 : « quia cum homo assentiendo his quae sunt fidei,

elevetur supra naturam suam, oportet quod hoc insit ei ex supernaturali principio
interius movente, quod est Deus ».

Divus Thomas 20



266 Der Glaube als Personbegegnung

Mit dem Glauben beginnt ja wahrhaftig schon das ewige Leben 1. Bleibt
da also der Mensch « unverändert »

Auch die dritte Behauptung Brunners trifft hier für unser Fürwahrhalten

nicht zu. Gerade auch nach katholischer Ansicht läßt uns der
Glaube nicht in der « Icheinsamkeit », sondern schafft Gemeinschaft,
Vereinigung : « Fides autem facit quattuor bona. Primum est quod
per fidem anima coniungitur Deo. Nam per fidem anima Christiana
facit quasi quoddam matrimonium cum Deo. »2 Das ist eine wahre
und personhafte Vereinigung, aber doch nicht eine «mystische Einheit

», wie der Vergleich der Ehe zeigt, den gerade auch Brunner für
seinen Gemeinschaftsbegriff anführt (MW 294).

Wenn es so mit dem Glauben steht, kann er keineswegs eine « bloße

theoretische, intellektuelle Überzeugung » sein 3. Nein, er ist eine
praktische Erkenntnis, die nur durch Einwirkung des Willens und zwar des

von Gott durch die Gnade bewegten Willens zustande kommen kann.
Der Glaube ist zwar keineswegs blind ; er ist und bleibt in seinem

Wesenskern Erkenntnis, mit der er Gott erfaßt. Aber beim Vollzug
dieser Erkenntnis ist der Wille ausschlaggebend4 und darum gehört er
zum eigentlichen Wesen des Glaubens. Ja, der Wille selbst bewirkt die

Zustimmung : « qui recte fidem christianam habet sua voluntate assentit
Christo ...» (S. Th. II-II q. 11 a. 1). Das kann aber der Wille nur tun,
sofern er von Gott selbst durch die frei geschenkte Gnade innerlich

angeregt und bewegt wird. — Das alles finden wir bei Thomas in seiner

berühmten Begriffsbestimmung des Glaubensaktes zusammengefaßt :

« Ipsum credere est actus intellectus assentientis veritati divinae ex
imperio voluntatis a Deo motae per gratiam » (ebd. q. 2 a. 9).

Wenn auch die Kirche nicht näher bestimmt, wie, auf welche
besondere Art, der Verstand und der Wille sich hier betätigen, so stellt

1 So definiert Thomas den Glauben als Tugend an entscheidender Stelle
II-II q. 4 a. 1 : quid sit fides) ausdrücklich : « fides est habitus mentis, quo
inchoatur vita aeterna in nobis, faciens intellectum assentire non apparentibus ».

Vgl. auch die eindeutige Erklärung in der Expositio super Symbolo Apostolorum
in der editio Mandonnet : (Opuscula omnia IV, 349) : «per fidem inchoatur vita
aeterna ».

2 Ebd. auf der gleichen Seite : 349. Vgl. hiezu auch Ii. Garrigou-Lagrange,
De revelatione I, 511 : « 1. Servatur essentialis supernaturalitas fidei, quae
supponit internam unionem intellectus credentis cum Deo, non obstante media-
tione Ecclesiae », und M. Scheeben, Dogmatik I, 290, 292, 293, 330, 333.

3 Das Wort Gottes und der moderne Mensch, 112.
4 « In cognitione autem fidei principalitatem habet voluntas : intellectus

assentit per fidem his quae sibi proponuntur, quia vult, non autem ex ipsa veri-
tatis evidentia necessario tractus. » C. G. III c. 40 ; vgl. II-II q. 2 a. 9.



Der Glaube als Personbegegnung 267

sie doch an entscheidender Stelle fest, daß « wir verpflichtet sind, dem

offenbarenden Gott im Glauben den vollen Gehorsamsdienst des

Verstandes und des Willens zu leisten » h Diese Willensbetätigung macht
den Glauben gerade zu einem freien2, sittlichen Gehorsamsakt, der

umso freier ist, als er unter dem Einfluß der Gnade geschieht ; der Glaube

ist also kein « knechtischer Gehorsamsakt », wie Brunner es der
katholischen Glaubensauffassung vorwirft (OV 180).

In diesem Glauben ist auch das Vertrauen eingeschlossen, wenn

damit nicht die totale Selbsthingabe, sondern nur die « Erkenntnis »

gemeint ist, « daß es dem Menschen gut ist, nicht sein eigener Herr
zu sein, sondern Gott als seinen Herrn zu haben » (OV 36). Die Annahme
der Aussagen Gottes setzt doch ein ehrfürchtiges Vertrauen auf die

Autorität Gottes oder das Bauen auf die Einsicht und die Wahrhaftigkeit

Gottes, vielmehr auf seine Person als Träger dieser Eigenschaften,

voraus. Das ist zwar nicht das Innerste des Glaubensaktes (OV 36),

wohl aber eine notwendige Voraussetzung zur Annahme eines göttlichen
Ausspruches. Die zu Gott hinneigende Pietät, die pia affectio voluntatis
oder der pius credulitatis affectus3, wird darum auch von den Theologen
die Wurzel des Glaubens genannt.

Wir hören hier von affectus, affectio. Das deutet schon an, daß

im Glauben das « Fühlen » auch beteiligt ist, wenn man hier darunter
Herz oder Gemüt versteht, d. h., den « Sitz der Affekte », der
Leidenschaften, das Gebiet wo Wille und sinnliche Natur zusammenhängen,
ohne das wir nicht als « ganze Menschen » sein und handeln können 4.

Brunner hat sich wohl darüber nicht Rechenschaft gegeben, daß die

Kirche und auch der « intellektuelle » Thomas die Rolle des Herzens

im Glauben oft betonen. So wiederholt die Kirche oft und feierlich

jenes « Corde credimus »5 und nach Thomas entsteht der Glaube
dadurch, daß Gott, « der Vater, das Herz des Menschen innerlich bewegt »6.

1 Denzinger, n. 1789.
2 Denzinger, n. 1791 : « fides ipsa in se, etiamsi per caritatem non operetur,

donum Dei est, et actus quo homo liberam praestat ipsi Deo oboedientiam
gratiae eius ».

3 Vgl. Denzinger, n. 178 : das « initium fidei ipsumque credulitatis affectum,
quo in eum credimus » ist durch Gnadengabe, nicht aber natürlicherweise in uns.

4 C. G. III c. 4. Vgl. A. M. Weiß, Der ganze Mensch, Apologie I (1904),
6. u. 7. Vortrag, besonders S. 254, 279, 291, 303.

6 Denzinger, n. 422, 423, 420.
6 In Joh. c. 6, 1. 5 n. 3 : « trahit multos Pater ad Filium per instinctum

divinea operationis moventis interius cor hominis ad credendum ». Ebd. c. 5, 1. 6

n. 9 : « Intelligibiliter autem (Deus) testificatur inspirando in cordibus aliquorum
quod credere debeant et tenere », vgl. ebd. c. 5, 1. 6 n. 10.



268 Der Glaube als Personbegegnung

Wenn der Glaube — und wir sprechen immer vom Glauben als solchem,
also auch vom « bloßen » liebeleeren Glauben — « in den Herzen der
Gläubigen entsteht » \ so ist damit gemeint, daß der ganze Mensch im
Glaubensakt « dabei » ist : mit Verstand, Wille und Herz 2.

Wird aber nicht in den kirchlichen Entscheidungen und
theologischen Abhandlungen vor allem Verstand und Wille als Subjekt des

Glaubensaktes betont Jawohl. Aber warum Weil sie eben das
bestimmen wollen, was in Frage steht und was in letzter Analyse wesentlich

ist. — Sagt doch Brunner selbst, daß das Gefühl im Glauben nicht
« das Erste und Wichtigste », daß es « dabei nicht das Ausschlaggebende,
Führende, Bestimmende, sondern das Begleitende » sei (MW 228, 255) —
Daß aber alle in dieser Analyse vorkommenden wesentlichen und
unwesentlichen Akte den einen und einzigen Glanbensakt der menschlichen

Person ausmachen, das wurde und wird als selbstverständlich
vorausgesetzt. Es gibt doch für den Menschen keinen gleichsam isolierten Akt
eines intellectus separatus oder einer voluntas separata. Diese Betätigung,

sowie alle menschliche Betätigung, geht letztlich vom Totalsubjekt
(subiectum quod) und nicht nur vom Teilsubjekt (subiectum quo) aus.
Actiones sunt suppositorum So heißt ein wichtiges Axiom der
Scholastik. Und wenn, wie hier, das suppositum : diese konkrete Substanz,

geistig ist, so heißt sie eben Person. Nicht der Verstand oder Wille
glaubt, sondern die Person glaubt durch den Verstand, durch den Willen
und auch « aus dem Herzen » (corde credimus). Der katholisch
verstandene Glaube ist also kein « bloßer Kopfglaube », sondern er ist
schon « in sich selbst (als fides informis) Herzensglaube »3, Glaube des

ganzen, persönlichen Menschen. Und das wird er nicht erst durch die
Liebe oder die « Mystik », schon gar nicht durch jene ganz unkatholische
Mystik, die « eine Tendenz nach unendlicher Seinseinheit », nach
Überwindung der « Ich-Du-grenze » ist und als « Erlebnis der Einheit mit
dem Unendlichen », als « Verschmelzung von Gottheit und Mensch gerade
im Gefühl gesucht » wird 4. Das alles muß das « Fürwahrhalten » be-

1 De Verit. q. 18 a. 3 : «ab utroque auditu (exteriori et interiori) fides in
cordibus fidelium oritur ».

2 Siehe M. J. Scheeben, Dogmatik I, 342 : « Dennoch ist der Mensch beim
Glaubensakt wesentlich mit seinem ganzen Innern und seiner ganzen geistigen
Seite seines Wesens mit Geist, Gemüt (Herz) und Wille beteiligt. »

3 Ebd. I, 343. Die Klammer setzt Scheeben.
1 MW 255 ; Die Mystik und das Wort (1928), 369 und 380. Brunner

sieht — wie fast alle Nichtkatholiken — am Wesen der katholischen Mystik
vorbei, weil er diese, grundsätzlich wenigstens, der Wesensbestimmung einer



Der Glaube als Personbegegnung 269

deuten, wenn es Benennung für den Glaubensakt sein soll. Wird aber
das « Fürwahrhalten » so verstanden, dann ergibt sich die Antwort auf
die eingangs gestellte Frage von selbst : Dieses Fürwahrhalten — das

freilich etwas ganz anderes bedeutet als jenes von Brunner — steht nicht
im Gegensatz zum Begegnen, sondern im Zusammenhang mit ihm ; ja,
es ist seihst eine wahre Personbegegnung. Denn diese Personbegegnung

gibt es wirklich, wenn der Mensch im Glaubensakt als Person mit dem

persönlichen Gott in Beziehung tritt. Daß hier die Bedingung von seiten
des Menschen erfüllt wird, haben wir soeben festgestellt. Daß aber dieser

Glaube als Akt der menschlichen Person auf Gott als Person und nicht
einfach auf eine Lehre : ein unpersönliches, abstraktes « Etwas » bezogen

Mystik unterstellt, die heidnische Züge trägt und in ihrem Wesen und Wollen der
katholischen Mystik widerspricht. In der katholischen Mystik wird das
Gotteserlebnis nicht « gerade im Gefühl gesucht ». (Das « Erlebnis der Einheit mit dem
Unendlichen, mit dem All, die Verschmelzung von Gottheit und Mensch wird in
der Mystik gerade im Gefühl gesucht ; ein bestimmtes Gefühlserlebnis wird als
Erlebnis der Einheit mit der Gottheit gedeutet. Dieses Erlebnis ist die Ekstase,
ein Gefühlszustand, bei dem alle bestimmte Bewußtheit, alles gegenständliche
Denken und Wollen in einem Mehr des Fühlens untergehn, verschwimmen, oder
versinken, wo alle Begrenzungen des Ich durch ein ihm gegenüberstehendes Andere
verschwinden. » MW 255.) Mystik ist nach katholischer Anschauung eine vom
Heiligen Geist bewirkte expérimentale, geistig-aflektive Erkenntnis und Hingabe,
die der Mensch durch seine höchsten Geistesvermögen : Verstand und Wille
vollzieht. Da der Mensch selbst und nicht nur seine Vermögen der eigentliche Träger
dieser Tätigkeit ist, so wird selbstverständlich auch das Gefühl in « Mitleidenschaft

» gezogen, aber wie die Theologen sagen « ex redundantia » ; es ist auch hier,
wie im Glauben, «begleitend, nicht bestimmend» (Brunner).

Überhaupt steht gerade das, was Brunner als Grundzug und zugleich als
Grundirrtum aller Mystik immer wieder hervorhebt : daß sie nämlich Einheit
statt Gemeinschaft wolle, in unvereinbarem Gegensatz zur katholischen, d.h. der
« gehemmten », « abgeschwächten », aber doch « klassisch 'christlichen' Mystik »

(Mystik und das Wort, 391). Vgl. z. B. die von der Kirche als häretisch erklärten
Sätze Ekkehards : Denzinger, nn. 510-513 und 529. Wer die katholische Mystik
nur aus zweiter Hand, etwa durch Rudolf Otto, kennt, wird hier einwenden :

Warum reden denn die katholischen Mystiker von « Vergottung » und ähnlichen
Dingen Antwort : Sie reden so, weil ihre flammende Liebe zu Gott sie drängt,
extreme Ausdrücke zu gebrauchen. Aber die Kirche würde tatsächlich diese
Ausdrücke als häretisch erklären, wenn es sich nicht aus dem Textzusammenhang
deutlich ergäbe, daß diese Ausdrücke hier anders als im strengen Sinne zu verstehen
seien. Es ist eine auffallende, paradox anmutende Tatsache, von der sich
Außenstehende kaum Rechenschaft geben, daß gerade die « gottvereinten » Menschen :

die großen Heiligen und Mystiker, den « qualitativen » Abstand zwischen Mensch
und Gott stärker wahrnehmen als andere. Ist es nicht seltsam und bezeichnend,
daß gerade im einzigen Satz, den Brunner von der hl. Theresia anführt, der
Ausdruck : «göttliche Majestät» vorkommt (Mystik und das Wort, 371) Das ist
bei ihr nicht nur eine konventionelle Formel. So nennt sie Gott immer wieder
in ihren Schriften aus großer Ehrfurcht vor Ihm.



270 Der Glaube als Personbegegnung

ist, das ergibt sich aus dem Kapitel über den Glaubensgegenstand 1.

Dieses Fürwahrhalten ist also Personenbegegnung. Und wenn man
meint, das sei es nicht, weil der Glaube der Katholiken sich doch « auch »

auf einzelne, geoffenbarte Wahrheiten beziehe, so versteht man das

Wesen des Glaubens sehr oberflächlich und falsch. Denn erstens sind
diese Wahrheiten nur in Beziehung auf Gott (in ordine ad Deum)
Glaubensgegenstand, der geglaubt wird, und zweitens ist der persönliche

Gott in diesem Glauben jedenfalls immer gegenwärtig als Gegenstand,

dem geglaubt wird (obiectum formale quo). Wenn es im Glaubensakt

nicht immer heißt : ich glaube Dir, o Gott, Dich selbst (credo Deo

Deum), sondern auch: Ich glaube Dir das: diese Offenbarung, diesen

Glaubensartikel, so wird doch immer dem gegenwärtigen Gott (« Dir »,

« Deo ») als dem Glaubensgrund geglaubt, und der ist in der katholischen
Auffassung das Entscheidende2. Von ihm aber wird nun u. a. im
folgenden Kapitel die Rede sein.

D. Das Göttliche und das Menschliche im Glauben

Der « katholische Glaubensbegriff » heißt nach der vollständigen
Bezeichnung Brunners: «Autoritärer Lehrglaube». Der Lehrglaube,
dieses « Fürwahrhalten » (sein Akt) einer Lehre (sein Gegenstand),
geschieht gerade als solcher « auf Grund der sie verbürgenden menschlichen

Autoritäten »3. Es gehört zu seinem Wesen, daß er der menschliche

« falsche Autoritätsglaube » ist ; als Lehrglaube muß er das sein.

Unserer Kritik lag immer die Frage zugrunde, ob dieser angeblich
« katholische » Glaubensbegriff oder jener Brunners, oder nicht vielmehr
ein anderer dritter, der rechte Glaube sei. Eine ganz kurze Antwort
auf diese Frage haben wir in bezug auf den Gegenstand des Glaubens
im zweiten Abschnitt (B) und in bezug auf dessen Akt im dritten
Abschnitt (C) zu geben versucht. Nun bleibt uns noch übrig, das gleiche

1 Man vergleiche hier zum Ganzen die entscheidende kirchliche Definition,
Denzinger, n. 1789, auf die wir schon öfters hingewiesen haben, namentlich auch
den ersten Satz, dem man nicht genügend Beachtung schenkt : « Cum homo a
Deo tamquam Creatore et Domino suo totus dependeat et ratio creata increatac
Veritati penitus subiecta sit, plenum revelanti Deo intellectus et voluntatis ob-
sequium fidei praestare tenemur. »

2 S. Th. II-II q. 11 a. 1 : « Quia vero quicumque credit, alicuius dicto assentit,
principale videtur esse, et quasi finis in unaque credulitate ille cuius dicto assen-
titur ; quasi autem secundaria sunt ea quae quis tenendo vult alicui assentire »

3 OV 174 und 38 ff.



Der Glaube als Personbegegnung 271

hinsichtlich des Glaubensgrundes zu tun. Wir wollen aber hier in
apologetischer Absicht die Frage etwas breiter fassen, und zwar so :

Wie steht es überhaupt mit dem Göttlichen und Menschlichen im
Glauben Ist der Glaube im eigentlich katholischen Sinne nicht ein
göttlicher, theo-logischer Glaube Gerade der Glaubensgrund wird in
dieser Frage ausschlaggebend sein, die wir folgendermaßen behandeln :

Erstens geben wir kurz ihre grundsätzliche Lösung an und zweitens

greifen wir aus ihr eine einzelne Frage heraus, um die es zwar nicht
an und für sich, aber doch in der Auseinandersetzung zwischen der
katholischen und Brunner'schen (überhaupt protestantischen) Anschauung

letztlich geht : Die göttliche Autorität der Kirche und der Glaube.

1. Der Glaube ist göttlich

Selbstverständlich reden wir vom Glauben des Menschen. Als
solcher ist er menschlich und setzt auch viel Menschliches voraus. Aber im
Entscheidenden ist er gerade nach katholischem Verständnis doch göttlich.

Darum geht es. Daß und wie er das ist, soll nun gezeigt werden.
Zum Glauben ist ein Zweifaches erfordert : die Gegenwart des

Gegenstandes und der auf ihn sich beziehende Akt. Es läßt sich nun
nachweisen, daß der katholisch verstandene Glaube sowohl seiner Objektseite
als auch seiner Aktseite nach göttlich bzw. übernatürlich ist. Der
Glaubensgegenstand kann in zweifacher Hinsicht betrachtet werden :

erstens als Gegenstand, auf den der Glaubensakt als auf sein Ziel
ausgerichtet ist (obiectum materiale oder terminativum), zweitens als Motiv,
als Mittel, wodurch der Akt diesen Gegenstand erkennt, erreicht (obiectum

formale oder motivum), und sofern ist er das objektive Erkenntnismittel

oder der Grund des Glaubens.
Daß der Gegenstand im erstgenannten Sinne göttlich ist, ergibt

sich aus den frühern Ausführungen. Er ist ja nichts anderes als der

dreipersönliche Gott in seinem Wesen und Wirken. Einzelne Wahrheiten,
selbst solche, die unmittelbar die Schöpfung oder den Menschen betreffen,

gehören freilich auch zu diesem Gegenstand, aber doch nur deshalb,

weil sie als übernatürliche Wahrheiten Gott in seinem übernatürlichen
Wirken erkennbar machen und sowohl von ihm ausgehen, als auch

streng auf ihn bezogen sind. Aber hier beschäftigt uns eigentlich die

Frage nach der Göttlichkeit des Gegenstandes im zweiten Sinn des

Wortes. Wir haben ihn auch « Glaubensgrund » genannt und wir wollen
ihn fürderhin so nennen.

Dieser Glaubensgrund ist nun rein göttlich. Und gerade darum, weil



272 Der Glaube als Personbegegnung

er den Glauben letztlich trägt und bestimmt, ist in ihm die Göttlichkeit
des Glaubens eigentlich begründet. Brunner geht wie die Reformatoren
darauf aus, die Göttlichkeit des Glaubensgrundes klar aufzuzeigen. Aber
tatsächlich zeigt die katholische Kirche sie, obwohl weniger aufdringlich

und scheinbar weniger nachdrücklich, doch ebenso klar auf. Nach
Brunner ist der « Grund, die Autorität, die mich zum Glauben bewegt »,

Gott selbst : Kein anderer als Jesus Christus, wie er mich als Herr und
Erlöser « durch » den Heiligen Geist, aber aus der Heiligen Schrift und
der kirchlichen Verkündigung anredet. Die zwei letzteren sind aber nur
« Mittel », « Instrumente » des Glaubensgrundes, nie dieser selbst. Wenn
wir hier von den nähern Bestimmungen Brunners absehen, sind wir mit
dieser allgemeinen Erklärung vollkommen einverstanden. Das Gleiche

hat längst vor ihm die Kirche und längst vor Luther ein Thomas von
Aquin ausgesprochen. Der Katholik glaubt nicht eine Lehre « auf Grund
der sie verbürgenden menschlichen Autoritäten », sondern « auf die

Autorität des offenbarenden Gottes selbst hin » (propter auctoritatem
ipsius dei revelantis) L Und nach Thomas ist der objektive Formal-
grund des Glaubens « nichts anderes als die erste Wahrheit ». Der Glaube

gibt zu etwas « nur insofern seine Zustimmung, als es von Gott geoffenbart

ist »2, und nicht : weil es von jemand anderem — selbst einem

Engel — gesagt worden, oder weil ein Wunder ihn dazu bewegen könnte3.
So ist auch hier die Heilige Schrift und die Lehrverkündigung der Kirche

nur da, um die erste Wahrheit uns « vorzulegen » und « kundzutun ».

Aber Gott selbst, die gleiche erste Wahrheit, die der Glaube zum Gegenstand

hat, ist zugleich auch sein eigentliches Erkenntnismittel, sein

« formaler » einziger Grund 4. Wir gehen daher mit Brunner durchaus

1 Denzinger, n. 1789.
2 S. Th. II-II q. 1 a. 1 : « in fide si considereraus formalem rationem obiecti

nihil est aliud quam Veritas prima. Non enim fides de qua loquimur, assentit
alicui, nisi quia est a deo revelatum ».

3 « Fides nostra non habet auctoritatem neque ab Angelis neque ab aliquibus
miraculis factis, sed a revelatione Patris per filium et Spiritum sanctum. » Contra
errores Graecorum, c. 30. Beweise — Wunder und Weissagungen — sollen dartun,

daß die Offenbarung glaubwürdig und nicht unvernünftig sei ; niemals aber
wollen sie den Glauben selbst beweisen, ihn innerlich tragen oder stützen, wie
Brunner mit vielen Protestanten die katholische Auffassung zu deuten scheint.
Vgl. Thomas von Aquin: S. Th. II-II q. 2 a. 10 ad 2 und II-II q. 1 a. 5 ad 2 :

« rationes quae inducuntur a Sanctis ad probandum ea quae sunt fidei, non sunt
demonstrativae, sed persuasiones quaedam manifestantes non esse impossibile
quod in fide ponitur. »

' II-II q. 5 a. 3 : « Formale autem obiectum fidei est veritas prima, secundum
quod manifestatur in Scripturis sacris et in doctrina Ecclesiae, quae procedit ex



Der Glaube als Personbegegnung 273

einig, daß die (in OV 142 f. und 162 f. angeführten) drei Grundtypen :

der ungeschichtliche Biblizismus, der kirchliche Traditionalismus und
der mystische Spiritualismus keineswegs der Beweggrund des Glaubens
sein können. Aber wie er das erklärt, überhaupt wie er die Funktion
der Übermittlung und der konkreten Vergegenwärtigung des Gotteswortes

darstellt, damit sind wir nicht einverstanden.
Die Auffassung Brunners sieht zwar der rechten Lösung sehr ähnlich

: Das Wort der Schrift und das Wort der Kirche sind « das Medium,
in dem das Wort Gottes zu uns kommt ». Beide sind vom Heiligen Geist

geleitet : das eine « göttlich » inspiriert, das andere mit « geistlicher
Vollmacht » ausgestattet und durch sie hindurch wirkt nun der Heilige Geist
selbst mit seinem Wort, seinem «innern Zeugnis » (testimonium internum).
Ist das nicht die richtige Lösung Ja, sie ist es, wenn die « göttliche
Inspiration », die « geistliche Vollmacht » ernst genommen wird und also

der Heilige Geist seinen Einfluß derart geltend macht, daß das

geistbewirkte, äußere Wort in der Schrift und der Kirche auch wirklich dem

innern Geistesworte entspricht.
Nach einzelnen Äußerungen Brunners zu urteilen möchte man

meinen, er stehe für das Entsprechen, für eine (analoge) Übereinstimmung

des äußern Wortes mit dem innern Geistworte ein ; aber aus der
Zusammenschau seiner Lehren, besonders aus der Art und Weise, wie

er das Göttliche und Menschliche in der Glaubensübermittlung bestimmt,
wird ersichtlich, daß diese Übereinstimmung aufgegeben werden muß.

Brunner scheint zwar das Wort der Schrift und der Kirche in
seiner ganzen, großen Bedeutung einzuschätzen. Aber diese Bedeutung
ist nur relativ ; dieses Wort ist nur menschlich und daher grundsätzlich
mit Irrtum und Widerspruch behaftet1, gerade als ob Irrtum und Wider-

veritate prima » ; ebd. ad 2 : « Omnibus articulis fidei inhaeret fides propter unum
medium, scilicet propter veritatem primam propositam nobis in Scripturis secundum
doctrinam Ecclesiae intelligentis sane. » De Verit. q. 14 a. 8 ad 9 : « Veritas prima
se habet in fide et ut medium et ut obiectum. »

Nachdem Thomas in Joan. c. 4, 1. 5 n. 2 sagt, daß uns dreierlei zum Glauben

hinführen könne (inducunt autem nos ad fidem Christi tria) : die natürliche
Vernunft, das Zeugnis des Alten Bundes und die « Verkündigung der Apostel und
anderer », fügt er die eindeutige Erklärung bei : propter nullum istorum credit :

nec propter rationem naturalem, nec propter testimonia legis, nec propter prae-
dicationem aliorum, sed propter ipsam veritatem tantum ; Genes. XV, 6 : « Credidit
Abraham Deo et reputatum est ei ad iustitiam. »

1 OV 127-129, 286 ; WB 131-132; Dogmatik I, 54. — Brunner nennt diese
These eine Tatsache. Sie ist es aber nur, wenn man irrigerweise folgendes voraussetzt

: 1. Alles Unvollkommene steht notwendig im Widerspruchsverhältnis zum
Vollkommenen und alle Teilwahrheit schließt wesentlich den Irrtum in sich ;



274 Der Glaube als Personbegegnung

spruch zum Begriff des Menschlichen gehörte, als ob also der Mensch

— aus seinem Wesen heraus — so notwendig irren müßte, daß ihn
Gott nicht vor Irrtum bewahren könnte. Das Göttliche : die göttliche
Inspiration und die geistliche Vollmacht greift hier nicht eigentlich ins
Menschliche hinein. Der Mensch kann die gleiche Wahrheit, die Gott
ihm mitteilt, auf seine Art und in seinem Wort nicht auffassen : alle

menschlichen, also auch die biblischen Worte können nicht mehr sein

als « Hinweise », die in mehr oder weniger großer « Beziehungsnähe »

— und das heißt zugleich : in « dimensionalem » Abstand — zur
göttlichen Wahrheit und « Gottes eigenem Wort inkommensurabel » bleiben

(WB 88, 87). Nur in aktual-ereignishafter Erfahrung läßt der Heilige
Geist in uns die göttliche Wahrheit durch die hinweisenden Worte,
durch Irrtum und Widerspruch hindurch aufgehen. « Gott kann, wenn

er will, einem Menschen sogar durch falsche Lehre sein Wort sagen »

(WB 88).
Aus reifer Überlegung der verschiedenen Lehren Brunners ergibt

sich — ob er es will oder nicht — folgendes : Es kommt in der Vermittlung
des Gotteswortes im Grunde nur auf das innere « Zeugnis » des Heiligen
Geistes an. Freilich fordert Brunner eine notwendige, mehr als einmal

sogar eine unbedingte Bindung an das instrumentale Wort der Schrift
(bzw. der Kirche). Aber diese Bindung wird durch andere wichtigere
Thesen Brunners folgerichtig aufgelöst. Obwohl wir « im unbedingten
Sinn an das Medium, das Offenbarungsmittel des Apostelzeugnisses

gebunden sind », sind wir doch «nur im relativen Sinn an die Autorität
dieses Zeugnisses gebunden 1 ». Wir bleiben zwar an das Zeugnis der

2. Man braucht nicht darauf zu achten, worüber und in welchem Sinn in der Schrift
Urteile abgegeben werden und es ist falsch zu sagen, die Irrtumslosigkeit betreffe
ihrem Begriffe nach nur die Urteile (Behauptungen) des inspirierten Schriftstellers
— es ist doch nicht der Zweck der Schrift, über zoologische oder « kosmologische
Tatsachen » wissenschaftliche Auskunft zu erteilen — 3. Schrieb der inspirierte
Schreiber gleichsam als mechanisches Instrument das « göttliche Diktat » und er
ist nicht ein ganz einzigartiges, lebendiges, mit Verstand und freien Willen begabtes
« Instrument », das Gott so benutzte, wie man jedes Instrument benutzt — nämlich
nach seinem eigenem Wesen ; kurz : Verbalinspiration ist im Sinne der protestantischen

Orthodoxie zu verstehen. -— Die katholischen Theologen dürfen sogar eine
Inspiration lehren, die sich nur auf die « res et sententiae » bezieht.

Wer den Einfluß Kierkegaards auf die dialektische Theologie und Brunner,
überhaupt dessen Denkvoraussetzungen kennt, der ist über die oben im Text
beschriebene Haltung Brunners nicht erstaunt. Man vergleiche z. B. Kierkegaards
« Nachschrift » zu den « phil. Brocken », Kap. 2, § 1 : Der subjektive Denker gibt
auf die Dialektik der Mitteilung acht.

1 Die christliche Lehre von Gott, Dogmatik I (1946) 55.



Der Glaube als Personbegegnung 275

geschichtlichen Offenbarung «und damit auch an jenes Prinzip der

Beziehungsnähe und die in ihm liegende Unterscheidung reiner und
unreiner Lehren gebunden ». « Aber Gott ist nicht daran gebunden,

und diese seine Freiheit begrenzt die Gültigkeit jenes Prinzips
der Beziehungsnähe und die Letztinstanzlichkeit der reinen Lehre »

(WB 88). Diese Freiheit tut sich durch Geisteserfahrung dem Menschen

kund und irgend ein Christenmensch kann und wird sich immer wieder
auf diese Freiheit Gottes berufen

Das Apostelzeugnis im Sinne Brunners kann uns gar nicht binden,
grundsätzlich nicht einmal als « Offenbarungsmittel », da es wegen des

zugelassenen Irrtums Sein und Sinn des Mittels verliert. Ein irriges
Apostelwort, durch das Gott sein Wort spricht, kann höchstens Anlaß
der Offenbarung sein, nicht Mittel. Es müßte wenigstens im Sinne

Brunners Hinweis sein können. Aber Irrtum ist nie Hinweis Dieses

Apostelzeugnis kann uns auch als « Autorität » nicht binden, weil sie

bloß menschlich, relativ ist. Darum kann sie auch nach Brunner « nur im
relativen Sinne » binden. Relative menschliche Autorität hat aber in der

Offenbarungsvermittlung nichts zu schaffen und relative Bindung heißt
hier soviel wie keine Bindung. Wenn neben dem innern Zeugnis des

Heiligen Geistes noch ein äußeres durch Menschen geschriebenes oder

gesprochenes Wort uns (unbedingt) binden soll, so muß es so unter dem

Einfluß des Heiligen Geistes entstanden, so von ihm inspiriert sein,

daß es als Wort des Heiligen Geistes gilt, daß es wie das prophetische
Wort « unbedingte Autorität, Vollmacht » hat (OV 103) und darum
auch irrtumslos ist. Das aber lehnt Brunner für das Apostelzeugnis ab,

das vor der privaten Erleuchtung durch den Heiligen Geist eine

Behauptung ist, « die für mich um nichts glaubwürdiger wird, dadurch,
daß sie mir als Wort eines inspirierten Apostels vorgeführt wird »

(OV 166).
Man staunt nach dem Gesagten nicht über den Satz Brunners, den

er aufstellen kann und muß : « ein letztgültiger Rekurs auf eine

Schriftaussage ist unmöglich» (Dogmatik I, 58). Das muß folgerichtig auch

für Rom. 3, 21-31 gelten. Jede, auch die scheinbar wichtigste Aussage,

ist in Frage gestellt. Das « innere Zeugnis » des Heiligen Geistes allein
entscheidet. Aber, ob es richtig aufgenommen werde oder nicht, dafür

gibt es kein (äußeres) « eindeutiges Kriterium » (Dogmatik I, 36). Und
doch gibt es ein (inneres, inhaltliches) Kriterium : « An der

Sohnesbezeugung hat die Echtheit und also die Gültigkeit des Geistzeugnisses
ihr Kriterium » (ebd.). Was aber in der Schrift den Sohn bezeugt, kann



276 Der Glaube als Personbegegnung

ich nicht erkennen, wenn ich nicht diesen Sohn, den Christus, « Dominus
et Rex Scripturae » erkannt habe. — Wie leicht nehme ich einen
PseudoChristus für den wahren Christus (Mt. 24, 5 ; 23-24) — Ich kann ihn
nicht aus der Schrift erkennen, sondern nur durch das Zeugnis des

Heiligen Geistes. Kurz : Durch das innere Zeugnis habe ich den schon,
den ich in der Schrift suche. Folgender Luthersatz ist darum auch für
Brunner bezeichnend : « Weiß ich aber, was ich glaube, so weiß ich,
was in der Schrift steht. »1 Wozu noch eine Schrift, gar eine Schrift,
die uns unbedingt bindet

Bei Brunner kommt es also bei der Vermittlung des Gotteswortes

eigentlich nur auf das « innere Zeugnis des Heiligen Geistes » an.
Allerdings, Gott hätte sich tatsächlich sehr leicht und gut mit ihm begnügen
können. Das war aber nicht sein Wille. Denn hätte er es gewollt, so

hätte er allen jenen, die er als Christen haben wollte und will, in wichtigen

Glaubensangelegenheiten genügend und einheitlich durch innere

private Erleuchtung Aufschluß gegeben. Das aber hat Gott nicht getan.
Beweis hiefür sind die Geschichte des Protestantismus, im einzelnen
auch die Erkenntnisse Brunners.

Brunner steht in wichtigen Glaubenserkenntnissen mit der ganzen
katholischen Tradition (z. B. mit dem hl. Augustinus, dem hl. Franz

von Assisi, mit Newman und so vielen andern, die gewiß nicht weniger
vom Heiligen Geiste erleuchtet wurden als Brunner) und mit dem

größten Teil der protestantischen Tradition in Widerspruch. Nach
Brunner haben die Katholiken seit dem 2. Jahrhundert und die
Protestanten seit Luther — ja, schon zu seinen Lebzeiten — ein falsches

Glaubensverständnis, das nach Brunner das rechte und volle Christenleben

lähmt oder verdirbt2. Die ganze biblische Erzählung von Adam
und dem Sündenfall ist als Historie preiszugeben 3. Was die Kirche
(auch die protestantische) von der Erbsünde 1800 Jahre lang allgemein
gelehrt hat, fällt dahin 4. Der « Akzent », den Paulus auf den ledigen

1 WA 8, 236 zit. von Brunner in : Dogmatik I, 116. Der folgende Satz zeigt
klar und zusammenfassend, was Brunner will : « Der Glaube an Jesus Christus
ruht nicht auf einem vorausgehenden Bibelglauben, sondern er ruht ganz allein
auf dem Zeugnis des Heiligen Geistes, das aber nicht anders zustande kommt
als mittels des Apostelzeugnisses, dem wir in Freiheit gegenüberstehen und das
für uns zwar grundlegend, aber durchaus nicht im Sinne der Inspirationslehre
dogmatisch bindend ist. » Dogmatik I, 40.

2 Siehe die Belege : Divus Thomas (1946), 80. Durch den falschen Glaubensbegriff

ist die Kirche aus einer Jüngergemeinde zu einer Schule geworden. WB 117.
3 MW 76, 78, 86, 102-103.
4 MW 112, 137, 419.



Der Glaube als Personbegegnung 277

Stand setzt, ist als « zeitgebunden » zu betrachten 1. Die Reformatoren
haben sich in ihren Lehren von der Unfreiheit des Menschen, von der
passiven Gerechtigkeit und von der Prädestination geirrt2. « Der Kern
der Theologie », « das Programm » und die Gesamtlebensauffassung eines

Sclileiermacher, den eine « ganze theologische Generation einen
Erneuerer des evangelischen Glaubens, der reformatorischen Frömmigkeit

» nannte 3 — und der auch heute nicht nur von seinen eigentlichen
Gesinnungsgenossen hochgeschätzt wird4 — steht « im schroffsten

Widerspruch» zum christlichen Glauben und läuft auf einen «kolossalen

Selbstbetrug » hinaus 5.

Angesichts dieser Tatsache muß man sich an die Wahrheit erinnern,
die gerade Luther besonders klar ausgesprochen : « Der Heilige Geist
leßt sich nicht trennen noch teilen, das er ein stück sollt warhafftig
und das ander falsch leren oder gleuben lassen.»6 Es gibt auch nicht
verschiedene « Heilige Geister », wie sie Luther spottweise den « Sacra-

mentsfeinden » zuteilt. Nur einer ist der Heilige Geist ; die andern sind
der « private Geist » der einzelnen Menschen. Jeder behauptet aus gleicher
Berufung und Begründung er habe den eigentlichen Heiligen Geist ; doch

wer hat ihn wirklich Wir stehen vor einer seltsamen Erfahrung, die

uns die Geschichte des Protestantismus lehrt : Der Mensch kann das

Göttliche : die Gnade, den Heiligen Geist, in der Absicht es sich zu
bewahren, so von der Bindung an das Menschliche lösen, daß es für
den Menschen verloren geht.

In diesem Zusammenhang mag erwähnt werden, daß Brunner,
der begreiflicherweise den « massiven Biblizismus » ablehnt, sich
auffallend stark auf die Theologie beruft. Die Theologie ist « Organ der

Prüfung und Klärung » für die kirchliche Verkündigung 7 und die Sorge

um deren Wahrheit, von der doch Leben und Tod der Kirche
abhängt. Die Theologie ist aber menschliche Wissenschaft und befindet

1 GO 349.
2 WB 76, 75, 44 ; Schicksal und Freiheit, in Neue Schw. Rundschau

5 (1938) 531 ; MW 140, 142, 144-145, 271-272 ; Die Lehre vom Heiligen Geiste, 21.
3 Die Mystik und das Wort (1928), 11.
4 Ein lutherischer Theologe wie F. Kattenbusch, der der dialektischen Theologie

nicht abgeneigt ist, schreibt : « Ich halte Schleiermacher für eine Gottesgabe

und ehre ihn als den wissenschaftlich höchsten « Genius », der der Theologie nach
Luther (und Calvin) von Gott geschenkt worden. » Die deutsche evangelische
Theologie seit Schleiermacher (1934) II, 3-4.

5 Die Mystik und das Wort, 11.
3 Wke : WA 54, 158-159.
7 OV 152, vgl. 130. Theologie und Kirche, in ZdZ 8 (1930) 397, 404.



278 Der Glaube als Personbegegnung

sich diesseits des Glaubens im Bereiche der Reflexion, des « Es », im
Denkraum !1

Zu solchen Ergebnissen kommt man nicht, wo das Verhältnis des

Göttlichen zum Menschlichen so bestimmt wird wie in der katholischen
Kirche : Das Wort der Bibel und der Kirche sind in ihrer Eigenschaft
als notwendige Bedingungen des Glaubens der Menschen zwar menschlich,

sofern sie wirklich durch Apostel und Jünger, Päpste und Bischöfe,
also nicht ohne die Tätigkeit des Menschengeistes entstanden sind. Aber
obwohl dieser an sich irrtumsfähige Geist sich im Schreiben abgemüht,
gesucht und gesichtet hat, ist er doch in seiner Tätigkeit von Gott
positiv so geleitet und erleuchtet worden, so daß nicht der Schreiber vor
Irrtum bewahrt wurde, sondern Gott wahrhaft und letztentscheidend
der Urheber (die causa principalis) des Geschriebenen gilt und dieses

Geschriebene trotz allem Menschlichen letztlich göttlich ist. In diesem
Sinne gibt es für die Heilige Schrift eine wirkliche Inspiration, die aber
doch nicht jene « Verbalinspiration » zu sein braucht, bei der der Mensch
ein «göttliches Diktat» gleichsam mechanisch aufschreibt (OV 127).
Freilich ist nun neben der göttlichen Inspiration auch eine innere, persönliche

Erleuchtung des Glaubenden notwendig 2. Aber die ganze
Glaubensübermittlung letztlich nur auf einer subjektiven, ereignishaft-aktuali-
stischen Erleuchtung beruhen lassen — das ist eine Fiktion, von der
Brunners Lösung lebt.

Bisher haben wir die Göttlichkeit des Glaubens nur nach dessen

Objektseite betrachtet. Das gleiche braucht nun für die Aktseite des

Glaubens nicht weiter nachgewiesen, sondern nur allgemein festgestellt
zu werden, da das Wesentliche hierüber schon im dritten Abschnitt (C)

gesagt wurde.
Auch wir sagen mit Brunner zunächst : Der Mensch selbst glaubt,

nicht Gott, nicht der Heilige Geist. Insofern ist also der Glaube menschlich.

Aber auch wir fügen hinzu : « Gott bewirkt, daß ich es tue »3 ;

es ist « gerade Gnade », daß ich glaube. So lehrt die Kirche und ihre
Theologen, daß Gott selbst der eigentliche Urheber des Glaubens sei,

daß der Glaube « durch Gottes Gnadengabe, d. h. durch die Eingebung

1 Theologie und Kirche, in ZdZ 8 (1930) 397, 404, 406, 409, 414 ; OV 41, 384-386.
2 Das äußere Wort, das der Heilige Geist durch Menschen kundtut, genügt

nicht für den Gläubigen : « Spiritus sancti est duplex vox. Una loquitur intus
in corde hominis et hanc audiunt solum fideles et sancti Alia est qua spiritus
loquitur in scripturis, vel per praedicatores Et hanc audiunt etiam infideles
et peccatores. » Thomas, In Joan. c. 3 1. 2 n. 1.

3 Vom Werk des Heiligen Geistes, 45 ; GO 68.



Der Glaube als Personbegegnung 279

des Heiligen Geistes, nicht aber natürlicherweise in uns sei » und « in
uns geschehe »1.

So wenig also der katholisch verstandene Glaube « auf Grund von
menschlichen Autoritäten » glaubt, so wenig ist er bloß « eine Leistung
des Menschen » im Gegensatz zu einem Geschenk Gottes2. Er ist
Geschenk Gottes und im Entscheidenden durchaus göttlich — objektiv
und subjektiv zugleich — weil er Gott sowohl zum Gegenstand und
Grund als auch zum Urheber seines Vollzuges hat.

2. Die Autorität der Kirche und der Glaube

Obwohl der Glaube in allen erwähnten Beziehungen göttlich ist,
wird er doch nur deshalb im engern Sinne so genannt, weil er die göttliche

Autorität und nicht eine menschliche zum Grunde hat. Er heißt
auch übernatürlicher, christlicher und katholischer Glaube, weil unser
Glaubensvollzug auf übernatürliche Weise von Gott bewirkt wird, weil
der Glaube Christus zum Inhalt und Vermittler hat und weil er durch
die katholische Kirche uns vorgelegt wird. Auch der katholische Glaube

ist also, trotz seinen menschlichen Wirkbedingungen, wahrhaft göttlich.
Aber das bestreitet Brunner rundweg. Warum Eigentlich weil er
nicht zugeben will, noch « kann », daß die katholische Kirche mit
göttlicher Autorität ausgestattet ist. Denn nur dann können ihre zum
Glauben vorgelegten Dogmen und sodann der Glaube an sie wahr und

göttlich sein. Hier, an der Frage dieser göttlichen Autorität der Kirche,
scheidet sich praktisch und letztlich die katholische und Brunner'sehe

Glaubensauffassung. Diese Frage soll nun hier erwogen werden. Eine
erste Erwägung gilt der Göttlichkeit der kirchlichen Autorität, eine

zweite ihrer Beziehung zum Glauben.

1 So im Konzil von Orange. Denzinger, n. 178, 179. Vgl. auch 180, 200,

442a und 1791 (im Vaticanum) : « Licet autem fidei assensus nequaquam sit motus
animae caecus : nemo tarnen 'evangelicae praedicationi consentire' potest, sicut
oportet ad salutem consequendam 'absque illuminatione et inspiratione Spiritus
Sancti, qui dat omnibus suavitatem in consentiendo et credendo veritati'. Quare
fides ipsa in se, etiamsi per caritatem non operetur, donum Dei est. » Vgl. hiezu
oben S. 180 ; auch II-II q. 6 a. 1 ; und a. 2 : « Et ideo illud est causa fidei informis,
quod est causa fidei simpliciter dictae. Hoc autem est Deus, ut dictum est art.
praec. Unde relinquitur quod fides informis sit donum Dei. »

Erstaunlich oft spricht der hl. Thomas von inspiratio interna, instinetus
internus, wodurch Gott oder der Heilige Geist den Glauben bewirke. Vgl. z. B.
S. Th. II-II q. 2 a. 9 ad 3 : Ille qui credit inducitur « auetoritate divinae doctrinae
miraculis confirmatae, et, quod plus est, interiori instinetu Dei invitantis ». De
Verit. q. 18 a. 3 ; In Joan. c. 5, 1. 6 n. 9 ; c. 6, 1. 5 n. 3 ; c. 15, 1. 5 n. 4.

2 OV 180.



280 Der Glaube als Personbegegnung

a) Die Göttlichkeit der kirchlichen Autorität

Adolf Harnack schreibt : « Noch hat es in der Welt keinen starken
religiösen Glauben gegeben, der nicht an irgend einem entscheidenden

Punkte sich auf äußere Autorität berufen hätte Es ist nur eine

akademische Spekulation, welche die äußere Autorität hier eliminieren

zu können meint ; das Leben und die Geschichte weisen darauf hin,
daß kein Glaube überzeugungs und zeugungskräftig ist, der nicht
Gehorsam gegen eine äußere Autorität in sich schließt und nicht das

Bewußtsein ihrer absoluten Macht hat. » Hier steht eine bemerkenswerte

Fußnote : « Ich sehe diese Tatsache, aber ich verzweifle daran,
ihren letzten Grund zu entdecken. » Der Text fährt fort : « Es kann
sich lediglich darum handeln, die richtige Autorität zu bestimmen und
das zutreffende Verhältnis zwischen äußerer und innerer Autorität zu
finden. »1 Ganz im Anschluß an diese Feststellung, die umso
unverdächtiger ist, als sie von einem liberalen Theologen wie Harnack stammt,
wollen wir hier folgendes ganz kurz überlegen : Erstens ist es «Tatsache »,

daß der Glaube eine äußere, also im Menschen transparent werdende

Autorität mit « absoluter Macht » benötigt ; zweitens erhebt sich die

Frage nach dem Grund dieser Tatsache ; drittens nach dem Ort, wo
die Autorität zu entdecken ist ; und viertens nach ihrem Verhältnis zur
innern, d. h. göttlichen Autorität.

Die von Harnack festgestellte Tatsache brauchen wir nicht zu

bekräftigen. Es genügt, daß sie sich als solche im « Leben » und in der
« Geschichte » vorfindet. Hier soll nur daran erinnert werden, daß auch
die Heilige Schrift diese Tatsache bezeugt, und zwar in der Art, daß

die absolute, auch äußere Autorität nicht nur rein aktual ereignishaft
in einer Person in Erscheinung tritt, sondern in der Person nach der

Autoritätsverleihung dauernd, ja fürs ganze Leben, verbleibt. Nachdem
die Apostel durch eine besondere, ausdrückliche Sendung von dem, dem
« alle Gewalt gegeben ist im Himmel und auf Erden », den Auftrag
erhalten hatten zu binden und zu lösen, « alle Völker » zu Jüngern zu
machen und sie « alles » halten zu lehren, was Christus geboten hat2,

1 Lehrbuch der Dogmengeschichte III (1910) 81. « Auch der Spirituale, der
direkt mit Gott verkehrt, hat, wie die Geschichte zeigt, sich doch höchst selten,
vielleicht nie ganz von jeder Zwischenautorität befreit ; im Gegenteil, er hat sie
fest umklammert trotz seines persönlichen Verkehrs mit der Gottheit. » Ebd. 82.

2 Mt. 28, 18-20. Gleich anschließend an: «Mir ist alle Gewalt gegeben»,
heißt es : « Darum gehet hin oüv) », also auf Grund dieser meiner Gewalt und
mit ihr ausgerüstet Bei Mk. 16, 15-19 wird besonders die göttliche Vollmacht



Der Glaube als Personbegegnung 281

hatten sie diesen göttlichen Auftrag, diese Vollmacht wirklich persönlich
und immer inne, so daß sie nach Belieben jeden Augenblick sie anwenden,
über sie wirklich « verfügen » konnten. Der Herr bestimmte sie ein-
fachhin «zu Aposteln» wie andere zu Propheten (Eph. 4, 7 ff.). Das

war ein bleibendes Amt.
Hierin wird nun auch der Grund einer äußern und doch absoluten

Autorität gefunden, den Brunner wie Harnack nicht « entdecken » kann.
Er besteht gerade darin, daß die Sendung, der Auftrag an die Apostel
und ihre Nachfolger eben göttlich war und als solcher auch mit dem

menschlichen, sogar sündigen Sein des Beauftragten wirklich verbunden
blieb und bleibt, so daß, wenn er in diesem Auftrag etwas lehrt, bindet
oder löst, das wirklich absolute göttliche Geltung hat. Der gesuchte
Grund kann nur hier, in der Göttlichkeit der Autorität, liegen ; denn es

ist wahr und einleuchtend, was Brunner sagt : « Gerade die Menschenwürde

verlangt, keine unbedingten (menschlichen Autoritäten
anzuerkennen. Solange wir uns im Bereich des Menschlichen befinden, ist
unbedingte Autorität ausgeschlossen, weil wir Menschen grundsätzlich
gleichen Rechtes sind — mögen auch die tatsächlichen Unterschiede
noch so groß sein. »1

Aber wo ist nun diese äußere absolute, weil göttliche Autorität zu
finden, die der wahre Glaube unbedingt benötigt Sie war in den

Aposteln und ist in ihren Nachfolgern in der katholischen Kirche
lebendig. Hier ist sie auch zu finden. Das aber « kann » nach Brunner
nicht wahr sein. Warum Der Hauptgrund besteht eigentlich in
Brunners Voraussetzung, das Göttliche könne sich nicht wirklich mit
dem Menschen verbinden. Das ist aber ein unbegründetes Dogma,
wogegen die oben angeführte Tatsache spricht. Wie kann er es dennoch

aufrechterhalten, da er doch das viel engere, sogar wesenhafte
Verbundensein von Gott und Mensch in der Personeinheit Christi bejaht
Brunner weiß auch ganz genau und sagt es zuweilen selbst, daß wir

betont, da die Apostel « allen Geschöpfen » das Evangelium gleichsam als autoritative

Botschaft des Herrn und Schöpfers an die gesamte Menschheit predigen sollen,
in dessen Annahme oder Ablehnung denn auch die größte Entscheidung besteht :

« Wer glaubt wird gerettet werden ; wer aber nicht glaubt, wird verdammt
werden. » Vgl. auch Lk. 24, 47-49 ; Joh. 21, 15-18. In diesen Schlußberichten
der Evangelien erscheint die Lehrautorität als die von Christus übertragene, und
die berufliche Aufgabe der Apostel als Ausfluß und Fortsetzung der eigenen
Mission Christi. Vgl. auch Mt. 16, 18 ; Lk. 10, 16 ; Wer euch hört, der hört mich
Joh. 13, 20; 14, 16 u. 26, 15, 26; 16, 13.

i OV 103.

Divus Thomas 21



282 Der Glaube als Personbegegnung

nicht eine Tatsache deshalb leugnen dürfen, weil uns ihr « Wie »

verborgen bleibt. Und nun, wenn Gott die Apostel mit göttlicher Autorität
ausstatten konnte, warum auch nicht andere und Spätere Ist das

etwa gegen Gottes Macht Für ihn ist das zweite ebenso leicht zu
bewirken wie das erste. Und tatsächlich befinden sich auch sichere

Angaben in der Schrift, daß er das auch tun wollte. Wenn Christus
seine Kirche auf dem « Felsen » Petrus als ihrem Fundamente bauen
will (Mt. 16, 17-10), und diese Kirche nicht gleich mit der Person des

Petrus zugrundegehen soll, was nach der Heiligen Schrift nicht
angenommen werden kann, dann muß mit der Kirche auch das Fundament
bleiben Aber Petrus stirbt. Also muß jemand seine Stelle übernehmen.
Überdies fehlt es in der Heiligen Schrift nicht an bestimmten
Andeutungen, daß tatsächlich die Apostel Nachfolger bestellten (2. Tim. 1,

13-14) mit dem Auftrage, daß auch diese wieder für Nachfolger sorgen
sollten (ebd. 2, 3).

Wie steht es aber mit dem Verhältnis der innern, göttlichen Autorität
zu der äußern, menschlich bekundeten Autorität Es gibt hier weder
einfachhin eine « Identifikation » des Göttlichen mit dem Menschlichen,
wie Brunner der katholischen Kirche vorwirft, noch eine bloße «

Beziehungsnähe » in seinem Sinne, sondern ein inneres Verbundensein beider,
wodurch das Göttliche das Menschliche nicht aufhebt, aber es richtig
leitet und zwar unfehlbar nur in heilsnotwendigen Dingen des Glaubens

und der Sitten. Das Kirchenrecht ist nicht « heilig », als ob zwischen

ihm und den Dogmen kein Unterschied bestünde, wie Brunner meint.
Dieses richtige Verhältnis des Göttlichen und Menschlichen in der
kirchlichen Autorität ergibt sich eigentlich aus dem Wesen der Kirche selbst.
Diese ist nicht, wie Brunner der katholischen Anschauung zuschreibt,
nur Anstalt, d. h. « Ordnung » in seinem Sinne : der ganze äußere

Apparat. Sie ist das auch, so gut wie der Mensch nicht nur einen Leib
hat, sondern auch ist. Dieses Äußere, « Sichtbare » wäre freilich in sich,

losgelöst vom Innern, von der « Seele » der Kirche, nicht wesentlich von
aller andern Ordnung unterschieden. Aber wenn es gleichsam beseelt

ist, wenn Christus, wenn der Heilige Geist es belebt, gehört es zu der

Kirche, nicht zwar als das Entscheidende, Primär-Wesentliche, sondern
das Sekundär-Wesentliche. Und diese beiden bilden zusammen ein

Wesensganzes : die Kirche. Und wenn nun diese Kirche die göttliche
Autorität hat, so hat das, was sie sagt, absolute, göttliche Geltung, auch

wenn sie dieses durch ihren « Leib », ihr sichtbares Wesenselement

bekundet.



Der Glaube als Personbegegnung 283

b) Die Autorität der Kirche und der Glaube

Es hängt nun von der Annahme oder Verwerfung dieser Auffassung
von der Autorität, bzw. der Kirche ab, ob die Beziehung der kirchlichen
Autorität zum Glauben richtig gesehen wird oder nicht.

Brunner lehnt unsere Auffassung ab und darum kommt er trotz
allem Bemühen und allen Zugeständnissen nicht zur richtigen Lösung.
Und warum nicht Auch Brunner sieht zwar wie die katholische Kirche
die Wahrheit ein, die er öfters betont : « Jesus Christus gibt sein Wort
nicht anders als durch Menschen »1 ; « es wird keiner ein Glaubender
außer durch andere », außer durch das Wort der Kirche 2, außer durch
ihre Autorität. Aber was ist diese Kirche, wer hat diese Autorität
Die Kirche ist wesentlich das Zusammensein schon von nur zwei
beliebigen Gläubigen. Und die eigentliche Autorität, bzw. das Amt, den
Glauben mitzuteilen, hat jeder Gläubige als Glaubender. Aber wie kann
Brunner wissen, wer denn Glaubender ist, da dieser sich nicht als

Glaubender und daher als Bevollmächtigter erweisen kann Er kann
das nicht, weil er als solcher nur der Kirche des Glaubens angehört,
die keine empirischen, äußern Zeichen hat. Oder wird das Brunner nur
innerlich durch das private Geistzeugnis kund, daß es hier um wahren
Glauben geht Da wäre Tür und Tor offen für den « mystischen
Spiritualismus ». Die Erfahrung und die Geschichte lehren nicht nur,
daß sich falsche Glaubensvermittler mitunter sehr erleuchtet geben
können oder als solche erscheinen, sondern auch, daß der eigene Geist
feste, religiöse Meinungen oft gar nicht von Eingebungen des Heiligen
Geistes unterscheiden kann3. Sobald aber doch jemandem wirklich
äußere Autorität verliehen wird, etwa dadurch, daß die « Kirche » ihn
amtlich bevollmächtigt, dann kann er von diesem auch wieder nicht
gewiß den Glauben erhalten, da dieser Glaube nur auf menschliche

Autorität dargeboten wird. Denn die erhaltene Autorität muß grund-

1 Gott 65.
2 Die Kirche, die Gemeinschaft, ist die « Ursache » des Gläubigwerdens :

« Denn es wird keiner ein Glaubender außer durch andere, die im Bekennen ihres
Glaubens ihm die Botschaft weitergeben, die sie zu Glaubenden gemacht hat.
Es kommt keiner zum Glauben an Christus außer durch Mitteilung, durch jene
von der ersten Zeit bis in die Gegenwart reichende Stelle der zeugniskräftigen
'Überlieferung'. Das Menschenwort ist nie Grund, aber immer die Ursache des
Glaubens.» GO 510, vgl. vor allem OV 136 £f.

3 Brunner hat selbst einmal darauf hingewiesen, wie leicht « ein bestimmter
Inhalt der Bibel, der sich unserer sittlichen oder religiösen Vernunft besonders
empfiehlt, als Christus bezeichnet und daran der übrige Bibelinhalt gemessen
wird ». Was heißt : Auferbaut auf dem Grunde der Apostel 50.



284 Der Glaube als Personbegegnung

sätzlich rein menschlich sein, weil sie eingestandenermaßen nur von
jener Kirche stammt, die « Ordnung », d. h. grundsätzlich rein menschlich

ist : von der « Kultkirche », der « Kultgemeinde »

Hierin besteht m. a. W. der wunde Punkt in Brunners Auffassung :

der Glaube wird immer durch Menschen, also menschlich und äußerlich

mitgeteilt. Dieser mitteilende Mensch muß Glaubender der eigentlichen
« Kirche des Glaubens » sein. Nun aber kann gerade diese eigentliche
Kirche, weil sie nichts Empirisches ist, sich nicht äußerlich mitteilen.
Das tut und kann nur die Kultgemeinde, die Kirche als « Ordnung »

tun. Aber diese ist auf keinen Fall wesentlich, auch nicht sekundär
wesentlich Kirche Christi, sondern steht mit ihr nur in Beziehungsnähe,
d. h. trotz engster Nähe der Beziehung ist sie doch wesentlich « dimensional

», ja eigentlich unendlich von ihr verschieden ; sie ist « weltlich ».

Also : die Kirche als die Kultgemeinde hat an und für sich den Glauben,
das Göttliche, nicht und kann ihn daher auch nicht mitteilen, obwohl
sie an sich mitteilungsfähig wäre. Die Kirche des Glaubens hätte zwar
den Glauben, aber kann ihn ihrem Wesen nach nicht mitteilen Und
so wird die menschliche Glaubensvermittlung, die doch verlangt wurde,
verunmöglicht. Bei Brunner wird diese große Blöße seiner protestantischen

Glaubensauffassung dadurch verdeckt, daß er meist unterschiedslos

auch die Kultgemeinde einfach Kirche, ja sogar mit dem ehrwürdigen
Namen « Mutter der Gläubigen » nennt und darum dort, wo die Schwierigkeit

auftaucht, den Anschein erweckt, er meine ja das auch, was die
katholische Kirche will : die äußere göttlich-autoritäre Glaubensvermittlung.

Brunner befindet sich grundsätzlich in einer Antinomie, die schon

im Ursprung der protestantischen Kirche überhaupt liegt : Es kann
für den Glauben keine von Menschen getragene Autorität geben, und :

es muß eine solche geben Aber diese Autorität, die man also doch

praktisch aufgestellt, wird nicht mehr von der göttlichen bestimmt,
weil sie sich in einer von der Glaubenskirche, vom Göttlichen
geschiedenen Kirche vorfindet, wo irgend ein Gläubiger, durchweg ein

Lehrer der Theologie, zum « Papst »1 und die Theologie selbst zur
Prüfung und Norm der Glaubensverkündigung wird. Dem doppelten
Glaubensbegriff entspricht der doppelte Kirchenbegriff. Wie damals bei

Luther, so auch jetzt bei Brunner Der von ihm verworfene « Lehr-

1 Es wird für immer lehrreich bleiben daran zu denken, daß Luther, der den

heftigsten Kampf gegen den « römischen » Papst und alle menschliche Autorität
geführt, später selber zum « Papst » von Wittenberg geworden.



Der Glaube als Personbegegnung 285

glaube » entspricht der « Kultkirche », der Kultgemeinde ; die «

Personbegegnung » der « Kirche des Glaubens ». Es ist aber bezeichnend, daß

Brunner die Feststellung machen muß : « Die Kirchenfrage ist recht

eigentlich die unerledigte Frage der protestantischen Theologie. »1

Nur wenn die kirchliche Autorität bzw. die Kirche selbst im
katholischen Sinne verstanden wird, ergibt sich die richtige Bestimmung ihrer
Beziehung zum Glauben. In dieser Bestimmung sind drei Feststellungen

genau auseinanderzuhalten.
Erstens ist der Glaube nicht auf die kirchliche Autorität bezogen

als auf seinen Grund oder auch nur Teilgrund («Teilmotiv»). Und wenn
der Satz des katholischen Dogmatikers Bartmann, den Brunner dagegen
zitiert : « Die katholischen Wahrheiten werden angenommen auf die

Autorität der Kirche allein hin », dem widerspricht2, so ist er falsch.
Die « fides ecclesiastica », die sich nur auf die Kirche und nicht auf Gott
stützt, gibt es nicht, obwohl sie vielfach und eine Zeitlang in katholischen
Handbüchern fast allgemein vertreten worden ist3. Es gibt keinen
Glauben, der irgendwie zwischen dem wahrhaft göttlichen und rein
menschlichen wäre.

Zweitens ist aber doch die Autorität der Kirche für jeden Akt
unseres (göttlichen) Glaubens unerläßlich notwendig auch für die Theologen

— die selber Glaubensmysterien aus dem geoffenbarten Glaubensgut

mit Evidenz ableiten könnten :— und nicht nur für die gewöhnlichen

Gläubigen 4.

Drittens ist die göttliche Autorität der Kirche unerläßlich
notwendig nur als Bedingung unseres Glaubens; sie ist «die Dienerin»
Gottes als des Glaubensgegenstandes und Glaubensgrundes, durch die

er « uns » kund wird5. Zu uns Menschen redet Gott nur in und durch

die göttlich bevollmächtigte Kirche. Gerade als solche kann sie nun

1 GO 508 ; die Kirche als Frage und Aufgabe, 1.
2 OV 163.
3 Mit vollem Recht kämpften und kämpfen vorab Thomisten gegen diese

fides ecclesiastica. Vgl. F. Marin-Sola, L'évolution homogène du Dogme catholique,
wo sie klar dargestellt (402-423) und vor allem gründlich widerlegt wird (423-454).

4 Gegen diese These werden sogar große Theologen wie Vasquez, Suarez,
Ripalda u. a. angeführt, ebd. 210 ff.

6 S. Th. II-II q. 5 a. 3 und ad 2 (Zitat oben S. 272 Anm. 4 angeführt). Hierzu
Cajetanus : S. Thomas « ponit veritatem primam quidem ut ipsam rationem
credendi ; manifestationem autem Scripturae, et Ecclesiae ut condicionem qua
Veritas prima proponit et explicat se ipsam et alia credenda ». In II-II q. 5 a. 3 n. 1 ;

« revelatio divina est ratio formalis obiecti fidei, auctoritas autem Ecclesiae est

ministra obiecti fidei ». In II-II q. 1 a. 1 n. 10.



286 Der Glaube als Personbegegnung

die unbedingt notwendige, « unfehlbare Glaubensregel » sein 1. Denn
gerade diese Kirche ist einerseits wesentlich — wenn auch nicht primär
wesentlich — sichtbar, menschlich. Und sofern kann sie tatsächlich
den Menschen die von Brunner verhaßten « Sicherungen » bieten, d. h.
sich selbst als die sichtbare Stelle erkenntlich machen, aus der die göttliche

Wahrheit quillt. Aber da anderseits diese gleiche Kirche als Ganze

mit göttlicher Autorität bevollmächtigt ist, so kann sie in der
Darbietung dieser Wahrheit nicht irren, d. h. sie ist unfehlbar. Und wenn
man nun unter Dogma im Gegensatz zu Brunners « Dogma » (Bekenntnis)
diese im einmal geoffenbarten Glaubensgut vorhandene, mit göttlicher
Autorität vorgelegte Wahrheit versteht, so ist dieser Dogmenglaube

göttlicher Glaube. Obwohl der Glaubende hier scheinbar dem Menschen

glaubt, so glaubt er ihm doch nicht als solchen, sondern nur insofern,
als Gott in ihm spricht2.

Nur wer am gewaltigen Unterschied zwischen göttlicher und menschlicher

Autorität vorbeisieht, kann mit Brunner den Autoritätsglauben
für einen minderwertigen und falschen Glauben halten ; denn wiewohl
das beim Glauben zutrifft, der sich auf menschliche Autorität stützt,
so ist doch der Glaube auf göttliche Autorität hin unvergleichlich höher
und sicherer. Diese hat absolute Macht und Geltung, jene nur eine

sehr relative und geringe 3.

Überhaupt liegt der tiefste Grund, warum das ganze
Glaubensverständnis Brunners vor allem in seinen nun behandelten
Hauptelementen letztlich verfehlt ist und warum er auch die katholische
Auffassung so entschieden mißverstehen konnte, gerade darin, daß er das

Verhältnis vom Göttlichen und Menschlichen im Glauben nicht richtig
bestimmt.

Überall, wo er dieses Verhältnis bestimmt : bei Person und Lehre

(Glaubensgegenstand), bei Begegnung und Fürwahrhalten (Glaubensakt)

und bei göttlicher und menschlicher Autorität (Glaubensgrund),

1 Vgl. Cajetan ebd. und die ebenso trefflichen Ausführungen von D. BAnez
in der Behandlung der Frage : « Utrum ultima resolutio credibilium per fidem
catholicam fiat in Ecclesiae auctoritatem, an potius in testimonium Dei interius
revelantis. » De fide, spe et caritate (1584), Sp. 20-27 ; besonders Sp. 21-22.

2 Vgl. In III. Sent. d. 23 q. 2 a. 2 qc. 3, S. 2 ad 3 : « fidelis credit homini
non inquantum homo, sed inquantum Deus in eo loquitur : quod ex certis experi-
mentis (« Sicherungen » colligere potest. Infidelis autem non credit Deo in
homine loquenti. » Vgl. ebd. a. 4 qc. 2, S. 1 ad 2.

3 S. Th. I q. 1 a. 8 ad 2 : « licet locus ab auctoritate quae fundatur super
ratione humana sit infirmissimus ; locus tarnen ab auctoritate quae fundatur
super revelatione divina est efficacissimus »



Der Glaube als Personbegegnung 287

stellt er sich ein falsches Dilemma : Entweder (bloße) « Beziehungsnähe »

oder (schlechthinnige) « Identifikation » Freilich muß er sich dann für
das erste entscheiden, denn das zweite ist von vornherein falsch. Es

gibt aber noch ein Drittes Göttliches und Menschliches brauchen hier
weder identifiziert noch in eine bloße Beziehungsnähe gestellt zu werden,
sondern können innerlich so miteinander wirklich verbunden sein, daß

das Menschliche durch das Göttliche wirksam vor Irrtum bewahrt und
recht geleitet wird. Das trifft hier zu. Aber dann ergibt sich, daß der
echte Glaube weder einfachhin die « Personbegegnung » Brunners, noch
der von ihm bekämpfte « autoritäre Lehrglaube » ist, den « auch die

Teufel haben »1, sondern ein Glaube, der doch wirklich göttlich und

personhaft ist, auch wenn die Liebe ihn nicht « ergänzt » und er auch
einzelne Wahrheiten in sich schließt. Es ist ein Glaube, der nicht nur
Gott zum Gegenstand und Grund hat, sondern auch in sich ein
Gnadengeschenk Gottes ist, ein Glaube, der die Grundlage aller Rechtfertigung
ist und ein Anfang des ewigen Lebens.

i OV 39 ; Vgl. Jak. 2, 19.


	Der Glaube als Personbegegnung : zur Kernfrage der Theologie Emil Brunners [Fortsetzung]

