
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Sur le problème de l'acte de foi1

On ne reprochera pas à M. Aubert de ne s'être pas mis en frais pour
son ouvrage 1. Sur le problème de l'acte de foi, nous disposons désormais
d'une somme peu commune d'informations positives et d'un ensemble de
suggestions très fermes en rapport avec l'enquête attentive, patiente,
considérable, que l'auteur s'est d'abord imposée. Le problème de l'acte de foi
consiste, nous est-il dit, en la conciliation de trois caractères dont il
semblerait que chacun dût exclure les autres : la foi est fondée en raison,
elle est libre, elle est surnaturelle. Vu l'immense effort de réflexion auquel
ce problème fut soumis au cours des âges chrétiens, il ne peut être question

de le traiter indépendamment de l'histoire. D'où le plan du livre.
Une première partie, en un peu plus de 200 pages, établit la doctrine de
l'Église, depuis les origines jusqu'au Concile du Vatican. Acte pris de ce
donné, la suite du livre tend vers une élaboration spéculative. Mais l'auteur
y procède selon deux étapes. Il détermine d'abord l'état de la question,
c'est-à-dire qu'il étudie dans un grand détail les travaux parus sur le sujet
depuis environ cinquante années. Cette deuxième partie du livre est de beaucoup

la plus étendue, comprenant, à elle seule, plus de 400 pages. Elle ne
consiste pas seulement dans le compte rendu de la pensée des autres, mais
des remarques critiques sont dès alors introduites, qui préparent l'exposé
proprement doctrinal de la troisième partie. Sous le titre de « perspectives
d'avenir », celle-ci contient, en un peu moins de 150 pages, les réflexions
de M. Aubert tendant à fixer les règles et conditions d'un traité de la foi
où soit assumé, au bénéfice du problème énoncé plus haut, le meilleur
des résultats enregistrés dans la deuxième partie, en pleine conformité
avec l'enseignement établi dans la première.

Ce plan d'ensemble appelle quelques remarques. A le prendre à la
lettre, il ferait penser que l'élaboration spéculative du traité de la foi
commence aux environs de 1900, le donné s'étant constitué tout au long
des siècles antérieurs. M. Aubert le premier sait qu'il n'en est rien. On se

conformera donc à son intention réelle en assouplissant le cadre en partie
conventionnel qu'il a choisi. Il faudra de plus prendre garde qu'il n'y a

point ici la représentation complète et proportionnée de l'histoire du
problème de la foi. De la théologie médiévale est retenu, à titre d'exemple
particulièrement significatif et comme jouissant d'une autorité privilégiée,
le seul traité de saint Thomas d'Aquin. Surtout sont omis en bloc les

1 Roger Aubert, Le problème de l'acte de foi. Données traditionnelles et

résultats des controverses récentes. Louvain, E. Warny, 1945 ; un vol. in-8°,
xn-804 pages.



Literarische Besprechungen 215

théologiens allant de la fin du moyen âge à l'aurore du XXe siècle.
L'auteur dit un peu vite (p. 224) que, pendant ce temps-là, le traité dont
il s'occupe est resté stagnant. A scruter toutefois ces théologiens, ou du
moins les meilleurs d'entre eux (qu'il n'évite point de citer passim dans
son ouvrage), M. Aubert aurait découvert à coup sûr pour son problème
des éléments de valeur. Nous ne souhaitons point qu'il eût encore grossi
son volume. Mais autant il a obligé les innombrables auteurs de livres,
d'articles, de comptes rendus, qui figurent en sa deuxième partie, autant
il a négligé leurs ancêtres. Un auteur peut toujours délimiter son sujet
comme il l'entend : puisqu'il s'agit cependant de résoudre un problème
en s'aidant de tous ceux qui y ont travaillé, on eût souhaité que le choix
fût mieux équilibré. Nous comprendrons ci-dessous que le plan préféré
par M. Aubert procède d'une volonté réfléchie.

Une pensée maîtresse anime l'ouvrage. Elle s'exprime dès l'abord et
elle s'affirme jusqu'au bout. M. Aubert estime que trop de théologiens
du passé, quoique non ceux-là qui représentent le plus fidèlement
l'authentique tradition chrétienne, ont outré la part de la raison dans la foi.
Us ramenaient cet acte aux proportions d'une conclusion tirée doctement
de prémisses quasi nécessaires. Us avaient donc toutes les peines du monde
à sauvegarder le caractère surnaturel de la foi et ils méconnaissaient les
riches éléments affectifs dont est chargé cet acte éminemment religieux.
Contre cette position, M. Aubert réagit de toutes ses forces. Il entend que
la foi soit substantiellement surnaturelle et qu'elle émane des profondeurs
de la volonté. Cette orientation générale de l'ouvrage est entièrement
sympathique. La foi théologale est un engagement de tout l'homme dans
une destinée s'ouvrant sur la vie éternelle. En faire la théologie ne peut
évidemment consister à la rationaliser au maximum. Elle doit être, au
contraire, acceptée selon toutes ses valeurs, avec cela même qu'elle peut
avoir de déconcertant pour la raison. Nous nous sentons en complet accord
avec l'auteur sur ces positions initiales. Le plus difficile peut-être sera de
conduire jusqu'aux derniers achèvements l'inspiration ainsi définie. Suivons
l'effort de M. Aubert et, pour nous conformer à l'ordre qu'il a suivi,
distinguons dans son ouvrage ce qui concerne l'histoire et ce qui regarde la
doctrine.

* * *

Dans l'ensemble, la doctrine de l'Église étudiée dans la première partie
se découvre favorable à une conception surnaturelle et morale de la foi,
encore que le caractère raisonnable de cet acte soit loin d'être méconnu.
Telle est, en gros, la conclusion que tire l'auteur (pp. 220-222) d'une enquête
conduite en quatre chapitres. Le premier expose l'enseignement de l'Écriture
et des Pères (pp. 1-42). L'auteur est ici redevable aux travaux, trop rares
encore, parus sur la matière. 11 s'attache principalement au Nouveau Testament,

se contentant de quelques allusions à l'Ancien. Il dégage les grands
traits de cette doctrine de même qu'il expose les grands thèmes de la
littérature patristique. Parmi les Pères, il fait à bon droit une place spéciale
à saint Augustin, dont l'influence devait être si notable dans la suite. Et



216 Literarische Besprechungen

il termine ce premier chapitre sur une étude soigneuse du IIe concile
d'Orange, où l'on sait que l'origine surnaturelle de la foi est expressément
affirmée : il s'agit, à proprement parler, dans les textes du concile, explique
M. Aubert, non pas d'une grâce surélevant l'intelligence et relative à la
connaissance de la foi, mais, en termes plus proches de l'expérience
chrétienne qui est une totalité, d'une grâce agissant sur la volonté et donnant
à l'homme la force de se convertir à la vie nouvelle que Dieu lui offre
— encore qu'il ne faille pas oublier les termes du canon 7 et les citations
scripturaires du canon 8. Surtout, l'on évitera de faire appel aux textes
d'Orange pour trancher la question de la possibilité ou non d'une foi naturelle

en dehors de la grâce, cette notion étant entièrement étrangère aux
préoccupations du concile.

Le traité de la foi chez saint Thomas fournit le second chapitre
(pp. 43-71). Il constitue une théologie très élaborée par rapport à laquelle
on jugera si l'idée maîtresse inspirant le travail de M. Aubert doit se

traduire en thèses et en précisions elles-mêmes irréprochables. Pour le
dire aussitôt, l'auteur nous paraît avoir trop tiré saint Thomas dans le
sens d'une conception volontariste de la foi. Il eût été nécessaire de
distinguer l'enseignement de la Somme théologique de l'enseignement du
Commentaire sur les Sentences. D'un ouvrage à l'autre, saint Thomas a
indubitablement accentué la nature intellectuelle de la foi. Non qu'il la
ramène à cette notion prosaïque et pauvre dont M. Aubert a raison de

ne vouloir à aucun prix. Mais précisément il est possible de définir la foi
en termes d'intelligence sans porter atteinte au concours de la volonté
et à la nécessité de la grâce. Parce qu'il a moins fait attention à cet
aspect des choses, l'auteur est loin d'avoir restitué dans son exposé la
finesse des analyses auxquelles s'est livré saint Thomas pour mesurer
avec la plus rigoureuse exactitude la part de l'intelligence et celle de la
volonté dans la foi. Les notions de sujet et de forme sont à ce propos
particulièrement utiles. Nous avons été surpris de lire cette réflexion :

« On discutait beaucoup jadis à propos de questions telles que le fait de
savoir si l'habitus de foi se trouve formellement dans l'intelligence ou
dans la volonté ; il suffisait, pour cela, d'une solide connaissance des
données traditionnelles en matière de métaphysique ou de psychologie
rationnelle. Mais de pareils problèmes ont perdu, pour nos contemporains,
beaucoup de leur intérêt » (p. 224). Il est cependant capital pour la
connaissance de la foi de déterminer la puissance de l'âme dont elle est
l'habitus. Et il est hautement significatif que saint Thomas, le premier
dans l'histoire de la théologie, ait attribué à la foi pour sujet l'intellect
spéculatif. Rien n'est moins étranger que de pareilles conclusions aux
problèmes que se pose M. Aubert. Et puisque la foi est constituée dans
l'intelligence, c'est aussi comme élévation et adaptation de l'intelligence
à la vérité première que s'entend la grâce de la foi. L'auteur ne traduit
pas exactement la doctrine de la Somme théologique lorsqu'il affirme (p. 52)

que, dans cet ouvrage, l'action de la grâce de foi est mise en rapport avec
le rôle de la volonté dans l'assentiment du croyant : car ce rôle de la
volonté est lui-même ordonné à une adhésion de l'intelligence pour laquelle



Literarische Besprechungen 217

cette puissance, en ce qu'elle a de propre, est dans la nécessité de recevoir
le secours divin. Il est exact que saint Thomas, dans la Somme, a diminué
quelque chose du pouvoir de discernement qu'il avait d'abord reconnu au
lumen fidei. Mais il s'agit là d'un point particulier relatif à la connaissance
causée en nous par la présence d'un habitus (à quoi il est moins exact
d'appliquer le nom de connaissance par connaturalité : car celle-ci fait allusion
à une disposition de l'appétit chez le sujet connaissant et le lumen fidei
s'entend de l'habitus de foi dans l'intelligence. La même erreur
d'interprétation est réitérée p. 711) ; essentiellement, la foi fait adhérer. Et comme
adhésion, elle est acte de l'intelligence déterminé par une vérité. Le bien
que poursuit la volonté en mouvant l'intelligence à croire est un bien
d'intérêt intellectuel ; et c'est en définitive l'appétit d'une vision qui anime
le croyant. On ne rend donc pas bien la pensée de saint Thomas lorsqu'on
écrit : « Par ailleurs, le but essentiel de l'habitus infus agissant sur
l'intelligence du croyant est précisément de rendre celle-ci docile aux ordres
de la volonté qui l'incline à donner son adhésion inconditionnée aux vérités
mystérieuses qui lui sont proposées » (p. 59). Le but essentiel de l'habitus
infus dans l'intelligence est d'adapter cette puissance à l'objet intellectuel
de la foi, ce qui requiert, à coup sûr, mais du côté de la cause motrice,
non du côté de la cause finale, une docilité de l'intelligence à l'égard de
la volonté. En ce qui concerne la certitude de la foi, saint Thomas est

parvenu, dans la Somme, à en donner une justification rigoureusement
intellectuelle. Le texte du Commentaire sur les Sentences, cité p. 54, sur
une certitude affective de la foi, est l'un de ceux que devait formellement
corriger l'enseignement ultérieur de saint Thomas : qu'on se reporte à

lia Ilae, q. 4, a. 8. Sur le point enfin de la crédibilité, M. Aubert expose
que, selon saint Thomas, le miracle est une preuve de la révélation, encore
qu'il ne soit ni indispensable pour rendre la foi raisonnable ni suffisant
pour expliquer la présence de la foi chez l'individu. Nous en sommes d'accord.
Nous pensons, en revanche, qu'il n'est pas exact d'atténuer comme fait
l'auteur la certitude selon laquelle peut être reconnue la mission divine
du prophète ou plus généralement du messager de la révélation. Où saint
Thomas parle d'évidence et de vision, M. Aubert ne veut pas qu'il s'agisse
de certitude absolue, mais seulement d'une certitude probable ou opinio
vehemens. Et la raison en est (cf. pp. 70-71) que, de cette manière, est

sauvegardée la nécessité de la grâce pour la certitude absolue de la foi ;

elle ne le serait pas au contraire si déjà, de lui-même, l'homme, dans un
cas donné, s'était évidemment assuré du fait de la révélation. Mais de

son interprétation, M. Aubert ne fournit point la démonstration textuelle.
Et que pensera-t-il de la foi du premier homme ou de la foi des anges in
via Car ils eurent la foi et ils avaient cependant, mieux encore que nos
prophètes, l'immédiate connaissance du fait de la révélation divine dont
ils étaient les destinataires (lia Ilae, q. 5, a. 1). C'est que, pour saint
Thomas, la foi a un tout autre objet que le fait de la révélation comme
naturellement connu. Elle adhère aux vérités révélées à cause de Dieu
qui les révèle. Cet objet détermine un acte tout nouveau et spécial, doué
d'une certitude propre. La foi n'est pas moins surnaturelle et volontaire
Dipus Thomas 15



218 Literarische Besprechungen

chez qui a connu le plus indubitablement que Dieu lui a parlé. Sans doute,
M. Aubert a-t-il engagé déjà ses propres conceptions dans l'interprétation
qu'il donne de saint Thomas dans ce chapitre. Aussi aura-t-on à revenir
ci-dessous sur les remarques qui viennent d'être proposées du seul point
de vue de l'exactitude historique. Nous partageons entièrement l'avis de
l'auteur sur ce que, selon saint Thomas, la foi est substantiellement
surnaturelle et engage les plus hautes aspirations de la volonté. La revendication

en est capitale. Mais nous croyons que saint Thomas est parvenu
à sauvegarder ces valeurs sans détriment ni de la crédibilité naturelle ni
de l'intellectualisme de la foi. M. Aubert n'y parvient pas au même degré.
Il doit donc y avoir quelque part une divergence entre saint Thomas et
lui que nous découvrira peut-être la suite de son ouvrage.

Les chapitres 3 et 4 de cette première partie ne concernent pas un
système théologique, mais les interventions du magistère ecclésiastique
postérieures à saint Thomas. Dans le chapitre 3 (pp. 72-130) sont groupés
le Concile de Trente, les condamnations d'Innocent XI, les interventions
motivées au XIXe siècle par les erreurs contraires du rationalisme et du
fidéisme. L'auteur a construit son étude sur l'examen des documents
originaux. Il entre dans le détail des textes. Il expose avec clarté les doctrines
en cause. Il reconstitue les circonstances des événements. Bref, il fait un
excellent travail historique dont on lui sait gré sans réserves. Les mêmes
qualités et la même méthode paraîtront tout au long de son enquête. On
se ralliera, en général, aux jugements qu'il prononce, sauf peut-être lorsque
sont en cause l'un ou l'autre point de doctrine où l'auteur a sa position
prise. C'est ainsi que l'encyclique Qui pluribus de Pie IX, dont les

passages les plus caractéristiques sont reproduits pp. 127-128, exprime une
confiance intrépide dans les possibilités de la raison entreprenant de
démontrer le fait de la révélation. Le commentaire de M. Aubert en
affaiblit certainement l'énergie. Nous ne nous rendons pas à la
considération selon laquelle « les termes employés [dans l'encyclique], encore
que parfois un peu grandiloquents, peuvent très bien marquer simplement
que la crédibilité du fait de la révélation est évidente : il n'est question
que de certitude et il n'est nullement dit qu'une certitude morale ne puisse
suffire » (p. 129). La gêne de l'auteur devant ce document transparaît
d'ailleurs quand il écrit un peu plus haut : « Peut-être cependant le souci
de présenter la foi comme parfaitement raisonnable a-t-il entraîné ses

rédacteurs [de l'encyclique] à employer quelques expressions moins
heureuses, qui semblent impliquer la nécessité, et en tout cas la possibilité,
de démontrer avec évidence le fait de la révélation et pas seulement la
crédibilité de ce fait » (p. 128).

Le chapitre 4 est tout entier consacré (pp. 131-219) à la Constitution
Dei Filius du Concile du Vatican, dont les actes antérieurs du magistère
ecclésiastique au cours du XIXe siècle peuvent être considérés comme la
préparation. L'étude est conduite en grand détail. Un premier article
retrace l'historique de la préparation, jusqu'au 14 mars 1870, du chapitre 3

de la Constitution. Le second analyse ce même chapitre, paragraphe par
paragraphe. En tête du commentaire figurent sur deux colonnes, à gauche



Literarische Besprechungen 219

le texte du projet remis aux Pères le 14 mars 1870, à droite le texte
définitif approuvé à la 3e Session publique. M. Aubert corrige plus d'une
fois les interprétations avancées par A. Vacant dans son ouvrage classique :

Études théologiques sur les Constitutions du Concile du Vatican (Paris, 1895).
Relevons quelques passages. Sur le § 2, relatif aux motifs de crédibilité,

l'auteur tient beaucoup à dire que le Concile ne fait pas allusion « au fait
que chaque chrétien doit, pour que sa foi soit raisonnable, être convaincu

que Dieu a vraiment parlé » (p. 166), mais entend seulement définir le caractère

raisonnable de la foi considérée en elle-même. C'est tirer tout le parti
possible de ce que les textes ne disent pas. Si même on admet que le
jugement de crédibilité n'est pas préalable nécessairement à l'acte de

foi, ne faut-il pas tenir que la foi chrétienne inclut la conviction que Dieu
a parlé Il déplairait en tout cas à M. Aubert que cette conviction se

rattachât de droit à des motifs externes de crédibilité. Nous croyons bien
aussi qu'il subtilise et qu'il tire trop énergiquement le texte dans son

propre sens lorsqu'il commente (p. 168) les signa certissima du même
paragraphe. A propos de la liberté de l'acte de foi, affirmée au § 3 et au
canon 5, M. Aubert se pose une objection (p. 184) sur la liberté de
spécification présente ou non chez qui a l'évidence du témoignage divin. Il
se contente de répondre par une citation du P. Harent, qui ne paraît pas
décisive. En fait, le Concile ne laisse point penser que la liberté de la foi
soit conditionnée par l'inévidence du fait de la révélation. La foi est libre
en ce que l'on consent et coopère à la grâce, dont la nécessité ne semble
devoir être en rien diminuée chez qui serait parvenu à la certitude de la
révélation divine. A propos de l'incident survenu entre le P. Jandel et
Mgr Meurin (pp. 198-200), et relatif à Yevidentem fidei christianae credibi-
litatem du § 5, il paraît bien, en effet, que l'évêque entend cette évidence-là
au sens d'une certitude morale. Il oppose cependant l'évidente crédibilité
à l'évidente vérité, entendant par ce dernier mot la vérité intrinsèque du
contenu de la foi chrétienne : pourvu que cette vérité-là demeure
inévidente, il ne faut pas craindre une diminution de l'obscurité de la foi
résultant de l'évidence de la crédibilité. Telle semble être l'insistance
majeure de ce texte, où Mgr Meurin ((Mansi, 51, col. 235 B) cite, dans le
sens de sa thèse, le passage de saint Thomas selon lequel l'évidence de
crédibilité n'est pas limitée à la certitude morale : Non enim crederet quis
nisi videret ea esse credenda vel propter evidentiam signorum vel propter
aliquid hujusmodi (IIa Ilae, q. 1, a. 4, ad 2m). Ici encore, le commentaire
de M. Aubert force légèrement la portée qu'a le texte dans l'intention
de son auteur. Quant au P. Jandel, le grief à lui faire serait plutôt de n'avoir
plus saisi que l'évidente crédibilité de la foi chrétienne, fût-elle la plus
irréfragable, n'emporte nullement que la foi elle-même ait rang de
conséquence naturelle et nécessaire chez le croyant. Cette méprise apparaît
pleinement lorsque le Maître Général des Frères Prêcheurs entreprend
de réfuter l'objection qu'il s'est faite à lui-même et qui tranche, en effet,
contre lui la difficulté : Dicetur forsan : habebitur quidem evidentia revelationis,
quod Deus nempe locutus sit, sed non ideo habebitur evidentia dogmatum
revelatorum, quia remanent obscura et mysteria, et hoc sufßcit ad meritum



220 Literarische Besprechungen

fidei. Telle est l'objection. Et voici la réponse : Sed nescio an id possit admitti.
Etenim etiam in ordine mere naturali adsunt hujusmodi mysteria, nec intel-
ligimus essentiam Dei ; attamen juxta sanctum Thomam Deus pro hominibus
sufpcienter instructis non est objectum fidei sed est objectum scientiae (Mansi,
ib., col. 219-220). Ce recours à l'ordre naturel pour juger du cas de la foi,
alors que toute la constitution de celle-ci se prend de ce qu'elle a rapport
aux vérités surnaturelles, est bien l'argumentation la plus étonnante à

quoi l'on pût s'attendre. Dans cette position-là, la théologie de la foi selon
saint Thomas devient évidemment inassimilable. Du commencement du
§ 6, où le subsidium efßcax de Dieu s'ajoute au témoignage extérieur, il
résulte bien, comme le dit M. Aubert p. 202, qu'il ne s'agit pas seulement,
dans la pensée du Concile, de rendre surnaturel et salutaire un acte de foi
ontologiquement naturel ; mais résulte-t-il, comme le dit M. Aubert p. 203,

que, « dans la réalité concrète, la reconnaissance du fait de la révélation
est toujours le résultat d'une action de la grâce, ce qui ne préjuge du reste
rien contre la possibilité théorique de constater de manière purement naturelle

la crédibilité du christianisme. La grâce est nécessaire en fait, non
seulement pour croire les vérités révélées par Dieu, mais déjà pour reconnaître

que ces vérités sont révélées par Dieu » Il ne semble pas que cette
distinction soit dans le texte. Le Concile s'élève contre la suffisance des
motifs externes de crédibilité, fussent-ils les plus saisissants, pour causer
la foi ; il enseigne que toujours la foi est due à une grâce intérieure de
Dieu. Mais la foi est l'adhésion aux vérités révélées par Dieu, et la suite
du texte indique qu'il doit bien s'agir de cela. Quant au fait de la
révélation, ou bien il est reconnu comme pure et simple conclusion des motifs
de crédibilité appréciés par la raison, et, dans ce cas, la grâce n'est pas
nécessaire ; ou bien il est reconnu comme déterminant l'adhésion aux
vérités révélées par Dieu, et, dans ce cas, il prend une valeur toute
nouvelle : la grâce est intervenue, et on le traite comme objet formel de
l'adhésion surnaturelle de foi. C'est d'ailleurs une question de savoir si,
chez les hommes, l'affirmation actuelle du fait de la révélation se
rencontre jamais séparée de la foi même. Nous ne penchons nullement à le
croire, pour des raisons prises de la psychologie humaine, et sur ce point
nous rejoignons M. Aubert. Mais il est important précisément de discerner
ce qui est psychologiquement nécessaire chez les hommes et ce qui est
nécessaire métaphysiquement, de par les droits de l'objet en cause. Seule
fonde une nécessité métaphysique de la grâce un objet excédant de soi
les puissances naturelles de l'homme ou de tout esprit créé en général.
Les signes de crédibilité sont si loin d'être de cette sorte qu'il est de leur
essence d'être « accommodés » à l'intelligence de tous, selon le mot du
Concile dans le § 2. Ne serait-ce point parce qu'il s'est moins intéressé à

l'objet propre de la foi considéré en lui-même que M. Aubert incline tant
à chercher la grâce du côté de la reconnaissance du fait de la révélation

Le même § 6 est celui où le Concile se prononce sur la persévérance
des fidèles dans la foi ; on y lit, comme dans le canon 6 correspondant,
les mots fameux de justa causa, dont l'interprétation a laissé les théologiens

hésitants. M. Aubert reprend la controverse par le principe et, au



Literarische Besprechungen 221

terme d'une discussion très attentive, il conclut que le Concile se place
bien au point de vue du sujet, « mais uniquement pour déclarer que, sa
situation étant toute différente selon qu'il est dans le catholicisme ou au
dehors, il est faux de le considérer comme entièrement libre et indépendant,
livré aux seules forces de sa raison, dans l'examen de la crédibilité » (p. 218).
Car le fait de l'Église, pour ceux qui vivent en elle, s'impose avec une telle
force que le doute en devient, dès le principe, déraisonnable ; et la grâce
de plus travaille chez le catholique à augmenter sa conviction. « Dans ces

conditions, une apostasie ne pourra jamais invoquer de raison réellement
valable et il est inadmissible de la présenter comme pouvant être aussi

justifiée en certains cas que la conversion d'un hétérodoxe au catholicisme

» (p. 219). Avec cela, le Concile ne se prononce pas sur la culpabilité
dans les cas individuels, si même on peut penser, selon son enseignement,
que l'apostasie doit être, dans la majorité des cas, coupable de quelque
façon. Ces judicieuses conclusions méritent d'être adoptées. Dans
l'ensemble, l'étude qu'a fournie M. Aubert sur le Concile du Vatican est si riche
et si neuve qu'il s'imposera désormais de la consulter, dût-on ne point
partager toutes les appréciations qu'elle propose.

Au terme de cette première partie de l'ouvrage, nous n'éprouvons
aucune difficulté à penser avec l'auteur que la tradition chrétienne n'est
point favorable à une conception de la foi où la grâce n'aurait plus qu'à
confirmer ce qu'a déjà d'elle-même opéré la raison. La foi est d'une tout
autre sorte, et il est sûr qu'elle ne s'affirme comme acte intellectuel qu'avec
le concours de certaines dispositions morales et du dynamisme volontaire.
Nos divergences par rapport à M. Aubert concernent l'élaboration technique
selon laquelle il tente de traduire son inspiration : car on a vu que son
système dirige quelquefois son exégèse.

La deuxième partie de l'ouvrage reste d'ordre historique, nous l'avons
dit plus haut. M. Aubert s'y fait l'historien diligent du mouvement
théologique des cinquante dernières années en ce qui concerne le problème
de la foi. On n'avait pas encore rassemblé en un exposé suivi et ordonné
cette abondante production. Elle est répartie en six chapitres. Le premier
(pp. 226-264) groupe les théologiens scolastiques des environs de 1900.
Ceux d'entre eux qui représentent les idées reçues insistent de préférence
sur l'efficacité des motifs de crédibilité ; de ce fait, ils ne parviennent pas
à rendre vraiment raison de la qualité surnaturelle de la foi. Avec sa
distinction de la foi scientifique et de la foi d'hommage, Billot ne résout pas
encore le problème ; du moins, comme s'exprime M. Aubert, « un premier
pas était fait pour sortir de l'ornière où s'était embourbé, depuis des siècles,
le traité de la foi » (p. 255). Quant au thomisme dominicain, il retient bien
les éléments essentiels chez saint Thomas que sont la grâce intérieure et le
concours de la volonté ; mais il reste marqué par l'époque et il n'a point
brisé franchement avec la conception selon laquelle la foi serait la
conclusion d'un syllogisme.

Enfin Blondel vint Le chapitre 2, couvrant près de 130 pages
(pp. 265-392), est consacré à la méthode d'immanence et aux controverses



222 Literarische Besprechungen

qu'elle a suscitées. La théologie de la foi prend alors le tournant décisif.
A partir de la réaction blondélienne, et sans méconnaître les exagérations
qui l'ont accompagnée, l'espoir est permis de résoudre le problème. M. Aubert
expose la nouvelle méthode qu'il a d'abord rattachée aux idées philosophiques

et religieuses, à prédominance anti-intellectualiste, ayant cours en
France à la fin du XIXe siècle. Il en étudie ensuite la fortune chez Laber-
thonnière et dans les publications du temps. La lutte est chaude contre
ceux « qui ne voient dans la foi qu'une adhésion intellectuelle à des formules
dogmatiques au lieu de la considérer, avant tout, comme une attitude
d'âme où toute la personne prend position par rapport à sa destinée »

(p. 335). Pour garantir la tendance qui s'affirme, on s'avise d'invoquer
des autorités traditionnelles et notamment la doctrine de Newman. Cette
dernière n'a pas été toujours correctement comprise, et M. Aubert se montre
à bon droit sévère pour la déformation fidéiste infligée par Bremond à

l'illustre Anglais. Au total cependant, le recours à Newman fut salutaire
et il contribua « à orienter les théologiens, même classiques, dans une voie
plus ouverte aux complexités de la vie et de la psychologie » (p. 356). Des
tentatives furent faites aussi pour rattacher l'acte de foi à une faculté
spéciale de la croyance. Avec M. Éd. Le Roy, on assiste à une interprétation
de la foi où l'importance reconnue à la pratique des dogmes et à leur
expérimentation ne va pas sans diminuer la part revenant à l'autorité de Dieu
dans l'acceptation, par le croyant, de la vérité dogmatique. Le modernisme,
chez Tyrrell et chez Loisy, en vient à méconnaître complètement l'idée
d'une foi portant sur des vérités admises comme révélées par Dieu.
L'intuition intime y tient lieu de tout. D'où la réaction de l'Église. Ces erreurs
écartées, les outrances rejetées, les maladresses corrigées, il reste, estime
en conclusion du chapitre M. Aubert, que le mouvement inauguré par
l'Action fut bienfaisant : le problème de la foi a été ramené sur le terrain
concret et religieux, on a cherché à montrer comment la foi vient s'insérer
dans la vie spirituelle de l'homme et attiré l'attention sur le sujet de la
foi, en qui celle-ci est avant tout attitude d'âme et droite orientation de
la volonté. Il est à ce point hors de conteste que d'importantes vérités
étaient rappelées par là que les théologiens classiques ne manquèrent pas
de renouveler, en rapport avec les revendications de l'école blondélienne,
la présentation de leur doctrine.

L'ouvrage du P. Gardeil se situe à cet endroit et il fournit à l'auteur
la matière de son 3e chapitre (pp. 393-450) : on y trouve l'étude de
Crédibilité et Apologétique dans la première édition, le relevé des discussions
occasionnées par ce livre, l'exposé des changements survenus dans la
deuxième édition avec les réflexions qu'ils suscitèrent. L'œuvre du P. de

Poulpiquet et celle du P. Garrigou-Lagrange sont rattachées à cette
intervention du maître dominicain. Suit le chapitre 4 intitulé : « L'école de
Rousselot » (pp. 450-511) : à l'étude du principal auteur est jointe, comme
dans le précédent chapitre, celle des disciples et en général des théologiens
s'inspirant de la même pensée ; les critiques adressées de divers côtés' au
P. Rousselot sont pareillement enregistrées. M. Aubert fait une réserve
sur la thèse de la perception surnaturelle de la crédibilité, en ce qu'il



Literarische Besprechungen 223

ménage la place pour une certitude morale ou libre qui n'est pas une
certitude absolue. Il ne croit pas, par ailleurs, que le recours aux « yeux de
la foi » explique facilement la légitimité de la foi des simples et de certaines
conversions. Et il incline à dissocier la reconnaissance de la, crédibilité
d'avec l'acte de foi, au lieu que le P. Rousselot les identifiait : en quoi
M. Aubert entend sauvegarder l'importance d'une foi explicite aux différents

dogmes, distincte de l'acceptation générale du surnaturel. Enfin il
estime que, selon le P. Rousselot, on croit parce que la raison, surnaturel-
lement sans doute, perçoit des arguments : ce qui est tout de même faire
trop d'honneur encore, selon M. Aubert, aux motifs de crédibilité. Ces

remarques faites, M. Aubert retient comme résultat certain et heureux
de l'effort du P. Rousselot une meilleure intelligence de la connaissance
spécifiquement religieuse et l'affirmation plus sûre du rôle de la grâce dans
la foi.

On passe en Allemagne avec le chapitre 5 qui est consacré à Max
Scheler et à son influence (pp. 512-575). L'auteur n'est pas moins à l'aise
dans cette littérature que dans la précédente. Ayant décrit les idées dont
Max Scheler se fit le philosophe le plus autorisé, il expose le renouvellement
qu'elles déterminèrent dans la théologie de la foi, comme on peut le voir
chez K. Adam. Les traits distinctifs seraient ici, outre le sens
communautaire, l'appel à l'expérience immédiate de la grâce divine pour fonder
la certitude de la foi. Nous sommes informés en même temps des réactions
que soulevèrent les thèses du théologien de Tubingue. Suivent divers auteurs
chez qui l'influence de Max Scheler se mêle à celle de saint Augustin : ils
mettent en valeur, par conséquent, les éléments intuitifs et affectifs de
l'acte de foi, à rencontre de la tendance rationalisante. Il faut distinguer
de ceux-là les « newmaniens allemands », principalement représentés par
le P. Przywara, dont l'auteur dit qu'en fin de compte il garde « le mérite
de rompre avec la primauté du raisonnement explicite [pour justifier la
certitude de foi], plus nettement qu'on n'était habitué de le constater chez
les théologiens d'orientation classique » (p. 573).

Il ne reste plus à M. Aubert, pour avoir accompli sans lacune sa tâche
d'historien de la théologie de la foi dans cette première moitié du XXe siècle,

qu'à entreprendre, dans son 6e chapitre, un « tour d'horizon contemporain »

(pp. 576-643). Il y rencontre successivement la théologie des manuels et
l'ouvrage du P. Straub sur l'analyse de la foi ; l'école dominicaine française,
d'où il n'est sorti encore que des articles, mais suggestifs ; divers auteurs
de la Compagnie de Jésus qui proposent à leur tour une interprétation
plus religieuse et moins sèchement rationnelle de la théologie thomiste de
la foi ; des tentatives de vivifier les thèmes classiques par un certain usage
de l'existentialisme contemporain. Le dernier article du chapitre, intitulé
Varia, atteste de surcroît le souci, chez M. Aubert, de ne rien omettre
de ce qui fut écrit sur son sujet, fût-ce un roman, comme Augustin ou le
maître est là.

Les quatre cents pages dont nous venons de donner l'aperçu sont
écrites de première main. Il n'était pas possible, sans doute, de recueillir
une documentation plus complète. On a vu comment elle est organisée.



224 Literarische Besprechungen

Il faut ajouter que M. Aubert, doué d'une curiosité universelle, montre
en même temps de la sympathie pour les doctrines qu'il expose ; et sans
doute ne les expose-t-il avec un si grand soin que pour la raison qu'il
sympathise avec elles. Il accueille avec empressement ce que chacune
apporte d'intéressant et de suggestif. De là vient que son récit ne languit
pas. Il est soutenu par un intérêt toujours en éveil à l'égard du problème
dont il s'agit. Disons que cette vaste recension est un modèle du genre.
M. Aubert aura bien mérité la gratitude que lui voueront à coup sûr les
auteurs encore vivants parmi ceux qu'il étudie. L'inconvénient de cette
manière et, pour employer le terme d'une autre technique, de cette
représentation en gros plan, serait d'exagérer l'importance réelle d'une époque
et sa contribution à l'histoire de la théologie prise dans son ensemble :

nous y faisions allusion au commencement à propos de la distribution
générale de l'ouvrage. Rallié sans réserve à l'esprit de son temps, M. Aubert
privilégie, dans l'ensemble de l'histoire, les années qui l'ont vu naître.
Répétons que s'il avait regardé les anciens théologiens d'aussi près que
les récents, il eût recueilli pour son problème des données non moins
précieuses. Mais nous devons dire que l'auteur dirige de haut son exposé et
dégage le significatif aussi bien de chaque auteur que de l'ensemble de
la période étudiée. En ce sens, l'analyse chez lui ne fait pas tort à la
synthèse. On a vu déjà vers quelle conception de la foi s'oriente le
mouvement décrit dans la deuxième partie de l'ouvrage : reconnues les

divergences d'opinions, la très grande majorité de ces théologiens entendent
faire valoir « le caractère vertueux, religieux, surnaturel de la foi, marquer
la différence essentielle qui sépare la croyance naturelle de l'acte de foi
théologal, rattacher ce dernier à la nature spirituelle du croyant et non
plus seulement à l'exercice de ses facultés de raisonnement » (p. 644). Il
se trouve que ces préoccupations coïncident avec celles de M. Aubert lui-
même. Par delà donc les critiques particulières qu'il a pu adresser aux
différentes théories ou opinions recensées, l'auteur en adopte l'intention
commune. Il a laissé paraître déjà la conception qu'il se fait pour son compte
de l'acte de foi, en réagissant sur la pensée des autres. Mais comme il a
pris soin de réserver pour un exposé doctrinal la troisième partie de son

ouvrage, il suffira que nous le suivions en celle-ci pour mieux apprécier
la contribution qu'il fournit à son tour. Les questions que nous laissions
ouvertes en examinant la première partie recevront de là, sans doute,
leur solution.

* * *

En refusant le rationalisme dérivé de 1'Aufklärung dans la théologie
de la foi, les auteurs contemporains en réalité ont redécouvert les thèmes
de la théologie la plus autorisée. Toutefois, vu le déplacement de la mentalité

générale, il ne saurait être question aujourd'hui d'un retour pur et
sim pie à saint Thomas. M. Aubert s'attachera donc, dans le premier chapitre
de sa troisième partie, à définir en quoi la problématique moderne de la
foi diffère de la problématique médiévale. Il dira ensuite, au chapitre 2,

ce que c'est que croire. Ses analyses le conduiront alors à montrer, dans



Literarische Besprechungen 225

le chapitre 3, comment est atteint le motif de la foi. Et il sera mis en
mesure par là de manifester, au chapitre 4, les rapports dans l'acte de foi
de l'intelligence, de la volonté et de la grâce. Ainsi aura-t-il satisfait à la
recherche qu'il s'imposait au départ. Et la vaste enquête historique à laquelle
il s'est livré d'abord doit garantir la conformité de son essai à la fois avec
la doctrine de l'Église et le mouvement théologique contemporain. Suivons
ces réflexions avec l'attention qu'elles méritent.

L'idée est heureuse de confronter avec les préoccupations
contemporaines celles qui inspiraient les théologiens du moyen âge lorsqu'ils
constituaient leur traité de la foi (pp. 647-687). L'entreprise en est par ailleurs
périlleuse : elle suppose l'exacte connaissance de l'un et de l'autre terme ;

elle est menacée de verser dans les simplifications. De la théologie médiévale
à celle d'aujourd'hui, un triple déplacement, dit M. Aubert, paraît s'être
opéré. Premièrement, l'on est passé du point de vue théologique et objectif
au point de vue apologétique, critique et subjectif. Au XIIIe siècle, l'étude
de la foi est centrée sur la vertu de foi telle qu'elle s'exerce chez le
chrétien de naissance ; de nos jours, l'on considère de préférence la genèse
de l'acte de foi chez l'adulte qui se convertit. D'où une préoccupation
apologétique à l'égard de la foi, propre à la théologie contemporaine. On
entend justifier cette attitude et la justifier en fonction de l'homme. Il
s'agira de « montrer d'une façon générale comment l'homme, en croyant,
ne sacrifie rien de sa valeur humaine, mais obéit au contraire aux lois
mêmes de sa vie intellectuelle et de sa conscience morale » (p. 659). Nous
ne doutons pas que telle ne soit la tâche d'une théologie de la foi. Mais
convient-il de forcer quant à ce point la différence entre théologie médiévale
et théologie moderne Saint Thomas, en ce qui le concerne, n'a pas de
soin plus constant que de montrer dans la foi une perfection pour
l'intelligence de l'homme, et c'est bien pourquoi elle a rang de vertu en dépit
de l'inévidence dont elle est frappée. Il l'insère dans le dynamisme foncier
de l'être spirituel, et tel est le sens de son admirable article 3 de la question 2,

dans la Ha Ilae, où il prouve la nécessité pour l'homme (n'entendez pas
l'obligation seulement, mais la nécessité vitale) de croire les vérités
surnaturelles. Personne n'a marqué avec plus de force la différence de la
science et de la foi comme attitudes de l'intelligence ; et c'est la foi
comprise en son originalité dont il proclame le mérite. Il était bien impossible
d'analyser ce type d'activité sans se prononcer sur sa valeur pour l'homme ;

d'autant que saint Thomas est moraliste, et qu'il étudie la foi dans la
partie morale de la Somme théologique. La théologie contemporaine, ajoute
M. Aubert, s'intéressant au sujet de la foi, est conduite à prendre appui
sur l'expérience et elle se doit de recourir à une méthode psychologique.
Où l'auteur nous livre une considération sur la méthode de la théologie
en son application au cas particulier de la foi. Certains travaux de psychologie

religieuse, précise M. Aubert, seraient particulièrement utiles : comme
les études des conversions, la psychologie du croyant normal, la psychologie

du croyant qui perd la foi ou de l'hérétique. Assurément. Puisque
la théologie recourt à la raison pour mieux connaître les vérités dont elle
s'occupe, il n'y a point lieu de négliger l'apport de la psychologie positive



226 Literarische Besprechungen

parmi les autres disciplines. On évitera, bien entendu, de ramener la théologie

à une description des expériences : elle doit les interpréter et les

expliquer, atteindre à travers leurs variétés le nécessaire. Mais de ce point
de vue, est-il sûr qu'un enrichissement psychologique du traité de la foi
doive modifier les positions essentielles de la théologie classique
Relativement à la foi, certaines conclusions ne peuvent être établies et certaines
solutions obtenues qu'à la condition de se placer au point de vue objectif
et non plus psychologique : M. Aubert n'est point de cet avis et dans la
pensée que nous venons d'exprimer il verra, nous le craignons, une «

capitulation » (p. 658, n. 20). Peut-être la suite de la présente recension

justifiera-t-elle notre dire.
Deuxièmement, du moyen âge à nous, la théologie est passée du

point de vue communautaire au point de vue individualiste. M. Aubert
veut dire que les théologiens modernes désormais « ont pour idéal que chaque
individu puisse se rendre compte à lui-même du bien-fondé de sa croyance
par ses propres lumières » (p. 670). Vu la faveur qu'a recouvrée, tout
récemment, ici ou là, l'idée de communauté, il veut bien qu'on reprenne,
en les adaptant légèrement, certains thèmes médiévaux qui paraissaient
démodés il y a une quarantaine d'années. Mais on n'oubliera jamais de
faire droit à « l'esprit démocratique et égalitaire d'aujourd'hui en ce qu'il
a de légitime » (p. 677). Avouons notre surprise de ce que « les progrès
généralisés de l'instruction » (p. 677) devraient avoir pour effet de modifier
la structure de la société chrétienne. Car il est de la structure de celle-ci
qu'il y ait des enseignés et des enseignants, des minores et des majores.
Cette inégalité-là n'est pas surmontable. L'Église est hiérarchique et le
restera. La foi est liée à cet état de choses. M. Aubert veut ici adapter le
traité de la foi à un tel état d'esprit qui serait, si on le poussait jusqu'au
bout, la contradiction de la foi. Il y a au cœur de la foi une soumission
et la renonciation à l'autonomie de la raison : M. Aubert le dit excellemment
un peu plus bas (p. 680). Mais l'individualisme regimbe de toutes ses forces
contre cette limite infligée à la suffisance de l'individu. Peut-être observe-t-on
une hésitation dans la pensée de M. Aubert puisque plus loin, pp. 754 et suiv.,
il semble bien revenir à la conception collective de la foi. Plus généralement,
on n'échappe pas à l'impression désagréable que la théologie, selon M. Aubert,
aurait pour devoir majeur de suivre les idées du jour. Mais n'y a-t-il pas
un devoir aussi de l'immobilité En présence des courants divers entraînant
les esprits selon les temps, il n'importe pas moins d'y résister que de les

suivre. Les théologiens rationalisants, contre lesquels s'insurge M. Aubert,
encourraient aujourd'hui moins de reproches s'ils s'étaient moins docilement
conformés à leur siècle. La science théologique est curieuse des essences
et du nécessaire. Elle cherche à connaître la foi selon l'immuable constitution

de cette vertu. Le soin de l'adaptation ne vient qu'ensuite. Il n'est

pas tolérable que la théologie soit soumise à la mode — en ce sens,
voulons-nous dire, que son prix viendrait de ce qu'elle correspond aux
préférences intellectuelles d'une époque. On souhaiterait que M. Aubert
eût le sens de la permanence au degré où il montre avoir celui des

variations.



Literarische Besprechungen 227

Troisièmement, le déplacement s'est opéré de l'adhésion à la parole
de Dieu à l'acceptation du surnaturel. Car est en cause aujourd'hui non
plus l'adhésion à tel ou tel dogme, mais la révélation dans son ensemble
ou même la religion tout court. Le problème de la foi se pose à ce plan.
Il s'agit, avant tout, de faire admettre aux hommes d'aujourd'hui l'existence

d'un Absolu transcendant et personnel dont ils dépendent ; puis la
possibilité et la réalité d'une intervention de Dieu dans la vie de l'humanité
avec la proposition aux hommes d'un don gratuit dépassant l'ordre naturel ;

enfin la possibilité d'une révélation avec le devoir qui s'ensuit pour nous
d'intégrer à notre vie intellectuelle des idées que nous n'avons pas élaborées
mais que Dieu nous fournit. Conception rebutante pour le relativisme
moderne En somme, la reconnaissance des vérités de la foi présuppose
chez l'homme une certaine attitude plus générale de l'âme relative à Tordre
surnaturel et à la religion. Il en fut toujours ainsi. Mais il arrive que le
présupposé même fasse difficulté, et tel est, en effet, le cas aujourd'hui.
On s'emploiera donc, comme le veut M. Aubert, à accorder l'homme
contemporain avec ce dépassement surnaturel auquel Dieu nous a appelés.
Il y a en ce sens une préparation à la foi ou, si Ton veut, une sorte de
« foi avant la foi », qui est de la première importance. « Pour être en
mesure d'admettre comme vrai le contenu d'une révélation, il faut qu'au
préalable une conversion initiale ait eu lieu, une prise de position
fondamentale, où Ton accepte une certaine conception du monde. C'est là une
décision vitale qui doit être tranchée avec tout son être » (p. 684) : ces

remarques emportent sans difficulté l'approbation. Il suffira de s'aviser
(M. Aubert le fait p. 685) que la théologie médiévale de la foi n'avait point
méconnu, en ce qui la concerne, les conditions en dehors desquelles la foi
chrétienne est inassimilable aux esprits ; et de ne point mettre une opposition

entre la fides ex auditu et la reconnaissance du surnaturel (comme
le dirait la p. 682), puisqu'il ne s'agit jamais pour l'homme que de consentir
à prêter l'oreille et de répondre affirmativement à Dieu qui lui a parlé.
Il le fera en professant certaines vérités déterminées, quoique plus ou
moins explicites, faute desquelles il n'y a point de foi. M. Aubert avait
bien signalé cet aspect des choses dans sa critique du P. Rousselot.

Le deuxième chapitre de cette partie (pp. 688-718) reste une sorte
de discours de la méthode. Il s'agit, à la lumière d'un examen historique,
de fixer le sens des mots croire et foi, en sorte que soit assuré le point de

départ du traité. La maladresse à éviter est celle qu'a commise la théologie
dite « traditionnelle », de la fin du XVIIe siècle au XIXe : elle consiste
à réduire la foi religieuse et chrétienne au type humain de l'adhésion à

un témoignage. M. Aubert se demande d'abord si la foi est une attitude
de l'âme ou un assentiment de l'esprit. Comme le laissaient supposer maintes

remarques précédentes, il penche pour le premier membre de la question.
Il veut que l'engagement de la foi soit une « totalité », le don d'une
personne à une personne. Quoi qu'il en paraisse d'abord, M. Aubert ne
méconnaît pas que cet engagement s'opère selon l'intelligence et que la
foi consiste précisément dans l'affirmation de certaines vérités ; si bien
que le second membre de la question finit par être aussi accepté. On lit



228 Literarische Besprechungen

une bonne formule synthétique p. 696 : « C'est avec tout son être et toute
sa vie que l'homme va vers une vérité qui le touche intérieurement. » Il
faudrait seulement que, dans l'ensemble du chapitre et du livre, l'accent
ne fût pas moins mis sur la vérité que sur la totalité. Un thomiste souscrira
volontiers à la revendication exprimée p. 698 : « Il importe donc de ramener
la multiplicité du formulaire dogmatique à ce centre personnel d'intérêt
que constitue la révélation par Dieu de la destinée surnaturelle de communion

avec lui, à laquelle il convie l'humanité. » A la première page du traité
de la foi, dans la Somme théologique, saint Thomas écrivait que rien ne
tombe sous la foi qui n'ait ordre à Dieu, prout scilicet per aliquos Divinitatis
effectus homo adjuvatur ad tendendum in divinam fruitionem (IIa Ilae, q. 1,

a. 1). On n'oubliera pas cependant que cette jouissance de Dieu consiste
dans une vision et donc que la foi est d'intérêt principalement contemplatif.

M. Aubert cherche ensuite à déterminer le rapport de l'acte de foi
avec son motif. Sa pensée est bien exprimée p. 708 : « L'Église n'a jamais
interdit de penser que le motif même de la foi, l'autorité de la révélation
divine, puisse faire l'objet d'une perception surnaturelle immédiate ; et
elle n'a jamais exclu non plus la possibilité pour les fidèles d'une expérience
confuse de la vérité de certains dogmes, même de façon commune. » Où
M. Aubert semble s'inspirer plus spécialement de la théologie allemande
contemporaine, qu'il analysait plus haut. Il veut par là concilier l'extrin-
sécisme avec l'intrincésisme, c'est-à-dire la conception selon laquelle la foi
adhère à une révélation extérieure à cause de l'autorité divine avec celle
qui tient la foi pour le résultat d'une expérience immédiate de la vérité
ou de la valeur des dogmes. Il entend bien ne pas récuser le propter aucto-
ritatem Dei revelantis, mais il veut aussi ménager à la foi une pénétration
plus immédiate et plus intrinsèque de son objet. Le risque de cette position
du problème et de la tentative qui s'ensuit serait d'altérer quelque peu
la pureté du motif de la foi : car celui-ci se prend de Dieu et non de la
sympathie éprouvée en nous pour les vérités à croire. Plutôt que de voir
dans l'expérience intérieure de notre accord avec ces vérités et Dieu qui
les révèle un « motif secondaire », comme l'auteur le propose, nous aimerions
dire que cette expérience-là fait que le fidèle prend d'autant plus appui
sur l'autorité de Dieu révélant, laquelle demeure le seul motif de la foi.
En faveur de l'expérience invoquée, on peut alléguer le lumen fdei, par
lequel, en effet, l'intelligence est accordée avec l'objet de la foi. Mais il
ne s'agit alors que d'une inclination à adhérer, non encore d'une
pénétration de l'objet de foi et de sa connaissance savoureuse qui appartiennent
aux dons du Saint-Esprit. Observons aussi que le thème traditionnel selon

lequel la foi est commencement de la vision béatifique s'entend sans
préjudice de la nature de la foi, dont il demeure entendu chez les mêmes
auteurs qu'elle est ordonnée au non visum, et au non scitum. Mais la question
touchée dans cette seconde partie du chapitre 2 doit être débattue plus
amplement dans le chapitre suivant (pp. 719-756). La pensée de l'auteur
s'y laisse mieux saisir ; elle prêtera donc à une discussion plus fructueuse.

« La mentalité contemporaine, déclare l'auteur en tête du chapitre 3,

tout orientée vers les problèmes de psychologie, s'est fort préoccupée



Literarische Besprechungen 229

d'apporter quelque lumière sur la manière concrète et spécifique dont le
motif formel est atteint dans l'acte de foi surnaturel. On a cherché surtout
à montrer comment l'affirmation de ce motif ne procède pas de raisonnements

humains, mais d'une fonction surnaturelle de connaissance venant
s'insérer dans notre psychologie » (pp. 719-720). On reconnaît le refus opposé
par M. Aubert à toute prétention de faire dépendre la foi d'une démonstration

de la crédibilité. Ce non est la constante fondamentale de son livre.
Nous avons déjà dit que nous le prononçons avec lui. Mais pour ne point
fonder la foi sur un motif rationnel, on voit aussi qu'il se propose de
découvrir chez le fidèle une « fonction surnaturelle de connaissance » d'où
procédera le motif de la foi : et par là il semble devoir chercher décidément
du côté du sujet la solution de ce qu'il appelle « la question cruciale de
la surnaturalité substantielle de la foi théologale » (p. 719). Entre le
recours aux raisons et l'appel à une connaissance surnaturelle, M. Aubert
ne considère pas qu'il puisse y avoir d'issue. L'un exclu, il ne lui reste que
la ressource d'invoquer l'autre. Il s'assure que cette manière d'établir le
motif de la foi est conforme à la meilleure tradition. Et il hésite seulement
entre « la saisie directe du caractère divin du message à croire ou la
perception quasi mystique d'une attestation divine à l'intérieur de l'âme »

(p. 728). En fin de compte, à titre tout au moins d'hypothèse, il propose
une perception directe et surnaturelle de la révélation dans le fait de l'Église.
Et contre l'objection protestante selon laquelle cette médiation de l'Église
compromettrait la pureté d'une foi qui doit tout entière prendre appui
sur Dieu, M. Aubert répond : « Il n'y a pas plus de scandale à atteindre
la parole de Dieu dans l'enseignement actuel d'une société religieuse animée
manifestement par la vie de l'Esprit-Saint que de l'atteindre dans les écrits
des prophètes et d'auteurs inspirés, qui sont manifestement, eux aussi,
œuvre humaine en même temps que divine » (p. 734). Et encore : « Il ne
s'agit pas de croire parce que l'Église le dit, mais parce que Dieu, manifesté
actuellement par l'Église, le dit » (p. 735). Ces dernières formules sont
excellentes. Elles disent bien que le motif de la foi est Dieu comme auteur
d'une révélation. Et que Dieu soit perçu dans l'Église, c'est une voie d'accès
à la révélation dont on ne peut aussi qu'être d'accord.

Le point en litige concernerait le rapport du motif de foi avec l'acte
qu'il détermine. Au gré de M. Aubert, la foi est surnaturelle à la condition
seulement que son motif soit surnaturellement perçu. Il se peut bien qu'il
le soit. La surnaturalité de la foi cependant ne serait pas le moins du monde
compromise si l'on voyait avec évidence et en pure clarté rationnelle que
Dieu a parlé. Il est important de l'établir si l'on veut définir la constitution
de la foi et discerner ce qui, dans la foi, est essentiel de ce qui relève en
elle, comme nous disions, des complications de la psychologie humaine.
Prenons prout sonant les nombreuses affirmations du magistère et de la
théologie sur cette évidente crédibilité de la foi chrétienne qu'il déplaît
tant à M. Aubert d'accepter dans toute sa force. Et supposons acquise
chez un homme la démonstration du fait de la révélation. Qu'à partir de
là, il croie : dirons-nous que sa foi est déterminée par un motif rationnel
Ce serait se méprendre sur la manière dont la foi se constitue dans l'esprit.



230 Literarische Besprechungen

Le croyant adhère à une vérité dont il n'a pas l'évidence : car en elle-même
et selon sa signification propre cette vérité lui demeure cachée et
impénétrable ; on ne dira point qu'il la sait, quand même il sait que Dieu la
lui a révélée. Or, un tel assentiment de soi, et selon sa structure nécessaire
dans l'intelligence, cherche et requiert un motif chez celui qui a révélé
la vérité dont il s'agit. Nous croyons parce qu'un autre nous l'a dit et,
en dernière instance, parce qu'il le sait. Il est très important d'observer
que la foi ne cherche pas son motif du côté de celui qui croit. Là est toute
la différence entre croire et savoir. La science est fondée sur une démonstration

opérée ou du moins comprise par celui qui sait. La foi est essentiellement

l'adhésion accordée à la parole de l'autre. Il l'a dit, il le sait : je
crois. On n'accorde sa foi qu'à la condition de sortir, pour ainsi dire, de
soi-même et de s'en remettre à un esprit étranger. L'originalité de la foi
consiste en cette manière de penser et d'affirmer au nom d'un autre, non
pas au propre nom de celui qui affirme. Le souci primordial de différencier
la foi religieuse de la foi humaine ne doit pas faire perdre de vue la
constitution de ce type d'assentiment, vérifiable partout où il y a foi.
Certes, je me suis assuré que l'autre a parlé, je me suis assuré de sa
compétence et de sa loyauté. Dans le cas le plus favorable, j'obtiens de cette
révélation et de sa valeur une évidence de raison irréfragable. Mais cette
science acquise de la crédibilité est seulement la condition grâce à quoi
se posera l'acte de foi, et il se posera selon sa propre nature. Je ne crois
pas parce que je vois qu'il y a lieu de croire ; je crois parce qu'il a parlé :

et ceci suppose, bien entendu, que je sais d'une manière ou de l'autre qu'il
a parlé. La même conclusion s'impose à considérer la notion de crédibilité.
Celle-ci n'est pas un objet où se repose l'esprit (le mot aussi bien est de
formation savante et a chance de ne pas relever de l'expérience directe
de l'acte de foi). Une chose croyable est par définition une chose qu'un autre
connaît et dont il a parlé. La crédibilité est toute faite pour m'engager à

prendre appui sur cet esprit en sorte que, ne sachant pas, néanmoins j'affirme
à coup sûr. De la crédibilité j'ai bien une science ; mais cette science
précisément est celle d'une crédibilité, c'est-à-dire non d'une propriété adhérant
à la chose, mais d'une propriété toute dérivée en elle d'un autre esprit.
Si même, comme il arrive, l'on déclare tenir une chose pour vraie et l'affirmer
parce qu'on la sait croyable, un tel motif se résout de lui-même en cela
qui fonde une crédibilité, et c'est-à-dire en la parole et la science d'un
esprit distinct de moi. Dire : je sais que telle chose est croyable, n'est qu'une
façon sommaire et commode de dire : je sais qu'un autre la sait. L'erreur
de Billot, on le comprendra à la lumière de nos explications, est d'avoir
tenu pour distinctes et constituées séparément l'une de l'autre la foi scientifique,

fondée sur la connaissance rationnelle des motifs de croire ; et la foi
d'hommage fondée sur l'autorité de Dieu. Il érigeait ainsi en objet formel
de foi ce qui n'est qu'un moment dans le développement normal de l'acte
de foi. Définir une foi dont la formule serait : Je crois parce que je vois
qu'il l'a dit, c'est opérer artificiellement un arrêt et insérer arbitrairement
une réflexion au cours du processus qui conduit de l'audition d'une parole
inévidente à l'affirmation de sa vérité. De soi et selon la nature de l'intel-



Literarische Besprechungen 231

ligence, ce processus aboutit à l'acte où l'on s'en remet à l'autre, dont le
motif par conséquent se prend non de ce que je sais, mais de ce qu'il dit
et de ce qu'il sait. Un seul cas existe où la « foi scientifique » est réalisée.
A cause de leur malice, les démons, impuissants par ailleurs à se détourner
de l'évidence de crédibilité, ont bloqué en eux le développement normal
de l'acte de croire. Us refusent de s'en remettre à Dieu. Et par l'effet de
cette opposition haineuse, ils croient parce qu'ils voient qu'il faut croire.
Leur foi est un avorton de foi. Elle est équivoque par rapport à la nôtre,
non pas, comme le pense M. Aubert, parce que la nôtre ne pourrait comme
la leur être conditionnée par l'évidence de crédibilité, mais parce que la
leur érige cette condition en motif même. Sauf le cas démoniaque, la foi
chez celui qui croit trouve son motif chez celui qui révèle. Le danger pour
la foi n'est donc pas que l'on aurait l'évidence de crédibilité. Il consiste
dans la disposition où l'on serait de ne pas s'en remettre à l'autre esprit.
Et pour sauvegarder l'intégrité de la foi, inutile de chercher à réduire la
connaissance du fait de la révélation : cette tactique procède d'une analyse
maladroite. Elle ne s'impose que si d'emblée on tient la foi liée à une
crédibilité évidente pour une connaissance par témoignage, c'est-à-dire
une connaissance dont le motif serait ce témoignage même en tant qu'on
en a l'évidence. Mais l'on prend alors pour l'essence de la foi ce qui n'est
qu'une perversion de la foi.

Dans le cas maintenant où celui qui révèle est Dieu, donc un esprit
excédant notre esprit, la foi inévitablement se constitue comme
surnaturelle. Elle adhère à des vérités par rapport auxquelles un esprit créé
n'a pas de proportion ; elle le fait au nom d'une parole et d'une science

qui ne sont pas de notre monde. La thèse de la surnaturalité substantielle
de la foi est toute liée à l'idée de proportion que nous venons d'avancer,
supposé correctement comprise la notion de foi. Elle implique l'idée d'une
limite de l'intelligence créée. Au delà de ce que nous pouvons de nous-mêmes
savoir ou savoir par le secours des créatures, nous affirmons des vérités
que Dieu a dites et dont il a seul la science. Nous croyons selon ce que
Dieu sait. La foi n'est rien d'autre qu'un substitut de la science divine
à l'usage de l'esprit créé. Elle est le mode selon lequel sur la terre nous
communiquons avec une pensée excédant divinement notre pensée. En
même temps donc que Dieu propose à un esprit sa révélation et l'appelle
de cette manière à la foi, il l'élève du dedans afin de le proportionner à

l'objet de cette adhésion, tant l'objet matériel, c'est-à-dire les vérités crues,
que l'objet formel, c'est-à-dire la parole et la science de Dieu au nom
desquelles on croit. L'instinct intérieur dont parle si souvent saint Thomas
est une nécessité : il signale dans la réponse de l'esprit créé à la révélation
divine la phase de préparation, non moins surnaturelle que l'achèvement
lui-même, qui est l'habitus de foi. Saint Thomas n'oppose pas au titre
de motif de foi l'instinct intérieur au miracle : il admet et le miracle et
l'instinct intérieur dans la préparation d'une foi dont le motif est par
définition surnaturel. M. Aubert aurait bien dû voir que le texte cité p. 722
n'exclut nullement, mais au contraire admet que celui qui croit est induit
à croire auctoritate divinae doctrinae miraculis confirmatae. Même imprimé



232 Literarische Besprechungen

en capitales, le quod, plus est ne prend point un sens adversatif. Il exprime
la succession de deux moments, le second étant plus décisif que le premier
dans la formation de l'acte de foi.

Selon cette position objective du motif de la foi, où la surnaturalité
substantielle de la foi se réclame, d'une part, de la constitution même de
cet acte dans l'esprit, d'autre part, du fait que l'auteur de la révélation
dont il s'agit est Dieu, on accepte tout ce qu'il y a de revendications
légitimes chez M. Aubert, mais on évite les inconvénients où il tombe.
On dira avec lui que l'acte de foi porte aussi bien sur le motif de croire
que sur l'objet à croire. Les scolastiques, en effet, l'ont compris ainsi. Ils
ne pouvaient le comprendre autrement. Le motif dont ils parlent fait partie,
selon que nous l'avons expliqué, de la constitution de l'acte de foi. M. Aubert
utilise leurs textes au bénéfice de sa propre position du problème où
l'insistance est sur une perception surnaturelle du motif de foi opposée à la
connaissance rationnelle du fait de la révélation. On dira, en outre, que
la foi est d'une tout autre sorte que les raisonnements pouvant fonder
la crédibilité. Mais on ne sera pas conduit pour autant à faire dépendre
la qualité surnaturelle de la foi de l'impuissance naturelle de la raison
à l'égard de la démonstration de crédibilité. Nous sommes d'accord avec
M. Aubert pour penser que, de fait, la reconnaissance de la révélation
coïncide chez l'homme avec l'acceptation de la foi : car, s'il ne voulait
point croire, il s'arrangerait sans trop de difficulté pour ne point constater
que Dieu a parlé et ne point avouer la crédibilité du message chrétien.
Ces ruses sont familières à l'esprit discursif qu'est l'homme. Elles ne doivent
pas nous dissimuler la structure véritable de la foi et que, pour se constituer
en habitus surnaturel, la foi n'a pas besoin que la raison défaille en la
perception de la crédibilité. Au fond, M. Aubert cherche encore le motif
de la foi dans l'homme. Il garde cette ressemblance avec les théologiens
rationalisants dont il refuse si énergiquement la position. A la perception
rationnelle de la crédibilité, il a seulement substitué une certaine perception
surnaturelle de Dieu révélant les vérités à croire. Il veut que le croyant
expérimente quelque chose de surnaturel en lui, et c'est à cette condition
seulement que la foi lui paraît devoir être surnaturelle. « S'il est très bon,
écrit-il, d'insister sur le fondement objectif que la foi trouve dans l'autorité
divine considérée en elle-même, il ne faudrait tout de même pas oublier
l'importance qu'il y a, pour le croyant, à prendre conscience de ce que
sa foi personnelle repose effectivement sur ce fondement divin » (p. 560).
C'est donc la prise de conscience qui semble décisive. Alors que la foi est
le cas par excellence où l'on s'en remet à l'autre. Ailleurs (pp. 510, 773),
M. Aubert parle de l'attrait perçu à l'intérieur de l'âme et sur lequel on
prendra appui pour croire. Il y a là des considérations psychologiquement
mal établies et qui perdent toute utilité dans une conception franchement
objective du motif de la foi. L'attrait joue, chez M. Aubert, le rôle que
joue la Vérité première dans la théologie de saint Thomas. Nous comprenons
qu'il prononce rarement ce grand mot. Nous comprenons qu'il n'ait guère
prêté attention à la construction si caractéristique du traité de la Somme
théologique, où tout part de la détermination de l'objet de la foi.



Literarische Besprechungen 233

Après avoir expliqué la perception surnaturelle du motif, l'auteur,
dans le même chapitre 3, consacre un article à la justification rationnelle
de la foi : le temps faible de sa pensée succédant au temps fort. Nous
savons déjà qu'il doit défendre une « conception prudentielle » de la crédibilité

rationnelle ou certitude libre. Nous savons aussi que le système ne
peut s'en réclamer de saint Thomas, quoi qu'en pense M. Aubert. Au point
où nous sommes, l'origine et la cause de cette divergence nous sont
suffisamment apparues. Relevons seulement que, selon le présent passage, M.
Aubert semble admettre que dans la raison il puisse n'y avoir pas l'entière
et absolue certitude, objectivement fondée, du fait de la révélation, et
qu'il ne s'ensuit de là aucun détriment pour la foi. Cette disjonction est
curieuse. Comment la foi s'accompagnerait-elle chez le même sujet d'une
incertitude, fût-elle légère, sur la crédibilité de ce qu'elle croit Qu'elle
soit « logiquement indépendante » des raisons de croire ne peut signifier
le moindre désaccord intérieur chez le croyant. La foi prononce bien plutôt
avec assurance que Dieu a parlé. Il est vrai que cette certitude-là peut
dépasser celle qu'inspirent les raisons et n'être pas réductible à une démonstration

chez le sujet qui affirme. Encore est-il que toute hésitation a

disparu. La foi se donne à elle-même cette garantie. Mais elle est indispensable.

La certitude communément requise pour l'action ne suffit point
dans le cas. Car la foi se réfère à une vérité spéculative. Croire avec prudence
ne garantirait pas encore que ce que l'on croit est vrai : et c'est de quoi
il s'agit, non seulement de la sagesse et de la légitimité d'une action que
l'on pose. En cet ordre, la volonté n'a point qualité pour suppléer
l'intelligence. Hors la certitude pure et simple, la « tranquillité d'esprit » n'y
est point possible. Ainsi en va-t-il chez les simples eux-mêmes. Leur foi
ne peut comporter aucun doute sur le fait que Dieu a parlé. Ils n'en
rendent point raison en forme savante, bien sûr ; mais ils ne manquent
point de justifications mesurées sur les capacités de leur esprit : ils se

persuadent, grâce à elles, d'avoir une foi raisonnable. Nous étendrions,
pour notre part, à tous les cas les remarques pertinentes rapportées par
M. Aubert dans ses pages 750-751. On ne sera pas surpris que même la
« certitude libre » dont il a été question soit déjà œuvre de grâce : car il
faut éviter la constitution préalable dans l'esprit d'une foi naturelle, ne
fût-elle que librement certaine, à laquelle la foi surnaturelle viendrait se

superposer. Nous avons dit plus haut de quelle analyse procède une telle
crainte et qu'il n'y a pas lieu de la retenir.

Le dernier chapitre de l'ouvrage (pp. 757-780) confirmera à la fois
les positions adoptées par l'auteur et les rectifications qu'elles nous ont
paru appeler. M. Aubert, prenant appui sur les recherches des cinquante
dernières années, tient à montrer, avant de finir, l'importance considérable
qui revient à la volonté tout au long du développement de l'acte de foi.
Dès le principe, cette faculté est présente et concourt, avec l'intelligence
et la grâce, à constituer l'acte original et singulier de la connaissance
religieuse, si différent notamment d'un pur assentiment rationnel lié à la
démonstration. M. Aubert décrit donc le mouvement de l'âme entière aidée
de la grâce, à l'intérieur duquel se situera l'acte de foi. Le point de départ
Divus Thomas 16



234 Literarische Besprechungen

est le désir profond et déjà surnaturel de Dieu. En cours de route
interviendra l'examen des raisons militant pour la solution chrétienne et catholique

; cet examen en effet « constitue, pour la plupart des esprits, une
condition normale de l'acte de foi » (p. 762). On évitera du reste de penser
que l'acte de foi soit la conclusion inéluctable même des prémisses établies,
comme il a été dit, par une collaboration de l'intelligence et des puissances
affectives travaillées par la grâce. Nous ne marchanderons pas la place de
la volonté dans l'acte de foi et dans sa préparation, tout de même qu'il
est heureux d'insister sur l'action simultanée et non pas successive des
différentes causes intérieures de la foi : cette préoccupation a inspiré à
l'auteur maintes remarques pertinentes et une description d'ensemble
persuasive de la formation de l'acte de croire. Nous estimons néanmoins
que M. Aubert n'a pu faire valoir sa revendication qu'au détriment de la
qualité intellectuelle de la foi : car essentiellement, et sans préjudice du
concours volontaire non plus que de la grâce, la foi est chose de
l'intelligence et son objet une vérité. Dès son exposé de la théologie de saint
Thomas, M. Aubert laissait paraître la préférence qu'il affirme ici. « Force
est de reconnaître, écrit-il, qu'en fait la foi de la plupart des gens dépend
moins de la vérité spéculative de la religion que de sa valeur et de son
caractère de bien désirable » (p. 768). Encore faut-il que cette valeur et
ce bien ne soient pas illusoires. La foi ne consiste pour personne à s'enchanter
de ce qui pourrait être. Elle engage l'affirmation intrépide et résolue qu'il
en est bien ainsi. Et il sera capital, dans l'éducation de la foi chez les
chrétiens, de diriger l'adhésion précisément sur la vérité affirmée : n'est-elle
pas la première des valeurs, sans laquelle les autres perdraient leur prix
pour l'âme chrétienne Toute pénétrée d'amour, la foi est distincte de
l'amour. Elle est définie par un objet propre. Il ne suffit pas d'aimer pour
bien croire : car la vérité ne sort pas du cœur mais s'impose à l'esprit. La
foi est nécessaire en vie chrétienne, non au titre de signe ou de preuve
d'une disposition affective, mais comme constituant une certaine disposition
de l'intelligence. La formule de la page 771 n'est donc pas de la dernière
exactitude, selon laquelle « le motif affectif constitue le motif spécifique
de l'acte de foi considéré comme acte conduisant au salut ». La foi nous
conduit au salut en nous faisant adhérer aux vérités que Dieu révèle, et
son motif spécifique ne peut être qu'un motif intellectuel, celui dont il
fut question plus haut. Nous avons déjà regretté que M. Aubert n'ait pas
utilisé les analyses subtiles mais nécessaires où saint Thomas et les
thomistes ont défini avec précision, par le moyen de leur technique scolastique,
la participation de la volonté en l'acte de la foi. Le problème est de
concilier avec l'essence intellectuelle de cette vertu une présence intrinsèque
de la volonté à l'assentiment. Pour y satisfaire, il n'est pas à craindre qu'on
doive appauvrir le concours de la volonté : il suffira que chaque chose soit
mise à sa place. A plusieurs reprises au cours de son ouvrage (p. 240 ; p. 260,
n. 11 ; p. 402, n. 18 ; p. 420, n. 29), M. Aubert montre de la méfiance pour
l'explication selon laquelle la volonté est requise à l'acte de foi pour la
raison qu'on adhère alors à un objet inévident, le fait de la révélation dût-il
être lui-même évident ; il estime que l'intervention de la volonté est beau-



Literarische Besprechungen 235

coup plus riche que cette explication ne le laisse entendre et, dans le
dernier chapitre qui nous occupe, il oppose, p. 775, l'idée qu'il se fait du
rôle de la volonté dans la foi à ce qui est en réalité la conception de saint
Thomas. Il s'agit, en effet, chez saint Thomas de la volonté venant au secours
d'un assentiment intellectuel ; et la volonté y est requise parce que l'objet
de l'assentiment n'exerce point sur la puissance intellectuelle la contrainte
de l'évidence. Après ce que nous avons dit plus haut, on comprendra que
la crédibilité la mieux manifestée laisse entière la nécessité dont il est ici
question. Mais un tel concours de la volonté peut être chargé des motifs
affectifs les plus riches et les plus beaux. L'acte intellectuel dont il s'agit
intéresse le tout de l'homme. Il porte sur une vérité qui en même temps,
comme le dit magnifiquement saint Thomas, a raison de fin dernière. Et
quel essor plus puissant que celui dont la volonté se porte vers le bien à
cause duquel sont voulus tous les autres Point n'est besoin d'opposer
une conception vitale de la foi à une conception intellectualiste. La foi
est vitale en cela même qu'elle concerne l'intelligence. Comme notre béatitude

parfaite doit consister dans la vision, ainsi le commencement obscur
de cette vision ébranle-t-il en nous l'appétit foncier selon lequel nous voulons

être heureux. Tout dressé contre les théologies rationalisantes de la
foi, M. Aubert n'a-t-il pas, en fin de compte, réduit et déprécié l'intellectualisme

essentiel de cette vertu Il écrivait p. 390, à la louange des

blondéliens, qu'ils ont clairement perçu qu'il y a dans la foi « bien plus
que l'acceptation sur témoignage de quelques connaissances nouvelles ».

Mais tout dans la foi cependant ne tourne-t-il pas autour des admirables
vérités qu'il plut à Dieu de déposer dans nos esprits Et pourquoi la
grâce et la volonté ne joueraient-elles pas au bénéfice d'une affirmation
intellectuelle C'est selon celle-ci seulement qu'il nous est donné de
participer à la science de Dieu.

* * *

La conclusion générale est un résumé du livre (pp. 781-786). Nous

pouvons terminer ici une trop longue recension. La critique y fut mêlée
à la louange. Nous nous persuadons que M. Aubert agréera l'une non
moins que l'autre comme un hommage rendu à la somme de travail qu'il
a fournie, à la qualité de sa pensée, à la noble inspiration qui, d'un bout
à l'autre, traverse son ouvrage.

Fribourg (Suisse). Th. Deman O. P.

R. Roetschi : Humanität und Idealismus. — Bern, Haupt, 1943. 164 SS.

Das Buch will, wie der Untertitel andeutet, einen « Aufriß einer
philosophischen Rechtfertigung der religiösen Weltanschauung » bieten. Die
Stiftung zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung an der bernischen
Hochschule hat die Veröffentlichung ermöglicht.

Der Verfasser tritt vom Standpunkt « radikaler Erkenntniskritik » an
das höchst aktuelle Problem heran. « In der Verzweiflung am Zweifel »,

so meint er, « kann das Vertrauen in eine religiös-metaphysische Welt-



236 Literarische Besprechungen

deutung und Sinngebung des Lebens neu erstehen» (11). Seine Lösung
scheint uns ein philosophischer Irrweg und ein religiöser Skandal.

Ein Irrweg mußte es werden, weil der Ausgangspunkt der Betrachtung
u. E. ein ganz falscher ist. « Als Wahrheitsquelle der religiösen
Weltanschauung kann keine übernatürliche Offenbarung und keine Intuition
als eine unmittelbare Erfassung des Metaphysischen, als ein Durchbruch
nackter Transzendenz festgestellt werden. Gegeben sind Steigerungen und
Vertiefungen des natürlichen Wahrnehmens und Erlebens, die unmittelbar

die metaphysisch-religiöse Deutung aufdrängen, eingeben » (18). «Alle
Formen religiös-metaphysischen Erfahrens lassen sich auf Einfühlungen
und Einbildungen in die Tiefeneindrücke und Tiefendimension des
Wahrnehmens und Erlebens zurückführen » (19). « Die Erregung der Ahnung und
der kaum- und unbewußten Phantasie mit ihren unbestimmten, dämmerhaften

Einbildungen und Einfühlungen darf als Quelle aller Eindrücke
des Mystischen, Mysteriösen, Okkulten, Hintersinnlichen, Übernatürlichen
betrachtet werden » (21). So erscheinen die religiösen wie die okkulten
Phänomene und wie das künstlerische Schaffen « als Wirkungen und
Äußerungen des Unbewußten » (28). Der Glaube ist darum ganz im Erleben
verwurzelt (38). Darum können Religion und Metaphysik «kein beweisbares

Wissen, allgemeingültig für jedermann », geben (12). Die
quintessentielle Deutung läßt « die Gegensätze der monotheistischen und
polytheistischen, der mehr pantheistischen oder theistischen Gottesauffassung,
der Erlösungs- und Weltverklärungsreligion auflösen » (41). Monotheismus
und Polytheismus sind « mehr nur Akzentverschiebungen innerhalb einer
monotheistisch-polytheistischen Grundanschauung» (42). Ebenso falsch ist
das Extrem eines unbewußten, gleichsam schlafenden Gottes, wie die noch
abwegigere Vorstellung eines Ganz-Andern (42). Gemäß Erlebniszwang hält
der Verfasser « an der divinischen Gottesidee fest, das Göttliche als die eine,
positive Wesensseite des Urwesens und seiner Emanation auffassend » (107).

Man wird begreifen, daß ich das Buch einen philosophischen Irrweg
nannte. Das Wort des hl. Thomas : « parvus error in principio magnus in
fine » (De ente et essentia, prooemium) bewahrheitet sich hier offenkundig.
Eine Auseinandersetzung müßte das ganze Erkenntnisproblem aufwerfen
und zeigen, wie der menschliche Verstand eine Fähigkeit ist, durch Abstraktion

die Wesenheiten der Sinnesdinge, das Sein der Dinge zu erfassen und
wie die ersten Prinzipien, auf denen die Wissenschaften aufbauen, keineswegs
bloße Denkgesetze mit rein subjektivem Werte sind, sondern objektiven Wert
besitzen. Gestützt auf das Kausalitätsprinzip kann unser Geist zur ersten,
außerweltlichen Ursache vordringen, zu Gott, den wir allerdings nur analog
erkennen. Die Lesung von Roetschis Buch hat mich wieder mehr in der
Uberzeugung bestätigt, daß eine Rechtfertigung der thomistischen Erkenntnislehre

beim Urteil, bei den ersten Prinzipien beginnen muß, um ihren
objektiven Wert aufzuweisen, nicht zu beweisen, wie Garrigou-Lagrange es

z.B. in seinem Werke : Dieu, son Existence et sa Nature, meisterhaft getan.
Wir nannten das Buch nicht nur einen philosophischen Irrweg, sondern

auch einen religiösen Skandal, wenigstens für jeden christlich denkenden
Menschen. Die christliche Madonna wird auf gleiche Ebene gestellt wie



Literarische Besprechungen 237

die ostasiatische Kwan Yin oder Kwannon (151). «Christus als Gottesbild
kann nicht als einzigartiges Ereignis, als metaphysischer Sonderfall
interpretiert werden. Er ist das prototypische Bild für die Inkarnation, die in
jedem Menschen geschieht. So weit ist er aber für den Einzelnen die
Offenbarung des Menschenwesens in seiner besondern göttlichen
Erdenmission ; er ist der Spiegel, der dem Einzelnen visionär das eigene göttliche
Sebstbewußtsein verschafft » (156). « Christus vermochte nicht das Himmelreich

zu bringen. Sein Opfertod hat nicht die Menschheit erlöst. Sein Leidenskelch,

zum Meßkelch der Kirche gewandelt, hat viel Trost den Gläubigen
gespendet ; aber wurde nicht zum Gralskelch, der nach Wolfram der Stein
der Weisen ist, die Universalmedizin, die alle Wunden des Lebens zu heilen

vermag. Aber der Freudenbecher Ganymeds, des Dionysos und des
indischen Sorna und der Leidenskelch vom Ölberg sind im Grunde aus
demselben Gold der göttlichen Ursubstanz gebildet, dessen Glanz auch
den bittern Trank verklärt» (157). Nach Roetschi hat «die christliche
Theologie nicht nur den lieben Himmelsvater Christi mit dem herrischen
und strafrichterlichen Judengott zusammengekoppelt, sondern auch den
zum Nebengott erhobenen Christus zum Weltrichter gemacht, im Widerspruch

zum Prinzip der reinen, wehrlosen Güte und des ewigen Erbarmens,
das er verkörpert. Nur in der Marienverehrung siegte die rein idealistische
Vorstellung » (59). Der Verfasser will darum auch « sagenkundlich die
Gegenstellung Judaismus und urevangelisches Christentum durch die
Gegenüberstellung der Moses- und Jesuslegende veranschaulichen » (159).
Der christliche Abendmahlkult erscheint R. als die Verdichtung der
Welterotik (161). Wir sind darum nicht erstaunt zu lesen : « Gelingt es nicht,
das Christentum als die Religion und Weltdeutung der rein idealistischen,
divinischen Gottesidee durchzuführen, so gebietet die Folgerichtigkeit und
Ehrlichkeit, es aufzugeben zu Gunsten einer pandämonistischen, antichristlichen

Lebensanschauung » (125). Sapienti sat.
Mit Dr. Jos. Zürcher S. M. B., Schöneck (Christliche Kultur 1944,

n. 37) drücken wir unsere Enttäuschung und unser Bedauern aus über das
Erscheinen dieses Buches in einem Schweizer Verlage, der sich wohl noch
christlich nennen möchte.

Stans. Clodoald Hubatka O. M. Cap.

Philosophie

D. Brinkmann: Mensch und Technik. Grundzüge einer Philosophie
der Technik. (Sammlung Dalp, 8.) — Bern, Francke. 1946. 167 Seiten.

Zur gegenwärtigen Diskussion um die Technik bietet diese «

Philosophie der Technik » einen interessanten Beitrag. Prof. Brinkmann stellt
darin die grundsätzliche Frage nach dem Wesen der Technik in den Mittelpunkt

und zwar m. R. ; denn das ist es ja, was man von einer Philosophie
der Technik an allererster Stelle zu erwarten hat. Das Wesen der Technik
ist aber zutiefst verknüpft mit dem Menschen, der ja hinter aller Technik
steht. So ist denn für Brinkmann die Beziehung Mensch-Technik durchaus



238 Literarische Besprechungen

das Grundverhältnis, auf dem seine Philosophie der Technik aufgebaut sein
will. Die Technik ist keine rein objektive, vom Menschen gleichsam
losgelöste Erscheinung. Sie ist letzten Endes aus jenen menschlichen
Voraussetzungen zu erklären, aus jenen menschlichen Antrieben, denen sie ihre
Entfaltung verdankt (6). Damit wird also das technische Phänomen in
den Zusammenhang einer philosophischen Anthropologie gestellt.

So aufgefaßt hat natürlich die Technik trotz des gegenteiligen Scheines
sehr starke Beziehungen zur Philosophie. Philosophie und Technik sind
« nicht zwei Welten, die sich fremd gegenüberstehen » (9). In einem ersten
Abschnitt sucht B. einleitend diese Beziehung in zweifacher Hinsicht klar
zu machen : erstens weisen beide einen universellen Anspruch auf. Der
philosophische Gegenstand umfaßt das Sein in seinem vollen Umfange,
die Technik aber durchdringt die menschliche und außermenschliche
Wirklichkeit in einem Umfange und in einer Tiefe, daß man heute von einer
totalen Technisierung sprechen dürfe. Zweitens aber zeigt wenigstens die
abendländische Geistesgeschichte, daß Technik und Philosophie auch in
personaler Hinsicht stark miteinander verbunden sind, ganz besonders in
der Neuzeit. Dazu wäre freilich zu sagen, daß erstens Philosophie und
Technik in einem völlig andern Sinne « universell » sind : Philosophie ist
Erkenntnis, Wissenschaft des Seins überhaupt, Technik aber ist aktive
Beherrschung des stofflichen Seins, und außerdem ist die Totalität der
Technisierung eine höchst relative. Wenn wir auf Schritt und Tritt dem
Technischen begegnen und uns des Technischen bedienen, selbst zum Nutzen
unseres geistigen Seins, so ist damit doch nicht das menschliche Leben
überhaupt technisiert, und noch viel weniger bedeutet Technik totale
Beherrschung der materiellen Seinsordnung.

Die Verbindung von Technik und Philosophie in personaler Hinsicht
belegt B. mit vielen interessanten Beispielen aus der Geschichte, so wie sein
Buch überhaupt der historischen Seite des Problems besondere Aufmerksamkeit

schenkt. Albertus M., der anerkannt bedeutendste mittelalterliche
Naturforscher und gleichzeitig einer der größten Scholastiker, kann
allerdings in diesem Zusammenhange nur auf Grund einer « Überlieferung »

erscheinen, die in Wirklichkeit reine Legende ist (17). Im übrigen zeigt
sich in diesem Abschnitte schon dieselbe teilweise Schwäche der Darstellung,
die uns besonders im 2. Abschnitte öfters begegnet : « technische Elemente »

nämlich im philosophischen Denken der Neuzeit sind nicht selten reine
Analogien von absolut untechnischen Sachverhalten. Das liegt durchaus
in der Eigenart menschlicher Erkenntnis überhaupt begründet : alle geistige
Erkenntnis ist objektiv an die Sinneserkenntnis gebunden, und auch da
ist es immer das Quantitativ-Mechanische, das, weil es unserer Erkenntnis
näher liegt, immer wieder als Analogat höherer Seinsordnung dienen muß.
Dies ist der Grund, warum selbst eine antimechanistische Philosophie sich
des Symbols der mechanischen Gegebenheiten zur Verdeutlichung des
Übermechanischen bedient, ohne deshalb alles und jedes zu « technisieren ». In
diesem Sinne ist zum Beispiel Drieschs antimechanistische Biologie sicher
nichts weniger als « Technizismus », wie B. behauptet (66).

Folglich ist die allgemeine Behauptung, moderne Technik und Natur-



Literarische Besprechungen 239

Wissenschaft seien aus derselben Wurzel erwachsen wie die Systeme der
modernen Philosophie (73), sicher zu weit gegriffen. Nicht jede moderne
Philosophie läßt sich in dieser generellen Weise mit dem technischen Denken
verknüpfen. B. stellt als die gemeinsame Wurzel moderner Technik und
Philosophie allerdings etwas höchst Untechnisches, nämlich den
Naturpantheismus der Spätrenaissance und des Barock auf. Indes, abgesehen
von der Fragwürdigkeit einer solchen geistesgeschichtlichen Reduktion,
steht zweifellos am Anfange des neuzeitlichen Denkens etwas völlig anderes,
das dann freilich das mechanistisch-technische Denken der Neuzeit begründet,

nämlich der spätmittelalterliche Nominalismus. Und in dem Maße,
als der neuzeitliche Empirismus und Mechanismus das moderne Denken
durchdrang, war eine gewisse Technisierung der Philosophie auch in inhaltlicher

Hinsicht von selbst gegeben. Mit dieser Einschränkung kann man
also Brinkmanns These gewiß beistimmen, daß wenigstens die neuzeitliche
Philosophie in einem starken Maße technische Elemente aufweist.

Im 3. Abschnitte seines Buches weist B. eine vierfache Auffassung
des Wesens der Technik zurück : Technik als bloß angewandte Naturwissenschaft,

als wirtschaftliches Zweckmittel, als zweckneutrales Mittelsystem
und als Ausdruck des menschlichen Machtstrebens. Seine eigene These
enthält das 4. Kapitel über den technischen Menschen : das Wesen des
technischen Menschentumes ist letzten Endes allein zu verstehen aus dem
prometheisch-faustischen Triebe des modernen Menschen nach
Selbsterlösung durch werktätiges Gestalten der Wirklichkeit (105). Er stellt diese
These in den sehr naheliegenden Zusammenhang der neuzeitlichen Technik
mit der allbekannten Säkularisierung des modernen Denkens : « erst in
dem Augenblick, wo die Verankerung des Glaubens an eine transzendente
Welt in der Offenbarung nicht mehr genügt, wo der Säkularisationsprozeß
in ein akutes Stadium tritt und sich die Glaubensenergie auf das technische
Gestalten in der diesseitigen Welt richtet, setzt die unerhörte Entfaltung
der modernen Technik ein » (108). So ist also Technik ein eigentlicher Ersatz
für den christlichen Erlösungsglauben, der vom technischen Menschen in
eine Sehnsucht nach Selbsterlösung umgebogen wird (107). Daß B. die
Technik aus der religiös-ethischen Haltung des hinter ihr stehenden Menschen
erklärt, dürfte damit ganz eindeutig feststehen. Und es sei gleich hinzugefügt,

daß diese Interpretation des technischen Phänomens in seiner Gesamtheit

genommen nicht nur sehr viel für sich hat, sondern allein imstande
sein dürfte, die faktische Entwicklung der Menschheit zu einem Stadium
geradezu erdrückender Technisierung bis zum Höhepunkt technischer
Weltvernichtung aus allerletzten Hintergründen zu erklären. B. hat das unleugbare

große Verdienst, diese Zusammenhänge gesehen und herausgearbeitet
zu haben. Nur die schonungslose Einsicht in den wahrhaft utopischen
Größenwahn des homo factivus (144), in seine verhängnisvolle Sehnsucht
nach Selbsterlösung durch die Technik, vermag uns Menschen von all jenen
Auswüchsen technischer Naturbeherrschung zu befreien, deren Zeugen wir
zumal in den letzten beiden Weltkriegen geworden sind.

Was also B. hier geboten hat, ist das, was er selber m. R. einen Beitrag
zum Studium des anthropologischen Ursprunges der neuzeitlichen Entwich-



240 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

hat — dort nämlich treten alle Sinne in Erscheinung —, so ist im Gesamtvolk

aller Heiligen, wie für einen Leib, Christus der Mensch das Haupt.
Er erleuchtet sie alle von Abel bis zum letzten Gerechten mit der Weisheit

Gottes, die in größerer Fülle in Christus war. Anders sind nämlich
die übrigen weise, anders der Mensch Christus, der nicht nur ein
Gnadengeschenk von der Weisheit besitzt, durch die alle Menschen weise werden,
sondern auch ihre Rolle selber spielt, voll von ihrer Wahrheit und Gnade.

Und darum ist er das Haupt aller, die von seiner Fülle empfangen 1.

Wie im Haupt alle Sinne sind, in den Gliedern jeweils nur ein einziger,

so ist in Christus die Fülle des Geistes, in den Heiligen jeweils nur ein

Teil davon, und in ihm ist die Fülle der Gottheit2. Von diesem Haupt
empfängt das Glied seine Gnaden 3.

1 In ep. ad Col. c. 1 (SSL 192, 263 f.) : « Et » cum talis sit « ipse » secundum
etiam hominis naturam « est caput corporis » sui, scilicet Ecclesiae, quae unita
est Christo gratia et natura ut capiti. Dum igitur dicitur caput corporis, id est
Ecclesiae, quia ita se habet ad Ecclesiam sicut caput ad corpus. [Augustinus, De

agone christiano] Providet enim Ecclesiae et regit earn et in ipso sunt omnes
spirituales sensus Ecclesiae, uti in capite omnes sensus corporis. Sicut enim anima
totum corpus nostrum animat et vivificat, sed in capite omnibus sensibus sentit,
ideoque capiti cuncta subiecta sunt ad operandum ; illud autem supra locatum
est ad consulendum, quia ipsius animae, quae consulit corpori, quodammodo
personam gerit caput — ibi enim omnis sensus apparet — sic in universo populo
omnium sanctorum tanquam uni corpori caput est homo Christus, quos omnes
ab Abel usque ad ultimum iustum Sapientia Dei illuminât, quae plenius fuit in
Christo. Aliter enim ceteri sapientes sunt, aliter homo Christus, qui ipsius Sapien-
tiae, per quam hunt sapientes quicunque homines, non solum beneficium habet,
sed etiam personam gerit, veritate ipsius et gratia plenus : et ideo omnium, qui
de plenitudine eius accipiunt, caput est Homo ergo excellentius assumptus
quasi personam Sapientiae Dei gerit, ut caput, in quo omnes sensus, personam
animae, quae totum corpus vivificat.

2 In ep. ad Col. c. 2 (SSL 192, 272) : [Augustinus ad Dardanum] Quid ergo
interest inter caput et membra cetera, quae etiam templum eius sunt, quia in
capite nostro habitat omnis plenitudo divinitatis, ita quod omni gratia plenus est,
sed non ita habitat in Sanctis, sicut et in nostro corpore inest sensus singulis membris,
sed non quantum in capite. Ibi enim auditus, visus est et olfactus et gustus et
tactus, in ceteris autem solus est tactus. Ita in Christo habitat omnis plenitudo
divinitatis, quia ille est caput, in quo sunt sensus, in Sanctis vero quasi solus tactus
est, quibus datus Spiritus ad mensuram. Praeterea est aliud, quo intersit plane
inter illud caput et cuiuslibet membri excellentiam, quia singulari quadam suscep-
tione hominis factus est homo ille una persona cum Verbo. De nullo enim
sanctorum dici potuit vel potest vel poterit : « Verbum caro factum est ». Nullus
sanctorum qualibet praesentia gratiae Unigeniti nomen accepit, ut quod est ipsum
Verbum ante saecula, hoc simul cum assumpto homine diceretur. Et est summa
omnis intelligentiae talis : In ipso inhabitat omnis plenitudo divinitatis corpora-
liter, id est veraciter et solide.

3 In ep. 1 ad Cor. c. 11 (SSL 191, 1629) : [Augustinus Contra Manichaeos]
Huius viri Christus caput est, quia spiritus hominis regitur a sapientia Dei, quae



in den frühen Paulinenkommentaren und in er Frühscholastik 241

So in den exegetischen Werken. In seinen Sentenzen, in denen

sonst nur in der Eucharistielehre 1 und in der Lehre vom Willen Christi2
das Haupt-Glieder-Verhältnis Erwähnung findet, wird doch auch eine

Augustinusstelle 3 zitiert und in der Weise ausgewertet, daß — nach

Analogie des menschlichen Körpers, in welchem das Haupt alle Sinne

und die Glieder nur den Tastsinn besitzen — in Christus als Haupt
sich die Fülle der Gottheit findet, in den Gliedern aber nur durch
Teilhaben an der Fülle ähnliche bemessene Gnaden wohnen 4.

Auch Gandulph sieht im Besitz der Fülle der Gaben das, was
Christus zum Haupt macht, und in der Verteilung ähnlicher Gaben auf

uns das, was uns zu Gliedern des Hauptes macht5.
Petrus von Poitiers gibt dann eine abgerundete Lehre : Der Terminus

Haupt der Kirche wird bezüglich Christus nur transsumptive gebraucht

wegen der Ähnlichkeit ; denn wie das Haupt im Menschen würdiger
ist als die übrigen Glieder und zwar durch seine Lage —- es überragt
die anderen Glieder —, und durch die Lenkung — weil es die fünf

Christus est. Et sicut in capite sunt omnes sensus corporales, ita et in Christo
sunt omnes spirituales, id est plenitudo gratiarum, de qua accipit vir iste. —
In ep. ad Rom. c. 1 (SSL 191, 1309) : Apparet itaque nobis in nostro capite ipse
fons gratiae, a quo in cuncta membra eius gratia difiunditur. Ita enim ab initio
fidei suae homo quicunque gratia fit christianus, sicut gratia homo ille ab initio
factus est Christus : de ipso Spiritu hic renatus est, de Spiritu ille natus est :

Spiritu fit in nobis remissio peccatorum ; Spiritu factum est in illo, ut nullum
haberet peccatum. — In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 192, 199) : Utrumque enim verum
est, et quia dedit hominibus et quia accepit in hominibus : dedit hominibus tan-
quam caput membris suis, accepit in hominibus idem ipse utique in membris suis.

1 Lib. 4 dist. 8 und 9. Quaracchi (1916) 791 ff.
2 Lib. 3 dist. 17. Quaracchi (1916) 625 f.
3 Epist. 187 c. 13 n. 40 (SSL 33, 847).
4 Sententiae. Dist. 13 c. 1. Quaracchi (1916) 603 f. : «Ita vero habitat, ut

ait Augustinus Ad Dardanum, quod omni gratia plenus est ; non ita habitat in
Sanctis. Ut et in nostro corpore inest sensus singulis membris, sed non quantum
in capite ; ibi enim et visus est et auditus et olfactus et gustus et tactus, in ceteris
autem solus est tactus », ita et in Christo habitat omnis plenitudo divinitatis, quia
ille est caput, in quo sunt omnes sensus. In Sanctis vero quasi solus tactus est,

quibus datus est Spiritus ad mensuram, cum de illius plenitudine acceperunt.
Acceperunt autem de illius plenitudine non secundum essentiam, sed secundum

similitudinem, quia numquam illam eandem essentialiter, sed similem acceperunt
gratiam. Puer ergo ille plenus sapientia et gratia fuit ab ipsa conceptione.

6 Sententiae. Lib. 3 § 124. /. de Walter, Magistri Gandulphi Bononiensis
Sententiarum Libri quatuor. Wien-Breslau (1924) 366 : In der Frage An quaelibet
dona de plenitudine Christi accipiamus, lautet die Antwort : Ad hoc dici poterit,
quoniam de plenitudine eius tunc accipimus, cum ab ipso ad similitudinem vel
imitationem donorum, secundum quae caput nostrum est, dona accipimus, vel
cum per ipsa, quae ad similitudinem vel imitationem eius accepimus, talia fiunt
aliqua in nobis, per quae ei tamquam capiti cohaeremus.



242 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Sinne besitzt und die anderen Glieder regiert —, und wie es die gleiche
Natur wie die übrigen Glieder hat — es hat Fleisch und Bein —, so
ist Christus der Berg der Berge sowohl der Lenker, von dessen Fülle
alle empfangen x, da er die Gaben des Heiligen Geistes in größerer Fülle
nicht zu haben vermag, und er ist auch der gleichen Natur mit den

Heiligen, weil er die menschliche Natur besitzt. Und wegen dieses

Doppelten heißt er Haupt der Kirche ; denn er ist Lenker und besitzt
die gleiche Natur, was beides er nach der menschlichen Natur inne
hat2. Magister Martinas 3 soll sich hier zum Teil sogar wörtlich an
Petrus von Poitiers anlehnen.

1 Daß Petrus von Poitiers auf diesen Punkt besonderes Gewicht legt, ergibt
sich auch aus der Behandlung der Frage, ob der Teufel Anfang der Kirche der
Schlechten ist. Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 1218) : Item quaeritur, an dia-
bolus fuerit principium Ecclesiae malignatium. Quod si est, ergo fuit caput Eccle-
siae malorum, sicut et Christus caput Ecclesiae bonorum : ergo aut in ipso non
fuit plenitudo omnium bonorum, aut in illo fuit plenitudo omnium malorum,
et ita omne malum est a diabolo. Quod falsum est, quia malae cogitationes non
sunt a diabolo, cum ipse non noverit corda hominum, nisi a bonis angelis ei fuerit
revelatum vel per coniecturas quasdam. Unde si quandoque in auctoritate in-
veniatur « omne peccatum esse a diabolo », referendum est ad genera singulorum,
non ad singula generum : et potest dici, quod, licet fuerit diabolus caput Ecclesiae
malignatium, non tarnen in eo fuit plenitudo omnium malorum eo modo, quo dice-
tur fuisse plenitudo omnium bonorum in Christo, cum diabolus sit bona natura
et multa sint mala, quae non ipso auctore hunt. Sed dicitur fuisse caput Ecclesiae
malorum, qui primus peccavit et primum hominem peccare fecit, quia invidia
diaboli mors introivit in mundum. — Man vgl. hier auch Magister Martinus (Cod.
Paris. Nat. lat. 14556 fol. 349) : Item diabolus est caput ecclesie malignatium,
sicut et caput ecclesie bonorum est Christus. Autem in capite Christo fuit
plenitudo omnium bonorum. Ergo diabolus est summe malus. Ergo nichil boni
est in eo. Ergo nec Deus est in eo essentialiter. Ergo non Deus est ubique. Res-
ponsio : Licet diabolus sit caput ecclesie malignantium, non tarnen plenitudo
omnium malorum est diabolus, si ita vel[is] intelligere plenitudo omnium malorum,
ut nil boni sit in diabolo. Hoc autem falsum, quia natura diaboli est bona. Posset
tarnen concedi, quod nil boni est in diabolo. Ded dupliciter dicitur bonum : est
bonum gratie et bonum nature. Bonum gratie non est in diabolo, sed bonum
nature. Et nota, quod diabolus ideo dicitur caput malorum, quia peccavit et
quia imitantur eum mali ut suum caput in malo.

2 Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 1216) : Ad hoc dicendum, quod iste
terminus caput Ecclesiae transumptive dicitur de Christo et hac similitudine, quia,
sicut caput in homine dignius est ceteris membris, et positione, utpote alia membra
supereminens, et regimine, quia, cum eo vigent quinque sensus, moderatur aliis
membris et ea regit, et est eiusdem naturae cum ceteris membris, quia carneum
et osseum, ita Christus, mons montium ; et rector, de cuius plenitudine omnes
accipiunt, quia nec potest habere plenius dona Spiritus Sancti ; et est eiusdem
naturae cum Sanctis, quia habet humanam naturam ; et propter haec duo dicitur
caput Ecclesiae, quia rector et quia eiusdem naturae, quorum utrumque habet
secundum humanam naturam.

3 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 349.



in den frühen Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik 243

Nach dem Gesagten fordert der Pictaviensis zum Wesen des Hauptes
über den Besitz der Fülle der Gaben hinaus, von denen die Glieder
empfangen, noch die, allerdings auch vom Lombarden bereits
angedeutete, Gleichheit der Natur mit den Gliedern. Dies geht ohne Zweifel
zum Teil wenigstens auf die Tendenz zurück, Haupt und Mittler eng
zusammenzurücken h Aber es dürfte in einer Unterströmung darauf
auch die Lehre des ersten Jahrtausends Einfluß genommen haben, nach
der Christus deshalb nach der Menschheit unser Haupt ist, weil er die
Menschheit angenommen hat. Auch sei hier gleich vorweggenommen,
daß Haupt im eigentlichen Sinn auch noch von Petrus a Tarantasia
ab influentia cum conformitate nature genommen wurde 2.

Petrus von Poitiers kennt aber dann noch eine andere Bedeutung
für Haupt, die sich in der auctoritas erschöpft. Sie sieht er von Paulus
1 Kor. 11,3 gemeint: «Christus est caput viri, caput vero Christi
Deus 4. Auch hier schließt sich ihm Magister Martinas an 3.

Schließlich glaubt Petrus, daß auch schon ein bloßer Mensch, der
an Stelle Christi für uns litte, quadam praeeminentia als Haupt der
Kirche bezeichnet werden könnte, aber niemals wegen der Fülle der

Tugenden, die bloß Christus haben konnte 5. In diesem Punkt schließt
sich ihm eine Quästion der ihm ohnehin nahe stehenden Sammlung des
Cod. Paris. Nat. lat. 1708 an, da sie sagt, daß in dem gesetzten Fall

1 Man vgl. Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SS L 211, 1215). Hier findet man gegen
die Aufstellung, daß Christus der göttlichen Natur nach Haupt sei, den Einwand :

Item, secundum divinam naturam Christus est caput Ecclesiae. Ergo secundum
divinam naturam est mediator Dei et hominum. — In den dem Petrus von Poitiers
nahe stehenden Quästionen des Cod. Paris. Mazarin. lat. 1708 findet man auf
Blatt 248u die Stelle : Christus morte sua nos redemit et nos Deo reconciliavit.
In eo quod homo noster mediator fuit et capud ecclesie. Ebenso in der Quaestio 8

der Quästionensammlung des Cod. British Museum Harley. lat. 3855 fol. 11.
3 Paulinenkommentar. Zu Eph. (Brügge, Bibliothèque de la ville, Cod. lat.

80, fol. 75).
3 Sententiae. Lib. 5 c. 20 (SSL 211, 1216) : Nam secundum divinam naturam

non est eiusdem naturae cum Ecclesia. Unde nec secundum earn est caput Ecclesiae,

nisi in alia significatione accipiatur hoc nomen caput, ut notet auctoritatem,
non naturae identitatem. Quod videtur testari apostolus dicens : « Christus est
caput viri, caput vero Christi Deus. »

4 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 349 : Unde nec divina natura caput est
ecclesie, nisi tali dictione notetur auctoritas.

6 Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 1219) : Item, Deus Pater alium potuit
supponere quasi filium, qui pro nobis pateretur. Ille esset caput Ecclesiae et
mediator Dei et hominum. Ergo in se haberet plenitudinem gratiarum. Verum
est, quod posset alium supponere, qui esset caput Ecclesiae quadam praeeminentia
super alios, non virtutum plenitudine, quam nullus nisi Christus habere potuit.



244 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

jener Haupt nicht durch die Fülle der Gnaden wäre wie Christus, sondern

quadam super nos principalitate wie Petrus und die übrigen Apostel oder

zu unserer Zeit der Papst, die Bischöfe und die Erzbischöfe 1.

Allem Anschein nach ist Petrus von Poitiers identisch mit dem

Cancellarius, dem die ersten theologischen Quästionen des Cod. British
Museum Royal 9 E XII die Lehre zuschreiben : Der Mann heißt Haupt
des Weibes, weil es wesentlich aus seiner Rippe gemacht wurde und
der Mann selber gehalten ist, für sie zu sorgen und ihr vorzustehen.
Christus heißt Haupt des Mannes oder der Kirche, weil er der Kirche
in der Natur gleichförmig ist, sie leitet und ihr vornehmstes Glied ist.
Gott aber heißt Haupt Christi, d. i. sein Urheber, und in gleicher Weise

heißt Gott Haupt der Kirche 2. Der Verfasser der Quästionen selber

stimmt in seiner Lehre mit dem Pictaviensis überein. Wenn er auch

anfänglich zum Hauptsein Christi des Menschen bloß die Gleichförmigkeit

in der Natur und die Eigenschaft als erstes Glied fordert3, so sieht

er sich doch auf den Einwand hin, daß Christus wegen der Gleichförmigkeit

in der Natur auch Haupt des Bösen wäre, gezwungen, als weiteres
Erfordernis noch das hinzuzufügen, daß das Glied vom Haupt auch die

Tugenden herhaben müsse 4. Die zum Bereich des Petrus von Poitiers

1 Fol. 248ü : Queritur, utrum ille [ein bloßes Geschöpf], cuius morte sie redi-
mere [fol. 249] mur, capud esset ecclesie, quomodo Christus et mediator inter
nos et Deum. Dicit, quia capud posset esse ecclesie, set non eodem modo, quo
Christus. Ipse enim capud esset, non plenitudine [Ms. hat plenitudo] gratiarum
ut Christus, set quadam super nos principalitate ut Petrus et alii apostoli, quemad-
modum tempore nostro dominus papa vel episcopi aut archiepiscopi.

2 Fol. 3v : Cancellarius dicit, quod vir dicitur capud mulieris, eo quod de
costa viri essentialiter facta est mulier, et ipse vir tenetur ei providere et ei preesse.
Christus dicitur capud viri vel ecclesie, quia est conformis in natura ecclesie et
earn regit et est eius membrum excellentissimum. Deus autem dicitur capud
Christi, id est auetor eius ; eodem modo Deus dicitur capud ecclesie.

3 Cod. British Museum 9 E XII fol. 3 : Christus secundum deitatem est
capud ecclesie. Ergo secundum deitatem est conformis ecclesie. Dicimus, quod,
cum dicitur : Christus secundum deitatem est capud ecclesie, hoc nomen capud
notât auetoritatem vel prineipium. Cum autem dicitur : Christus secundum humani-
tatem est capud ecclesie, hoc nomen capud notât nature conformitatem et quod
est principale membrum ecclesie. Instantia : Trinitas est prineipium omnium :

ergo generat omnia.
1 Cod. British Museum Royal 9 E XII fol. 3u : Item queritur, utrum Christus

sit capud malorum, quia convenit cum eis in nature conformitate sicut et cum
bonis. Dicimus, quod non est capud malorum, quia non tantum per nature
conformitatem est capud alieuius, sed quia habent virtutes ab eo. — Man vgl. hier
auch den Einwand auf Blatt 3v : Dicimus etiam, quod Christus est capud utriusque
ecclesie, scilicet triumphantis et militantis. Sed dices, quod triumphanti non est
conformis in natura, quia non angelis, qui sunt eius pars.



in den frühen Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik 245

gehörige Quästionensammlung des Cod. British Museum Harley. lat. 3855

nennt Gott Haupt der Kirche gubernatione, Providentia, Christus als
Gott Haupt aus diesen gleichen Gründen, Christus als Mensch aber

Haupt impertione donorum, wegen der Fülle, in der er dieselben besitzt,
und ratione unionis, weil er unsere Natur angenommen hat L

Auch Petrus von Capua hält es für grundlegend, daß Christus wegen
der Fülle der Gaben Haupt der Kirche ist2. Dazu verlangt auch er
die Gleichförmigkeit des Hauptes mit den Gliedern und daß, wie im
Haupt alle Sinne sind und von ihm auf die einzelnen Glieder einzeln
sich ausdehnen, so auch von der Fülle der Gaben in Christus die Glieder
eine ähnliche und auch geringere Gnade empfangen 3. Doch kennt er
auch die Gleichsetzung des Hauptes mit Lenker und Leiter4 ; und
ebenso quadam similitudine die Bezeichnung Haupt für den, der irgendwie

Anfang und Ausgangspunkt ist, wie der Teufel, welcher Anfang des

Sündigens ist und von dem Schlechtes, wenn auch nicht alles Schlechte,
auf die Bösen übergeht5.

In der zum Bereich des Präpositinus, aber auch des Simon von
Tournai und anderer gehörigen Summe des Cod. Vat. lat. 10754 findet
man dann Haupt als das, woher die Glieder die Gaben empfangen, aber
auch als institutor und rector6. Petrus Cantor sieht in Christus das Haupt

1 Quaestio 29 (fol. I5v) : Sed nota, quod Deus aliter dicitur caput ecclesie

quam Christus secundum quod homo. Deus dicitur caput ecclesie gubernatione,
Providentia. Earn enim gubernat et ei providet. Christus vero eisdem modis
dicitur esse caput ecclesie secundum quod Deus. Sed secundum quod homo dicitur
caput ecclesie impertione donorum et ratione unionis. Impertione donorum, quod,
cum in eo fuerit plenitudo omnium donorum, de plenitudine eius accepimus,
Ratione unionis, quia nostram naturam sibi univit.

2 Summe (München, Staatsbibliothek, Clm 14508 fol. 52v) : Propter predictam
donorum plenitudinem dicitur Christus fuisse caput ecclesie.

3 Summe (München, Staatsbibliothek, Clm 14508 fol. 52v) : Responsio :

Christus dicitur caput ecclesie secundum quod homo et etiam secundum quod
Deus. Sed aliter et aliter. Secundum quod homo dicitur caput ecclesie, quia
est conformis nature cum membris, et sicut in capite sunt omnes sensus et ab eo

diffunduntur ad cetera membra, non omnes, sed ad singula singuli, ita in Christo
est plenitudo gratiarum, de qua in minori quantitate receperunt membra sua,
id est sancti, non essentialiter de ilia, sed quia acceperunt similem gratiam, et in
minori quantitate dicuntur de ilia accepisse. — Man vgl. auch ebenda, fol. 53 :

Non potest dici diabolus caput malorum tali similitudine, quali Christus bonorum,
quia nec est conformis nature cum eis, nec regit, immo destruit eos.

1 Summe (München, Staatsbibliothek, Clm 14508 fol. 52n) : Secundum quod
Deus vero dicitur caput ecclesie, id est rector et gubernator ecclesie.

6 Summe (München, Staatsbibliothek, Clm 14508 fol. 53) : Dicitur tarnen
caput eorum quadam similitudine, quia scilicet fuit initium peccandi et ab eo
procedunt quedam mala eorum, licet non omnia. 6 Fol. 22v.



246 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

der Kirche, seines Leibes, weil, wie aus dem Haupt jeder Sinn und jede
Bewegung auf alle Glieder überfließt, so von Christus, dem Haupt, alle

geistlichen Sinne und alle Gnadengaben auf die Kirche herabsteigen.
Dabei wird Bezug auf Joh. 1,16 genommen : De eius plenitudine nos
omnes etc 1. Eine Glosse am oberen Rand von Blatt 203 des Cod. Paris.
Mazarin. lat. 176 vermerkt aber zu diesen Ausführungen : Caput tripli-
citer dicitur : origine, ut vir caput mulieris, Christus caput viri, Deus

Pater caput Christi ; glorie collatione : qui adheret Deo, unus efficitur ;

nature conformitate : solus Christus secundum quod homo. Die hier
aufgestellte Forderung der Gleichförmigkeit in der Natur scheint ganz
der Meinung des Petrus Cantor zu entsprechen, da er selber betont,
daß aus Christus und der Kirche gleichsam eine Person wird, der ganze
Christus, nämlich Haupt und Leib, Bräutigam und Braut, da sie bereits
Eins sind in einer Natur2.

Stephan Langton weiß in seinem Paulinenkommentar von einem

dreifachen Gebrauch des Terminus Haupt : generatione, creatione, nature

conformitate. Generatione ist Gott Vater Haupt des Sohnes, insoweit
der Sohn Gott ist. Creatione ist die ganze Dreifaltigkeit Haupt der
Kirche — dies finde man aber selten — und Christus als Gott ist in
diesem gleichen Sinn ihr Haupt. Conformitate aber ist Christus als

Mensch Haupt der Kirche 3. So in der Fassung des Paulinenkommen-

1 Paulinenkommentar. Zu Eph. 1, 22 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 203) :

« Et ipsum », Christum fecit et dedit Deus Pater esse caput excellentius membrum
et dominans super « omnem ecclesiam », que est corpus illius capitis. Sicut enim
ex capite omnis sensus et motus defluunt ad omnia membra, sic ex Christo capite
omnes sensus spirituales et omnia dona gratie descendunt ad ecclesiam. De eius
plenitudine nos omnes etc. — Man vgl. auch zu Kol. 1, 18 (Cod. Paris. Mazarin.
lat. 176 fol. 210z>).

2 Paulinenkommentar. Zu Eph. 4, 31 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 206) :

Fit enim ex Christo et ecclesia quasi una quedam persona totus Christus, scilicet
caput et corpus, sponsus et sponsa, quod iam unum sunt in una natura.

3 Paulinenkommentar. Zu Eph. 1 (Salzburg, Bibliothek des Erzstiftes
St. Peter, Cod. a X 19 Seite 135) : Nota, quod caput tripliciter accipitur, scilicet
generatione, creatione, nature conformitate. Generatione est Deus Pater capud
Filii, secundum quod Filius est Deus. Unde in prima ad Cor. : volo vos scire,
quod omnis viri capud Christus est, caput autem mulieris vir, capud vero Christi
Deus. Ubi dicit glosa : capud Christi est Deus Pater, quia ab eterno genitus est.
Dignum est ergo, ut capud Filii Pater dicatur quasi genitor eius. Creatione est
tota Trinitas capud Ecclesie. Sed raro invenitur hic tarnen sicut capud. Unde
dicitur hic Christus secundum quod Deus capud Ecclesie. Vere conformitate
est Christus secundum quod homo caput Ecclesie. — Dies bringt der Sache nach
auch eine Quästion des Cod. lat. 434 der Bibliothek von Douai auf Blatt 98a :

Solutio : Pater dicitur capud Christi secundum quod Filius eius per generationem.



in den frühen Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik 247

tares des Cod. a X 19 der Bibliothek des Erzstiftes St. Peter in
Salzburg. In der Rezension des Cod. Paris. Nat. lat. 14443 (fol. 381v) und
in seinen Quästionen liest man aber :

Ad hoc nota, quod hoc nomen capud tripliciter dicitur de Christo.
Nam proprie secundum quod Deus dicitur capud ecclesie, id est principium
eius sive auctor, secundum quod principes capita populorum dicuntur, et
secundum quod non sequitur : Christus sive tota Trinitas est caput ecclesie :

ergo illud capud habet membra. Item alio modo secundum quod Deus
valde improprie dicitur esse capud ecclesie per figuram, que dicitur antropos-
phatos, et secundum hoc habet membra, id est fideles, et dicitur pati in
illis, scilicet per predictam figuram, et in hiis duabus significationibus hoc
nomen capud copulat divinam essentiam, immo supponit, et secundum hoc

per hunc terminum capud non potest Christus demonstrari, sed divina
essentia. Item tertio modo dicitur hoc nomen capud de Christo metaphorice,
inquantum est homo, hac scilicet metaphora, quia sicut in capite sunt
omnes sensus et est eiudsem nature cum corpore suo, ita in Christo sunt
omnes sensus spirituales et est eiusdem nature cum corpore, id est cum
ecclesia. Et secundum hanc metaphoram habet membra, id est fideles,
et secundum hoc nomen capud supponit Christum et per hunc terminum
hoc capud potest Christus demonstrarix.

Et Trinitas dicitur capud Christi secundum quod homo factus per creationem
et imaginem. Et Christus secundum quod homo est capud aliorum hominum
secundum medium communicans in natura eadem cum illis, quorum est capud.

1 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 238ü, ergänzt aus Cod. Paris. Nat. lat. 16385,
Schmutzblatt. Man vgl. auch Cod. Paris. Nat. lat. 16385 fol. 85f, der in teilweiser
textlicher Verschiedenheit schreibt : Responsio : Hoc nomen caput tripliciter
dicitur de Christo : proprie secundum quod Deus, et sic est caput ecclesie, id est
auctor et rector, secundum quod principes sunt capita populorum. Et secundum
hoc non sequitur : Christus sive tota Trinitas est caput ecclesie ; ergo habet membra.
Item alio modo per antropopascio, id est humanam passionem Dei dici potest :

secundum quod Deus patitur in membris suis, et secundum eundem modum
loquendi sumus membra Christi secundum quod Deus. Et in his duabus significationibus

hoc nomen caput supponit divinam essentiam. Et secundum hoc hec
falsa : Christus est hoc caput. Per hunc terminum hoc caput non supponitur persona,
sicut nec per hunc hec essentia. Item secundum quod homo metaphorice dicitur
caput ecclesie, quia sicut in capite sunt omnes sensus, ita est eiusdem nature
cum corpore, ita Christus est caput ecclesie et in ipso sunt omnes sensus spirituales
ecclesie et est eiusdem nature cum corpore ecclesie et supponitur per hunc terminum
hoc caput. Item, per metaphoram dicitur, quod Christus, secundum quod homo,
est caput ecclesie vel pars principalis ecclesie, secundum quod dicitur : servire
me fecistis in peccatis vestris. Item tota Trinitas est caput ecclesie per antropos-
pacion. Sed hec falsa : tota Trinitas est hoc caput ecclesie, sicut hec falsa : Christus
est ille auctor, quia hoc nomen auctor est essentiale et hoc pronomen ille non
construitur cum nomine essentiali. Sed hec est vera econtra : est hoc caput. Item
ad Cor. : Caput Christi est Deus. Christus est membrum Dei. Item : ergo cum
Christus sit Deus, Christus est caput suum et caput sui. Responsio : Verum est.
Sed cum dicitur : caput Christi est Deus, secundum quod Christus et homo



248 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Langton leitet caput von capere her und weist darauf hin, daß in
Christus als dem Haupt alle geistlichen Sinne der Kirche — audoritate,
non participatione —- sind und von ihm als dem Haupt ein Teil derselben

auf uns herabkommt L
Schließlich liest man in der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre :

Et dicitur ecclesia corpus Christi metaphorice, quia, sicut omnia membra
unius hominis vivificantur ab una anima, que habet sedem in capite,
ita omnes fideles vivificantur ab una anima, id est a Spiritu Sancto,

qui principaliter habet sedem in capite Christi, et sicut naturale corpus
Christi constat ex purissimis membris, ita corpus Christi misticum, quod
est ecclesia, constat ex purissimis fidelibus. Et ideo corpus Christi
naturale est sacramentum corporis mistici2.

Man sieht, daß das Denken über das Wesen des Hauptes ziemlich

unkompliziert war und man sich insbesondere nicht aprioristischen
Spekulationen darüber hingab. Von den Daten des hl. Paulus
ausgehend wurden allmählich die verschiedenen Bedeutungsmöglichkeiten
des Terminus Haupt erkannt und ihre wesentlichen Komponenten
herausgearbeitet. Auf eine derselben wurde hinsichtlich Christi und der
Kirche besonderes Gewicht gelegt und ihre Erkenntnis an Hand von
bereits aus der Patristik einzeln herkommenden Materialien ausgebaut.
So kam man dazu, daß man zwar die Bedeutung des Lenkens und der
Autorität nicht verkannt, aber doch für das Hauptsein Christi nicht
bloß die höhere Würde, sondern vor allem den Vollbesitz der Güter,
die von ihm auf den Leib ausgehen, und darum abhängig von ihm im
Leib sind, forderte, und schließlich auch besonderen Ton auf die
Gleichartigkeit in der Natur legte.

(Fortsetzung folgt.)

hoc nomen caput tenetur essentialiter, secundum quod est Deus personaliter et
copulat notionem scilicet paternitatem. Hic : Christus est caput ecclesie sive
secundum quod Deus sive secundum quod homo, tenetur hoc nomen caput
essentialiter.

1 Paulinenkommentar. Zu Eph. 1 (Salzburg, Bibliothek des Erzstiftes
St. Peter, Cod. a X 19 Seite 135) : Ostendens eius dignitatem ad nos pertinere,
id est loquitur de eo habito respectu, in quo sunt omnes spirituales sensus Ecclesie.
Caput a capiendo. Nota, quod in Christo sunt omnes spirituales sensus autoritate,
non participatione, quia non habuit spem vel fidem. Item sicut ex capite defluunt
omnes sensus ad membra, sic quedam modicitas a Christo capite ad nos pervenit.

2 Lib. 3 tr. 1 c. 5 (Paris, Philipp Pigouchet 1500, fol. 116v).


	Literarische Besprechungen

