
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Der Glaube als Personbegegnung : zur Kernfrage der Theologie Emil
Brunners [Fortsetzung]

Autor: Volken, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Glaube als Personbegegnung
Zur Kernfrage der Theologie Emil Brunners

Von Lorenz VOLKEN M. S.

(Fortsetzung)

II. Kritik

Wir gehen über zur Kritik. Es wird nützlich sein, zuerst einige
allgemeine Angaben zu beachten, bevor wir auf die einzelnen wesentlichen

Fragen eingehen.
In unserer Kritik werden wir versuchen, sachlich zu sein. Sogar

in unserer Darstellung haben wir darauf verzichtet, die heftigsten
Ausdrücke, mit denen Brunner die katholische Kirche und ihre Lehre
bezeichnet, anzuführen, um den Beurteiler von einer falschen
apologetischen Kampfeshetze und -hitze zu bewahren. Brunner braucht
auch nicht zu befürchten, wir möchten Protestanten dadurch «

verführen », daß wir uns in der ab und zu erforderlichen Darstellung der
katholischen Auffassung auf « die Lehre von unmaßgeblichen
Einzelgängern in der katholischen Kirche » berufen, die dem protestantischen
Verständnis besonders nahekommen L Und wenn Brunner sagt : « Uns
Protestanten aber interessiert nicht so sehr die 'mildere' Auffassung des

Herrn X oder Y, sondern die Lehre der katholischen Kirche »2, so gilt
das auch für uns. Wir werden uns nur auf die Kirche und auf die

scholastischen, streng römisch-katholisch gesinnten Theologen stützen
und bewußt keinen modernen Theologen heranziehen, der Brunner als

Mann der Anpassung, als Randsteher und « unmaßgeblicher Einzelgänger

» erscheinen könnte. Unsere Kritik wird nicht ein getarntes
Rückzugsgefecht sein.

Wir wollen auch die Kritik nicht zu leicht nehmen. Eine Kritik
Brunner gegenüber ist schwierig, — schwieriger als manche katholische

Theologen anzunehmen geneigt sind —, und zwar aus methodischen,

sprachlichen und sachlichen Gründen. Eine Theologie zu deuten und
zu beurteilen, die sich, grundsätzlich wenigstens, der dialektischen

1 Geleitwort zu : F. J. Leenhardt, Der Protestantismus im Urteil der
römischkatholischen Kirche (1943), 4.

2 Ebd. 6.



168 Der Glaube als Personbegegnung

Methode bedient, ist keine leichte Sache. Der Methode entspricht auch
die Terminologie : sie ist oft bunt und verwirrend Dazu ist zu bemerken,

was der selber so redegewandte K. Barth sagt : Bei Brunner
verbindet sich der Irrtum mit einem so « sehr geschickten Vortrag » und
mit soviel Wahrheit, « daß es auf das erste und zweite und dritte
Ansehen immer noch und immer wieder wie die Wahrheit selbst
aussieht »1. Schwierig ist aber unsere Kritik hauptsächlich wegen der hier

zu behandelnden Sache selbst : Brunner macht das Primärwesentliche
und Letztentscheidende des Glaubens zum Glaubensganzen schlechthin,
das er dann mit den Vorzügen der göttlichen Liebe überhängt ; wir
aber haben das Odium zu unterscheiden, dem Sekundärwesentlichen
auch noch seinen Platz zu sichern und Mißverständnisse zu lösen, die

ihr Dasein einer einseitigen, absoluten und darum ansprechenden
Stellungnahme verdanken. Absolutes und Entscheidendes ist immer leichter
zu vertreten als das Untergeordnete.

Wenn dem so ist, wird man wohl folgendes annehmen müssen :

Wer das Wesen des katholischen Glaubens nur einseitig oder oberflächlich

kennt, wie fast alle Protestanten, der wird Brunner recht geben.
Und dennoch Auch er könnte Bedenken bekommen : Wenn die Kirche
im allgemeinen2, und zwar die protestantische wie die katholische,
schon in der ersten Zeit ihres Daseins den echten Glauben, d. h. das

Ausschlaggebende, das, wodurch sie lebt, verliert und bis in unsere

Tage (also 1800, bzw. 400 Jahre lang) an einem dünnen, ausgelaugten
Lehrglauben festhält, der aus einer Jüngergemeinde eine Schule macht,
wie ist das mit der Vorsehung Gottes vereinbar, jenes Gottes, der der
Kirche verheißen hat, bei ihr zu bleiben bis ans Ende der Welt (Mt. 28,

20) Und wenn der, in dem diese Bedenken aufsteigen, vernähme,
was selbst Protestanten gesagt haben 3, daß Brunner wichtige, katholische

Lehren nicht richtig darstelle 4, müßte er nicht sein Urteil zurückhalten

bis er die ganze Angelegenheit einer gründlichen und allseitigen
Kritik unterzogen hätte.

1 Nein Antwort an Emil Brunner (1934), 5.
2 Ausnahmen gab es nach Brunner wohl immer wieder : einzelne, denen das

rechte Glaubensverständnis aufgegangen war.
3 Vgl. z. B. K. Barth, Nein Antwort an Emil Brunner, 32-34.
4 Was O. Bauhofer sagt, trifft leider zu : « Fast überall da, wo bei Brunner

ein Gegensatz zur katholischen Lehre entweder stillschweigend vorausgesetzt oder
ausdrücklich namhaft gemacht wird, ließe sich zeigen, daß diese Konstruktionen
weitgehend irrig sind. » Bemerkungen zu E. Brunners Christi. Anthropologie, in :

Stimmen der Zeit, 134 (1938) 330.



Der Glaube als Personbegegnung 169

Um eine solche Kritik geht es uns und nicht bloß um allgemeine
« unwissenschaftliche » Bedenken. Freilich kann diese Kritik hier nicht

ganz so gestaltet werden, wie wir sie gerne haben möchten : eine Kritik,
worin die philosophischen Voraussetzungen des Glaubensbegriffes gründlich

erwogen und wo nicht nur alles, was uns in diesem mißverständlich
erscheint, als solches klar erwiesen und dargetan würde, worin die echte

Auffassung besteht, sondern wo auch die großen Vorzüge des Brunner'-
schen Glaubensverständnisses vollauf gewürdigt würden. Wir werden
hier nur vier Fragen stellen. Aber mit der Antwort auf diese Fragen
werden immerhin die wichtigsten Mißverständnisse Brunners erkannt
und die hauptsächlichsten strittigen Punkte so behandelt, daß doch

auf das ganze Glaubensverständnis und auf manche ungestellte Einzelfrage

ein kritisches Licht fällt.
Unsere vier Fragen lauten so : Wie steht es mit der Grundlage des

Brunner'schen Glaubensverständnisses Ist das Verhältnis von Person

und Lehre im Glauben richtig bestimmt Ist der christliche Glaube

Begegnung im Gegensatz zum Fürwahrhalten Wie steht es mit der

Verhältnisbestimmung des Göttlichen und Menschlichen im Glauben

A. Die Grundlagen des Glaubensbegriffes

Aus unserer Darstellung der Glaubensauffassung Brunners 1 ist
ersichtlich, daß seine philosophischen « Vorerkenntnisse » sehr eng mit
seiner Glaubensauffassung zusammenhängen. Er aber verwehrt sich
ausdrücklich dagegen, daß diese dem « Glaubensverständnisse » irgendwie
als Grundlagen dienen sollten. Seine Überlegungen (über den Glauben)
seien « rein theologischer Art » ; sie seien unabhängig von der Richtigkeit

irgendwelcher philosophischer Vorerkenntnisse ; er übertrage solche

nicht « nachträglich » auf die Theologie (WB 60). Wir wollen hier nicht
untersuchen, ob diese Behauptungen zu Recht bestehen 2 — ein

allgemeines Urteil kann man sich vielleicht schon aus unserer Darstellung
bilden •— sondern nur die ausschlaggebende Frage stellen, ob die Grundlagen

des Glaubens als der Personbegegnung im Sinne Brunners tat-

1 Divus Thomas (1946), 83-98. Vgl. ebd. 80, das Verzeichnis der hier
gebrauchten Abkürzungen

2 Eine Untersuchung wäre hier nützlich und aufschlußreich, aber nicht
entscheidend. Die Entscheidung fällt auch in dieser Frage schon mit der Antwort
auf die andere Frage, die wir nun stellen : ist Brunners Glaubensverständnis
biblisch Wenn ja, dann ist Brunner auch hier im Recht ; wenn nein, dann ist
unsere dahingestellte Frage gegen ihn entschieden.

Divus Thomas 12



170 Der Glaube als Personbegegnung

sächlich in der Bibel und in der Reformation zu finden sei. Dieser
Glaube ist nämlich nach ihm das in der Schrift begründete und von
Luther wieder entdeckte, also das « reformatorisch-biblische
Glaubensverständnis ». Ist es das biblische Das ist hier unsere erste und
entscheidende Frage. Ist es das reformatorische So heißt eine zweite
für uns nebensächliche Frage.

1. Die Grundlage in der Heiligen Schrift

Wie jede Auseinandersetzung der katholischen Theologie mit der

evangelischen, so muß auch jene mit Brunner, erst recht in unserer

Angelegenheit, auf dem Boden der Schrift begonnen und geführt werden.
Wenn Brunners Glaubensverständnis biblisch sein soll, so muß wenigstens

folgendes nachweisbar sein : erstens, daß in der Schrift der
Glaubensgegenstand nur begegnende Person, Gott in Jesus Christus und
zweitens, daß der Glaubensakt nur das Begegnen, das ganz personhafte
Gehorsams- und Vertrauensverhältnis mit dieser Person sei.

Wir suchen hier in der Bibel nicht von vornherein die paulinische
« Sinntiefe und -weite » des Glaubensbegriffes, sondern wir tun, was
zunächst getan werden muß : wir gehen von den rein textlichen Gegebenheiten

des biblischen Zeugnisses aus. Wie tief und wie weit ihr Sinn

ist, wird sich aus der theologischen Besinnung in den folgenden Kapiteln
ergeben.

a) Der Glaubensgegenstand nach der Schrift

Es steht außer Zweifel, daß in der Heiligen Schrift Gott in der
Person Jesus Christus immer wieder als Glaubensgegenstand genannt
wird. Wie oft ist z. B. im N.T. « vom Glauben an ihn », an Christus
oder Gott, die Rede « Glaubet an Gott und glaubet an mich » (Joh.
14, 1.) Aber die Schrift läßt das wahre Glauben nicht nur auf Gott

als Person beziehen, sondern auch — was nach Brunner nie der Fall
sein darf — auf einzelne Aussprüche, Worte, Wahrheiten und Tatsachen

von dieser göttlichen Person, die uns ihr Sein oder Wirken offenbaren.
Daß dies eine sichere Feststellung ist, muß nun ausführlicher
nachgewiesen werden ; denn auf sie stützt sich direkt oder indirekt unsere

ganze Kritik in den folgenden Kapiteln.
Mehr als einmal wird im N.T. berichtet, daß man einzelnen

Aussprüchen von Jesus Christus Glauben schenkt. Dort, wo wir vom Worte
des Herrn an den königlichen Beamten erfahren (Joh. 4, 50) : « Geh

hin Dein Sohn lebt », heißt es anschließend : « Der Mann glaubte dem



Der Glaube als Personbegegnung 171

Worte, das Jesus zu ihm gesagt hatte (xw >.6y«, ov elirsv) und ging.»
Vergleiche u. a. folgende ebenso deutliche Texte : Joh. 2, 22 1

; Joh. 11,

25 ; 17, 8. Immer lesen wir, wie sich wirklicher Glaube auf einzelne

von Jesus oder den Aposteln verkündete Aussagen, Wahrheiten und
Tatsachen bezieht. Meistens sind diese mit einem ovi-Satz (glauben,
daß) verbunden, was erst recht zeigt, daß hier Glauben nicht ausschließlich

Personbegegnung ist. Man findet hierfür kaum einen deutlicheren

Beleg als gerade im Römerbrief Der hl. Paulus schreibt dort (10, 9) :

« Wenn du also mit deinem Munde Jesus als den Herrn bekennst und
mit deinem Herzen glaubst, daß (öti) Gott ihn von den Toten
auferweckt hat, so wirst du gerettet werden. » Es besteht kein Zweifel,
daß es sich hier um den « echten », « wahren » Glauben handelt. Wird
doch gerade hier das ausgesprochen, was Brunner zu den entscheidenden

Elementen des echten Glaubens rechnet, nämlich, daß er aus dem
« Herzen » kommt, also « Herzensglaube » ist, und daß er « rettet », also

Heils- und Rechtfertigungsglaube ist. Diese Stelle wurde und wird
denn auch von Protestanten gerne angeführt. Aber worauf bezieht sich

gerade hier das Glauben Ganz eindeutig und ausdrücklich auf eine

Tatsache: die Auferstehung! Daß diese Tatsache wesentlicher Gegenstand

— wir sagen nicht der Gegenstand des Glaubens — ist, erhellt
auch daraus, daß von ihr das Sein oder Nichtsein des wahren Glaubens

abhängt : « Ist aber Christus nicht auferstanden, so ist euer Glaube

nichtig ([ravala) ; dann seid ihr noch in euren Sünden.» So im 1. Kor.
15, 17. 2

Es werden noch andere Tatsachenwahrheiten als Gegenstand des

Glaubens erwähnt. Bei Joh. 14, 11 heißt es : « Glaubt mir, daß (oti)
ich im Vater bin und der Vater in mir ist. (Vgl. Joh. 14, 10 ; 10, 38.)

Vom weltbesiegenden, also sicherlich wahren Glauben, steht geschrieben :

« Wer soll denn die Welt überwinden, wenn nicht der, der glaubt, daß

(8ti) Jesus der Sohn Gottes ist » (1. Joh. 5, 5). Wer das glaubt, hat das

Leben (Joh. 20, 31). Christus will, daß man glaube, daß der Vater ihn
gesandt hat (Joh. 11, 31 ; 17, 21 ; 17, 8). Und weil die Apostel die

Tatsache glauben, daß Er von Gott ausgegangen ist, darum liebt sie

1 « Als er von den Toten auferstanden war, erinnerten sich seine Jünger
dieses Ausspruches, und sie glaubten der Schrift und dem Worte, das Jesus gesagt
hatte (er werde den Tempel, seinen Leib, in drei Tagen wieder aufbauen). » Wir
zitieren nach K. Rösch : Das N.T., Paderborn 1940. Andere Übersetzungen werden
eigens vermerkt.

2 Dasselbe drei Verse vorher (15, 14) : « Ist aber Christus nicht auferstanden,
dann ist unsere Predigt hinfällig und hinfällig auch euer Glaube (xevf, leer). »



172 Der Glaube als Personbegegnung

der Vater1. Nach Apg. 15, 11 bezieht sich der Glaube auf das eigene
Heil : « Wir glauben durch die Gnade des Herrn Jesus Christus (also

gewiß der wahre Glaube das Heil zu erlangen. » Nach Phil. 3, 10

ist der Glaube da, um « ihn » (Christus), aber auch die Macht seiner

Auferstehung und die Gemeinschaft mit seinem Leiden zu erkennen.
Wir brauchen nicht auf die vielen Texte in den Pastoralbriefen

hinzuweisen, die ebenfalls, wie die eben erwähnten, dartun, daß der

Glaubensgegenstand hier nicht ausschließlich die begegnende Person

im Sinne Brunners, sondern auch eine in Lehre faßbare Wahrheit, bzw.
« rechte Lehre » ist2 ; denn Brunner gibt das ziemlich offen zu. 3 Und
wohlbemerkt : er zählt auch die Pastoralbriefe noch zum Kanon, wenn
sie von ihm auch an dessen « Peripherie » gestellt werden. Man darf
hier freilich nicht vergessen, daß die Bibel nach Brunner grundsätzlich
nicht irrtumsfrei ist. Aber nicht nur in ihnen finden wir die Lehre so

hervorgehoben, sondern auch anderswo, z. B. ganz klar gerade im
Römerbrief 6, 17-18 : « Gott aber sei Dank, daß ihr Knechte der Sünde

gewesen, jedoch von Herzen gehorsam geworden seid der Gestalt der
Lehre (tÜttov StSax^ç), der ihr übergeben worden seid. Befreit aber von
der Sünde, seid ihr der Gerechtigkeit dienstbar geworden. »4 « Der
Gestalt der Lehre gehorchen » wird im Text und im Zusammenhang mit
dem wahren Glauben auch im Sinne Brunners offensichtlich identifiziert

; denn es bewirkt (wie es hier heißt) die Befreiung von der Sünde

und die Gerechtigkeit, also gerade das, was nach Brunner nur der
wahre Glaube bewirkt.

Alle diese bisher genannten, einzelnen Tatsachenwahrheiten, bzw.

Lehren, sind Wesensbestandteile des Evangeliums, das Jesus und die

Apostel verkünden. Dieses Evangelium — oder «Zeugnis» (Thess. 1,

1 Joh. 16, 27 : « Der Vater liebt euch, weil ihr mich geliebt und geglaubt
habt, daß ich von Gott ausgegangen bin. » Vgl. mit diesen Belegen auch Mk. 11,
23-24 und Joh. 4, 21 ; 8, 24 ; 13, 19.

2 Vgl. Tit. 1, 13. 14 ; 2, 10 ; 1. Tim. 1, 10. 11 ; 4, 1-6 ; 2. Tim. 2, 18. In
G. Kittels Theologischem Wörterbuch zum N.T. I 240, schreibt R. Bultmann,
daß ilrfima im N.T. « auch den Sinn von 'rechte Lehre' gewinnen » könne, und
zwar vor allem bei Paulus (244 f.), aber auch bei Johannes (245).

3 OV 8. Das gestehen noch deutlicher als Brunner andere protestantische
Theologen, z.B. W. Bauer, im Griechisch-deutschen Wörterbuch zu den Schriften
des Neuen Testamentes (1937), Sp. 1107. Das N.T. versteht unter dem Wort
mVtic nach ihm auch : « Das, was geglaubt wird, die Glaubenslehre ». Er verweist
auf Jud. 3, 20.

4 So übersetzt wortgetreu « Das Neue Testament und die Psalmen. Die in
Zürich kirchlich eingeführte Übersetzung aufs neue nach dem Grundtext berichtigt

». Zürich 1932.



Der Glaube als Personbegegnung 173

10) — das gewöhnlich als die Gesamtheit der Christus-Botschaft mit
allen den einzelnen Tatsachen und Lehren von Jesus und über Jesus

angesehen wird, erscheint immer wieder als Gegenstand des Glaubens.
Das wird auch von protestantischen Exegeten stark hervorgehoben 1

und ist unleugbar. Man vergleiche hiezu : Rom. 16, 25-27 ; 10, 16 ; Gal.

1, 24 ; 2, 7 ; 3, 5 (also nicht nur 2. Tim. 1, 11. 13 ; Tit. 1, 13 ; 1. Petr. 4,

18 Man kann die folgende wichtige Feststellung machen : Wer das

Evangelium nicht in der Gesamtheit annimmt, etwa einen einzelnen der
in ihm enthaltenen Tatsachenberichte oder Lehren leugnet — oder es

in irgend einem Punkte falsch verkündet —, der hat den Glauben

verloren (1. Tim. 1, 19. 20 ; 2. Tim. 2, 17. 18. Der Irrlehrer Hymen-
äus dem ist der Glaube unnütz. So im 2. Kor. 15, 1-5: «Brüder,
ich mache euch mit dem Evangelium bekannt, das ich euch verkündet
habe. Ihr habt es angenommen. Steht in ihm fest. Durch dies erlangt
ihr euch das Heil, wenn (also nur unter folgender Bedingung) ihr so

(wörtlich und besser : 'in dem Sinne' --[vi Loy«) daran festhaltet, wie ich
es euch verkündet habe. Sonst hättet ihr den Glauben vergeblich
angenommen (Ixtoç el p) elxfl èm<rzzùaa.xz). » Und nun gibt Paulus
anschließend den Gegenstand dieses Evangeliums an : er habe ihnen vor
allem überliefert, was er selbst empfangen, nämlich, « daß » Christus
für unsere Sünden gestorben, « daß » er begraben worden, « daß » er
auferstanden sei. Das sind Tatsachenwahrheiten, wie die Gläubigen sie

auch später unter dem Namen Glaubensartikel annehmen. Man denke

nun auch an Gal. 1, 8 : «Aber selbst wenn wir oder ein Engel vom
Himmel euch ein anderes Evangelium verkündeten, als wir euch
verkündet haben (und « als ihr empfangen habt » 1, 9) : der sei verflucht »

Zum Schluß sei noch auf verschiedene Schriftstellen hingewiesen,
aus denen besonders deutlich hervorgeht, daß nicht nur das personhafte

Du Gottes, die Person Jesus Christus im Gegensatze zu mehreren
verschiedenen Tatsachen oder Wahrheiten Gegenstand des Glaubens sei.

In Hebr. 11, 1 gibt die Heilige Schrift wie sonst nirgends eine ausdrückliche

Umschreibung, eine « Definition » vom wahren Glauben. Über den

hier bestimmten Akt des Glaubens mag man geteilter Meinung sein 2.

Aber der Gegenstand ist hier auf alle Fälle nicht so personhaft bestimmt,

1 So z. B. W. Mundle, Der Glaubensbegriff des Paulus, 14 ff. « Der Inhalt
der christlichen Verkündigung, der apostolischen Predigt, ist mit dem christlichen
Glauben schlechthin identisch. » Ebd. 16.

2 Ohne Zweifel zeigt das ëi.e-fxaç « Beweis », Überzeugung (wie es auch
W. Bauer und andere protestantische Exegeten übersetzen) für unsere Ansicht.



174 Der Glaube als Personbegegnung

wie er es nach Brunner sein müßte. Das Zürcher Neue Testament
übersetzt : « Es ist aber der Glaube eine Zuversicht auf das, was man
hofft, eine Überzeugung von Dingen, die man nicht sieht (7tpaY|x<xT(i>v

zkzyypç, où ßXe7topivwv). »

Selbst die neutrumhaften Bezeichnungen für den Glaubensgegenstand,

die Brunner als typisches Zeichen der katholischen Verdrehung
des Glaubensbegriffes anführt, gebraucht öfters auch die Heilige Schrift
Paulus bekennt öffentlich, daß er « alles glaube (7tt<JTeüco 7:5cm), was
im Gesetz und in den Propheten geschrieben steht » (Apg. 24, 14). Der
Heiland tadelt die Jünger : « O ihr Unverständigen, wie schwer wird
es euren Herzen (Herzensglaube alles zu glauben (s7tl 7töcmv), was
die Propheten verkündet haben » Unter dieses « Alles » rechnet Christus
selbst hier die Tatsache, daß er « dies » (-caux«) leiden müsse (Lk. 24,

25. 26). Zu Nikodemus sagt der Herr: «Wenn ihr nicht glaubt, da

ich von irdischen Dingen zu euch rede, wie werdet ihr glauben, wenn
ich von himmlischen (xà e7coupdcvca) zu euch rede » (Joh. 3, 12) 1.

b) Der Glaube

Mit diesen Feststellungen über den Glaubensgegenstand ist das

Entscheidende über den Glauben überhaupt gesagt worden, soweit es

für unsere Kritik von Belang ist. Denn auch in der Bibel ist er vor
allem vom Gegenstand her zu verstehen. Wir können uns daher kurz
fassen, wenn nun vom Glauben als Akt und als Glauben überhaupt
die Rede sein wird.

Der Glaubensakt wird in der Schrift nicht eindeutig erklärt. Das

Wort TïiCTTsùeiv selbst hat dort nicht immer den gleichen Sinn. Wie
es zu verstehen ist, läßt sich nur von der Beziehung auf seine Ergänzung,

seinen Gegenstand ermitteln. Es bedeutet gewiß auch Vertrauen
im Sinne Brunners, nicht selten da, wo es schlechthin auf die Person

1 Und zu Martha sagt Er : « Glaubst du das (toüto) » Nämlich seinen
Ausspruch : « Ich bin die Auferstehung und das Leben. Wer an mich glaubt,
wird leben» (Joh. 11, 25. 26). Vgl. .auch Joh. 8, 26 : « Der mich gesandt hat, ist
wahrhaftig und ich verkünde das, was (ä raOra) ich von ihm gehört habe »

und Joh. 3, 12 ; 14, 26 ; 16, 13. Wo Brunner an entscheidender Stelle vom
Glaubensgegenstand redet (OV 38), da stützt er sich ganz stark auf A. Schlatters Buch :

« Der Glaube im Neuen Testament », das er innerhalb acht Zeilen nicht weniger
als dreimal anführt. Doch ist es so, wie W. Mundle sagt : « Die Darstellung
Schlatters ist trotz vieler feiner und zutreffender Bemerkungen allzusehr von
seinem modernen Glaubensverständnis geleitet und nicht selten konstruktiv ; seine
Reflexionen sind oft nicht derart, daß man sie bei den neutestamentlichen Schriftstellen

voraussetzen darf.» Der Glaubensbegriff des Paulus, 1.



Der Glaube als Personbegegnung 175

Christi oder Gott bezogen ist. Darin hat Brunner recht. Aber « glauben »

hat bestimmt auch den Sinn von : annehmen, zustimmen, überzeugt
sein, fürwahrhalten, und nicht nur dort, wo in der Heiligen Schrift
vom natürlichen Glauben, sondern auch da, wo vom « wahren »

göttlichen Glauben die Rede ist.
Das trifft nun in den oben angeführten Stellen und in vielen andern

zu, in denen 7U<7teusw sich auf eine Tatsache, eine Wahrheit oder
Lehre bezieht, die uns Aufschluß gibt über Gott. Vorausgesetzt, daß

man die Ausdrücke : Überzeugtsein, Fürwahrhalten usw. nicht nur im
gewöhnlichen menschlichen, sondern in einem viel tieferen, übernatürlichen

Sinn versteht, wie später zu erklären sein wird, kann man sie

ohne weiteres, nicht aber das Verbum : « Vertrauen », an allen diesen

Stellen für « glauben » einsetzen. So ließe sich, ohne den Sinn wesentlich

zu ändern, Rom. 10, 9 so übersetzen : « Wenn du mit deinem

Herzen fest fürwahrhältst (fest überzeugt bist), daß Gott ihn von den

Toten auferweckt hat, so wirst du gerettet werden » ; aber nicht : « Wenn
du mit dem Herzen vertraust, daß Gott ihn auferweckt hat !» Für
Joh. 5, 5 ließe sich wohl sagen : « Wer soll denn die Welt überwinden,
wenn nicht der, der fest überzeugt ist — oder fest fürwahrhält — daß

Jesus der Sohn Gottes ist », aber niemals könnte es heißen : « wenn
nicht der, der vertraut (der Jesus begegnet, sich ihm hingibt), daß Er
der Sohn Gottes ist. » Das gleiche gilt für alle solche Texte der Schrift,
von denen wir vorhin nur einen Teil angegeben haben 1.

Was wir behauptet haben, ist also keine (im Interesse des «

katholischen Glaubensbegriffes ») irgendwie aus der Schrift herauskonstruierte
Deutelei, sondern biblischer Sachverhalt, den auch manche protestantische

Exegeten zugeben. Es seien der Bedeutung der Sache wegen
zwei angeführt. W. G. Kümmel, auf den Brunner selbst an entscheidender

Stelle verweist (OV 38), schreibt Es ist also durchaus richtig
und zu Unrecht bestritten worden, daß der Glaube bei Paulus zunächst

durchaus Fürwahrhalten der Botschaft ist. » 2 «... Es ist ganz deutlich,
daß auch für Johannes der Glaube zunächst durchaus ein Fürwahr-

halten, eine Anerkenntnis der göttlichen Würde Jesu ist. »3 IV. Mundle

teilt als Ergebnis seiner exegetischen Untersuchung mit, « daß der

1 Vgl. z. B. « Glaubst du das » bei Joh. 11, 25. 26 ; oder Apg. 24, 14 : « Wie
schwer wird es euren Herzen, alles zu glauben (zu vertrauen

2 Der Glaube im N.T. Seine katholische und reformatorische Deutung, in :

Theologische Blätter 16 (1937) 214.
3 Ebd. 215.



176 Der Glaube als Personbegegnung

Glaube für Paulus ein 'Überzeugtsein von Tatsachen' ist1, ein

Fürwahrhalten, das sich auf den durch die apostolische Predigt dargebotenen
Sachverhalt richtet »2. « Die moderne Antipathie gegen den Glauben
als Fürwahrhalten ist ihm fremd. »3

Diese Feststellung betrifft nicht nur das Wort : glauben selbst,
sondern auch Ausdrücke, die es ab und zu ersetzen. Glauben heißt
auch das Evangelium anerkennen, empfangen (1. Kor. 15,1. 2). Glauben
wird oft — aber nicht immer — identifiziert mit Erkennen 4 oder auch

mit Sehen und Wissen 5, das freilich hier nicht im streng wissenschaftlichen

Sinne verstanden wird, was man von der Bibel auch nicht zu
erwarten hat. Deshalb steht Glauben im Gegensatz zum Schauen

(2. Kor. 5, 7). Glauben heißt auch gehorchen. Aber das kann nicht,
sowenig wie die soeben genannten Ausdrücke, einfachhin für den Glauben
als Begegnung in Anspruch genommen werden oder gegen den Glauben
als Fürwahrhalten, Überzeugtsein, ausgespielt werden, wie Brunner es

tut. Er setzt voraus, daß das Gehorchen bei Paulus rein personhaft
zu verstehen sei, was aber nicht zutrifft. Gerade wo es offensichtlich
mit dem Glauben gleichgesetzt wird, heißt es dem « Evangelium » gehorchen

(Rom. 10, 16), also der Botschaft von Jesus und nicht direkt
dem persönlichen Gott oder Jesus Christus. Es sei nochmals betont,
daß wir damit nicht behaupten, daß die Heilige Schrift dieses mehr
oder weniger unpersönliche Moment im Glauben als das Wichtigste und
Letztentscheidende im Glauben ansehe, sondern nur, daß es wirklich
zu dessen eigentlichem Wesen gehöre.

Nach diesen Ausführungen ergibt sich nun von selbst die Antwort
auf die Frage, ob Brunners Glaubensverständnis das biblische sei, wie

er behauptet. Das ist nicht der Fall, da ja seine Bestimmungen über

Gegenstand und Akt des Glaubens in wesentlichen Punkten der Bibel
widersprechen. Wir haben das nachgewiesen und uns bei diesem Nachweis

bewußt fast ausschließlich auf Paulus (vor allem auf die « großen »

Briefe und auf Johannes berufen, weil Brunner gerade auf sie sein

1 Hier wird in der Fußnote auch auf E. Dobschütz und E. Wießmann
verwiesen.

2 Der Glaubensbegriff des Paulus, 16-17. Es steht für Mundle fest, «daß
der paulinische Glaube seinem Wesen nach ein Fürwahrhalten, nämlich die
Überzeugung von der Wahrheit dessen, was als Inhalt der evangelischen Predigt zu
gelten hat, einschließt». Ebd. 16.

3 Ebd. 18.
4 Joh. 17, 8. Vgl. 17, 25 mit 17, 28 ; und Gal. 3, 23-26 mit 4, 8. 9.
6 Joh. 14, 9. 10; Rom. 6, 8 ; 1. Thess. 4, 14.



Der Glaube als Personbegegnung 177

Glaubensverständnis stützt1. Es ist bemerkenswert, daß auch evangelische

Theologen gerade bei Johannes und Paulus « Ansatzpunkte » für
einen « katholischen Glaubensbegriff » vorfinden, der aber weit unter
dem eigentlich katholischen steht2. Im Hebräer- und Jakobusbrief,
in den Pastoralbriefen und im Judasbrief finden sie jenen schon ganz
klar ausgesprochen. Und wenn nun die Frage nach der Glaubensauffassung

des ganzen Neuen Testamentes gestellt wird, kann W. Kümmel
antworten : « Man muß sich einmal klar machen, daß auch diese (dem
auf die Person Christi gerichteten, personhaften Heilsglauben
entgegengesetzten) Gedanken im Neuen Testament stehen », und es könne sich

« die katholische Lehre für ihren intellektualistischen Glaubensbegriff
auf einen Teil des Neuen Testamentes berufen »3. W. Bauer stellt fest,
daß Glaube (mcmç) im Neuen Testamente u. a. auch folgendes bedeutet

: « Anerkennung und Annahme der christlichen Lehre als Lehre »,

« wahre Frömmigkeit », « Christliche Eigenschaft » und Tugend « neben
andern Tugenden »4. Tatsächlich wird der Glaube neben Geduld und

Langmut als Früchte des Heiligen Geistes (Gal. 5, 22) und neben Liebe
und Keuschheit angeführt (2. Kor. 8, 7 ; 1. Tim. 4, 12). •

Nach den Aussagen des N.T. kann demnach der Glaube nicht nur
Akt sein und überhaupt nicht schlechthin das sein, was Brunner unter
ihm verstehen will : die Personbegegnung. Das wäre offensichtlich

1 Paulus ist ja der Apostel des (reformatorischen) Glaubens, und Johannes
hat man vor allem die für diesen Glauben grundlegende Erkenntnis : das personhafte

Verständnis des Wortes und der Wahrheit zu verdanken.
2 Daß gerade Paulus und Johannes unter « glauben » ganz sicher auch

Fürwahrhalten verstehen, haben wir oben von Kümmel gehört und W. Köhler
schreibt (1943), daß für den « rein intellektuellen Gehorsamsglauben » — den
Lehrglauben im Sinne Brunners — « der Ansatzpunkt schon bei Paulus vorhanden
war». Dogmengeschichte als Geschichte des christlichen Selbstbewußtseins (1943)
184. « Schon der Gegenstand des Glaubens ist ein anderer. Die Auferstehung
Christi ist der nächste Gegenstand des Glaubens». Ebd. 180. Schlimmer steht
es nach ihm noch bei Johannes, bei dem der Glaube « unmittelbar Bekenntnisglaube

geworden». Ebd. 187.
3 W. Kümmel, Der Glaube im N.T. in : Theologischen Blätter, 16 (1937) 217,

219, 220. Sperrungen von Kümmel.
4 Griechisch-deutsches Wörterbuch zum N.T., Sp. 1104-1107, wo auch die

Belegstellen angegeben sind. Ähnlich K. Barth. Nach ihm ist matic 1. Treue
Gottes ; 2. « schon bei Paulus, Rom. 12, 16 ; Gal. 1, 31 ; 3, 22 ; 1. Tim. 4, 1-6 und
dann Jud. 3. 6 die Lehre des Glaubens, das dem Menschen geoffenbarte
Evangelium » ; 3. der in Christus geschaffene Stand, das Sein der Christen ; 4.

Vertrauen ; 5. die « Bezeichnung einer christlichen Geistesgabe oder Tugend, neben
der es auch andere gibt und neben denen sie nicht besonders hervortritt, ja neben
denen sie sogar (1. Kor. 13, 13 zurücktreten kann », 6. Zugehörigkeit zur christlichen

Religion. — Die kirchliche Dogmatik (1935) I 240, 1.



178 Der Glaube als Personbegegnung

wenigstens gegen « einen Teil » des Neuen Testamentes. Aber auf solche

Gedankengänge geht Brunner überhaupt nicht ein, sondern behauptet
einfachhin energisch seine These. Und wenn er diese begründen will,
bringt er oft solche Schriftbelege, die, aus dem Zusammenhang
losgelöst, freilich für seine These sprechen können, oder oft solche, die

überhaupt nicht vom Glauben reden.
Es ist darum bezeichnend, wenn Brunner gegen einen « massiven

Biblizismus » eingestellt ist und gewisse biblische Aussagen auch bald
als historische Bedingtheit versteht. Es ist darum auch begreiflich,
daß Brunner von vornherein nach der « Sinntiefe » und « Sinnweite »

des Glaubens im N.T. fragt, ohne die verschiedenen, ausdrücklich

vom Glauben (tzigtzvziv, itîaTiç) handelnden Texte zu berücksichtigen
— wenigstens von ihnen auszugehen, was ja für jede Sinnermittlung,
auch für die tiefste « Sinntiefe » zunächst erforderlich ist. Und wenn
er einmal reformatorische Voraussetzungen unbedingt annimmt, daß

der Glaube das Gottesverhältnis überhaupt sei, und daß dieser sich

nicht wesentlich von Gnade und Liebe unterscheide x, dann kann
folgerichtig der Glaube nicht wesentlich das sein, was irgendwie nur einen

Teil dieses Gottesverhältnisses —- das freilich in einer Personbegegnung
besteht — ausmacht. Ja, wenn der Glaube « allein » rechtfertigt, oder,
wie Brunner auch sagt, die Person bzw. die Existenz umwandelt, dann
muß er, auf der Seite des Menschen wenigstens, mehr sein als die Liebe,

was nach Brunner jedenfalls Paulus lehrt2. Und doch ist es Paulus,
der wie kein anderer den Vorrang der Liebe über den Glauben

ausgesprochen hat : 1. Kor. 13, 13 und ebenso deutlich 1. Kor. 13, 2 :

« Und wenn ich allen Glauben hätte (wörtlich : 'habe', eyo> irckrav tt]v
7thmv), so daß ich Berge versetzen könnte, hätte aber die Liebe nicht,
wäre ich nichts. »

Vor allem dieser Text ist vor Augen zu halten, wenn man bei
Rom. 3, 28 liest, « daß der Mensch durch den Glauben gerechtfertigt
wird, unabhängig von Gesetzeswerken» (vgl. Gal. 2, 16). Es heißt
hier nicht : durch den Glauben « allein ». Auch hat der Rechtfertigungsglaube

nicht als der schlechthinnige Glaube zu gelten, was in offenem

1 OV 242 ; MW 221, 226-227 ; WB 84.
a « Während die Synoptiker und in gewissem Sinne auch die Johanneischen

Schriften im Anschluß an das Alte Testament dem Agape-Begriff gegenüber dem
Pistis-Begriff den Vorrang geben, hat Paulus — freilich ohne jede Polemik und
auch ohne den Begriff der Liebe Gottes einfach zu verdrängen (welch geschickte
Rede!) — den Pistis-Begriff an die erste Stelle gerückt». WB 52. Vgl. Der
Römerbrief 120.



Der Glaube als Personbegegnung 179

Gegensatz zu einem « Teil des N.T.» stünde 1. Biblisch kann der Glaube
nicht sein, der ausdrücklichen Zeugnissen der Bibel widerspricht. Aber
das tun sowohl der Glaube im Sinne der Personbegegnung Brunners,
als auch — und erst recht — das, was er als « katholischen Glaubensbegriff

» darstellt, nicht aber die eigentlich katholische Glaubensauffassung,

wie wir noch sehen werden. Der biblische Glaubensbegriff kann,
auch nach Brunner, nur durch eine theologische Besinnung festgestellt
werden, weil eben « Glaube » in der Bibel in verschiedenem Sinne
gebraucht wird. Es ist aber, nach der einzig richtigen Methode, von engen
Bestimmungen auszugehen, d. h. von solchen, die den Glauben von
verwandten Begriffen wie Hoffnung und Liebe scheiden. So wird sich

ergeben, daß zwar alles, was in der Schrift als Glaube bezeichnet wird,
wirklich Glaube ist, aber oft auch mehr als « nur » Glaube, das heißt :

Glaube von Liebe erfüllt, überhaupt das volle christliche Innenleben.
Wenn aber Brunner anders vorgeht, wenn er nur nach jenen biblischen
Ausdrücken, die den Glauben im breitesten Sinne, in jener konkreten
Bedeutungsfülle verstehen, die noch allerlei verwandte Begriffe : Reue

und Buße, Vertrauen und Gehorsam, Gebet und Gnade, Hoffnung und
Liebe) in sich birgt, den Glauben schlechthin bestimmt, dann muß ihm
ein Glaubensbegriff, der nur auf das eigentliche Wesen, auf den

Bedeutungskern sieht, von vornherein als falsch erscheinen2. Aber dann wird

1 /. Lortzing, der sich als Protestant die Aufgabe gestellt hatte, die biblische
Grundlage der Lehren Luthers zu untersuchen, teilt als Ergebnis seiner ernsten,
sachlichen Untersuchung mit, « daß Luther seine Hauptlehren nicht der Schrift,
sondern seinen religiösen 'Erlebnissen' entnommen hat und daß die biblische
Begründung, welche er seiner Rechtfertigungslehre zu geben versucht hat, eine
völlig verfehlte und völlig mißlungene war, indem er den Schriftworten vielfach
Gewalt angetan hat, um sie für sich in Anspruch nehmen zu können ». Die
Rechtfertigungslehre Luthers im Lichte der Heiligen Schrift (1931), 157. Vgl. dazu auch :

Wie ist die abendländische Kirchenspaltung entstanden (1929).
2 Der protestantische Theologe, der die letzten wichtigen Sätze liest, sagt

sich unwillkürlich : Dieses eigentliche Wesen des Glaubens ist also nach
katholischer Auffassung doch die fides informis Und er versteht darunter grundsätzlich

das, was Luther fides historica nannte : jenen natürlichen Glauben, den auch
Türken und Teufel haben : « Die fides informis — jener Glaube, den auch die
Teufel haben. » Vgl. Jak. 2, 19 (OV 39).

Das ist aber ein Mißverständnis : Erstens besteht zwischen der lutherischen
fides historica und der katholischen fides informis ein großer Unterschied. Diese
ist nicht im Gegensatz zu jener nur eine «Leistung des Menschen» (OV 180),
sondern ein Geschenk « Gottes », « eine Tat, die wir nicht ohne Erleuchtung und
Eingebung des Heiligen Geistes» vollziehen (Vat. Konzil: Denz. n. 1791). Auch
die fides informis hat den dreipersönlichen Gott zum Grund und Gegenstand.
Zweitens trifft es nicht zu, daß in der fides informis im Gegensatz zur fides
formata das eigentliche Wesen des katholischen Glaubens liegt. — « Wesen » ist



180 Der Glaube als Personbegegnung

er allerdings auch alle die vielen Bibelaussagen, die diesen Glauben im
engern und eigentlichen Sinn als wahren Glauben verstehen, als unbiblisch

verwerfen und dadurch zeigen, daß sein eigener Glaubensbegriff
unbiblisch ist.

2. Ist Brunners Glaubensbegriff reformatorisch

Es erübrigt sich zu prüfen, ob Brunners Ansichten über die

Wegentwicklung des Glaubensverständnisses von der Schrift durch die
Tradition ganz zutreffend seien, da wir das, was er in der Tradition
verwirft, grundsätzlich schon in der Schrift selbst ausgesprochen finden,
wie wir soeben gesehen. Die echte Tradition ist für Brunner die
Reformation. Und seine Auffassung vom Glauben soll nicht nur das biblische,
sondern auch das « reformatorische Glaubensverständnis » sein. Was
ist nun zum zweiten Teil dieser Behauptung zu sagen

« Reformatorisch » wird hier von Brunner fast ausschließlich auf
Luther bezogen. Wenn man nun den Glauben bei Luther einfachhin
als das zuversichtliche, rechtfertigende Vertrauen auf Christus, die
Hingabe an ihn versteht1, so hat Brunner dieses Verständnis in gewisser
Hinsicht noch vertieft und eindeutiger gefaßt. Wenn man aber das

eigentlich Neue in Luthers Auffassung näher ins Auge faßt und es mit
seinen notwendigen Grundvoraussetzungen sieht, dann erblickt man so

erhebliche Unterschiede, daß man staunen muß, wie sich Brunner so

stark und so eindeutig auf Luther berufen kann. Die Lehre von der

Imputation, bzw. der passiven Gerechtigkeit und die Lehren von der
Alleinwirksamkeit Gottes und vom unfreien Willen des Menschen, die

gerade für Luthers neue Glaubensauffassung von grundlegender Bedeu-

hier im Unterschied zum Dasein, zum konkreten Innensein des Glaubens im
Menschen zu verstehen —, da es nicht nur von der Gegenwart, sondern auch von
der Abwesenheit der Liebe absieht. Mit andern Worten : Obwohl der reine, eigentliche

Glaube immer entweder liebeerfüllt oder liebeleer ist, kann man sein eigenes
Wesen doch nur durch Absehen, durch Scheidung — d. h. aber nicht Trennung —
von der (tatsächlich gegenwärtigen) Liebe erkennen.

Will man z. B. wissen, was das menschliche Herz in sich ist, so darf man
es weder aus dem lebendigen Organismus herausschneiden und auf dem Seziertisch

nur als totes betrachten, noch auch die Funktion der andern Organe und des

ganzen Organismus in sein Wesen einbeziehen, sondern es muß trotz seines lebendigen

Verbundenseins mit dem Ganzen, doch in sich selbst gesehen werden.
1 R. Seeberg, Die Lehre Luthers (1933), 118, 120. Die soeben genannten

Lehren ; A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte (1920), III 825 ; H. Grisar,
Luther (1912), III 301. Theod. Harnack, Luthers Theologie II (1886), 435-436.
Dieses Werk gehört nach Brunner zum Besten, was über Luthers Theologie
geschrieben worden ist.



Der Glaube als Personbegegnung 181

tung sind, hat der Reformator selbst, allenfalls in seinen Hauptwerken
(so im Kommentar zum Galaterbrief und in De servo arbitrio) mit
allem Nachdruck als seine Grundlehren verteidigt und sie, trotz gelegentlicher

Schwankungen und Widersprüche, bis zum Lebensende bewahrt b
Gerade diese Lehren gibt Brunner auf : Nach der Bibel wird die Gerechtigkeit

« wirklich » unser. « Gott erklärt nicht nur, er schafft auch einen

neuen Menschen. »2 Jedes Denken, das die Freiheit des Menschen in
Frage stellt, ist gegen die Bibel. Wer « die Allmacht und Allwirksamkeit
Gottes als Alleinwirksamkeit Gottes ausdeutet und so das Gegenüberverhältnis

aufhebt, der zerstört damit den biblischen Gottesgedanken »3.

Das heißt : diese soeben genannten Grundlehren Luthers zerstören
Fundament und Kern der Theologie Brunners : die gegenseitige Beziehung
zwischen Gott und dem freien Menschen, die « personale Korrespondenz

»4. Wie soll da Brunners Glaubensbegriff, der nichts anderes als

die Setzung dieser « Korrespondenz » ist, der reformatorische,
lutherische sein

Brunner kann das also mit wenig Recht behaupten, schon wenn
wir nur, wie bisher, den « neuen » Glaubensbegriff Luthers ins Auge
fassen. Luther hat aber, wenigstens nach den Jahren 1519-1523, auch
einen andern Glaubensbegriff, den er zwar weniger häufig, aber doch

oft, und zuweilen ebenso bestimmt lehrt und braucht. Es ist der
« katholische », wie ihn Brunner versteht : das Fürwahrhalten aller
geoffenbarten Wahrheiten. Das ist geschichtliche Tatsache. Luther
schrieb schon 1521 (also schon vor der von Harnack und Grisar bezeich-

1 Von 1520 ab lehrte Luther die iustitia passiva « durchweg bis an sein
Ende ». Ebd. 416.

« Der Lehre von der passiven Gerechtigkeit ist Luther bis zum Tode treu
geblieben. » /. Lortzing, Wie ist die abendländische Kirchenspaltung entstanden
(1929), 59.

2 WB 76. Vgl. auch : Die Lehre vom Heiligen Geiste (Kirchl. Zeitfragen
15), 21.

3 WB 44. Vgl. den mehr oder weniger deutlich ausgesprochenen Gegensatz
zu Luther in dieser Frage, besonders MW 140, 142, 144-145, 271-272 ; Schicksal
und Freiheit, in : Neue Schweizer Rundschau, 5 (1938) 531, wo es ausdrücklich
heißt, die Lehre vom unfreien Willen und von der Prädestination, die « alle drei »

(Luther, Calvin und Zwingli) lehrten, sei nicht, wie diese meinten, « die des Apostels
Paulus », ja überhaupt nicht biblischen, sondern antikphilosophischen Ursprungs.

4 « Die Lehre von der Alleinwirksamkeit Gottes ist neuplatonischen
Ursprungs — mag sie auch von gewichtigsten Lehrern der Kirche (Luther etwa
vertreten worden sein. Sie ist darum unbiblisch, weil sie die Grundstruktur der
biblischen Verkündigung, das Verhältnis der personalen Korrespondenz, einem
Denken opfert, das durch den Objekt-Subjekt-Gegensatz (also das rationale
'Denken'!) bestimmt ist» (WB 75).



182 Der Glaube als Personbegegnung

neten Zeit des « Rückfalles » 1523) folgenden, auch im Zusammenhang
eindeutigen Satz, der Brunner selbst trifft, da er die «Mutter Jesu«
nicht als Jungfrau anerkennen will — : « Si quis Mariam neget virginem,
aut alium quemvis singularem articulum non crediderit, damnatur,
etiam si alioqui ipsius virginis et virginitatem et sanctitatem haberet. «1

Diese Tatsache wird von den großen protestantischen und
katholischen Geschichtsforschern eindeutig bezeugt2. Es ist erstaunlich, daß

1 De votis monasticis, Wke : WA VIII 583. Aus vielen andern Belegen,
die man ohne besondere Mühe bei Luther finden kann, seien nur folgende
angeführt : « Wenn man von einem artickel des glaubens feilt, er sey wie gering er
wolle für der Vernunft, so hat man sie alle verlorn, das man keinen mehr recht
hatt ...» — Ursache : « wenn ein ring aus der ketten entzwey ist, so ist die ganze
ketten entzwey.» (Predigt am Ostermontag 1530), Wke WA 32, 59.

In der Schrift : Kurzes Bekenntnis vom heiligen Sakrament, gipfelt die
entschiedene Verdammung der « Sacramentsfeinde » im Satz : « gewis ists, wer
einen Artickel nicht recht gleubet, oder nicht wil (nach dem er vermanet und
Unterricht ist), der gleubt gewislich keinen mit ernst und rechtem glauben
Darumb heißts, rund und rein gantz und alles gegleubt, oder nichts gegleubt,
Der heilige Geist leßt sich nicht trennen noch teilen, das er ein stück sollt war-
hafftig und das ander falsch leren oder gleuben lassen alle Ketzer sind dieser
art, das sie erstlich allein an einem Artickel anfahen, darnach müssen sie alle
hernach, und alle sampt verleugnet sein, gleich wie der Ring, so er eine borsten

Sprung) oder ritz Riß) kriegt, taug er gantz und gar nicht mehr. Und
wo die Glocke an einem ort berstet, klingt sie auch nichts mehr, und ist gantz
untüchtig» (Wke, WA 54, 158-159). Luther bezeichnet in dieser Schrift Zwingli
— der überhaupt « gantz und gar zum Heiden » geworden (ebd. 143 und 144) —
Karlstadt, Ökolampadius, Schwenkfeld und « ihre Jünger » allesamt als Ketzer
(141, 142, 158) und Lästerer (146, 141, 154) ; er will sie « bestendiglich und festig-
lich fur Gotts und unser (seiner) verdampfe feinde halten, Und nicht sampt jnen
Christus wort leugnen, sehenden und verkeren (165) ; sie sind « Christus lesterer
und feinde» (154) ; wollte er «Iren rechten namen geben», so wären sie
«Seelfresser und Seelmörder » mit einem « eingeteuffelt, durchteuffelt, uberteuffelt,
lesterlich hertz und lügenmaul » (147) ; und wenn er es mit ihnen halten sollte,
so müßte er sich selbst «in abgrund der Hellen sampt jnen verdammen» (157).
Warum das alles Warum spricht ihnen Luther — und Brunner muß das hier
zweifellos zugeben — also bestimmt auch den echten biblisch reformatorischen
Glauben ab Hauptsächlich und im Grunde deshalb, weil sie nach seiner
Überzeugung einen einzigen « Artickel » : die rechte Lehre vom heiligen Sakrament
nicht verstehen wollen, falsch lehren und leugnen. Vgl. hiefür ebd. 412, und
überhaupt das ganze « Kurtz bekentnis », das Luther mit Vorbedacht und im
Gedanken an den nahen Tod schrieb : « Denn ich, als der ich nu auff der Gruben
gehe, wil dis zeugnis und diesen rhum mit mir fur meins lieben HErrn und
Heilands JHesu Christi richtstuel bringen ...» (ebd. 141).

2 O. Ritsehl schreibt : Luther verdankt « der gesamte Protestantismus nicht
nur sein Dasein, sondern auch seinen von der katholischen Auffassung charakteristisch

abweichenden, im letzten Grunde praktisch religiösen Glaubensbegriff.
Aber indem wir modernen Protestanten diesen Begriff hochhalten, entnehmen wir
der ganzen Lehre Luthers von dem Glauben nur dessen zweite Hälfte, die Identi-



Der Glaube als Personbegegnung 183

Brunner sie außer Acht läßt. Seitdem er den rein personalistischen
Glaubensbegriff lehrt, möchte er wenigstens bei Luther ausschließlich
den rein reformatorischen Glaubensbegriff sehen. Neben diesem sei der
« katholische » Begriff erst in der « zweiten Reformationsgeneration »,

bzw. in der mit Melanchthon einsetzenden Orthodoxie aufgetreten.
Der Abstand von hier aus zu Luther könne « nicht scharf genug

gesehen werden » L Aber noch 1928 führt sogar Brunner selbst für
seinen Glaubensbegriff das folgende klare Lutherwort an : «Der rechte
Glaube ist nichts anderes denn glauben, was Christus redet und
verheißt, daß es wahr und ohne allen Falsch sei. »2 Damit konnte er
auch mit Recht seine damalige These stützen : « In der Bibel wie für die

Reformatoren ist Offenbarung allerdings gerade das, was Schleiermacher
ablehnt : Mitteilung eines wunderbaren, übernatürlichen Wissens von
Gott und göttlichen Dingen, und der Glaube nichts anderes als das

Fürwahrhalten dieser göttlichen Mitteilungen im Gegensatz zu menschlicher

Erfahrung und Verständigkeit. »3

Wir können abschließend sagen : Brunners « Glaubensverständnis »

als Personbegegnung ist weder das Biblische noch das Reformatorische
schlechthin, weil Wesentliches preisgegeben wird.

fication des Glaubens mit dem religiösen Vertrauen auf Gott. Ihre erste Hälfte
jedoch, die Annahme, daß der Christ, um auf den wahren Gott recht vertrauen
zu können, auch Gottes gesamte Offenbarung in der heiligen Schrift oder die in
dieser enthaltenen Mysterien oder Glaubensartikel bestimmt fürwahrhalten
müsse lehnt man gern als einen Intellektualismus ab». Die Reformatoren
haben, « sooft sie eine vollständige Definition des Glaubens versuchten neben und
vor dem Vertrauen auf Gott niemals das Fürwahrhalten der von Gott geoffenbarten

Glaubensartikel übergangen wir haben kein historisches Recht dazu,
diesen in jedem Fall reduzierten Glaubensbegriff (d. h. den Glauben als Vertrauen
auf Gott) schlechthin als den reformatorischen Glaubensbegriff in Anspruch zu
nehmen». Dogmengeschichte des Protestantismus (1908), I 80-81.

Vgl. ebd. 96, 103 ; ebenso A. Harnack, Das Wesen des Christentums (1902),
183 und Lehrbuch der Dogmengeschichte III 811, wo er eigens hervorhebt, daß
den Rückfall in den katholischen Irrtum nicht erst Melanchthon und die Epigonen
in ihrem Unverstand verschuldet haben, sondern schon Luther selbst. R. Seeberg,

Die Lehre Luthers : « Der Kirchenlehre Recht ist nur darin begründet, daß sie

geglaubt werden kann » (430, das Apostolikum enthält « alle Hauptstücke des

Glaubens » (426). Die « Hauptartikel », das alte Dogma, das Credo nimmt Luther
an (417, 426, 427, 430), und zwar auf Leben und Sterben (427 Anm. 1), freilich
nur insofern mit der Schrift übereinstimmen. Vgl. auch : F. Loofs, Leitfaden für
seine Vorlesungen über Dogmengeschichte (1889) 233, 237-241.

1 OV 142. Vgl. mit OV 161, 126.
2 Die Mystik und das Wort, 95.
3 Ebd. 81. In den letzten zwei Zitaten habe ich gesperrt, nicht die

entsprechenden Verfasser.



184 Der Glaube als Personbegegnung

Nach dem Gesagten ist man auch nicht erstaunt darüber, daß

Luther, wo er vom Glaubensgegenstand redet, diesen zwar weniger oft
als die Scholastiker, aber immer wieder mit durchaus unpersönlichen,
sächlichen Ausdrücken bezeichnet, was mit der These Brunners von der

Übereinstimmung seines personhaften Glaubensbegriffs mit dem
reformatorischen im Widerspruch steht. Daß er den einen, wahren Glauben
in den biblischen personhaften Glauben, die « Personbegegnung », und
den rein menschlichen Glauben, die « Lehrüberzeugung » auseinanderriß,

das hat letztlich seinen Grund in Luther selbst. Nachdem Luther
durch seine neue Glaubensauffassung die von Christus verliehene
menschlich-göttliche Autorität der apostolischen Kirche abgelehnt hatte, dann
aber doch in religiösen Dingen mit unbedingter Autorität das Fürwahrhalten

gewisser Lehren verlangte, gab es grundsätzlich schon bei Luther
das, was sich freilich dann erst recht und rein in der protestantischen
Orthodoxie auswirkte : der vermeintlich göttliche, tatsächlich aber nur
menschliche Lehrglaube, den Brunner mit Recht energisch bekämpft.
Daß er aber das Urbild des Lehrglaubens im katholischen Glaubensbegriff

findet, das ist ein grobes Mißverständnis. Und dieses ist nur
dann einigermaßen erklärlich, wenn man sieht, wie Brunner —
irregeleitet vielleicht durch kirchliche Ausdrücke, die scheinbar das gleiche
bedeuten wie jene der Orthodoxie und bestärkt durch oberflächliche

Erklärungen mancher Verfasser von katholischen Handbüchern — den

Wesenskern des katholischen Glaubensbegriffes verkennt : Er löst das

zwar wichtige, aber doch nur sekundäre Wesenselement dieses Begriffes
vom lebendigen Organismus des Wesensganzen los und macht es zum
eigentlichen Wesen des katholischen Glaubens Was damit im einzelnen

gemeint ist, wird sich aus den folgenden kritischen Untersuchungen
ergeben.

B. Person und Lehre als Glaubensgegenstand

Wer Brunners Personbegriff in seiner ganzen Anwendung auf Gott
und Mensch verstanden, der hat auch seine Glaubensauffassung in
ihrem Wesen und ihrer scharfen Abgrenzung vom falschen Lehrglauben
erfaßt. Hier soll nur gefragt werden, ob Brunner den Glaubensgegenstand

mit Recht rein personhaft im Gegensatz zur Lehre bestimmt. In
dieser Frage sind zweierlei zu unterscheiden : erstens die Person als

Glaubensgegenstand, zweitens das Verhältnis der Lehre zu diesem

Glaubensgegenstand.



Der Glaube als Personbegegnung 185

1. Die Person als Glanbensgegenstand

a) Der « Menschengott »

« Der Glaube des Christen hat keinen anderen Gegenstand als

Jesus Christus, Gott in seiner Personoffenbarung » (OV 38). Wo Brunner
mit dieser These gegen das idealistisch und subjektivisch ausgelaugte
Glaubensverständnis auftritt, da gibt er durchweg treffliche Einblicke
in den wahren Sachverhalt. Darauf versteht er sich so gut, weil er in
jungen Jahren selbst für jene falsche Auffassung eingenommen war.
Aber wo Brunner seine These positiv deutet oder gegen die katholische

Auffassung abgrenzt, da überspitzt er manches und übersieht sogar
wichtige Unterschiede.

Gott, der Glaubensgegenstand, ist z. B. nach Brunner « von
vornherein der Gott zum Menschen hin », « der Menschengott », der Gott der
« personalen Korrespondenz » L « Weil Gottes Sein — so wie uns die

Heilige Schrift Gottes Sein zeigt — von vornherein kein An-sich-Sein,
sondern ein Herrenwille und ein Gemeinschaftswille ist, darum ist es

von vornherein ein bezogenes Sein, nämlich ein auf den Menschen

bezogenes Sein» (WB 48).
Ist « der Gott der Bibel » wirklich dieser « Menschengott » (WB 34)

Nein. Brunner zeige uns auch nur eine einzige Stelle, nach der Gott
in diesem Sinne verstanden werden muß Selbstverständlich redet die

ganze Bibel vom « Beziehungsgeschehen », vom Verkehr zwischen Gott
und Mensch. Aber damit ist gar nicht gesagt, daß diese Beziehung
ins Wesen Gottes hineinreiche, daß also Gott nicht ohne die Beziehung
zum Menschen gedacht werden könne (vgl. OV 48, Z. 7-13). Die Bibel
redet so, weil sie eben die Schilderung der Beziehung zwischen Gott
und Mensch zum Ziele hat. Könnte sie uns nicht auf eben so viel Seiten

das rein innergöttliche Leben offenbaren Was ist von der Bibel her

einzuwenden, daß das Beziehungsgeschehen eine Beziehung ist, die

Gott nach außen hat, eine Beziehung, die das volle, eigene, innergött-
lich-trinitarische Sein und Leben schon voraussetzt Brunner sage es

uns. Unsere Erklärung steht nicht mit biblischen Gegebenheiten im

Widerspruch, wohl aber die Deutung Brunners.
Diese Deutung, d. h. die Auffassung vom « Menschengott »

widerspricht den biblischen Feststellungen über die Engel, die zu Gott in

1 Schicksal und Freiheit, in : Neue Schweizer Rundschau 5 (1938) 534 ; WB
32-79, besonders 57-60, 72-75.

Divus Thomas 13



186 Der Glaube als Personbegegnung

ebenso enger, ja noch engerer Beziehung stehen als die Menschen (Mt. 18,

10 ; 24, 36 ; Hebr. 1, 6 ; Ps. 8, 6). Ferner hebt sie die von der Heiligen
Schrift hervorgehobene, richtig verstandene « absolute Transzendenz »

auf, da sie Gottes « Herrsein » im vollen Sinn vom Erkennen und
Anerkennen eines Geschöpfes, des Menschen abhängig macht (WB 47).

Und wenn es in der gleichen Heiligen Schrift, die uns belehrt, daß Gott
ewig ist, heißt : Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde (Gen. 1,1)
und : Im Anfang war das Wort (Joh. 1,1), so erhellt daraus, daß Gott
schon vor aller Schöpfung in sich da war. Zu dem aber, was noch nicht
ist, kann es jene so enge « Geschehnisbeziehung » nicht geben, von der

Brunner spricht. Die Bibel widerspricht dem gesunden Menschenverstände

nicht : Bevor Gott etwas Außergöttliches erkennt oder liebt
oder schafft, muß er doch sein! Bevor es eine Beziehung geben kann,
muß doch etwas, der Ausgangspunkt der Beziehung da sein

Wenn sich Brunners Deutung vor der Bibel auch nicht
rechtfertigen läßt, so ist es doch leicht zu verstehen, wie er sie mit tiefer
Überzeugung vertreten kann ; Brunner kommt mit Denkvoraussetzungen,

« Vorerkenntnissen » der Du-Ich-Philosophie an die Bibel heran.
Die « geistigen Realitäten », Du und Ich, bestehen seinshaft in ihrer
gegenseitigen Beziehung. Streng genommen ist ihr Wesen und Sein

gleich Beziehung in Wort und Liebe. Es gibt ein menschliches Du,
aber auch das göttliche Du. Und das ist das « einzige Du » im vollen
Sinn : die « Konkretion des Du » L Brunner hat diese Du-philosophischen
Grunderkenntnisse zu stark in seiner Theologie verwertet, zu konsequent
auf Gott angewandt, auf den Gott, der gerade in seiner Personoffenbarung

Gegenstand des Glaubens ist : Gott in Jesus Christus.
Verstünde man Jesus Christus ausschließlich als zweite göttliche

Person, so träfe hier Brunners Ansicht insofern das Richtige, als hier
die Person tatsächlich in ihrem Wesen ein aktuale, konkrete Beziehung

(zum Vater) ist — eine relatio subsistens 2. Aber ihm geht es hier nicht

1 Nach Ferdinand Ebner, dem Begründer dieser «religiösen» Du-Ich-Philo-
sophie, kann Gott tatsächlich « gar nicht ohne Beziehung zum Menschen gedacht
werden». Wort und Liebe (1935), 93 ; Das Wort und die geistigen Realitäten
(1921), 25.

2 « Relatio in divinis non est sicut accidens inhaerens in subiecto, sed est
ipsa divina essentia : unde est subsistens, sicut essentia divina subsistit. Sicut
ergo deitas est Deus, ita paternitas divina est Deus Pater, qui est persona divina.
Persona igitur divina significat relationem ut subsistentem. » S. Th. I q. 29 a. 4.

Vgl. ebd. ad 3 : « in intellectu substantiae individuae, id est distinctae vel incom-
municabilis, intelligitur in divinis relatio.



Der Glaube als Personbegegnung 187

um die Beziehung zum Vater, sondern run die Beziehung zu den
Menschen : hier wird Christus in seinem ganzen gott-menschlichen Sein
verstanden ; in ihm ist ja der « Gott zum Menschen hin » erst da, denn

er ist die Selbstkundgebung des göttlichen Wesens und Willens an den
Menschen. In Christus ist die personale Korrespondenz verwirklicht,
und zwar dadurch, daß er die Wahrheit und das Wort ist und daher

gelten auch hier die obigen kritischen Bemerkungen über die personale

Korrespondenz.

b) « Die zwei Wahrheitsbegriffe »

Christus ist die Wahrheit : das heißt aber « Wahrheit als Begegnung ».

Wenn man von der wesenhaften Hinordnung dieser Wahrheit zum
Menschen, das was soeben an der personalen Korrespondenz kritisiert
wurde, absieht, so kann man mit dieser Wahrheitsauffassung Brunners
durchaus einverstanden sein. Und wenn Brunner der
scholastischkatholischen Theologie vorwirft, sie verwechsle das, was er unter dieser
Wahrheit versteht, mit der Vernunftwahrheit, sie identifiziere « die

unserm rationalen Denken immanente Veritasidee mit dem Logos der
Offenbarung »1 und die katholische Glaubensauffassung sei daher von
der rationalen Wahrheit her bestimmt, kurz : Der Glaubensgegenstand
Gott, Christus, sei « dasselbe wie » diese Wahrheit und nicht eine
konkrete Person, so ist das ein großes Mißverständnis, und das soll nun
auch als solches aufgedeckt werden.

Brunner setzt die « für die mittelalterlich-katholische Theologie
charakteristische Gegenüberstellung von 'Vernunftwahrheiten' und
'Offenbarungswahrheiten' » (OV 10) als bekannt voraus. Aber tatsächlich

verkennt er vollständig die eigentliche Art dieser Gegenüberstellung.
Brunner gibt freilich zu, daß hier ein Unterschied des « Ursprunges »

behauptet wird. Aber sonderbar Er scheint hier plötzlich zu vergessen,
daß er selbst diesen Unterschied des Ursprungs, der darin besteht, daß

die eine Wahrheit « von oben » kommt, die andere « von mir aus »

erschlossen wird, immer wieder hervorhebt und als entscheidend
betrachtet für seine grundlegende Gegenüberstellung von Personwahrheit
und Es-Wahrheit. Hier hat auf einmal dieser Unterschied keine weitere

Bedeutung Zwischen der katholisch verstandenen Offenbarungswahrheit

und der Vernunftwahrheit besteht doch nur ein « gradueller »

Unterschied. Beide Wahrheiten sind nicht von « grundverschiedener
Art ».

1 OV 314, 312, 153 ; WB 117.



188 Der Glaube als Personbegegnung

Wenn aber die katholische Theologie mit Thomas von einer «

zweifachen Wahrheit » (duplex Veritas) spricht1 und die « Glaubenswahrheit
(veritas fidei) von der « Vernunftwahrheit » (veritas rationis)
unterscheidet 2, so leitet sie diesen Unterschied aus dem tiefgreifendsten
Seinsunterschied her : es ist jener, der zwischen Natur und (wesenhafter)

Übernatur besteht. Brunner übersieht oder bagatellisiert diesen

Unterschied, weil er am Wesentlichen des katholischen Begriffes von
Natur und Übernatur vorbeisieht, beide irgendwie als « dingliche »

Größen auffaßt, beide in die sachhafte, unpersönliche Es-Welt hineinstellt.

So kann er dann leicht den Gegensatz zwischen Person und
abstrakter Sach-Wahrheit als den allein ausschlaggebenden, « dimensio-
nalen » Unterschied betonen.

Wenn man aber nach katholischer Lehre unter Natur das

gesamte — personhafte sowohl als unpersönliche —- auf dem Schöpfer
beruhende Sein versteht und unter Übernatur den persönlichen,
dreieinigen Gott, sein Gegenwärtigsein und sein Wirken (sein Schenken
und Offenbaren) aus reiner Gnade und Liebe im geschaffenen Geiste,
dann sehen wir hier einen Wesensunterschied, der tiefer geht als der

spezifische oder « dimensionale » Unterschied, der zwischen Person und
« Sache », Geist und Ding besteht.

Aber jener Unterschied, der in der Seinsordnung (ontisch) durch
das ganze Sein schlechthin geht, wirkt sich nun entsprechend in der

Erkenntnisordnung (noetisch) aus : Das wesenhaft Übernatürliche,
also das, was allein eigentlich Glaubenswahrheit, Glaubensgegenstand
ist, kann darum nie durch die Vernunft in seinem Wesen begriffen,
gewußt werden, weil es eben, wie die Kirche und Thomas immer wieder
betonen, die Vernunft einfachhin übersteigt3. Das dürfte aber nach

Brunners These keineswegs der Fall sein. Er könnte denn auch nicht
das Glaubenserkennen grundsätzlich auf « denselben Nenner » (Vernunft-
Wissen) setzen, wie er es bei der katholischen Auffassung voraussetzt.

1 « evidenter apparet sapientis intentionem circa duplicem veritatem
divinorum debere versari ad quarum unam investigatio rationis pertingere
potest, alia vero omnem rationis excedit industriam. » C. G. I c. 8 ; dasselbe
ebd. I c. 3.

2 Ebd. c. 7 und 8.
3 « Est autem in his quae de Deo confitemur duplex veritatis modus. Quae-

dam namque vera sunt de Deo quae omnem facultatem humanae rationis exce-
dunt ut Deum esse trinum et unum. » C. G. I c. 3 und 7 ; in III. Sent. d. 34 c. 1

a. 2 ad 1 : « Et sane cum haec dogmata sint supra naturam, idcirco naturali
ratione ac naturalibus principiis attingi non possunt. » Denziger, n. 1671 ff., 1649
(« Fides est supra rationem»), 1795.



Der Glaube als Personbegegnung 189

Daß es nach der katholischen Auffassung nicht eine « Identifikation

» der Wahrheiten gibt, geht also vor allem aus dem recht
verstandenen Unterschied zwischen Natur und Übernatur hervor. Aber
auch der wichtige Unterschied von Personhaftem und Abstraktem ist
hier nicht ausgeschlossen, wie Brunner meint. Wir werden nun
nachweisen, daß nach katholischer Glaubensauffassung die eigentliche
Glaubenswahrheit, d. h. der Glaubensgegenstand : Gott, Christus,
konkrete Person ist und nicht ein abstraktes, unpersönliches Sein.

Zunächst eine Vorbemerkung. Um die katholische Auffassung in
dieser Frage darzustellen, geht Brunner vom Wahrheitsverständnis des

hl. Augustinus aus. Aber gerade in unserer Frage ist Augustinus für
hochscholastische und katholische Auffassung nicht maßgebend. Daß

er mit seiner platonisierenden Auffassung von Veritas nicht das richtige
Verhältnis der hier in Frage stehenden Wahrheitsbegriffe hat feststellen

können, das geben wir zu. Aber Brunner geht doch zu weit, jene

augustinische Veritas nach der modernen idealistisch-rationalistischen
« Vernunftwahrheit » und « Idee » zu beurteilen. Die Mißverständnisse
Brunners gegenüber der katholischen Auffassung werden einigermaßen
begreiflich, wenn man sieht, daß er jene Ausdrücke, die, — nicht nur
bei Augustinus, sondern auch bei Thomas und der katholischen Theologie

überhaupt — bloß nach der sprachlichen Gestalt gleich lauten
wie jene der modernen Philosophie, nun auch dem Inhalt nach identifiziert

oder doch den vollen Unterschied zwischen beiden nicht bemerkt.
Wäre es so, wie Brunner behauptet, dann hätte die Philosophie das

Christliche verdrängt, und doch weiß er genau — und tadelt es sogar

—, daß die Philosophie in der katholischen Kirche « ancilla theologiae »

genannt wurde. Er weiß auch, daß die von Heiden und Philosophen
gebrauchten Begriffe, obwohl in ihrem Ausdruck dieselben bleibend,
doch im N.T. und im christlichen Denken oft einen ganz neuen Inhalt
und Sinn erhalten haben. Das gilt aber auch für Thomas und die

katholische Theologie überhaupt.
Wenn nun der hl. Thomas den Glaubensgegenstand immer wieder

als « Veritas prima » bezeichnet1 und darunter Gott versteht, so will
er hier weder Wahrheit noch Gott « rational », « abstrakt », « unpersönlich »

aufgefaßt wissen. Es ist zunächst festzustellen, daß, wenn Thomas und

mit ihm die katholische Kirche von der gewöhnlichen « Vernunft-

1 S. Th. II-II a. 1 ; De Verit. q. 14 a. 8 : « Respondeo dicendum, quod per se

loquendo obiectum fidei Veritas prima est. » In Sent. III d. 24 q. 1 a. 1 ; q. 3 s. 1.



190 Der Glaube als Personbegegnung

Wahrheit » im Gegensatz zur « Glaubenswahrheit » redet, er hier Wahrheit

nicht so (nach idealistischer Auffassung) versteht, wie Brunner sie

immer und selbstverständlich interpretiert.
Die Vernunftwahrheit ist nach Thomas weder absolut « immanent »,

noch schlechthin ewig, notwendig und allgemein im Sinne Brunners.
Obschon die Wahrheit wesentlich im Geiste lebt, so ist sie doch nicht
eine von der objektiven, wirklichen Wahrheit getrenntes Abstraktum,
sondern die gleiche Wahrheit : freilich hat sie eine andere, geistige
Existenzweise. Zwischen beiden besteht eine Wesensbeziehung. Die
Vernunftwahrheit ist auch nicht einfachhin « ungeschichtlich », « zeitlos,

ewig ». Denn diese « unsere Wahrheit ist veränderlich », insofern
entweder unsere Auffassung von einem unveränderten Ding sich wandelt

oder die Dinge sich wandeln, während unsere Auffassung von
ihnen unverändert bleibt1. Unser Verstand, in dem sie existiert, ist
nicht ewig. Nur im göttlichen Verstand kann es schlechthin ewige,
zeitlose Wahrheit geben 2. Ebensowenig ist die VernunftWahrheit in
jeder Beziehung notwendig ; denn absolut gesprochen ist keine geschaffene

Wahrheit notwendig 3. Schließlich gibt es nicht nur « allgemeine
Wahrheiten », sondern auch einzelne, singuläre. So spricht der heilige
Thomas von « particulares veritates » im Gegensatz zur « Veritas
communis »4. Er kennt sogar eine « Veritas vitae »5, die im Leben nach
dem Willen und der Weisung Gottes besteht. Und Wahrheit heißt bei
ihm auch einfach Wirklichkeit oder Tatsache. So gibt es nach Thomas

z. B. eine « veritas incarnationis » und eine « Veritas carnis »0 beim

menschgewordenen Gott

c) Die Wahrheit und das Wort als Glaubensgegenstand

Aber das verhängnisvolle Mißverständnis Brunners, die scholastischkatholische

Wahrheitsauffassung grundsätzlich gleich zu beurteilen wie
die idealistische, wirkt sich am schlimmsten darin aus, daß er meint,

1 « Unde veritas divini intellectus est immutabilis. Veritas autem intel-
lectus nostri mutabilis est. » S. Th. I q. 16 a. 8 c. Vgl. In I. Sent. d. 19 q. 5 a. 3.

2 S. Th. I q. 16 a. 7 und ad 4. Vgl. hiezu : St. v. Dunin Borkowski, « Die
ewigen Wahrheiten » im System des hl. Thomas von Aquin. In : Stimmen der
Zeit, 108 (1925) 31-38.

3 In I. Sent. d. 19 q. 5 a. 5 : « horum (contingentium) etiam veritas est mutabilis

et contingens Unde patet quod nulla veritas est necessaria in creaturis. »

Vgl. S. Th. I-II q. 57 a. 5 ad 3.
4 S. Th. I q. 16 a. 4 ad 3 ; I-II a. 29, a. 5.
6 S. Th. I q. 16 a. 4 ad 3 ; II-II q. 109 a. 2 ad 3.
6 C. G. IV c. 55.



Der Glaube als Personbegegnung 191

Gegenstand des Glaubens sei in der katholischen Kirche die Wahrheit
als Idee. Das heißt : Gott oder Christus ist da als Glaubenswahrheit

nur der Inhalt einer WahrheitsMfee, ein « Bestandteil » der Lehre (OV
153, 314).

Doch Gott als die Wahrheit ist hier in keiner Weise (wie Brunner
behauptet) « dasselbe » wie die abstrakte Vernunftwahrheit, so daß,

wenn wir Gott denken, nicht mehr dächten als (abstrakte, unwirkliche)
Wahrheit, und der Gottesbegriff durch den Begriff dieser Wahrheit
ausgefüllt würde (OV 312). Und wenn nun Gott als die Veritas prima
Glaubensgegenstand genannt wird, so besagt das also nicht :

Lehrwahrheit oder Es-Wahrheit des bloßen Denkens im Gegensatz zur
personhaften Wahrheit, sondern Wahrheit, die die göttliche Person selber

ist. Diese Wahrheit ist also auch nach katholischer Auffassung nicht
eine rein gedachte, leere, « wesende » Abstraktion im Gegensatz zur
Wirklichkeit, sondern die ewig seiende und doch immer aktuale, in
sich existierende, personhafte, lebendige Wahrheit L Wahrheit heißt
hier einfach der konkrete Gott2. Das betonen noch eigens die Kommentatoren

des hl. Thomas3.

1 Ein Tauler, den Luther gelesen, hat in einer anderen Art, ebenso stark
wie Thomas, die Verschiedenheit der zweifachen Wahrheit betont : « Etliche
mügen wol sein kommen zu vernüfftiger warhayt. aber zu lebendiger warhayt da
die warhayt ist », dazu kommt man nur durch den Weg des eigenen Nichts.
A. L. Corin, Sermons de J. Tauler (kritische Herausgabe des Handschriftentextes),
in : Bibliothèque de la Faculté de philosophie et lettres de l'Université de Liège
(33. Fase.), 99.

2 Es ist ein folgenschweres Mißverständnis, wenn Brunner annimmt, nach
katholischer Lehre sei « der Gottesbegriff 'umso geistiger" und Gottes würdiger,
je abstrakter er ist ». « Es ist ein fatales Erbe der Antike, das die Kirche von
Augustin übernahm, daß das Abstrakte das Geistige sei » (OV 406). « Die
Gleichsetzung des Geistigen und des Abstrakten ist eine der verhängnisvollsten
Tatsachen der Geistesgeschichte Will man vom Höchsten, von Gott denken,
so muß man möglichst abstrakt, möglichst unsinnlich und — das ist die Folge —
möglichst unpersönlich denken » (Die Bedeutung des A.T. für unseren Glauben in :

ZdZ 8 [1930] 34).
Die katholische Kirche lehrt aber ganz anders : Um von Gott zu denken,

muß man zwar « möglichst unsinnlich » denken, wenn das heißt : vom Sinnfälligen,
Stofflichen absehen, nachdem man von ihm ausgegangen. Warum sollte man
diese Abstraktion nicht (sogar vorzüglich) verwenden, wenn man vom reinsten
unsinnlichen Geiste, eben « von Gott denken » will, wobei zu beachten ist, daß
die Anwendung dieser Abstraktion auf Gott, ihren Grund ausschließlich in der
Eigenart der menschlichen Erkenntnis hat, keineswegs jedoch im erkannten Gegenstand.

Aus dem wahren Satze : Alles Abstrakte ist unsinnlich, folgt nicht der
falsche : Alles Unsinnliche ist abstrakt. Niemals aber muß man hier « möglichst
abstrakt », « möglichst unpersönlich » denken. Denn Gott ist gerade im Gegen-



192 Der Glaube als Personbegegnung

Nach der thomistisch-katholischen Theologie sind nicht nur die
Wahrheit, sondern überhaupt alle abstrakten Ausdrücke wie bonitas,
deitas, essentia usw., sofern diese auf Gott bezogen werden, nur konkret
zu verstehen 1. Wenn Brunner von der « gewordenen Wahrheit » sagt,
sie sei für den griechisch Denkenden ein Widerspruch (WB 106), müßte
er dann das gleiche nicht auch von dieser konkreten Wahrheit sagen
Freilich, wenn Brunner den großen Unterschied zwischen dem ens

commune : dem allgemeinen, abstrakten, inhaltsärmsten Sein und dem

ens per se subsistens, diesem ganz besonderen, konkreten, göttlichen
Sein, das reine Aktualität, eben der « jede Potenz ausschließende actus

purus » ist, dann muß er begreiflicherweise auch den mehr als
spezifischen Unterschied übersehen, der zwischen der veritas communis, der

allgemein abstrakten Wahrheit und der veritas subsistens, der konkreten

personhaften Wahrheit Gottes besteht.
Nach Brunners Deutung der katholischen Lehre müßte die veritas

prima, die Thomas als den (eigentlichen) Glaubensgegenstand bezeichnet,

als die erste (gleichsam vorzüglich) abstrakt « allgemeine », «

notwendig und ewige » Vernunftwahrheit im Sinne Kants verstanden
werden, während hier dieses « Prima » gerade das entscheidende Anderssein

der veritas prima, die Thomas auch « Veritas increata » nennt2,
unterstreichen soll.

Worin besteht denn dieses entscheidende Anderssein der Glaubenswahrheit

Darin, daß auch nach uns — Brunner scheint das abstreiten

satz zum logischen Seinsbegriff das konkreteste und zugleich geistigste und
persönlichste Sein. (Vgl. hiezu die Andeutungen oben im Text.)

In Gott selbst gibt es überhaupt nichts Abstraktes, und in der menschlichen
Erkenntnis Gottes ist auf alle Fälle gerade die höchste, reinste Abstraktion (die
abstractio formalis) ausgeschlossen, die in der Scheidung des Wesenskernes (forma
metaphysica) von der Existenz, vom Wesensträger und dem Wesensganzen (sub-
jectum, suppositum und forma physica) besteht. Denn das ist in Gott schlechthin
unscheidbar ; es gibt nämlich bei ihm keine Wesensteile und in ihm sind Wesen
und Dasein identisch.

3 Vgl. zum klassischen Ort über den Glaubensgegenstand (S. Th. II-II q. 1

a. 1) : D. Bâtiez, De fide, spe et caritate. Scholastica commentaria in II-II (1594)
Sp. 10 ; und Th. De Vio Cajetan, Com. in II-II q. 1 a. 1 n. 5.

1 Deitas Deus, essentia Dei esse Dei usw. Vgl. S. Th. I q. 29 a. 4 ; q. 3

a. 5 und 4 ; q. 3 a. 4 ad 1 ; in III. Sent. d. 34 q. 1 a. 1 sol. Der hl. Thomas stellt
sich in III. Sent. d. 24 q. 1 a. 1 s. 1 ad 4 ausdrücklich unsere Frage und lehnt es

ab, daß veritas prima als obiectum fidei eine allgemeine abstrakte Idee (forma
universalis) sei : « formae universales non sunt subsistentes in rerum natura
et ideo non est similis ratio de Deo, qui in se ipso subsistit.

2 So nennt auch die Kirche Gott in der entscheidenden Glaubensdefinition.
Vat. Konzil : Denz. n. 1789.



Der Glaube als Personbegegnung 193

zu wollen — der Glaubensgegenstand letztlich die in der Person Jesus
Christus offenbar gewordene Gotteswahrheit ist. Das heißt der
Glaubensgegenstand ist eigentlich Gott in drei Personen. Und wenn schon nach
scholastischer Lehre jede (menschliche) Person als geistiges, konkretes
Einzelwesen dem menschlichen Erkennen verschlossen bleibt, so gilt
das erst recht von den göttlichen Personen, die wir in ihrer Einigkeit
nicht einmal nach dem Empfang der Offenbarung erfassen.

Dieser dreieinige Gott, der Glaubensgegenstand, ist der « Deus

revelans »1. Offenbaren, sich selbständig kundgeben, das kann nur das

konkrete, personhafte Sein. Sofern die Offenbarung in Christus geschah,

war er dieser Gott und « dieser Mensch »2 : die gottmenschliche Person

Eine Idee, eine rein statische « Natur », eine fertige, starre Substanz —
so ungefähr stellt sich Brunner den katholischen Gottesbegriff vor
kann sich nicht offenbaren.

Wie kann da Brunner noch sagen, Gott oder Christus sei in der
katholischen Kirche als Glaubensgegenstand nur ein « Bestandteil » der
Lehre Wie kann er das sagen, da doch die ganze Kirche in ihrem
Gebetsleben und liturgischem Tun — ja sogar ihre auf das « zeitlose »,

« wesende » Sein Gottes gerichteten Mystiker, so sehr auf dies geschichtliche,

zeitliche Leben Jesu Christi sich einstellen, und Brunner doch

weiß, daß die ganze Kirche, sowohl die spekulativen Theologen, als

auch die gewöhnlichen Gläubigen, die großen Heiligen wie die großen
Sünder das gleiche Glaubensbekenntnis immer wieder beten und daß

sie glauben an Jesus « Christus, unsern Herrn, der empfangen worden

vom Heiligen Geiste, der geboren ist aus der Jungfrau Maria, der

gelitten hat unter Pontius Pilatus, gekreuzigt worden und sitzet zur
Rechten des Vaters »3.

Brunner •— und mit ihm jeder, der, wie er, mit Denkvoraussetzungen
der (religiösen) Du-Philosophie Theologie treibt — wird hier folgendes
bemerken : Man kann das konkrete Personsein des Glaubensgegenstandes

im katholischen Sinne betonen wie man will, dieses bleibt doch, wie

aus den maßgebenden Erklärungen erhellt, eine Größe « in der dritten
Person » : es ist ein « Er » oder ein « Es », was grundsätzlich das gleiche

bedeutet. Im Bereich « der dritten Person », des Es, gibt es aber nur
Unwirkliches, Unpersönliches, Abstraktes.

1 Ebd.
2 Vgl. Thomas, Compendium Theologiae I c. 211.
3 Vgl. die verschiedenen Formen des Apostolischen Glaubensbekenntnisses.

Denz. n. 1-12.



194 Der Glaube als Personbegegnung

Hier ist nicht der Ort zu untersuchen, ob dieser letzte Satz auf
Wahrheit beruhe. Er steht und fällt mit dem Postulat der unbegründeten

Grundthese der Du-Philosophie, daß nur das konkret und wirklich

sei, was in der (aktualen) Geschehnisbeziehung zwischen dem Du
und Ich existiert. Daß in den Erklärungen der katholischen Kirche
über den Glaubensgegenstand in der «dritten Person » die Rede ist, das

geben wir ohne weiteres zu. Redet aber nicht auch Brunner immer so

von ihm Auch er sagt nicht anders als : « Der Glaubensgegenstand
ist ...» Und doch sollte nach seinem System hier nur « in der zweiten
Person » gesprochen werden Nur Bin-bist (nicht aber Ist-sind) wäre
die rechte Ausdrucksform, das eigentliche « Verbum der Existenzial-

aussage » (Ebner). Aber Brunner weiß doch, daß man in Erklärungen
eigentlich nur in der dritten Person reden kann, und daß der Begriff
(des Glaubens) eben nicht der lebendige Aktvollzug ist1. Aber das muß

er doch auch der katholischen Kirche gelten lassen Nach ihr ist nun
der Aktvollzug des Glaubens, den jeder zur Vernunft gelangte Mensch

zu setzen hat, wenn er zur Rechtfertigung und Seligkeit gelangen will,
Gebet. Und Gebet ist wesentlich persönlicher Verkehr zweier Personen,
die Rede des menschlichen Ich zum göttlichen Du.

Der gleiche Katholik und Theologe, der in den Bestimmungen des

vatikanischen Konzils liest : Mit göttlichem und katholischem Glauben

ist alles zu glauben, was die Kirche als in der Schrift oder Tradition
Geoffenbartes zu glauben vorstellt, und zwar wegen der Autorität des

offenbarenden Gottes, der weder irren noch betrügen kann 2
; dieser

gleiche Theologe übersetzt, wenn er betet, unwillkürlich dieses in der

dritten Person, unpersönlich Gesagte in die zweite Person, indem er
innerlich so zu Gott redet : Mein Gott (oder : mein Heiland Jesus

Christus), ich glaube Dir alles, was Du durch die Schrift und Tradition

geoffenbart hast und Deine Kirche mir zu glauben vorlegt, weil
Du so bist, daß Du Dich nicht irren und niemand (auch mich nicht)
betrügen kannst.

Was Brunner über Christus als die « gewordene » Wahrheit und das

fleischgewordene Wort, sowie dessen Einmaligkeit und Geschichtlichkeit

sagt, das kann der katholische Theologe als ganz vortrefflich, dankbar

bejahen. Obwohl das der Kirche in ihrem Glaubens- und Gebetsleben

immer selbstverständlich war, haben doch manche Theologen,
auch der hl. Thomas, der Geschichtlichkeit und der Erlösungstat des

1 Vgl. Der Grundriß, 1 (1939) 298-99.
2 Vat. Konzil; Denz. nn. 1792, 1789.



Der Glaube als Personbegegnung 195

Logos in ihrer Beziehung zum Weltgeschehen in der Theorie wenig
Beachtung geschenkt. Das ist auch begreiflich : Sie hatten nicht gegen
eine idealistische Verflüchtigung der Christuswahrheit zu kämpfen
Doch haben sie nie den fleischgewordenen Logos als den Glaubensgegenstand

mit der abstrakten Veritas- oder Logosidee im platonisch-
idealistischen Sinne identifiziert h Thomas hat diesen Vorwurf Brunners
schon zum voraus widerlegt, wenn er sagt : « Auch in den Büchern
der Platoniker findet sich der Satz : Im Anfang war der Logos. Aber

Logos bezeichnet hier nicht die in Gott gezeugte Person, sondern unter
Logos wird der urbildliche Entwurf verstanden, nach welchem Gott
alles geschaffen hat und der dem Sohn zugeschrieben (und also nicht
mit ihm identifiziert) wird. »2

Der katholische Theologe geht mit Brunner darin einig, daß nicht
irgend etwas Immanent-Ideelles, sondern Gott in seiner Person-Offenbarung

in Jesus Christus der Glaubensgegenstand sei. Wenn aber dem

so ist, kann dann die Lehre noch irgendwie Glaubensgegenstand sein

Hat dann nicht Brunner recht, wenn er diese rundweg verneint

2. « Die Lehre »

Zunächst sei darauf hingewiesen, daß die katholische Theologie die
« Lehre » nicht wie Brunner versteht, was er gar nicht zu beachten
scheint. Wenn Lehre samt ihrem Inhalt begriffliche « Fassung » ist, die

genau der abstrakten, immanenten, dem Menschen eigenen Vernunftwahrheit

entspricht, und wenn die Lehre in jenem Gegensatzverhältnis

zur « Wahrheit als Begegnung » steht, wie Brunner es meint, dann freilich

kann sie in keiner Weise Glaubensgegenstand sein. Wären also

die Aussprüche Gottes, die Dogmen und Glaubenssätze als solche Lehren

zu verstehen, dann wäre es wirklich ein Götzendienst, diese oder sogar
an diese zu glauben. Der echte Katholik glaubt eben nicht an Sätze

als Sätze, und ihm ist der Glaubensgegenstand nicht eine « Summe von
Sätzen », wie führende protestantische Theologen immer wieder vor-

1 OV 314 : « die katholisch-mittelalterliche Lehre identifiziert nach dem

Vorgang Augustins die unserem rationalen Denken immanente Veritasidee mit
dem Logos der Offenbarung und begründet darauf ihre spekulative 'Trinitäts'-
und 'Christus'-Erkenntnis. Hier scheiden sich die Wege der mittelalterlichen und
der reformatorischen Theologie. » Vgl. hiezu OV 312, 153 ; WB 117.

2 « In libris etiam Platonicorum invenitur, In principio erat Verbum, non
secundum quod verbum significat personam genitam in divinis, sed secundum
quod per verbum intelligitur ratio idealis, per quam Deus omnia condidit, quae
Filio appropriatur. » S. Th. I q. 32 a. 1 ad 1.



196 Der Glaube als Personbegegnung

geben, sondern er glaubt das, oder vielmehr an den, den diese Sätze

bezeichnen und aussagen : actus autem credentis non terminatur ad

enuntiabile, sed ad rem, non enim formamus enuntiabilia nisi ut per
ea de rebus cognitionem habeamus 1. Wahre Lehre kann also nach
Thomas nur da sein, wo der sprachliche Ausdruck (veritas doctrinae ;

manifestatio verborum ; veritas enuntiationis, veritas significationis,
veritas vocis) nicht nur die Wahrheit im Verstand (veritas in intellectu),
sondern auch außergedankliche, objektive Wahrheit (veritas rei), die

freilich ganz personhaft sein kann, genau bezeichnet2. Sofern also die

Lehre nur als Sprachausdruck, als Wortfassung verstanden wird, ist
sie nie Glaubensgegenstand. Glaubensgegenstand kann nur ihr Inhalt,
d. h. hier jene und nur jene Wahrheit sein, die Gott uns offenbart, und

zwar wie sie in sich, nicht bloß wie sie in unserm Denken, in unseren
Ideen besteht. Diese Ideen sind im strengen Sinn, wie bei der gewöhnlichen

Erkenntnis so auch im Glauben, nicht das eigentlich Erkannte,
sondern Mittel des Erkennens, die freilich — gerade als solche — irgendwie

miterkannt werden 3.

Nach Brunner jedoch sind gerade diese immanenten Ideen und

Begriffe der eigentliche Inhalt der Lehre. Sie sind als solche zwar
Mittel der Erkenntnis, Zeichen, aber nicht « formale » Zeichen, d. h. sie

sind nach idealistischem Verständnis nicht wesentlich eine getreue,
gedanklich-geistige Auffassung des außergedanklichen Erkenntnisgegenstandes

selbst, auf den sie innerlich bezogen sind. Eine Lehre aber

mit diesem Inhalt kann nun keineswegs Gegenstand des Glaubens sein.

Das könnte sie nur sein, wenn sie als Inhalt transzendente, übernatürliche

Wirklichkeit trägt.
Wird nun die Lehre als sprachlicher Ausdruck, als Wortgefäß samt

seinem bloß immanenten, begrifflichen Inhalt verstanden, dann kann
Brunner fürwahr mit Recht das Dogma aufstellen, daß Gott keine

Dogmen, d. h. solche Lehre offenbare ; dann kann er auch die Lehre

1 S. Th. II-II q. 2 a. 2.
2 Für die Ausdrücke des hl. Thomas, die hier in den Klammern stehen,

siehe : In IV. Sent. d. 46 q. 1 a. 1 ad 3 ; De Verit. q. 1 a. 2 ad 4 ; S. Th. I q. 16

a. 7 und a. 8 ad 3.
3 « Imagines (Thomas versteht darunter die Ideen. Vgl. die Obiectio : 'imagines

per quas intellectus noster videt') per quae fides aliquid intuetur non sunt
fidei obiectum, sed id per quod fides in suum obiectum tendit. » De Verit. q. 14

a. 8 ad 11. Hiezu siehe auch S. Th. I q. 85 a. 2.

Vergleiche zu diesen Ausführungen auch die großen katholischen Theologen
von heute : « Dans la connaissance intellectuelle directe l'idée n'est pas à

proprement parler ce qui est connu, mais ce par quoi nous connaissons la nature



Der Glaube als Personbegegnung 197

grundsätzlich aus der « Glaubenssphäre » entfernen. Der katholische

Theologe würde hier sogar das Verhältnis der Beziehungsnähe und
deshalb auch des « dimensionalen » Abstandes zwischen Lehre und dem

Glaubensgegenstand als zu eng ablehnen müssen, geschweige denn eine

« Identifikation » beider anerkennen

Wird aber die Lehre als Träger des transzendenten, übernatürlichen
Inhaltes aufgefaßt, dann ist — erstens — nicht zu ersehen, warum
Gott nicht Lehren, Einzelwahrheiten offenbare, was nach dem Zeugnis
der Bibel tatsächlich oft vorkam. Ja, auch die Bibel bezeichnet öfters,
wie die katholische Kirche, den zu glaubenden Offenbarungsinhalt mit
unpersönlichen Ausdrücken 1. Immer wieder heißt es im Alten Bunde :

« So spricht der Herr : ni !U "idn n 3) »2. Und es folgen hierauf
immer wieder einzelne Aussagen über Gott oder seine Beziehung
zu den Menschen, die das auserwählte Volk glauben soll. Und wer
diese « Aussprüche des Herrn nicht glaubt, der beleidigt ihn, erzürnt
ihn, und der wird oft aufs schwerste bestraft 3. Wie offensichtlich der

des choses. » R. Garrigou-Lagrange : Le sens commun. La philosophie de l'être
et les formules dogmatiques, 405. Nicht die « begrifflichen Elemente » glaubt der
Gläubige. « Mais ce que le fidèle croit, ce n'est pas la formule dogmatique de la
Trinité, c'est le mystère même caché en Dieu, les profondeurs de Dieu ; la formule
n'est qu'un moyen de connaissance. » R. Garrigou-Lagrange, Le sens du mystère
et le clair-obscur intellectuel (1934) 281.

Den niedrigsten Grad der Gottesunmittelbarkeit « finden wir beim Glauben.
Die Erkenntnismittel bilden dabei Begriffe und Sätze, die dem Sinnlich-Seienden
entnommen sind. Denselben fehlt, wenn sie für sich betrachtet werden, jede Kraft
oder Eignung, den Verstand mit Gott zu vereinigen oder seine objektive Gegenwart

zu bewerkstelligen. Nur durch den Spruch Gottes, nur durch sein Zeugnis
und Zusicherung wird das zu einer faßbaren realen Wahrheit, was ohne dieselben
und kraft der menschlich gestalteten Sätze entweder eine bloße logische Unmöglichkeit

oder gar ein lächerliches Begriffs-Unding erscheint. So ist Gott bei jedem
Glaubensakte dem begnadeten Geschöpfe in sich gegenwärtig als loquens, testi-
ficans und revelans, und in dieser Eigenschaft ist er unmittelbares Erkenntnismittel

und Gegenstand. Ihn, sein Wort, sein Zeugnis erfaßt der Gläubige ; die
menschlichen Erkenntnismittel sind bloß Vermittler des Gotteswortes. Dies ist
der Sinn von II-II 1, 1-2, wo Thomas klar sagt, daß die zusammengesetzten
natürlichen Erkenntnismittel (compositio et divisio) nicht einfachhin Gegenstand
des Glaubens sind, sondern als solcher die erste Wahrheit angesehen werden muß.»
A. M. Horväth, Heiligkeit und Sünde im Lichte der thomistischen Theologie
(1943) 249.

1 Joh. 3, 12 ; 8, 26 ; 11, 25 ; Lk. 24, 25-26 ; Apg. 24, 14 ; Hebr. 11, 11. Vgl.
oben Seite

2 Vgl. beispielsweise nur bei Isaias : 66, 1 ff. ; 42, 5 ff. ; 43 ganz ; 44, 6 ff. ;

44, 24 ff. ; 45, 11 ff. ; 49, 7-8.
3 Siehe z.B. Jer. 6, 16-22; 7, 13-19; Is. 30, 12-16. Vgl. hiezu aus dem N.T.

Lk. 1, 20 : « Weil du aber meinen Worten nicht geglaubt hast sollst du stumm
sein ...»



198 Der Glaube als Personbegegnung

Neue Bund unsere Feststellung bestätigt, haben wir oben im Abschnitt
über die Grundlage des Glaubensbegriffes gesehen. Nicht nur der rein

personhafte Gott, die PersonWahrheit Jesus Christus erscheint dort als

Glaubensgegenstand, sondern auch Lehren : einzelne göttliche Aussagen
und Wahrheiten. Wenn Brunner hier sich gegen die katholische Kirche
ausspricht, so widerspricht er hierin der Bibel.

Nach unserm Verständnis der Lehre ergibt sich zweitens, daß es

zwar weder eine « Identifikation » zwischen Lehre und Person im
Glaubensgegenstande gibt, noch daß das Verhältnis der Beziehungsnähe
zwischen ihnen bestehen kann, sondern, daß die einzelnen Lehren, die

Aussagen von Gott und über Gott sekundär wesentliche Teilaspekte
des einen personhaften Wesensganzen sind. Lehren sind hier die für
den Gläubigen gleichsam beleuchtete Teilansichten, die auch
unbeleuchtet im personhaften Glaubensganzen einschlußweise mitgeglaubt
werden.

Wer das Ganze erkennen will, kann auch nicht einen ihm gehörigen
Teil verkennen, sonst wird eben das Ganze nicht erkannt. Angenommen
(mit Brunner), der Mensch sei « Verantwortliches-Sein-in-Liebe », müßte
dann nicht auch Brunner zugeben, daß das verantwortliche Sein in
Liebe, wenn es das Vernünftigsein, den leiblichen Organismus usw.
ausschlösse, doch nicht Mensch wäre. Desgleichen würde auch jener
nicht an den wahren, ganzen Christus glauben, der ihn zwar als Erlöser
anerkennen, aber nicht annehmen wollte, daß er wahrer Mensch sei,
daß er für uns gelitten habe, gestorben und auferstanden sei, kurz :

wenn er alles ablehnen würde, was einzelnes von und über Christus

geoffenbart worden ist.
Wenn wir von der Lehre im Glaubensgegenstand reden, dürfen

wir nie das Grundlegende der katholischen Auffassung vom
Glaubensgegenstand vergessen : Der Glaubensgegenstand im strengen Sinn des

Wortes (obiectum formalefi dei) — er wird auch Glaubensgrund genannt
(formalis ratio obiecti) — ist die Veritas prima revelans, der persönliche
Gott als Offenbarer. Wir haben im Glauben letztlich nur mit ihm
zu tun ; nur ihm glauben wir.

Nun folgt eine wichtige Unterscheidung. Wenn wir aber unter
Glaubensgegenstand ferner auch das verstehen, was Gott sagt (mate-
riale obiectum), so ist auch hier wiederum die « erste Wahrheit »,

« Gott selbst », Glaubensgegenstand, aber auch vieles andere (ipse Deus,
sed etiam multa alia) freilich nur insofern sie auf Gott bezogen
sind (secundum quod habent ordinem ad Deum). Darum ist auch



Der Glaube als Personbegegnung 199

in dieser Hinsicht die Veritas prima : Gott, der Glaubensgegenstand
schlechthin h

Wenn nun die katholische Kirche gerade dieses « viele andere », das

« omnia credenda » betont, so will sie damit gar nicht die einzelnen

Dogmen an Stelle des eigentlichen Gegenstandes, des dreipersönlichen
Gottes setzen. Nein Sie ist nur der Umstände, der Angriffe und
Irrtümer wegen, die gerade gegen dieses Sekundärwesentliche immer wieder
auftreten, gezwungen, das zu tun. Nicht der dreipersönliche Gott steht
als Glaubensgegenstand (z. B. den Protestanten gegenüber) in Frage,
sondern Einzelaspekte, die zum Sekundärwesentlichen des Glaubensganzen

gehören. Es ist doch offenbar — und wird auch von Brunner
zugegeben — daß sich die Kirche meistens und nachdrücklich darüber
ausspricht, was nicht selbstverständlich ist und vor allem darüber, was

angefochten wird.
Nie aber will sie dadurch die omnia credenda, die Glaubensartikel

und Dogmen als besondere Gegenstände des Glaubens « neben » dem

Glaubensgegenstand aufgefaßt wissen. Zwischen Lehre und Person
besteht hier zwar ein erheblicher Unterschied, nicht aber jener « dimen-
sionale » Abstand, jener unüberbrückbare « breite Graben », den Brunner
zwischen beiden öffnet. Ist nicht im « Alles » das Wesentliche : das

Ganze wie das Einzelne beschlossen Nur der kann Gott « alles glauben

», was er geoffenbart hat, der auf ihn als den vertrauenswürdigen,
persönlichen Glaubensgrund unbedingt baut. Und wer Gott « alles »

glaubt, der glaubt, zunächst sogar, ihm auch, wenn er sich selbst sagt
und alles, was er von sich, seinem Wesen und Wollen sagt.

Der Katholik glaubt freilich auch manches, was Gott über Geschöpfliches

gesprochen, sofern dieses gottbezogen ist und zum Christentum
gehört ; nie aber glaubt er « Weltliches » etwa « kosmologische
Tatsachen », wie Brunner es ihm zumutet2.

1 S. Th. II-II q. 1 a. 1 und ad 1 ; vgl. auch De Verit. q. 14 a. 8 ad 1 : « Omnia
ilia quae in symbolo ponuntur ad creaturam pertinentia, non sunt materia fidei,
nisi secundum quod aliquid veritatis primae adiungitur. » Und ebd. ad 2 : « Quam-
vis divino testimonio sit de omnibus credendum, tarnen divinum testimonium,
sicut et cognitio primo et principaliter est de se ipso et consequenter de aliis ; Joan.
14, 8 : Ego testimonium perhibeo de me ipso. Unde fides principaliter est de Deo,
consequenter de aliis. »

2 Man vergleiche aber hiezu S. Th. II-II q. 11 a. 2 : « Non autem ad corrup-
tionem fidei christianae pertinet, si aliquis habet aliquam falsam opinionem in his
quae non sunt fidei, puta in geometricalibus, vel in aliis huiusmodi, quae omnino
ad fidem pertinere non possunt 1 »



200 Der Glaube als Personbegegnung

Brunner lehrt zwar selbst, daß Gott sich im Glauben nicht ohne

Lehren kundgebe, daß das Sein und Nichtsein der Kirche von richtiger
oder falscher Verkündigung abhänge, und er erachtet den falschen

Objektivismus als weniger schlimmen Irrtum als den falschen

Subjektivismus, denn der starre Lehrobjektivismus der katholischen Kirche
z. B. habe doch noch irgendwie den Kerngehalt des Christlichen «

konserviert », während der protestantische Subjektivismus dieses einfach

ausgelaugt habe. Und doch darf die Lehre grundsätzlich nicht zum
Glaubensgegenstand gehören ; sie hat innerlich nichts mit dem Glauben

zu tun Warum diese ziemlich neue Behauptung Brunner weist auf
die Bibel. Wir aber haben gesehen, was die Bibel hiezu sagt. Die Lehre

ist, trotz ihrer unlösbaren Verbundenheit mit dem Glaubensgegenstand,

eigentlich darum nach Brunner nicht wesentlich mit diesem Gegenstand

verbunden, weil sie nicht persönlich ist, weil sie sich nicht in der Personsphäre

befindet und grundsätzlich ein « Etwas », ein « Es » ist, also in
eine andere « Dimension » gehört. Ausschlaggebend ist hier also die

von seiner du-philosophischen Vorerkenntnissen beeinflußte, übertrieben

personalistische Grundthese, daß nur das rein Personhafte (im Sinne

Brunners Glaubensgegenstand sein könne.

Wenn die katholische Kirche die Lehre als wesentlich zum
Glaubensgegenstand gehörig erklärt, so kann sie sich auf die Bibel stützen, so

geht es ihr um die Bewahrung des wesentlichen Glaubensganzen. Und

wenn die Kirche am « Alles-oder-nichts-Glauben » festhält —- den

Brunner aus seiner personalistischen Grundhaltung heraus verwerfen

muß, den aber gerade ein Luther zuweilen in aller Wucht und Schärfe

gefordert hat1 — und also den des Glaubens verlustig erklärt, der

auch nur einen Glaubensartikel ablehnt, so geschieht das zunächst nicht
einmal wegen dieses Glaubensartikels als solchen, sondern weil er
dadurch grundsätzlich auf den alles tragenden Glaubensgrund: Gott, nicht
mehr baut. Auf diesen kommt es in der ganzen Glaubensfrage letztlich
an. Er wird aber nicht hier behandelt, wie es sich eigentlich gehört,
sondern der Brunner'schen Auffassung wegen im letzten Kapitel, wo
zugleich eine andere Frage berührt werden soll, die sich hier aufdrängt,
ob bei der Annahme, daß Gott Lehren, d. h. verschiedene, einzelne

Glaubensinhalte offenbare, auch all das, was die Kirche zu glauben
vorlegt, von Gott geoffenbart sei und also göttlicher Glaube sei oder nicht.

(.Fortsetzung folgt.)

1 Siehe die Belege oben S. 181-183.


	Der Glaube als Personbegegnung : zur Kernfrage der Theologie Emil Brunners [Fortsetzung]

