Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Der Glaube als Personbegegnung : zur Kernfrage der Theologie Emil
Brunners [Fortsetzung]

Autor: Volken, Lorenz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762236

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Glaube als Personbegegnung
Zur Kernfrage der Theologie Emil Brunners

Von Lorenz VOLKEN M. S.

(Fortsetzung)

II. Kritik

Wir gehen iiber zur Kritik. Es wird niitzlich sein, zuerst einige
allgemeine Angaben zu beachten, bevor wir auf die einzelnen wesent-
lichen Fragen eingehen.

In unserer Kritik werden wir versuchen, sachlich zu sein. Sogar
in unserer Darstellung haben wir darauf verzichtet, die heftigsten Aus-
driicke, mit denen Brunner die katholische Kirche und ihre Lehre
bezeichnet, anzufiihren, um den Beurteiler von einer falschen apolo-
getischen Kampfeshetze und -hitze zu bewahren. Brunner braucht
auch nicht zu befiirchten, wir méchten Protestanten dadurch « ver-
fithren », daB3 wir uns in der ab und zu erforderlichen Darstellung der
katholischen Auffassung auf «die Lehre von unmafgeblichen Einzel-
gangern in der katholischen Kirche » berufen, die dem protestantischen
Verstandnis besonders nahekommen . Und wenn Brunner sagt : « Uns
Protestanten aber interessiert nicht so sehr die ‘mildere’ Auffassung des
Herrn X oder Y, sondern die Lehre der katholischen Kirche » 2, so gilt
das auch fiir uns. Wir werden uns nur auf die Kirche und auf die
scholastischen, streng romisch-katholisch gesinnten Theologen stiitzen
und bewuflt keinen modernen Theologen heranziehen, der Brunner als
Mann der Anpassung, als Randsteher und «unmaBgeblicher Einzel-
ginger » erscheinen koénnte. Unsere Kritik wird nicht ein getarntes
Riickzugsgefecht sein. ‘

Wir wollen auch die Kritik nicht zu leicht nehmen. Eine Kritik
Brunner gegeniiber ist schwierig, — schwieriger als manche katholische
Theologen anzunehmen geneigt sind —, und zwar aus methodischen,
sprachlichen und sachlichen Griinden. Eine Theologie zu deuten und
zu beurteilen, die sich, grundsitzlich wenigstens, der dialektischen

1 Geleitwort zu : F. J. Leenhardt, Der Protestantismus im Urteil der rémisch-
katholischen Kirche (1943), 4.
2 Ebd. 6.



168 Der Glaube als Personbegegnung

Methode bedient, ist keine leichte Sache, Der Methode entspricht auch
die Terminologie : sie ist oft bunt und verwirrend Dazu ist zu bemer-
ken, was der selber so redegewandte K. Barth sagt : Bei Brunner ver-
bindet sich der Irrtum mit einem so « sehr geschickten Vortrag» und
mit soviel Wahrheit, « dall es auf das erste und zweite und dritte An-
sehen immer noch und immer wieder wie die Wahrheit selbst aus-
sieht » 1. Schwierig ist aber unsere Kritik hauptsichlich wegen der hier
zu behandelnden Sache selbst : Brunner macht das Primidrwesentliche
und Letztentscheidende des Glaubens zum Glaubensganzen schlechthin,
das er dann mit den Vorziigen der gottlichen Liebe iiberhidngt ; wir
aber haben das Odium zu unterscheiden, dem Sekundirwesentlichen
auch noch seinen Platz zu sichern und MiBverstindnisse zu losen, die
ihr Dasein einer einseitigen, absoluten und darum ansprechenden Stel-
lungnahme verdanken. Absolutes und Entscheidendes ist immer leichter
zu vertreten als das Untergeordnete.

Wenn dem so ist, wird man wohl folgendes annehmen miissen :
Wer das Wesen des katholischen Glaubens nur einseitig oder oberflich-
lich kennt, wie fast alle Protestanten, der wird Brunner recht geben.
Und dennoch ! Auch er kénnte Bedenken bekommen : Wenn die Kirche
im allgemeinen 2, und zwar die protestantische wie die katholische,
schon in der ersten Zeit ihres Daseins den echten Glauben, d. h. das
Ausschlaggebende, das, wodurch sie lebt, verliert und bis in unsere
Tage (also 1800, bzw. 400 Jahre lang) an einem diinnen, ausgelaugten
Lehrglauben festhélt, der aus einer Jiingergemeinde eine Schule macht,
wie ist das mit der Vorsehung Gottes vereinbar, jenes Gottes, der der
Kirche verheien hat, bei ihr zu bleiben bis ans Ende der Welt (Mt. 28,
20) ? Und wenn der, in dem diese Bedenken aufsteigen, vernahme,
was selbst Protestanten gesagt haben 3, dall Brunner wichtige, katho-
lische Lehren nicht richtig darstelle ¢, miilite er nicht sein Urteil zuriick-
halten bis er die ganze Angelegenheit einer griindlichen und allseitigen
Kritik unterzogen hitte.

1 Nein! Antwort an Emil Brunner (1934) 5.

? Ausnahmen gab es nach Brunner wohl immer wieder : emzelne denen das
rechte Glaubensverstindnis aufgegangen war.

3 Vgl. z. B. K. Barth, Nein! Antwort an Emil Brunner, 32-34.

4 Was O. Bauhofer sagt, trifft leider zu : « Fast iiberall da, wo bei Brunner
ein Gegensatz zur katholischen Lehre entweder stillschweigend vorausgesetzt oder
ausdriicklich namhaft gemacht wird, lieBe sich zeigen, daB diese Konstruktionen
weitgehend irrig sind. » Bemerkungen zu E. Brunners Christl. Anthropologie, in :
Stimmen der Zeit, 134 (1938) 330.



Der Glaube als Personbegegnung 169

Um eine solche Kritik geht es uns und nicht bloB um allgemeine
« unwissenschaftliche » Bedenken. Freilich kann diese Kritik hier nicht
ganz so gestaltet werden, wie wir sie gerne haben méchten : eine Kritik,
worin die philosophischen Voraussetzungen des Glaubensbegriffes griind-
lich erwogen und wo nicht nur alles, was uns in diesem miBverstidndlich
erscheint, als solches klar erwiesen und dargetan wiirde, worin die echte
Auffassung besteht, sondern wo auch die groen Vorziige des Brunner’-
schen Glaubensverstindnisses vollauf gewiirdigt wiirden. Wir werden
hier nur vier Fragen stellen. Aber mit der Antwort auf diese Fragen
werden immerhin die wichtigsten Mif3verstindnisse Brunners erkannt
und die hauptsdchlichsten strittigen Punkte so behandelt, da doch
auf das ganze Glaubensverstindnis und auf manche ungestellte Einzel-
frage ein kritisches Licht fallt.

Unsere vier Fragen lauten so : Wie steht es mit der Grundlage des
Brunner’schen Glaubensverstindnisses ? Ist das Verhiltnis von Person
und Lehre im Glauben richtig bestimmt ? Ist der christliche Glaube
Begegnung im Gegensatz zum Fiirwahrhalten ? Wie steht es mit der
Verhéltnisbestimmung des Gottlichen und Menschlichen im Glauben ?

A. Die Grundlagen des Glaubensbegriffes

Aus unserer Darstellung der Glaubensauffassung Brunners ! ist er-
sichtlich, daB seine philosophischen « Vorerkenntnisse » sehr eng mit
seiner Glaubensauffassung zusammenhingen. Er aber verwehrt sich aus-
driicklich dagegen, dal3 diese dem « Glaubensverstindnisse » irgendwie
als Grumdlagen dienen sollten. Seine Uberlegungen (iiber den Glauben)
seien «rein theologischer Art »; sie seien unabhingig von der Richtig-
keit irgendwelcher philosophischer Vorerkenntnisse ; er iibertrage solche
nicht « nachtriglich » auf die Theologie (WB 60). Wir wollen hier nicht
untersuchen, ob diese Behauptungen zu Recht bestehen ? — ein all-
gemeines Urteil kann man sich vielleicht schon aus unserer Darstellung
bilden — sondern nur die ausschlaggebende Frage stellen, ob die Grund-
lagen des Glaubens als der Personbegegnung im Sinne Brunners tat-

1 Divus Thomas (1946), 83-98. Vgl. ebd. 80, das Verzeichnis der hier
gebrauchten Abkiirzungen

2 Eine Untersuchung wiare hier niitzlich und aufschluBreich, aber nicht ent-
scheidend. Die Entscheidung fillt auch in dieser Frage schon mit der Antwort
auf die andere Frage, die wir nun stellen: ist Brunners Glaubensverstindnis
biblisch ? Wenn ja, dann ist Brunner auch hier im Recht ; wenn nein, dann ist
unsere dahingestellte Frage gegen ihn entschieden.

Divus Thomas 12



170 Der Glaube als Personbegegnung

sichlich in der Bibel und in der Reformation zu finden sei. Dieser
Glaube ist ndmlich nach ihm das in der Schrift begriindete und von
Luther wieder entdeckte, also das « reformatorisch-biblische Glaubens-
verstindnis ». Ist es das biblische ? Das ist hier unsere erste und ent-
scheidende Frage. Ist es das reformatorische ? So heit eine zweite
fiir uns nebensédchliche Frage.

1. Die Grundlage n der Heiligen Schrift

Wie jede Auseinandersetzung der katholischen Theologie mit der
evangelischen, so muf3 auch jene mit Brunner, erst recht in unserer
Angelegenheit, auf dem Boden der Schrift begonnen und gefithrt werden.
Wenn Brunners Glaubensverstindnis biblisch sein soll, so muf3 wenig-
stens folgendes nachweisbar sein : erstens, dal3 in der Schrift der Glau-
bensgegenstand #nur begegnende Person, Gott in Jesus Christus und
zweitens, daB der Glaubensakt nu7r das Begegnen, das ganz personhafte
Gehorsams- und Vertrauensverhdltnis mit dieser Person sei.

Wir suchen hier in der Bibel nicht von vornherein die paulinische
« Sinntiefe und -weite » des Glaubensbegriffes, sondern wir tun, was zu-
ndchst getan werden mull : wir gehen von den rein textlichen Gegeben-
heiten des biblischen Zeugnisses aus. Wie tief und wie weit ihr Sinn
ist, wird sich aus der theologischen Besinnung in den folgenden Kapiteln
ergeben.

a) Der Glaubensgegenstand nach der Schrift

Es steht auBer Zweifel, daB in der Heiligen Schrift Gott in der
Person Jesus Christus immer wieder als Glaubensgegenstand genannt
wird. Wie oft ist z. B. im N.T. « vom Glauben an #A% », an Christus
oder Gott, die Rede! « Glaubet an Gott und glaubet an mich ! » (Joh.
14, 1.) Aber die Schrift 148t das wahre Glauben wnicht nur auf Gott
als Person beziehen, sondern auch — was nach Brunner nie der Fall
sein darf — auf einzelne Ausspriiche, Worte, Wahrheiten und Tatsachen
von dieser gottlichen Person, die uns ihr Sein oder Wirken offenbaren.
DaB dies eine sichere Feststellung ist, muBB nun ausfiihrlicher nach-
gewiesen werden ; denn auf sie stiitzt sich direkt oder indirekt unsere
ganze Kritik in den folgenden Kapiteln.

Mehr als einmal wird im N.T. berichtet, dall man einzelnen Aus-
spriichen von Jesus Christus Glauben schenkt. Dort, wo wir vom Worte
des Herrn an den kéniglichen Beamten erfahren (Joh. 4, 50) : « Geh
hin! Dein Sohn lebt », heilt es anschlieBend : « Der Mann glaubte dem



Der Glaube als Personbegegnung 171

Worte, das Jesus zu ihm gesagt hatte (t¢ Adyew, v elnev) und ging.»
Vergleiche u. a. folgende ebenso deutliche Texte : Joh. 2, 221 ; Joh. 11,
25; 17, 8. Immer lesen wir, wie sich wirklicher Glaube auf einzelne
von Jesus oder den Aposteln verkiindete Aussagen, Wahrheiten und
Tatsachen bezieht. Meistens sind diese mit einem &ri-Satz (glauben,
daB) verbunden, was erst recht zeigt, dal hier Glauben nicht ausschlieB-
lich Personbegegnung ist. Man findet hierfiir kaum einen deutlicheren
Beleg als gerade im Romerbrief ! Der hl. Paulus schreibt dort (10, 9) :
« Wenn du also mit deinem Munde Jesus als den Herrn bekennst und
mit deinem Herzen glaubst, daBl (8r1) Gott ihn von den Toten auf-
erweckt hat, so wirst du gerettet werden.» Es besteht kein Zweifel,
daB3 es sich hier um den «echten », « wahren » Glauben handelt. Wird
doch gerade hier das ausgesprochen, was Brunner zu den entscheiden-
den Elementen des echten Glaubens rechnet, namlich, daBl er aus dem
« Herzen » kommt, also « Herzensglaube » ist, und daB er «rettet », also
Heils- und Rechtfertigungsglaube ist. Diese Stelle wurde und wird
denn auch von Protestanten gerne angefithrt. Aber worauf bezieht sich
gerade hier das Glauben ? Ganz eindeutig und ausdriicklich auf eine
Tatsache: die Auferstehung! Dal diese Tatsache wesentlicher Gegen-
stand — wir sagen nicht der Gegenstand des Glaubens — ist, erhellt
auch daraus, daB3 von ihr das Sein oder Nichtsein des wahren Glaubens
abhingt : «Ist aber Christus nicht auferstanden, so ist euer Glaube
nichtig (poraie); dann seid ihr noch in euren Siinden.» So im 1. Kor.
15, 17.3

Es werden noch andere Tatsachenwahrheiten als Gegenstand des
Glaubens erwdhnt. Bei Joh. 14, 11 heilt es: « Glaubt mir, daf (ét)
ich im Vater bin und der Vater in mir ist. (Vgl. Joh. 14, 10; 10, 38.)
Vom weltbesiegenden, also sicherlich wahren Glauben, steht geschrieben :
« Wer soll denn die Welt iiberwinden, wenn nicht der, der glaubt, daB3
(871) Jesus der Sohn Gottes ist » (1. Joh. 5, 5). Wer das glaubt, hat das
Leben (Joh. 20, 31). Christus will, daB3 man glaube, daf der Vater ihn
gesandt hat (Joh. 11, 31; 17, 21; 17, 8). Und weil die Apostel die
Tatsache glauben, daB Er von Gott ausgegangen ist, darum liebt sie

1 « Als er von den Toten auferstanden war, erinnerten sich seine Jiinger
dieses Ausspruches, und sie glaubten der Schrift und dem Worfe, das Jesus gesagt
hatte (er werde den Tempel, seinen Leib, in drei Tagen wieder aufbauen).» Wir
zitieren nach K. Rosch : Das N.T., Paderborn 1940. Andere Ubersetzungen werden
eigens vermerkt.

2 Dasselbe drei Verse vorher (15, 14) : « Ist aber Christus nicht auferstanden,
dann ist unsere Predigt hinfillig und hinfdllig auch euer Glaube (xevr, = leer). »



172 Der Glaube als Personbegegnung

der Vater!. Nach Apg. 15, 11 bezieht sich der Glaube auf das eigene
Heil : « Wir glauben durch die Gnade des Herrn Jesus Christus (also
gewill der wahre Glaube!), das Heil zu erlangen.» Nach Phil. 3, 10
ist der Glaube da, um «ihn» (Christus), aber auch die Macht seiner
Auferstehung und die Gemeinschaft mit seinem Leiden zu erkennen.

Wir brauchen nicht auf die vielen Texte in den Pastoralbriefen
hinzuweisen, die ebenfalls, wie die eben erwidhnten, dartun, daB der
Glaubensgegenstand Azer nicht ausschlieBlich die begegnende Person
im Sinne Brunners, sondern auch eine in Lekre fafbare Wahrheit, bzw.
«rechte Lehre » ist 2 ; denn Brunner gibt das ziemlich offen zu.® Und
wohlbemerkt : er zdhlt auch die Pastoralbriefe noch zum Kanon, wenn
sie von ihm auch an dessen « Peripherie » gestellt werden. Man darf
hier freilich nicht vergessen, daBl die Bibel nach Brunner grundsitzlich
nicht irrtumsfrei ist. Aber nicht nur in ihnen finden wir die Lehre so
hervorgehoben, sondern auch anderswo, z.B. ganz klar gerade im
Romerbrief 6, 17-18 : « Gott aber sei Dank, daf3 ihr Knechte der Siinde
gewesen, jedoch von Herzen gehorsam geworden seid der Gestalt der
Lehre (tbmov 813ay¥c), der ihr iibergeben worden seid. Befreit aber von
der Siinde, seid ihr der Gerechtigkeit dienstbar geworden.»? «Der
Gestalt der Lehre gehorchen » wird im Text und im Zusammenhang mit
dem wahren Glauben auch im Sinne Brunners offensichtlich identifi-
ziert ; denn es bewirkt (wie es hier heiBt) die Befreiung von der Siinde
und die Gerechtigkeit, also gerade das, was nach Brunner nur der
wahre Glaube bewirkt.

Alle diese bisher genannten, einzelnen Tatsachenwahrheiten, bzw.
Lehren, sind Wesensbestandteile des Evangeliums, das Jesus und die
Apostel verkiinden. Dieses Evangelium — oder « Zeugnis » (Thess. 1,

1 Joh. 16, 27 : « Der Vater liebt euch, weil (!) ihr mich geliebt und geglaubt
habt, daf ich von Gott ausgegangen bin.» Vgl. mit diesen Belegen auch Mk. 11,
23-24 und Joh. &, 21; 8, 24; 13, 19.

3 Vgl. Tit. 1, 13. 14; 2, 10; 1. Tim. 1, 10. 11; 4, 1-6; 2. Tim. 2, 18. In
G. Kittels Theologischem Worterbuch zum N.T. I 240, schreibt R. Bultmann,
daB &)7feix im N.T. c auch den Sinn von ‘rechte Lehre’ gewinnen » kénne, und
zwar vor allem bei Paulus (244 f.), aber auch bei Johannes (245).

3 OV 8. Das gestehen noch deutlicher als Brunner andere protestantische
Theologen, z.B. W. Bauer, im Griechisch-deutschen Woérterbuch zu den Schriften
des Neuen Testamentes (1937), Sp. 1107. Das N.T. versteht unter dem Wort
nigti¢ nach ihm auch: « Das, was geglaubt wird, die Glaubenslehre ». Er verweist
auf Jud. 3, 20.

4 So iibersetzt wortgetreu « Das Neue Testament und die Psalmen. Die in
Ziirich kirchlich eingefithrte Ubersetzung aufs neue nach dem Grundtext berich-
tigt ». Ziirich 1932,



Der Glaube als Personbegegnung 173

10) — das gewohnlich als die Gesamtheit der Christus-Botschaft mit
allen den einzelnen Tatsachen und Lehren von Jesus und iiber Jesus
angesehen wird, erscheint immer wieder als Gegenstand des Glaubens.
Das wird auch von protestantischen Exegeten stark hervorgehoben !
und ist unleugbar. Man vergleiche hiezu : Rom. 16, 25-27 ; 10, 16 ; Gal.
1,24;2,7; 3,5 (also nicht nur 2. Tim. 1, 11. 13 ; Tit. 4, 13 ; 1. Petr. 4,
181). Man kann die folgende wichtige Feststellung machen : Wer das
Evangelium nicht in der Gesamtheit annimmt, etwa einen einzelnen der
in ihm enthaltenen Tatsachenberichte oder Lehren leugnet — oder es
in irgend einem Punkte falsch verkiindet —, der hat den Glauben
verloren (1. Tim. 1, 19. 20; 2. Tim. 2, 17. 18. Der Irrlehrer Hymen-
dus!), dem ist der Glaube unniitz. So im 2. Kor. 15, 1-5: «Briider,
ich mache euch mit dem Evangelium bekannt, das ich euch verkiindet
habe. Ihr habt es angenommen. Steht in ihm fest. Durch dies erlangt
ihr euch das Heil, wenn (also nur unter folgender Bedingung) #Ar so
(wortlich und besser : ‘in dem Sinne’ -tivt Abye) davan festhallet, wie ich
es euch verkiindet habe. Sonst hittet ihr den Glauben vergeblich an-
genommen (Extog el py eixj) émotedoare). » Und nun gibt Paulus an-
schlieBend den Gegenstand dieses Evangeliums an : er habe ihnen vor
allem iiberliefert, was er selbst empfangen, nidmlich, «daf » Christus
fiir unsere Siinden gestorben, «dal} » er begraben worden, «daB » er
auferstanden sei. Das sind Tatsachenwahrheiten, wie die Glaubigen sie
auch spiter unter dem Namen Glaubensartikel annehmen. Man denke
nun auch an Gal. 1, 8: «Aber selbst wenn wir oder ein Engel vom
Himmel euch ein anderes Evangelium verkiindeten, als wir euch ver-
kiindet haben (und «als ihr empfangen habt » 1, 9) : der sei verflucht ! »

Zum Schlufl sei noch auf verschiedene Schriftstellen hingewiesen,
aus denen besonders deutlich hervorgeht, dall nicht nur das person-
hafte Du Gottes, die Person Jesus Christus im Gegensatze zu mehreren
verschiedenen Tatsachen oder Wahrheiten Gegenstand des Glaubens sei.
In Hebr. 11, 1 gibt die Heilige Schrift wie sonst nirgends eine ausdriick-
liche Umschreibung, eine « Definition » vom wahren Glauben. Uber den
hier bestimmten Akt des Glaubens mag man geteilter Meinung sein 2.
Aber der Gegenstand ist hier auf alle Fille nicht so personhaft bestimmt,

1 So z.B. W. Mundle, Der Glaubensbegriff des Paulus, 14 ff. « Der Inhalt
der christlichen Verkiindigung, der apostolischen Predigt, ist mit dem christlichen
Glauben schlechthin identisch. » Ebd. 16.

2 Ohne Zweifel zeigt das ¥ieyyoc « Beweis», Uberzeugung (wie es auch
W. Bauer und andere protestantische Exegeten iibersetzen) fiir unsere Ansicht.



174 Der Glaube als Personbegegnung

wie er es nach Brunner sein miilite. Das Ziircher Neue Testament
ubersetzt : « Es ist aber der Glaube eine Zuversicht auf das, was man
hofft, eine Uberzeugung von Dingen, die man nicht sieht (mpaypdrwv
Eleyyog 00 PAemopévav). »

Selbst die neutrumhaften Bezeichnungen fiir den Glaubensgegen-
stand, die Brunner als typisches Zeichen der katholischen Verdrehung
des Glaubensbegriffes anfiihrt, gebraucht 6fters auch die Heilige Schrift !
Paulus bekennt offentlich, daB er «alles glaube (miotedew n&or), was
im Gesetz und in den Propheten geschrieben steht » (Apg. 24, 14). Der
Heiland tadelt die Jiinger : « O ihr Unverstdndigen, wie schwer wird
es euren Herzen (Herzensglaube !), alles zu glauben (éni mdow), was
die Propheten verkiindet haben ! » Unter dieses « Alles » rechnet Christus
selbst hier die Tatsache, daB er «dies» (talta) leiden miisse (Lk. 24,
25. 26). Zu Nikodemus sagt der Herr: « Wenn ihr nicht glaubt, da
ich von irdischen Dingen zu euch rede, wie werdet ihr glauben, wenn
ich von himmlischen (ta& émouvpdvix) zu euch rede ? » (Joh. 3, 12) 1.

b) Der Glaube

Mit diesen Feststellungen iiber den Glaubensgegenstand ist das
Entscheidende iiber den Glauben iiberhaupt gesagt worden, soweit es
fiir unsere Kritik von Belang ist. Denn auch in der Bibel ist er vor
allem vom Gegenstand her zu verstehen. Wir konnen uns daher kurz
fassen, wenn nun vom Glauben als Akt und als Glauben iiberhaupt
die Rede sein wird.

Der Glaubensakt wird in der Schrift nicht eindeutig erklirt. Das
Wort miotetew selbst hat dort nicht immer den gleichen Sinn. Wie
es zu verstehen ist, 148t sich nur von der Beziehung auf seine Ergin-
zung, seinen Gegenstand ermitteln. Es bedeutet gewill auch Vertrauen
im Sinne Brunners, nicht selten da, wo es schlechthin auf die Person

1 Und zu Martha sagt Er: « Glaubst du das (toUre) ? » Namlich seinen
Ausspruch : « Ich bin die Auferstehung und das Leben. Wer an mich glaubt,
wird leben » (Joh. 11, 25. 26). Vgl. auch Joh. 8, 26 : « Der mich gesandt hat, ist
wahrhaftig und ich verkiinde das, was (&... tafra) ich von ihm gehdért habe »
und Joh. 3, 12; 14, 26 ; 16, 13. Wo Brunner an entscheidender Stelle vom Glau-
bensgegenstand redet (OV 38), da stiitzt er sich ganz stark auf 4. Schlatters Buch :
« Der Glaube im Neuen Testament », das er innerhalb acht Zeilen nicht weniger
als dreimal anfiihrt. Doch ist es so, wie W. Mundle sagt: « Die Darstellung
Schlatters ist trotz vieler feiner und zutreffender Bemerkungen allzusehr von
seinem modernen Glaubensverstindnis geleitet und nicht selten konstruktiv ; seine
Reflexionen sind oft nicht derart, daB3 man sie bei den neutestamentlichen Schrift-
stellen voraussetzen darf.» Der Glaubensbegriff des Paulus, 1.



Der Glaube als Personbegegnung 175

Christi oder Gott bezogen ist. Darin hat Brunner recht. Aber « glauben »
hat bestimmt auch den Sinn von: annehmen, zustimmen, iiberzeugt
sein, fiirwahrhalten, und nicht nur dort, wo in der Heiligen Schrift
vom natiirlichen Glauben, sondern auch da, wo vom «wahren » gott-
lichen Glauben die Rede ist.

Das trifft nun in den oben angefiihrten Stellen und in vielen andern
zu, in denen motevewy sich auf eine Tatsache, eine Wahrheit oder
Lehre bezieht, die uns AufschluBl gibt tiber Gott. Vorausgesetzt, dal3
man die Ausdriicke ;: Uberzeugtsein, Fiirwahrhalten usw. nicht nur im
gewohnlichen menschlichen, sondern in einem viel tieferen, iibernatiir-
lichen Sinn versteht, wie spiater zu erkliren sein wird, kann man sie
ohne weiteres, nicht aber das Verbum : « Vertrauen », an allen diesen
Stellen fiir « glauben » einsetzen. So lieBe sich, ohne den Sinn wesent-
lich zu dndern, Rém. 10, 9 so iibersetzen : « Wenn du ... mit deinem
Herzen fest fiirwahrhiltst (fest iiberzeugt bist), dafl Gott ihn von den
Toten auferweckt hat, so wirst du gerettet werden » ; aber nicht : « Wenn
du mit dem Herzen veriraust, dafS Gott ihn auferweckt hat ! »- Fiir
Joh. 5, 5 lieBe sich wohl sagen : « Wer soll denn die Welt iiberwinden,
wenn nicht der, der fest iiberzeugt ist — oder fest fiirwahrhalt — dal3
Jesus der Sohn Gottes ist », aber niemals kénnte es heillen : « wenn
nicht der, der vertraut (der Jesus begegnet, sich ihm hingibt), daf Er
der Sohn Gottes ist. » Das gleiche gilt fiir alle solche Texte der Schrift,
von denen wir vorhin nur einen Teil angegeben haben 1.

Was wir behauptet haben, ist also keine (im Interesse des « katho-
lischen Glaubensbegriffes ») irgendwie aus der Schrift herauskonstruierte
Deutelei, sondern biblischer Sachverhalt, den awuch manche profestan-
tische Exegeten zugeben. Es seien der Bedeutung der Sache wegen
zwei angefithrt. W. G. Kiimmel, auf den Brunner selbst an entscheiden-

der Stelle verweist (OV 38), schreibt : « ... Es ist also durchaus richtig
und zu Unrecht bestritten worden, da der Glaube bei Paulus zunéichst
durchaus Fiirwahrhalten der Botschaft ist. » 2 « ... Es ist ganz deutlich,

daB auch fiir Johannes der Glaube zunichst durchaus ein Fiirwahr-
halten, eine Anerkenntnis der géttlichen Wiirde Jesu ist. » 3 W. Mundle
teilt als Ergebnis seiner exegetischen Untersuchung mit, «dal der

1 Vgl. z. B. « Glaubst du das ? » bei Joh. 11, 25. 26 ; oder Apg. 24, 14 : « Wie
schwer wird es euren Herzen, alles zu glauben (zu vertrauen ?).

2 Der Glaube im N.T. Seine katholische und reformatorische Deutung, in :
Theologische Blitter 16 (1937) 214.

3 Ebd. 215.



176 Der Glaube als Personbegegnung

Glaube fiir Paulus ein ‘Uberzeugtsein von Tatsachen’ ist !, ein Fiir-
wahrhalten, das sich auf den durch die apostolische Predigt dargebotenen
Sachverhalt richtet » 2. «Die moderne Antipathie gegen den Glauben
als Fiirwahrhalten ist ihm fremd. » 3 |

Diese Feststellung betrifft nicht nur das Wort : glauben selbst,
sondern auch Ausdriicke, die es ab und zu ersetzen. Glauben heil3t
auch das Evangelium anerkennen, empfangen (1. Kor. 15, 1. 2). Glauben
wird oft — aber nicht immer — identifiziert mit Erkennen ¢ oder auch
mit Sehen und Wissen 3, das freilich hier nicht im streng wissenschaft-
lichen Sinne verstanden wird, was man von der Bibel auch nicht zu
erwarten hat. Deshalb steht Glauben im Gegensatz zum Schauen
(2. Kor. 5, 7). Glauben heif3t auch gehorchen. Aber das kann nicht,
sowenig wie die soeben genannten Ausdriicke, einfachhin fiir den Glauben
als Begegnung in Anspruch genommen werden oder gegen den Glauben
als Fiirwahrhalten, Uberzeugtsein, ausgespielt werden, wie Brunner es
tut. Er setzt voraus, da das Gehorchen bei Paulus rein personhaft
zu verstehen sei, was aber nicht zutrifft. Gerade wo es offensichtlich
mit dem Glauben gleichgesetzt wird, heil3t es dem « Evangelium » gehor-
chen (Rém. 10, 16), also der Botschaft won Jesus und nicht direkt
dem persénlichen Gott oder Jesus Christus. Es sei nochmals betont,
dal wir damit nicht behaupten, dafl die Heilige Schrift dieses mehr
oder weniger unpersénliche Moment im Glauben als das Wichtigste und
Letztentscheidende im Glauben ansehe, sondern nur, daB3 es wirklich
zu dessen eigentlichem Wesen gehdére.

Nach diesen Ausfithrungen ergibt sich nun von selbst die Antwort
auf die Frage, ob Brunners Glaubensverstindnis das biblische sei, wie
er behauptet. Das ist nicht der Fall, da ja seine Bestimmungen iiber
Gegenstand und Akt des Glaubens in wesentlichen Punkten der Bibel
widersprechen. Wir haben das nachgewiesen und uns bei diesem Nach-
weis bewult fast ausschlieBlich auf Paulus (vor allem auf die « gro3en »
Briefe !) und auf Johannes berufen, weil Brunner gerade auf sie sein

1 Hier wird in der FuBnote auch auf E. Dobschiitz und E. WieBmann ver-
wiesen.

? Der Glaubensbegriff des Paulus, 16-17. Es steht fiir Mundle fest, « daB
der paulinische Glaube seinem Wesen nach ein Fiirwahrhalten, nimlich die Uber-
zeugung von der Wahrheit dessen, was als Inhalt der evangelischen Predigt zu
gelten hat, einschlieBt». Ebd. 16.

3 Ebd. 18.

4 Joh. 17, 8. Vgl. 17, 25 mit 17, 28 ; und Gal. 3, 238-26 mit 4, 8. 9.

5 Joh. 14, 9. 10; Rém. 6, 8; 1. Thess. 4, 14.



Der Glaube als Personbegegnung 177

Glaubensverstiandnis stiitzt 1. Es ist bemerkenswert, daB3 auch evange-
lische Theologen gerade bei Johannes und Paulus « Ansatzpunkte » fiir
einen « katholischen Glaubensbegriff » vorfinden, der aber weit unter
dem eigentlich katholischen steht 2 Im Hebrier- und Jakobusbrief,
in den Pastoralbriefen und im Judasbrief finden sie jenen schon ganz
klar ausgesprochen. Und wenn nun die Frage nach der Glaubensauf-
fassung des ganzen Neuen Testamentes gestellt wird, kann W. Kiimmel
antworten : « Man muB sich einmal klar machen, daB auck diese (dem
auf die Person Christi gerichteten, personhaften Heilsglauben entgegen-
gesetzten) Gedanken im Neuen Testament stehen », und es konne sich
«die katholische Lehre fiir ihren intellektualistischen Glaubensbegriff
auf einen Teil des Neuen Testamentes berufen » 3. W. Bauer stellt fest,
daB Glaube (ntotic) im Neuen Testamente u. a. auch folgendes bedeu-
tet : « Anerkennung und Annahme der christlichen Lehre als Lehre »,
« wahre Frommigkeit », « Christliche Eigenschaft » und Tugend « neben
andern Tugenden » %, Tatsdchlich wird der Glaube neben Geduld und
Langmut als Friichte des Heiligen Geistes (Gal. 5, 22) und neben Liebe
und Keuschheit angefiihrt (2. Kor. 8, 7; 1. Tim. 4, 12).

Nach den Aussagen des N.T. kann demnach der Glaube nicht nur
Akt sein und iiberhaupt nicht schlechthin das sein, was Brunner unter
ihm verstehen will : die Personbegegnung. Das wire offensichtlich

1 Paulus ist ja der Apostel des (reformatorischen) Glaubens, und Johannes
hat man vor allem die fiir diesen Glauben grundlegende Erkenntnis : das person-
hafte Verstindnis des Wortes und der Wahrheit zu verdanken.

? Dal3 gerade Paulus und Johannes unter « glauben » ganz sicher auch Fiir-
wahrhalten verstehen, haben wir oben von Kimmel gehdért und W. Kohler
schreibt (19438), daB fiir den « rein intellektuellen Gehorsamsglauben » — den Lehr-
glauben im Sinne Brunners — «der Ansatzpunkt schon bei Paulus vorhanden
war ». Dogmengeschichte als Geschichte des christlichen SelbstbewuBtseins (1943)
184. « Schon der Gegenstand des Glaubens ist ein anderer. Die Auferstehung
Christi ist der nichste Gegenstand des Glaubens». Ebd. 180. Schlimmer steht
es nach ihm noch bei Johannes, bei dem der Glaube « unmittelbar Bekenntnis-
glaube geworden». Ebd. 187.

8 W. Kiimmel, Der Glaube im N.T. in : Theologischen Blitter, 16 (1937) 217,
219, 220. Sperrungen von Kiimmel.

4 Griechisch-deutsches Wérterbuch zum N.T., Sp. 1104-1107, wo auch die
Belegstellen angegeben sind. Ahnlich K. Barth. Nach ihm ist wietic 1. Treue
Gottes ; 2. « schon bei Paulus, Rém. 12, 16 ; Gal. 1, 31 ; 3, 22; 1. Tim. 4, 1-6 und
dann Jud. 3. 6 die Lehre des Glaubens, das dem Menschen geoffenbarte Evan-
gelium » ; 3. der in Christus geschaffene Stand, das Sein der Christen; 4. Ver-
trauen ; 5. die « Bezeichnung einer christlichen Geistesgabe oder Tugend, neben
der es auch andere gibt und neben denen sie nicht besonders hervortritt, ja neben
denen sie sogar (1. Kor. 18, 13 !) zuriicktreten kann », 6. Zugehorigkeit zur christ-
lichen Religion. — Die kirchliche Dogmatik (1935) I 240, 1.



178 Der Glaube als Personbegegnung

wenigstens gegen « einen Teil » des Neuen Testamentes. Aber auf solche
Gedankenginge geht Brunner iiberhaupt nicht ein, sondern behauptet
einfachhin energisch seine These. Und wenn er diese begriinden will,
bringt er oft solche Schriftbelege, die, aus dem Zusammenhang los-
gelost, freilich fiir seine These sprechen konnen, oder oft solche, die
iiberhaupt nicht vom Glauben reden.

Es ist darum bezeichnend, wenn Brunner gegen einen « massiven
Biblizismus » eingestellt ist und gewisse biblische Aussagen auch bald
als historische Bedingtheit versteht. Es ist darum auch begreiflich,
daB Brunner von vornherein nach der «Sinntiefe » und « Sinnweite »
des Glaubens im N.T. fragt, ohne die verschiedenen, ausdriicklich
vom Glauben (motedew, wiotig) handelnden Texte zu beriicksichtigen
— wenigstens von ihnen auszugehen, was ja fiir jede Sinnermittlung,
auch fiir die tiefste « Sinntiefe » zunéachst erforderlich ist. Und wenn
er einmal reformatorische Voraussetzungen unbedingt annimmt, daB3
der Glaube das Gottesverhiltnis iiberhaupt sei, und daB dieser sich
nicht wesentlich von Gnade und Liebe unterscheide !, dann kann folge-
richtig der Glaube nicht wesentlich das sein, was irgendwie nur einen
Teil dieses Gottesverhiltnisses — das freilich in einer Personbegegnung
besteht — ausmacht. Ja, wenn der Glaube «allein » rechtfertigt, oder,
wie Brunner auch sagt, die Person bzw. die Existenz umwandelt, dann
muB er, auf der Seite des Menschen wenigstens, mehr sein als die Liebe,
was nach Brunner jedenfalls Paulus lehrt 2. Und doch ist es Paulus,
der wie kein anderer den Vorrang der Liebe iiber den Glauben aus-
gesprochen hat: 1. Kor. 13, 13! und ebenso deutlich 1. Kor. 13, 2:
« Und wenn ich allen Glauben hitte (wortlich : ‘habe’, &yw wasav Thv
riotw), so dal ich Berge versetzen konnte, hitte aber die Liebe nicht,
wire ich nichts. »

Vor allem dieser Text ist vor Augen zu halten, wenn man bei
Roém. 3, 28 liest, «daBl der Mensch durch den Glauben gerechtfertigt
wird, unabhingig von Gesetzeswerken» (vgl. Gal. 2, 16). Es heiBt
hier nicht : durch den Glauben «allein ». Auch hat der Rechitfertigungs-
glaube nicht als der schlechthinnige Glaube zu gelten, was in offenem

1 OV 242; MW 221, 226-227; WB 84.

? « Wihrend die Synoptiker und in gewissem Sinne auch die Johanneischen
Schriften im AnschluB3 an das Alte Testament dem Agape-Begriff gegeniiber dem
Pistis-Begriff den Vorrang geben, hat Paulus — freilich ohne jede Polemik und
auch ohne den Begriff der Liebe Gottes einfach zu verdringen (welch geschickte
Rede!) — den Pistis-Begriff an die erste Stelle geriickt»., WB 52. Vgl. Der
Romerbrief 120.



Der Glaube als Personbegegnung 179

Gegensatz zu einem « Teil des N.T.» stiinde 1. Biblisch kann der Glaube
nicht sein, der ausdriicklichen Zeugnissen der Bibel widerspricht. Aber
das tun sowohl der Glaube im Sinne der Personbegegnung Brunners,
als auch — und erst recht — das, was er als « katholischen Glaubens-
begriff » darstellt, nicht aber die eigentlich katholische Glaubensauf-
fassung, wie wir noch sehen werden. Der biblische Glaubensbegriff kann,
auch nach Brunner, nur durch eine theologische Besinnung festgestellt
werden, weil eben « Glaube » in der Bibel in verschiedenem Sinne ge-
braucht wird. Es ist aber, nach der einzig richtigen Methode, von engen
Bestimmungen auszugehen, d. h. von solchen, die den Glauben von
verwandten Begriffen wie Hoffnung und Liebe scheiden. So wird sich
ergeben, daBl zwar alles, was in der Schrift als Glaube bezeichnet wird,
wirklich Glaube ist, aber oft auch mehr als « nur » Glaube, das heilB3t :
Glaube von Liebe erfiillt, iiberhaupt das volle christliche Innenleben.
Wenn aber Brunner anders vorgeht, wenn er nur nach jenen biblischen
Ausdriicken, die den Glauben im breitesten Sinne, in jener konkreten
Bedeutungsfiille verstehen, die noch allerlei verwandte Begriffe ( : Reue
und BulBe, Vertrauen und Gehorsam, Gebet und Gnade, Hoffnung und
Liebe) in sich birgt, den Glauben schlechthin bestimmt, dann muf3 ihm
ein Glaubensbegriff, der nur auf das eigentliche Wesen, auf den Bedeu-
tungskern sieht, von vornherein als falsch erscheinen 2. Aber dann wird

1 J. Lortzing, der sich als Protestant die Aufgabe gestellt hatte, die biblische
Grundlage der Lehren Luthers zu untersuchen, teilt als Ergebnis seiner ernsten,
sachlichen Untersuchung mit, « daB Luther seine Hauptlehren nicht der Schrift,
sondern seinen religiosen ‘Erlebnissen’ entnommen hat und daB die biblische
Begriindung, welche er seiner Rechtfertigungslehre zu geben versucht hat, eine
vollig verfehlte und vollig miBlungene war, indem er den Schriftworten vielfach
Gewalt angetan hat, um sie fiir sich in Anspruch nehmen zu kénnen ». Die Recht-
fertigungslehre Luthers im Lichte der Heiligen Schrift (1931), 157. Vgl. dazu auch:
Wie ist die abendlindische Kirchenspaltung entstanden ? (1929).

* Der protestantische Theologe, der die letzten wichtigen Satze liest, sagt
sich unwillkiirlich : Dieses eigentliche Wesen des Glaubens ist also nach katho-
lischer Auffassung doch die fides informis! Und er versteht darunter grundsatz-
lich das, was Luther fides historica nannte : jenen natiirlichen Glauben, den auch
Tiirken und Teufel haben: « Die fides informis — jener Glaube, den auch die
Teufel haben.» Vgl. Jak. 2, 19 (OV 39).

Das ist aber ein MiBverstindnis : Erstens besteht zwischen der lutherischen
fides historica und der katholischen fides informis ein groSer Unterschied. Diese
ist nicht im Gegensatz zu jener nur eine « Leistung des Menschen» (OV 180),
sondern ein Geschenk « Gottes », « eine Tat, die wir nicht ohne Erleuchtung und
Eingebung des Heiligen Geistes» vollziehen (Vat. Konzil : Denz. n. 1791). Auch
die fides informis hat den dreipersénlichen Gott zum Grund und Gegenstand.
Zweitens trifft es nicht zu, daB in der fides informis im Gegensatz zur fides
formata das eigentliche Wesen des katholischen Glaubens liegt. — « Wesen » ist



180 Der Glaube als Personbegegnung

er allerdings auch alle die vielen Bibelaussagen, die diesen Glauben im
engern und eigentlichen Sinn als wahren Glauben verstehen, als unbib-
lisch verwerfen und dadurch zeigen, dafl sein eigener Glaubensbegriff
unbiblisch ist.

2. Ist Brunners Glaubensbegriff reformatorisch ?

Es eriibrigt sich zu priifen, ob Brunners Ansichten iiber die Weg-
entwicklung des Glaubensverstindnisses von der Schrift durch die Tra-
dition ganz zutreffend seien, da wir das, was er in der Tradition ver-
wirft, grundsitzlich schon in der Schrift selbst ausgesprochen finden,
wie wir soeben gesehen. Die echte Tradition ist fiir Brunner die Refor-
mation. Und seine Auffassung vom Glauben soll nicht nur das biblische,
sondern auch das «reformatorische Glaubensverstindnis» sein. Was
ist nun zum zweiten Teil dieser Behauptung zu sagen ?

« Reformatorisch » wird Z4ser von Brunner fast ausschlieBlich auf
Luther bezogen. Wenn man nun den Glauben bei Luther einfachhin
als das zuversichtliche, rechtfertigende Vertrauen auf Christus, die Hin-
gabe an ihn versteht !, so hat Brunner dieses Verstindnis in gewisser
Hinsicht noch vertieft und eindeutiger gefafit. Wenn man aber das
eigentlich Neue in Luthers Auffassung nédher ins Auge faBt und es mit
seinen notwendigen Grundvoraussetzungen sieht, dann erblickt man so
erhebliche Unterschiede, dal man staunen mul}, wie sich Brunner so
stark und so eindeutig auf Luther berufen kann. Die Lehre von der
Imputation, bzw. der passiven Gerechtigkeit und die Lehren von der
Alleinwirksamkeit Gottes und vom unfreien Willen des Menschen, die
gerade fiir Luthers neue Glaubensauffassung von grundlegender Bedeu-

hier im Unterschied zum Dasein, zum konkreten Innensein des Glaubens im
Menschen zu verstehen —, da es nicht nur von der Gegenwart, sondern auch von
der Abwesenheit der Liebe absieht. Mit andern Worten : Obwohl der reine, eigent-
liche Glaube immer entweder liebeerfiillt oder liebeleer ist, kann man sein eigenes
Wesen doch nur durch Absehen, durch Scheidung — d. h. aber nicht Trennung —
von der (tatsichlich gegenwirtigen) Liebe erkennen.

Will man z. B. wissen, was das menschliche Herz in sich ist, so darf man
es weder aus dem lebendigen Organismus herausschneiden und auf dem Sezier-
tisch nur als totes betrachten, noch auch die Funktion der andern Organe und des
ganzen Organismus in sein Wesen einbeziehen, sondern es muB3 trotz seines leben-
digen Verbundenseins mit dem Ganzen, doch in sich selbst gesehen werden.

1 R. Seeberg, Die Lehre Luthers (1933), 118, 120. Die soeben genannten
Lehren ; A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte (1920), I1I 825 ; H. Grisar,
Luther (1912), III 301. Theod. Harnack, Luthers Theologie II (1886), 435-436.
Dieses Werk gehért nach Brunner zum Besten, was iiber Luthers Theologie
geschrieben worden ist.



Der Glaube als Personbegegnung 181

tung sind, hat der Reformator selbst, allenfalls in seinen Hauptwerken
(so im Kommentar zum Galaterbrief und in De servo arbitrio) mit
allem Nachdruck als seine Grundlehren verteidigt und sie, trotz gelegent-
licher Schwankungen und Widerspriiche, bis zum Lebensende bewahrt 1.
Gerade diese Lehren gibt Brunner auf : Nach der Bibel wird die Gerech-
tigkeit « wirklich » unser. « Gott erkldirt nicht nur, er schafft auch einen
neuen Menschen. » 2 Jedes Denken, das die Freiheit des Menschen in
Frage stellt, ist gegen die Bibel. Wer «die Allmacht und Allwirksamkeit
Gottes als Alleinwirksamkeit Gottes ausdeutet und so das Gegeniiber-
verhiltnis aufhebt, der zerstort damit den biblischen Gottesgedanken » 3.
Das heiB3t : diese soeben genannten Grundlehren Luthers zerstéren Fun-
dament und Kern der Theologie Brunners : die gegenseitige Beziehung
zwischen Gott und dem freien Menschen, die « personale Korrespon-
denz » . Wie soll da Brunners Glaubensbegriff, der nichts anderes als
die Setzung dieser « Korrespondenz » ist, der reformatorische, luthe-
rische sein ?

Brunner kann das also mit wenig Recht behaupten, schon wenn
wir nur, wie bisher, den «neuen» Glaubensbegriff Luthers ins Auge
fassen. Luther hat aber, wenigstens nach den Jahren 1519-1523, auch
einen andern Glaubensbegriff, den er zwar weniger hiaufig, aber doch
oft, und zuweilen ebenso bestimmt lehrt und braucht. Es ist der
« katholische », wie ihn Brunner versteht: das Fiirwahrhalten aller
geoffenbarten Wahrheiten. Das ist geschichtliche Tatsache. Luther
schrieb schon 1521 (also schon vor der von Harnack und Grisar bezeich-

1 Von 1520 ab lehrte Luther die iustitia passiva « durchweg bis an sein
Ende». Ebd. 416.

« Der Lehre von der passiven Gerechtigkeit ist Luther bis zum Tode treu
geblieben. » J. Lortzing, Wie ist die abendlandische Kirchenspaltung entstanden ?
(1929), 59.

? WB 76. Vgl. auch: Die Lehre vom Heiligen Geiste (Kirchl. Zeitfragen
15), 21.

3 WB 44. Vgl. den mehr oder weniger deutlich ausgesprochenen Gegensatz
zu Luther in dieser Frage, besonders MW 140, 142, 144-145, 271-272 ; Schicksal
und Freiheit, in: Neue Schweizer Rundschau, 5 (1938) 531, wo es ausdriicklich
heiBt, die Lehre vom unfreien Willen und von der Pridestination, die « alle drei »
(Luther, Calvin und Zwingli) lehrten, sei nicht, wie diese meinten, « die des Apostels
Paulus », ja iiberhaupt nicht biblischen, sondern antikphilosophischen Ursprungs.

¢ (Die Lehre von der Alleinwirksamkeit Gottes ist neuplatonischen Ur-
sprungs — mag sie auch von gewichtigsten Lehrern der Kirche (Luther!) etwa
vertreten worden sein. Sie ist darum unbiblisch, weil sie die Grundstruktur der
biblischen Verkiindigung, das Verhiltnis der personalen Korrespondenz, einem
Denken opfert, das durch den Objekt-Subjekt-Gegensatz (also das rationale
‘Denken’ !) bestimmt ist» (WB 75).



182 Der Glaube als Personbegegnung

neten Zeit des « Riuickfalles » 1523) folgenden, auch im Zusammenhang
eindeutigen Satz, der Brunner selbst trifft, da er die « Mutter Jesu»
nicht als Jungfrau anerkennen will — : « Si quis Mariam neget virginem,
aut alium quemvis singularem articulum non crediderit, damnatur,
etiam si alioqui ipsius virginis et virginitatem et sanctitatem haberet. » 1

Diese Tatsache wird von den grollen protestantischen und katho-
lischen Geschichtsforschern eindeutig bezeugt 2. Es ist erstaunlich, daB

1 De votis monasticis, Wke : WA VIII 583. Aus vielen andern Belegen,
die man ohne besondere Miithe bei Luther finden kann, seien nur folgende ange-
fithrt : « Wenn man von einem artickel des glaubens fellt, er sey wie gering er
wolle fiir der vernunft, so hat man sie alle verlorn, das man keinen mehr recht
hatt ... » — Ursache : « wenn ein ring aus der ketten entzwey ist, so ist die ganze
ketten entzwey.» (Predigt am Ostermontag 1530), Wke WA 32, 59.

In der Schrift : Kurzes Bekenntnis vom heiligen Sakrament, gipfelt die ent-
schiedene Verdammung der « Sacramentsfeinde » im Satz: ... «gewis ists, wer
einen Artickel nicht recht gleubet, oder nicht wil (nach dem er vermanet und
unterricht ist), der gleubt gewislich keinen mit ernst und rechtem glauben ...
Darumb heiBts, rund und rein gantz und alles gegleubt, oder nichts gegleubt,
Der heilige Geist leBt sich nicht trennen noch teilen, das er ein stiick sollt war-
hafftig und das ander falsch leren oder gleuben lassen ... alle Ketzer sind dieser
art, das sie erstlich allein an einem Artickel anfahen, darnach miissen sie alle
hernach, und alle sampt verleugnet sein, gleich wie der Ring, so er eine borsten
(= Sprung) oder ritz (= RiB) kriegt, taug er gantz und gar nicht mehr. Und
wo die Glocke an einem ort berstet, klingt sie auch nichts mehr, und ist gantz
untiichtig » (Wke, WA 54, 158-159). Luther bezeichnet in dieser Schrift Zwingli
— der iiberhaupt « gantz und gar zum Heiden » geworden (ebd. 143 und 144) —
Karlstadt, Okolampadius, Schwenkfeld und «ihre Jiinger» allesamt als Ketzer
(141, 142, 158) und Liasterer (146, 141, 154) ; er will sie « bestendiglich und festig-
lich fur Gott$s und unser (seiner) verdampte feinde halten, Und nicht sampt jnen
Christus wort leugnen, schenden und verkeren ... (165) ; sie sind « Christus lesterer
und feinde » (154) ; wollte er « Iren rechten namen geben », so wiren sie « Seel-
fresser und Seelmorder » mit einem « eingeteuffelt, durchteuffelt, uberteuffelt,
lesterlich hertz und liigenmaul » (147) ; und wenn er es mit ihnen halten sollte,
so miite er sich selbst « in abgrund der Hellen sampt jnen verdammen » (157).
Warum das alles ? Warum spricht ihnen Luther — und Brunner muB das hier
zweifellos zugeben — also bestimmt auch den echten biblisch reformatorischen
Glauben ab ? Hauptsichlich und im Grunde deshalb, weil sie nach seiner Uber-
zeugung einen einzigen « Artickel »: die rechte Lehre vom heiligen Sakrament
nicht verstehen wollen, falsch lehren und leugnen. Vgl. hiefiir ebd. 412, und
itberhaupt das ganze « Kurtz bekentnis », das Luther mit Vorbedacht und im
Gedanken an den nahen Tod schrieb : « Denn ich, als der ich nu auff der Gruben
gehe, wil dis zeugnis und diesen rhum mit mir fur meins lieben HErrn und
Heilands JHesu Christi richtstuel bringen ... » (ebd. 141).

2 0. Ritschl schreibt : Luther verdankt « der gesamte Protestantismus nicht
nur sein Dasein, sondern auch seinen von der katholischen Auffassung charakte-
ristisch abweichenden, im letzten Grunde praktisch religidsen Glaubensbegriff.
Aber indem wir modernen Protestanten diesen Begriff hochhalten, entnehmen wir
der ganzen Lehre Luthers von dem Glauben nur dessen zweite Hilfte, die Identi-



Der Glaube als Personbegegnung 183

Brunner sie auller Acht lift. Seitdem er den rein personalistischen
Glaubensbegriff lehrt, mochte er wenigstens bei Luther ausschlieBlich
den rein reformatorischen Glaubensbegriff sehen. Neben diesem sei der
« katholische » Begriff erst in der «zweiten Reformationsgeneration »,
bzw. in der mit Melanchthon einsetzenden Orthodoxie aufgetreten.

Der Abstand von hier aus zu Luther konne « nicht scharf genug
gesehen werden »!, Aber noch 1928 fithrt sogar Brunner selbst fiir
seinen Glaubensbegriff das folgende klare Lutherwort an : « Der rechte
Glaube ist nichts anderes (!), denn glauben, was Christus redet und
verheillt, daf es wahr und ohne allen Falsch sei.»? Damit konnte er
auch mit Recht seine damalige These stiitzen : « In der Bibel wie fiir die
Reformatoren ist Offenbarung allerdings gerade das, was Schleiermacher
ablehnt : Mitteilung eines wunderbaren, iibernatiirlichen Wissens von
Gott und gottlichen Dingen, und der Glaube nichts anderes (!) als das
Fiirwahrhalten dieser gottlichen Mitteilungen im Gegensatz zu mensch-
licher Erfahrung und Verstindigkeit. » 3

Wir kénnen abschlieBend sagen : Brunners « Glaubensverstdndnis »
als Personbegegnung ist weder das Biblische noch das Reformatorische
schlechthin, weil Wesentliches preisgegeben wird.

fication des Glaubens mit dem religiésen Vertrauen auf Gott. Ihre erste Halfte
jedoch, die Annahme, daB der Christ, um auf den wahren Gott recht vertrauen
zu koénnen, auch Gottes gesamte Offenbarung in der heiligen Schrift oder die in
dieser enthaltenen Mysterien oder Glaubensartikel bestimmt fiirrwahrhalten
miisse (!), lehnt man gern als einen Intellektualismus ab». Die Reformatoren
haben, « sooft sie eine vollstindige Definition des Glaubens versuchten neben und
vor dem Vertrauen auf Gott niemals das Fiirwahrhalten der von Gott geoffen-
barten Glaubensartikel iibergangen ... wir haben kein historisches Recht dazu,
diesen in jedem Fall reduzierten Glaubensbegriff (d. h. den Glauben als Vertrauen
auf Gott) schlechthin als den reformatorischen Glaubensbegriff in Anspruch zu
nehmen ». Dogmengeschichte des Protestantismus (1908), I 80-81.

Vgl. ebd. 96, 103 ; ebenso A. Harnack, Das Wesen des Christentums (1902),
183 und Lehrbuch der Dogmengeschichte III 811, wo er eigens hervorhebt, dal
den Riickfall in den katholischen Irrtum nicht erst Melanchthon und die Epigonen
in ihrem Unverstand verschuldet haben, sondern schon Luther selbst. R. Seeberg,
Die Lehre Luthers: « Der Kirchenlehre Recht ist nur darin begriindet, daB sie
geglaubt werden kann» (430, das Apostolikum enthilt «alle Hauptstiicke des
Glaubens » (426). Die « Hauptartikel », das alte Dogma, das Credo nimmt Luther
an (417, 426, 427, 430), und zwar auf Leben und Sterben (427 Anm. 1), freilich
nuy insofern mit der Schrift iibereinstimmen. Vgl. auch : F. Loofs, Leitfaden fir
seine Vorlesungen iiber Dogmengeschichte (1889) 233, 237-241.

1 OV 142. Vgl. mit OV 161, 126.

2 Die Mystik und das Wort, 95.

8 Ebd. 81. In den letzten zwei Zitaten habe ich gesperrt, nicht die ent-
sprechenden Verfasser.



184 Der Glaube als Personbegegnung

Nach dem Gesagten ist man auch nicht erstaunt dariiber, daf
Luther, wo er vom Glaubensgegenstand redet, diesen zwar weniger oft
als die Scholastiker, aber immer wieder mit durchaus unpersénlichen,
sachlichen Ausdriicken bezeichnet, was mit der These Brunners von der
Ubereinstimmung seines personhaften Glaubensbegriffs mit dem refor-
matorischen im Widerspruch steht. DaB er den einen, wahren Glauben
in den biblischen personhaften Glauben, die « Personbegegnung », und
den rein menschlichen Glauben, die « Lehriiberzeugung » auseinander-
ri3, das hat letztlich seinen Grund in Luther selbst. Nachdem Luther
durch seine neue Glaubensauffassung die von Christus verliehene mensch-
lich-go6ttliche Autoritdt der apostolischen Kirche abgelehnt hatte, dann
aber doch in religiésen Dingen mit unbedingter Autoritit das Fiirwahr-
halten gewisser Lehren verlangte, gab es grundsitzlich schon bei Luther
das, was sich freilich dann erst recht und rein in der protestantischen
Orthodoxie auswirkte : der vermeintlich gottliche, tatsidchlich aber nur
menschliche Lehrglaube, den Brunner mit Recht energisch bekampft.
Dal3 er aber das Urbild des Lehrglaubens im katholischen Glaubens-
begriff findet, das ist ein grobes Milverstindnis. Und dieses ist nur
dann einigermafBen erklirlich, wenn man sieht, wie Brunner — irre-
geleitet vielleicht durch kirchliche Ausdriicke, die scheinbar das gleiche
bedeuten wie jene der Orthodoxie und bestirkt durch oberflachliche
Erklirungen mancher Verfasser von katholischen Handbiichern — den
Wesenskern des katholischen Glaubensbegriffes verkennt : Er 16st das
zwar wichtige, aber doch nur sekundire Wesenselement dieses Begriffes
vom lebendigen Organismus des Wesensganzen los und macht es zum
eigentlichen Wesen des katholischen Glaubens ! Was damit im einzelnen
gemeint ist, wird sich aus den folgenden kritischen Untersuchungen
ergeben.

B. Person und Lehre als Glaubensgegenstand

Wer Brunners Personbegriff in seiner ganzen Anwendung auf Gott
und Mensch verstanden, der hat auch seine Glaubensauffassung in
ihrem Wesen und ihrer scharfen Abgrenzung vom falschen Lehrglauben
erfaBt. Hier soll nur gefragt werden, ob Brunner den Glaubensgegen-
stand mit Recht rein personhaft im Gegemnsafz zur Lehre bestimmt. In
dieser Frage sind zweierlei zu unterscheiden : erstens die Person als
Glaubensgegenstand, zweitens das Verhiltnis der Lehre zu diesem
Glaubensgegenstand.



Der Glaube als Personbegegnung 185

1. Die Person als Glaubensgegenstand

a) Der « Menschengott »

«Der Glaube des Christen hat keinen anderen Gegenstand als
Jesus Christus, Gott in seiner Personoffenbarung » (OV 38). Wo Brunner
mit dieser These gegen das idealistisch und subjektivisch ausgelaugte
Glaubensverstindnis auftritt, da gibt er durchweg treffliche Einblicke
in den wahren Sachverhalt. Darauf versteht er sich so gut, weil er in
jungen Jahren selbst fiir jene falsche Auffassung eingenommen war.
Aber wo Brunner seine These positiv deutet oder gegen die katholische
Auffassung abgrenzt, da iiberspitzt er manches und iibersieht sogar
wichtige Unterschiede.

Gott, der Glaubensgegenstand, ist z. B. nach Brunner « von vorn-
herein der Gott zum Menschen hin », « der Menschengott », der Gott der
« personalen Korrespondenz »1. « Weil Gottes Sein — so wie uns die
Heilige Schrift Gottes Sein zeigt — von vornherein kein An-sich-Sein,
sondern ein Herrenwille und ein Gemeinschaftswille ist, darum ist es
von vornherein ein bezogenes Sein, nimlich ein auf den Menschen ...
bezogenes Sein » (WB 48).

Ist « der Gott der Bibel » wirklich dieser « Menschengott » (WB 34) ?
Nein. Brunner zeige uns auch nur eine einzige Stelle, nach der Gott
in diesem Sinne verstanden werden mufB3 ! Selbstverstindlich redet die
ganze Bibel vom « Beziehungsgeschehen », vom Verkehr zwischen Gott
und Mensch. Aber damit ist gar nicht gesagt, daB diese Beziehung
ins Wesen Gottes hineinreiche, daf3 also Gott nicht ohne die Beziehung
zum Menschen gedacht werden kénne (vgl. OV 48, Z. 7-13). Die Bibel
redet so, weil sie eben die Schilderung der Beziehung zwischen Gott
und Mensch zum Ziele hat. Konnte sie uns nicht auf eben so viel Seiten
das rein innergéttliche Leben offenbaren ? Was ist von der Bibel her
einzuwenden, daBl das Beziehungsgeschehen eine Beziehung ist, die
Gott nach auBlen %at, eine Beziehung, die das volle, eigene, innergott-
lich-trinitarische Sein und Leben schon voraussetzt ? Brunner sage es
uns. Unsere Erklirung steht nicht mit biblischen Gegebenheiten im
Widerspruch, wohl aber die Deutung Brunners.

Diese Deutung, d. h. die Auffassung vom « Menschengott » wider-
spricht den biblischen Feststellungen iiber die Engel, die zu Gott in

1 Schicksal und Freiheit, in : Neue Schweizer Rundschau 5 (1938) 534 ; WB
32-79, besonders 57-60, 72-75.

Divus Thomas 13



186 Der Glaube als Personbegegnung

ebenso enger, ja noch engerer Beziehung stehen als die Menschen (Mt. 18,
10 ; 24, 36 ; Hebr. 1, 6 ; Ps. 8, 6). Ferner hebt sie die von der Heiligen
Schrift hervorgehobene, richtig verstandene «absolute Transzendenz »
auf, da sie Gottes « Herrsein » im vollen Sinn vom Erkennen und An-
erkennen eines Geschopfes, des Menschen abhidngig macht (WB 47).
Und wenn es in der gleichen Heiligen Schrift, die uns belehrt, daB3 Gott
ewig ist, heifit : Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde ... (Gen. 1,1)
und : Im Anfang war das Wort (Joh. 1, 1), so erhellt daraus, da Gott
schon vor aller Schépfung in sich da war. Zu dem aber, was noch nicht
ist, kann es jene so enge « Geschehnisbeziehung » nicht geben, von der
Brunner spricht. Die Bibel widerspricht dem gesunden Menschenver-
stande nicht: Bevor Gott etwas AufBlergottliches erkennt oder liebt
oder schafft, muB3 er doch sein! Bevor es eine Beziehung geben kann,
mull doch etwas, der Ausgangspunkt der Beziehung da sein !

Wenn sich Brunners Deutung vor der Bibel auch nicht recht-
fertigen 1aBt, so ist es doch leicht zu verstehen, wie er sie mit tiefer
Uberzeugung vertreten kann ; Brunner kommt mit Denkvoraussetzun-
gen, « Vorerkenntnissen » der Du-Ich-Philosophie an die Bibel heran.
Die «geistigen Realititen », Du und Ich, bestehen seinshaft in ihrer
gegenseitigen Beziehung. Streng genommen ist ihr Wesen und Sein
gleich Beziehung in Wort und Liebe. Es gibt ein menschliches Du,
aber auch das gottliche Du. Und das ist das «einzige Du» im vollen
Sinn : die « Konkretion des Du » 1. Brunner hat diese Du-philosophischen
Grunderkenntnisse zu stark in seiner Theologie verwertet, zu konsequent
auf Gott angewandt, auf den Gott, der gerade in seiner Personoffen-
barung Gegenstand des Glaubens ist : Gott in Jesus Christus.

Verstiinde man Jesus Christus ausschlielllich als zweite gottliche
Person, so trife hier Brunners Ansicht insofern das Richtige, als hier
die Person tatsichlich in ihrem Wesen ein aktuale, konkrete Beziehung
(zum Vater) ist — eine relatio subsistens 2. Aber ihm geht es hier nicht

1 Nach Ferdinand Ebner, dem Begriinder dieser « religiésen » Du-Ich-Philo-
sophie, kann Gott tatsiachlich « gar nicht ohne Beziehung zum Menschen gedacht
werden ». Wort und Liebe (1935), 93; Das Wort und die geistigen Realititen
(1921), 25.

2 « Relatio in divinis non est sicut accidens inhaerens in subiecto, sed est
ipsa divina essentia : unde est subsistens, sicut essentia divina subsistit. Sicut
ergo deitas est Deus, ita paternitas divina est Deus Pater, qui est persona divina.
Persona igitur divina significat relationem wu¢ subsistentem.» S. Th. I q. 29 a. 4.
Vgl. ebd. ad 3: «in intellectu substantiae individuae, id est distinctae vel incom-
municabilis, intelligitur in divinis relatio.



Der Glaube als Personbegegnung 187

um die Beziehung zum Vater, sondern um die Beziehung zu den Men-
schen : hier wird Christus in seinem ganzen goti-menschlichen Sein ver-
standen ; in ihm ist ja der « Gott zum Menschen hin » erst da, denn
er ist die Selbstkundgebung des gottlichen Wesens und Willens an den
Menschen. In Christus ist die personale Korrespondenz verwirklicht,
und zwar dadurch, daB3 er die Wahrheit und das Wort ist und daher
gelten auch hier die obigen kritischen Bemerkungen iiber die personale
Korrespondenz.

" b) «Die zwei Wahrheitsbegriffe »

Christus ist die Wahrheit : das heillt aber « Wahrheit als Begegnung ».
Wenn man von der wesenhaften Hinordnung dieser Wahrheit zum
Menschen, das was soeben an der personalen Korrespondenz kritisiert
wurde, absieht, so kann man mit dieser Wahrheitsauffassung Brunners
durchaus einverstanden sein. Und wenn Brunner der scholastisch-
katholischen Theologie vorwirft, sie verwechsle das, was er unter dieser
Wahrheit versteht, mit der Vernunftwahrheit, sie identifiziere «die
unserm rationalen Denken immanente Veritasidee mit dem Logos der
Offenbarung » ! und die katholische Glaubensauffassung sei daher von
der rationalen Wahrheit her bestimmt, kurz : Der Glaubensgegenstand
Gott, Christus, set « dasselbe wie » diese Wahrheit und nicht eine kon-
krete Person, so ist das ein groBes Mifverstindnis, und das soll nun
auch als solches aufgedeckt werden.

Brunner setzt die «fiir die mittelalterlich-katholische Theologie
charakteristische Gegeniiberstellung von ‘Vernunftwahrheiten’ und
‘Offenbarungswahrheiten’ » (OV 10) als bekannt voraus. Aber tatsich-
lich verkennt er vollstindig die eigentliche Art dieser Gegeniiberstellung.
Brunner gibt freilich zu, dafl hier ein Unterschied des « Ursprunges »
behauptet wird. Aber sonderbar ! Er scheint hier plétzlich zu vergessen,
daB er selbst diesen Unterschied des Ursprungs, der darin besteht, da@3
die eine Wahrheit « von oben » kommt, die andere « von mir aus»
erschlossen wird, immer wieder hervorhebt und als entscheidend be-
trachtet fiir seine grundlegende Gegeniiberstellung von Personwahrheit
und Es-Wahrheit. Hier hat auf einmal dieser Unterschied keine weitere
Bedeutung ! Zwischen der katholisch verstandenen Offenbarungswahr-
heit und der Vernunftwahrheit besteht doch nur ein «gradueller »
Unterschied. Beide Wahrheiten sind nicht von «grundverschiedener
Art ».

1 OV 314, 312, 153; WB 117.



188 Der Glaube als Personbegegnung

Wenn aber die katholische Theologie mit Thomas von einer « zwei-
fachen Wahrheit » (duplex veritas) spricht ! und die « Glaubenswahrheit
(veritas fidei) von der « Vernunftwahrheit » (veritas rationis) unter-
scheidet 2, so leitet sie diesen Unterschied aus dem tiefgreifendsten
Seinsunterschied her: es ist jener, der zwischen Natur und (wesen-
hafter) Ubernatur besteht. Brunner iibersieht oder bagatellisiert diesen
Unterschied, weil er am Wesentlichen des katholischen Begriffes von
Natur und Ubernatur vorbeisieht, beide irgendwie als «dingliche »
GroBen auffaBt, beide in die sachhafte, unpersénliche Es-Welt hinein-
stellt. So kann er dann leicht den Gegensatz zwischen Person und
abstrakter Sach-Wahrheit als den allein ausschlaggebenden, « dimensio-
nalen » Unterschied betonen.

Wenn man aber nach katholischer Lehre unter Natur das ge-
samte — personhafte sowohl als unpersénliche — auf dem Schépfer
beruhende Sein versteht und unter Ubernatur den persénlichen, drei-
einigen Gott, sein Gegenwartigsein und sein Wirken (sein Schenken
und Offenbaren) aus reiner Gnade und Liebe im geschaffenen Geiste,
dann sehen wir hier einen Wesensunterschied, der tiefer geht als der
spezifische oder « dimensionale » Unterschied, der zwischen Person und
«Sache », Geist und Ding besteht.

Aber jener Unterschied, der in der Seinsordnung (ontisch) durch
das ganze Sein schlechthin geht, wirkt sich nun entsprechend in der
Erkenntnisordnung (noetisch) aus: Das wesenhaft Ubernatiirliche,
also das, was allein esgentlich Glaubenswahrheit, Glaubensgegenstand
ist, kann darum nie durch die Vernunft in seinem Wesen begriffen,
gewullt werden, weil es eben, wie die Kirche und Thomas immer wieder
betonen, die Vernunft einfachhin iibersteigt ®. Das diirfte aber nach
Brunners These keineswegs der Fall sein. Er konnte denn auch nicht
das Glaubenserkennen grundsitzlich auf « denselben Nenner » (Vernunft-
Wissen) setzen, wie er es bei der katholischen Auffassung voraussetzt.

1 « ... evidenter apparet sapientis intentionem circa duplicem veritatem
divinorum debere versari ... ad quarum unam investigatio rationis pertingere
potest, alia vero omnem rationis excedit industriam.» C. G. I c¢. 8; dasselbe
ebd. I c. 3.

? Ebd. c. 7 und 8.

3 « Est autem in his quae de Deo confitemur duplex veritatis modus. Quae-
dam namque vera sunt de Deo quae omnem facultatem humanae rationis exce-
dunt ut Deum esse trinum et unum.» C. G. I c. 3 und 7; in III. Sent. d. 34 c. 1
a. 2 ad 1: « Et sane cum haec dogmata sint supra naturam, idcirco naturali
ratione ac naturalibus principiis attingi non possunt.» Denziger, n. 1671 ff., 1649
(« Fides est supra rationem »), 1795.



Der Glaube als Personbegegnung 189

DafB3 es nach der katholischen Auffassung nicht eine « Identifi-
kation » der Wahrheiten gibt, geht also vor allem aus dem recht ver-
standenen Unterschied zwischen Natur und Ubernatur hervor. Aber
auch der wichtige Unterschied von Personhaftem und Abstraktem ist
hier nicht ausgeschlossen, wie Brunner meint. Wir werden nun nach-
weisen, daBl nach katholischer Glaubensauffassung die eigentliche
Glaubenswahrheit, d. h. der Glaubensgegenstand : Gott, Christus, kon-
krete Person ist und nicht ein abstrakies, unpersinliches Sein.

Zunichst eine Vorbemerkung. Um die katholische Auffassung in
dieser Frage darzustellen, geht Brunner vom Wahrheitsverstindnis des
hl. Augustinus aus. Aber gerade in unserer Frage ist Augustinus fiir
hochscholastische und katholische Auffassung nicht maBgebend. Daf3
er mit seiner platonisierenden Auffassung von Veritas nicht das richtige
Verhiltnis der hier in Frage stehenden Wahrheitsbegriffe hat feststellen
konnen, das geben wir zu. Aber Brunner geht doch zu weit, jene
augustinische Veritas nach der modernen idealistisch-rationalistischen
« Vernunftwahrheit » und « Idee » zu beurteilen. Die MiBverstindnisse
Brunners gegeniiber der katholischen Auffassung werden einigermallen
begreiflich, wenn man sieht, daB3 er jene Ausdriicke, die, — nicht nur
bei Augustinus, sondern auch bei Thomas und der katholischen Theo-
logie iiberhaupt — bloB nach der sprachlichen Gestalt gleich lauten
wie jene der modernen Philosophie, nun auch dem Inhalt nach identi-
fiziert oder doch den vollen Unterschied zwischen beiden nicht bemerkt.
Wire es so, wie Brunner behauptet, dann hétte die Philosophie das
Christliche verdringt, und doch weill er genau — und tadelt es sogar
—, daB} die Philosophie in der katholischen Kirche « ancilla theologiae »
genannt wurde. Er weill auch, daB3 die von Heiden und Philosophen
gebrauchten Begriffe, obwohl in ihrem Ausdruck dieselben bleibend,
doch im N.T. und im christlichen Denken oft einen ganz neuen Inhalt
und Sinn erhalten haben. Das gilt aber auch fiir Thomas und die
katholische Theologie tiberhaupt.

Wenn nun der hl. Thomas den Glaubensgegenstand immer wieder
als «veritas prima » bezeichnet! und darunter Gott versteht, so will
er hier weder Wahrheit noch Gott « rational », « abstrakt », « unpersonlich »
aufgefallt wissen. Es ist zunichst festzustellen, dal, wenn Thomas und
mit ihm die katholische Kirche von der gewohnlichen « Vernunft-

1 S, Th. II-II a. 1 ; De Verit. q. 14 a. 8 : « Respondeo dicendum, quod per se
loquendo obiectum fidei veritas prima est. » In Sent. III d. 24 q.1a.1; q. 8s. 1.



190 Der Glaube als Personbegegnung

Wahrheit » im Gegensatz zur « Glaubenswahrheit » redet, er hier Wahr-
heit nicht so (nach idealistischer Auffassung) versteht, wie Brunner sie
immer und selbstverstindlich interpretiert.

Die Vernunftwahrheit ist nach Thomas weder absolut « immanent »,
noch schlechthin ewig, notwendig und allgemein im Sinne Brunners.
Obschon die Wahrheit wesentlich im Geiste lebt, so ist sie doch nicht
eine von der objektiven, wirklichen Wahrheit getrenntes Abstraktum,
sondern die gleiche Wahrheit : freilich hat sie eine andere, geistige
Existenzweise. Zwischen beiden besteht eine Wesensbeziehung. Die
Vernunftwahrheit ist auch nicht einfachhin «ungeschichtlich », « zeit-
los, ewig». Denn diese «unsere Wahrheit ist verdnderlich », insofern
entweder unsere Auffassung von einem unverinderten Ding sich wan-
delt oder die Dinge sich wandeln, wihrend unsere Auffassung von
ihnen unverindert bleibt . Unser Verstand, in dem sie existiert, ist
nicht ewig. Nur im gottlichen Verstand kann es schlechthin ewige,
zeitlose Wahrheit geben 2. Ebensowenig ist die Vernunftwahrheit in
jeder Beziehung nofwendig ; denn absolut gesprochen ist keine geschaf-
fene Wahrheit notwendig 3. SchlieBlich gibt es nicht nur « allgemeine
Wabhrheiten », sondern auch einzelne, singuldre. So spricht der heilige
Thomas von « particulares veritates » im Gegensatz zur « veritas com-
munis » . Er kennt sogar eine « veritas vitae » 5, die im Leben nach
dem Willen und der Weisung Gottes besteht. Und Wahrheit hei3t bei
ihm auch einfach Wirklichkeit oder Tatsache. So gibt es nach Thomas
z. B. eine «veritas incarnationis» und eine « veritas carnis »® beim
menschgewordenen Gott !

c) Die Wahrheit und das Wort als Glaubensgegenstand

Aber das verhiangnisvolle Milverstindnis Brunners, die scholastisch-
katholische Wahrheitsauffassung grundsitzlich gleich zu beurteilen wie
die idealistische, wirkt sich am schlimmsten darin aus, da er meint,

1 « ... Unde veritas divini intellectus est immutabilis. Veritas autem intel-
lectus nostri mutabilis est. » S. Th. I q. 16 a. 8 c. Vgl. In I. Sent. d. 19 q. 5 a. 3.

2GS Th. I q. 16 a. 7 und ad 4. Vgl. hiezu: St. v. Dunin Borkowski, « Die
ewigen Wahrheiten» im System des hl. Thomas von Aquin. In: Stimmen der
Zeit, 108 (1925) 31-38.

3 In I. Sent. d. 19 q. 5 a. 5 : « horum (contingentium) etiam veritas est muta-
bilis et contingens ... Unde patet quod nulla veritas est necessaria in creaturis. »
Vgl. S. Th. I-II q. 57 a. 5 ad 3.

©S. Th.Iq. 16 a. 4 ad 3; I-IT a. 29, a. 5.

5 S.Th.Iq. 16 a. 4 ad 3; II-II q. 109 a. 2 ad 3.

$C. G.IV c. 85



Der Glaube als Personbegegnung 191

Gegenstand des Glaubens sei in der katholischen Kirche die Wahrheit
als Idee. Das heilt : Gott oder Christus ist da als Glaubenswahrheit
nur der Inhalt einer Wahrheitsidee, ein « Bestandteil » der Lehre (OV
153, 314).

Doch Gott als die Wahrheit ist Azer in keiner Weisc (wie Brunner
behauptet) «dasselbe » wie die abstrakte Vernunftwahrheit, so daB,
wenn wir Gott denken, wicht mehr dachten als (abstrakte, unwirkliche)
Wabhrheit, und der Gottesbegriff durch den Begriff dieser Wahrheit aus-
gefiillt wiirde (OV 312). Und wenn nun Gott als die veritas prima
Glaubensgegenstand genannt wird, so besagt das also nicht: Lehr-
wahrheit oder Es-Wahrheit des bloBen Denkens im Gegensatz zur per-
sonhaften Wahrheit, sondern Wahrheit, die die gottliche Person selber
ist. Diese Wahrheit ist also auch nach katholischer Auffassung nicht
eine rein gedachte, leere, « wesende» Abstraktion im Gegensatz zur
Wirklichkeit, sondern die ewig seiende und doch immer aktuale, in
sich existierende, personhafte, lebendige Wahrheit!. Wahrheit heifit
hier einfach der konkrete Gott®. Das betonen noch eigens die Kommen-
tatoren des hl. Thomas 3.

1 Ein Tauler, den Luther gelesen, hat in einer anderen Art, ebenso stark
wie Thomas, die Verschiedenheit der zweifachen Wahrheit betont: « Etliche
miigen wol sein kommen zu verniifftiger warhayt. aber zu lebendiger warhayt da
die warhayt ist» dazu kommt man nur durch den Weg des eigenen Nichts.
A. L. Corin, Sermons de J. Tauler (kritische Herausgabe des Handschriftentextes),
in : Bibliothéque de la Faculté de philosophie et lettres de I'Université de Liége
(38. Fasc.), 99.

? Es ist ein folgenschweres Mifverstindnis, wenn Brunner annimmt, nach
katholischer Lehre sei « der Gottesbegriff ‘umso geistiger’ und Gottes wiirdiger,
je abstrakter er ist». « Es ist ein fatales Erbe der Antike, das die Kirche von
Augustin iibernahm, daB das Abstrakte das Geistige sei» (OV 406). « Die Gleich-
setzung des Geistigen und des Abstrakten ist eine der verhingnisvollsten Tat-
sachen der Geistesgeschichte ... Will man vom Hochsten, von Gott denken,
so muB3 man méglichst abstrakt, méglichst unsinnlich und — das ist die Folge —
moglichst unpersoénlich denken » (Die Bedeutung des A.T. fiir unseren Glauben in :
ZA4Z 8 [1930] 34).

Die katholische Kirche lehrt aber ganz anders: Um von Gott zu denken,
mufB man zwar « méglichst unsinnlich » denken, wenn das heit : vom Sinnfilligen,
Stofflichen absehen, nachdem man von ihm ausgegangen. Warum sollte man
diese Abstraktion nicht (sogar vorziiglich) verwenden, wenn man vom reinsten
unsinnlichen Geiste, eben « von Gott denken» will, wobei zu beachten ist, daB
die Anwendung dieser Abstraktion auf Gott, ihren Grund ausschlieBlich in der
Eigenart der menschlichen Erkenntnis hat, keineswegs jedoch im erkannten Gegen-
stand. Aus dem wahren Satze: Alles Abstrakte ist unsinnlich, folgt nicht der
falsche : Alles Unsinnliche ist abstrakt. Niemals aber muB man hier « moglichst
abstrakt », « moglichst unpersdnlich » denken. Denn Gott ist gerade im Gegen-



192 Der Glaube als Personbegegnung

Nach der thomistisch-katholischen Theologie sind nicht nur die
Wahrheit, sondern iiberhaupt alle abstrakten Ausdriicke wie bonitas,
deitas, essentia usw., sofern diese auf Gott bezogen werden, nur konkret
zu verstehen !. Wenn Brunner von der « gewordenen Wahrheit » sagt,
sie sei fiir den griechisch Denkenden ein Widerspruch (WB 106), miiBte
er dann das gleiche nicht auch von dieser konkreten Wahrheit sagen ?
Freilich, wenn Brunner den groBlen Unterschied zwischen dem ens
commune : dem allgemeinen, abstrakten, inhaltsirmsten Sein und dem
ens per se subsistens, diesem ganz besonderen, konkreten, géttlichen
Sein, das reine Aktualitidt, eben der « jede Potenz ausschlieBende actus
purus » ist, dann mufl er begreiflicherweise auch den mehr als spezi-
fischen Unterschied iibersehen, der zwischen der veritas communis, der
allgemein abstrakten Wahrheit und der veritas subsistens, der konkreten
personhaften Wahrheit Gottes besteht.

Nach Brunners Deutung der katholischen Lehre mii8te die veritas
prima, die Thomas als den (eigentlichen) Glaubensgegenstand bezeich-
net, als die erste (gleichsam vorziiglich) abstrakt «allgemeine », « not-
wendig und ewige» Vernunftwahrheit im Sinne Kants verstanden
werden, wihrend hier dieses « Prima » gerade das entscheidende Anders-
sein der veritas prima, die Thomas auch « Veritas increata » nennt 2,
unterstreichen soll.

Worin besteht denn dieses entscheidende Anderssein der Glaubens-
wahrheit ? Darin, da8 auch nach uns — Brunner scheint das abstreiten

satz zum logischen Seinsbegriff das konkreteste und zugleich geistigste und per-
sonlichste Sein. (Vgl. hiezu die Andeutungen oben im Text.)

In Gott selbst gibt es iiberhaupt nichts Abstraktes, und in der menschlichen
Erkenntnis Gottes ist auf alle Fille gerade die hochste, reinste Abstraktion (die
abstractio formalis) ausgeschlossen, die in der Scheidung des Wesenskernes (forma
metaphysica) von der Existenz, vom Wesenstriger und dem Wesensganzen (sub-
jectum, suppositum und forma physica) besteht. Denn das ist in Gott schlechthin
unscheidbar ; es gibt namlich bei ihm keine Wesensteile und in ihm sind Wesen
und Dasein identisch.

3 Vgl. zum klassischen Ort iiber den Glaubensgegenstand (S. Th. II-II q. 1
a. 1): D, Bdiiez, De fide, spe et caritate. Scholastica commentaria in II-IT (1594)
Sp. 10 ; und Th. De Vio Cajetan, Com. in II-II q. 1 a. 1 n. 5.

1 Deitas = Deus, essentia Dei = esse Dei usw. Vgl. S. Th. 1 q. 29 a. 4; q. 3
a.5und 4; q. 3 a. 4ad 1; in III. Sent. d. 34 q. 1 a. 1 sol. Der hl. Thomas stellt
sich in III. Sent. d. 24 q. 1 a. 1 s. 1 ad 4 ausdriicklich unsere Frage und lehnt es
ab, daB veritas prima als obiectum fidei eine allgemeine abstrakte Idee (forma
universalis) sei: « formae universales non sunt subsistentes in rerum natura ...
et ideo non est similis ratio de Deo, qui in se ipso subsistit.

? So nennt auch die Kirche Gott in der entscheidenden Glaubensdefinition.
Vat. Konzil : Denz. n. 1789.



Der Glaube als Personbegegnung 193

zu wollen — der Glaubensgegenstand letztlich die in der Person Jesus
Christus offenbar gewordene Gotteswahrheit ist. Das hei3t der Glaubens-
gegenstand ist eigentlich Gott in drei Personen. Und wenn schon nach
scholastischer Lehre jede (menschliche) Person als geistiges, konkretes
Einzelwesen dem menschlichen Erkennen verschlossen bleibt, so gilt
das erst recht von den géttlichen Personen, die wir in ihrer Einigkeit
nicht einmal nach dem Empfang der Offenbarung erfassen.

Dieser dreieinige Gott, der Glaubensgegenstand, ist der «Deus
revelans » 1. Offenbaren, sich selbstindig kundgeben, das kann nur das
konkrete, personhafte Sein. Sofern die Offenbarung in Christus geschah,
war er dieser Gott und « dieser Mensch » 2 : die gottmenschliche Person !
Eine Idee, eine rein statische « Natur », eine fertige, starre Substanz —
so ungefihr stellt sich Brunner den katholischen Gottesbegriff vor —
kann sich nicht offenbaren.

Wie kann da Brunner noch sagen, Gott oder Christus sei in der
katholischen Kirche als Glaubensgegenstand nur ein « Bestandteil » der
Lehre ? Wie kann er das sagen, da doch die ganze Kirche in ihrem
Gebetsleben und liturgischem Tun — ja sogar ihre auf das « zeitlose »,
« wesende » Sein Gottes gerichteten Mystiker, so sehr auf dies geschicht-
liche, zeitliche Leben Jesu Christi sich einstellen, und Brunner doch
weill, daBl die ganze Kirche, sowohl die spekulativen Theologen, als
auch die gewohnlichen Gliaubigen, die groBen Heiligen wie die groBen
Siinder das gleiche Glaubensbekenntnis immer wieder beten und da@3
sie glauben an Jesus « Christus, unsern Herrn, der empfangen worden
vom Heiligen Geiste, der geboren ist aus der Jungfrau Maria, der
gelitten hat unter Pontius Pilatus, gekreuzigt worden ... und sitzet zur
Rechten des Vaters » 8. '

Brunner — und mit ihm jeder, der, wie er, mit Denkvoraussetzungen
der (religiosen) Du-Philosophie Theologie treibt — wird hier folgendes
bemerken : Man kann das konkrete Personsein des Glaubensgegenstandes
im katholischen Sinne betonen wie man will, dieses bleibt doch, wie
aus den maBgebenden Erklirungen erhellt, eine GréBe «in der dritien
Person » : es ist ein « Er » oder ein « Es », was grundsitzlich das gleiche
bedeutet. Im Bereich «der dritten Person », des Es, gibt es aber nur
Unwirkliches, Unpersonliches, Abstraktes.

1 Ebd.

® Vgl. Thomas, Compendium Theologiae I c. 211.

3 Vgl. die verschiedenen Formen des Apostolischen Glaubensbekenntnisses.
Denz. n. 1-12.



194 Der Glaube als Personbegegnung

Hier ist nicht der Ort zu untersuchen, ob dieser letzte Satz auf
Wabhrheit beruhe. Er steht und fillt mit dem Postulat der unbegriin-
deten Grundthese der Du-Philosophie, dal nur das konkret und wirk-
lich sei, was in der (aktualen) Geschehnisbeziehung zwischen dem Du
und Ich existiert. Dall in den Erklirungen der katholischen Kirche
iiber den Glaubensgegenstand in der «dritten Person» die Rede ist, das
geben wir ohne weiteres zu. Redet aber nicht auch Brunner immer so
von ihm ? Auch er sagt nicht anders als: « Der Glaubensgegenstand
ist ...» Und doch sollte nach seinem System hier nur «in der zweiten
Person » gesprochen werden! Nur Bin-bist (nicht aber Ist-sind) wire
die rechte Ausdrucksform, das eigentliche « Verbum der Existenzial-
aussage » (Ebner). Aber Brunner weil3 doch, daBl man in Erklirungen
eigentlich nur in der dritten Person reden kann, und da der Begrift
(des Glaubens) eben nicht der lebendige Aktvollzug ist 1. Aber das mull
er doch auch der katholischen Kirche gelten lassen ! Nach ihr ist nun
der Aktvollzug des Glaubens, den jeder zur Vernunft gelangte Mensch
zu setzen hat, wenn er zur Rechtfertigung und Seligkeit gelangen will,
Gebet. Und Gebet ist wesentlich personlicher Verkehr zweier Personen,
die Rede des menschlichen Ich zum géttlichen Du.

Der gleiche Katholik und Theologe, der in den Bestimmungen des
vatikanischen Konzils liest : Mit gottlichem und katholischem Glauben
ist alles zu glauben, was die Kirche als in der Schrift oder Tradition
Geoffenbartes zu glauben vorstellt, und zwar wegen der Autoritdt des
offenbarenden Gottes, der weder irren noch betriigen kann 2; dieser
gleiche Theologe iibersetzt, wenn er betet, unwillkiirlich dieses in der
dritten Person, unpersonlich Gesagte in die zweite Person, indem er
innerlich so zu Gott redet: Mein Gott (oder: mein Heiland Jesus
Christus), 7ch glaube Dir alles, was Du durch die Schrift und Tradi-
tion geoffenbart hast und Deine Kirche mir zu glauben vorlegt, weil
Du so bist, dal Du Dich nicht irren und niemand (auch mich nicht)
betriigen kannst.

Was Brunner iiber Christus als die « gewordene » Wahrheit und das
fleischgewordene Wort, sowie dessen Einmaligkeit und Geschichtlich-
keit sagt, das kann der katholische Theologe als ganz vortrefflich, dank-
bar bejahen. Obwohl das der Kirche in ihrem Glaubens- und Gebets-
leben immer selbstverstindlich war, haben doch manche Theologen,
auch der hl. Thomas, der Geschichtlichkeit und der Erlosungstat des

1 Vgl. Der GrundriB, 1 (1939) 298-99.
2 Vat. Konzil ; Denz. nn. 1792, 1789.



Der Glaube als Personbegegnung 195

Logos in ihrer Beziehung zum Weltgeschehen in der Theorie wenig
Beachtung geschenkt. Das ist auch begreiflich : Sie hatten nicht gegen
eine idealistische Verfliichtigung der Christuswahrheit zu kdmpfen !
Doch haben sie nie den fleischgewordenen Logos als den Glaubensgegen-
stand mit der abstrakten Veritas- oder Logosidee im platonisch- idea-
listischen Sinne identifiziert . Thomas hat diesen Vorwurf Brunners
schon zum voraus widerlegt, wenn er sagt: « Auch in den Biichern
der Platoniker findet sich der Satz : Im Anfang war der Logos. A4 ber
Logos bezeichnet hier micht die in Gott gezeugte Persom, sondern unter
Logos wird der urbildliche Entwurf verstanden, nach welchem Gott
alles geschaffen hat und der dem Sohn zugeschrieben (und also niché
mit ihm identifiziert) wird. » 2

Der katholische Theologe geht mit Brunner darin einig, da nicht
irgend etwas Immanent-Ideelles, sondern Gott in seiner Person-Offen-
barung in Jesus Christus der Glaubensgegenstand sei. Wenn aber dem
so ist, kann dann die Lekhre noch irgendwie Glaubensgegenstand sein ?
Hat dann nicht Brunner recht, wenn er diese rundweg verneint ?

2. «Die Lehre »

Zunichst sei darauf hingewiesen, daB3 die katholische Theologie die
« Lehre » nicht wie Brunner versteht, was er gar nicht zu beachten
scheint. Wenn Lehre samt ihrem Inhalt begriffliche « Fassung » ist, die
genau der abstrakten, immanenten, dem Menschen eigenen Vernunft-
wahrheit entspricht, und wenn die Lehre in jenem Gegensatzverhéltnis
zur « Wahrheit als Begegnung » steht, wie Brunner es meint, dann frei-
lich kann sie in keiner Weise Glaubensgegenstand sein. Wiren also
die Ausspriiche Gottes, die Dogmen und Glaubenssétze als solche Lehren
zu verstehen, dann wire es wirklich ein Goétzendienst, diese oder sogar
an diese zu glauben. Der echte Katholik glaubt eben nicht an Sitze
als Sitze, und ihm ist der Glaubensgegenstand nicht eine « Summe von
Séitzen », wie fithrende protestantische Theologen immer wieder vor-

1 OV 314 : « die katholisch-mittelalterliche Lehre ... identifiziert nach dem
Vorgang Augustins die unserem rationalen Denken immanente Veritasidee mit
dem Logos der Offenbarung und begriindet darauf ihre spekulative ‘Trinitdts’-
und ‘Christus’-Erkenntnis. Hier scheiden sich die Wege der mittelalterlichen und
der reformatorischen Theologie.» Vgl. hiezu OV 312, 153 ; WB 117.

2 «In libris etiam Platonicorum invenitur, In principio erat Verbum, non
secundum quod verbum significat personam genitam in divinis, sed secundum
quod per verbum intelligitur ratio idealis, per quam Deus omnia condidit, quae
Filio appropriatur.» S. Th. I q. 32 a. 1 ad 1.



196 Der Glaube als Personbegegnung

geben, sondern er glaubt das, oder vielmehr an den, den diese Sitze
bezeichnen und aussagen : actus autem credentis non terminatur ad
enuntiabile, sed ad 7em, non enim formamus enuntiabilia nisi ut per
ea de rebus cognitionem habeamus!. Wahre Lehre kann also nach
Thomas nur da sein, wo der sprachliche Ausdruck (veritas doctrinae ;
manifestatio verborum ; veritas enuntiationis, veritas significationis,
veritas vocis) nicht nur die Wahrheit im Verstand (veritas in intellectu),
sondern auch auBlergedankliche, objektive Wahrheit (veritas rei), die
freilich ganz personhaft sein kann, genau bezeichnet 2. Sofern also die
Lehre nur als Sprachausdruck, als Wortfassung verstanden wird, st
sie nie Glaubensgegenstand. Glaubensgegenstand kann nur ihr Inhalt,
d. h. hier jene und nur jene Wahrheit sein, die Gott uns offenbart, und
zwar wie sie in sich, nicht blo3 wie sie in unserm Denken, in unseren
Ideen besteht. Diese Ideen sind im strengen Sinn, wie bei der gew6hn-
lichen Erkenntnis so auch im Glauben, nicht das eigentlich Erkannte,
sondern Miltel des Erkennens, die freilich — gerade als solche — irgend-
wie miterkannt werden 3.

Nach Brunner jedoch sind gerade diese immanenten Ideen und
Begriffe der eigentliche Inhalt der Lehre. Sie sind als solche zwar
Mittel der Erkenntnis, Zeichen, aber nicht « formale » Zeichen, d. h. sie
sind nach idealistischem Verstindnis nicht wesentlich eine getreue,
gedanklich-geistige Auffassung des auBergedanklichen Erkenntnisgegen-
standes selbst, auf den sie innerlich bezogen sind. Eine Lehre aber
mit diesem Inhalt kann nun keineswegs Gegenstand des Glaubens sein.
Das koénnte sie nur sein, wenn sie als Inhalt transzendente, iibernatiir-
liche Wirklichkeit tragt.

Wird nun die Lehre als sprachlicher Ausdruck, als Wortgefifs sami
seinem blofi immanenten, begrifflichen Inhalt verstanden, dann kann
Brunner fiirwahr mit Recht das Dogma aufstellen, daB Gott keine
Dogmen, d. h. solche Lehre offenbare ; dann kann er auch die Lehre

1S, Th, II-1II q. 2 a. 2.

2 Fiir die Ausdriicke des hl. Thomas, die hier in den Klammern stehen,
siche : In IV, Sent. d. 46 q. 1 a.1 ad 3; De Verit. q. 1 a. 2ad 4; S. Th. I q. 16
a. 7 und a. 8 ad 3.

3 « Imagines (Thomas versteht darunter die Ideen. Vgl. die Obiectio : ‘ima-
gines per quas intellectus noster videt’) per quae fides aliquid intuetur non sunt
fidei obiectum, sed id per quod fides in suum obiectum tendit.» De Verit. q. 14
a. 8 ad 11. Hiezu siehe auch S. Th. I q. 85 a. 2.

Vergleiche zu diesen Ausfithrungen auch die groBen katholischen Theologen
von heute: « Dans la connaissance intellectuelle directe ... l'idée n'’est pas a
proprement parler ce qui est connu, mais ce par quoi nous connaissons la nature



Der Glaube als Personbegegnung 197

grundsitzlich aus der «Glaubenssphire » entfernen. Der katholische
Theologe wiirde hier sogar das Verhiltnis der Beziehungsnihe und
deshalb auch des «dimensionalen » Abstandes zwischen Lehre und dem
Glaubensgegenstand als zu eng ablehnen miissen, geschweige denn eine
« Identifikation » beider anerkennen !

Wird aber die Lehre als Triger des transzendenten, iibernatiirlichen
Inhaltes aufgefaBt, dann ist — ersfens — nicht zu ersehen, warum
Gott nicht Lehren, Einzelwahrheiten offenbare, was nach dem Zeugnis
der Bibel tatsichlich oft vorkam. Ja, auch die Bibel bezeichnet 6fters,
wie die katholische Kirche, den zu glaubenden Offenbarungsinhalt mit
unpersonlichen Ausdriicken !. Immer wieder hei3t es im Alten Bunde :

« So spricht der Herr: (... .'lj.‘l‘:' TN HD) » 2, Und es folgen hierauf
immer wieder einzelne Aussagen iiber Gott oder seine Beziehung
zu den Menschen, die das auserwihlte Volk glauben soll. Und wer
diese « Ausspriiche des Herrn nicht glaubt, der beleidigt ihn, erziirnt
ihn, und der wird oft aufs schwerste bestraft 3. Wie offensichtlich der

des choses.» R. Garrigou-Lagrange: Le sens commun. La philosophie de I'étre
et les formules dogmatiques, 405. Nicht die « begrifflichen Elemente » glaubt der
Glaubige. « Mais ce que le fidele croit, ce n’est pas la formule dogmatique de la
Trinité, c’est le mystére méme caché en Dieu, les profondeurs de Dieu ; la formule
n’est qu'un moyen de connaissance. » R. Garrigou-Lagrange, Le sens du mysteére
et le clair-obscur intellectuel (1934) 281.

Den niedrigsten Grad der Gottesunmittelbarkeit « finden wir beim Glauben.
Die Erkenntnismittel bilden dabei Begriffe und Sitze, die dem Sinnlich-Seienden
entnommen sind. Denselben fehlt, wenn sie fiir sich betrachtet werden, jede Kraft
oder Eignung, den Verstand mit Gott zu vereinigen oder seine objektive Gegen-
wart zu bewerkstelligen. Nur durch den Spruch Gottes, nur durch sein Zeugnis
und Zusicherung wird das zu einer faBbaren realen Wahrheit, was ohne dieselben
und kraft der menschlich gestalteten Sitze entweder eine bloBe logische Unmog-
lichkeit oder gar ein licherliches Begriffs-Unding erscheint. So ist Gott bei jedem
Glaubensakte dem begnadeten Geschopfe in sich gegenwartig als loquens, testi-
ficans und revelans, und in dieser Eigenschaft ist er unmittelbares Erkenntnis-
mittel und Gegenstand. Ihn, sein Wort, sein Zeugnis erfaBt der Gliaubige ; die
menschlichen Erkenntnismittel sind bloB Vermittler des Gotteswortes. Dies ist
der Sinn von II-IT 1, 1-2, wo Thomas klar sagt, daB die zusammengesetzten
natiirlichen Erkenntnismittel (compositio et divisio) nicht einfachhin Gegenstand
des Glaubens sind, sondern als solcher die erste Wahrheit angesehen werden muf.»
A. M. Horvdth, Heiligkeit und Siinde im Lichte der thomistischen Theologie
(1943) 249.

1 Joh. 38, 12; 8, 26; 11, 25; Lk. 24, 25-26 ; Apg. 24, 14; Hebr. 11, 11. Vgl
oben Seite ...

2 Vgl. beispielsweise nur bei Isaias: 66, 1 ff.; 42, 5 ff.; 43 ganz; 44, 6 ff. ;
44, 24 ff. ; 45, 11 ff.; 49, 7-8.

3 Siehe z.B. Jer. 6, 16-22; 7, 13-19; Is. 30, 12-16. Vgl. hiezu aus dem N.T.
Lk. 1, 20 : « Weil du aber meinen Worten nicht geglaubt hast ..., sollst du stumm
sein ...»



198 Der Glaube als Personbegegnung

Neue Bund unsere Feststellung bestitigt, haben wir oben im Abschnitt
iber die Grundlage des Glaubensbegriffes gesehen. Nicht nur der rein
personhafte Gott, die Personwahrheit Jesus Christus erscheint dort als
Glaubensgegenstand, sondern auch Lehren : einzelne gottliche Aussagen
und Wahrheiten. Wenn Brunner hier sich gegen die katholische Kirche
ausspricht, so widerspricht er hierin der Bibel.

Nach unserm Verstindnis der Lehre ergibt sich zweitens, dall es
zwar weder eine « Identifikation » zwischen Lehre und Person im Glau-
bensgegenstande gibt, noch daBl das Verhiltnis der Beziehungsnihe
zwischen ihnen bestehen kann, sondern, daf3 die einzelnen Lehren, die
Aussagen von Gott und iiber Gott sekundiar wesentliche Teilaspekte
des einen personhaften Wesensganzen sind. Lehren sind hier die fiir
den Gldubigen gleichsam beleuchtete Teilansichten, die auch unbe-
leuchtet im personhaften Glaubensganzen einschlufSweise mitgeglaubt
werden.

Wer das Ganze erkennen will, kann auch nicht einen ihm gehérigen
Teil verkennen, sonst wird eben das Ganze nicht erkannt. Angenommen
(mit Brunner), der Mensch sei « Verantwortliches-Sein-in-Liebe », miite
dann nicht auch Brunner zugeben, daBl das verantwortliche Sein in
Liebe, wenn es das Verniinftigsein, den leiblichen Organismus usw.
ausschlosse, doch nicht Mensch wire. Desgleichen wiirde auch jener
nicht an den wahren, ganzen Christus glauben, der ihn zwar als Erloser
anerkennen, aber nicht annehmen wollte, daBB er wahrer Mensch sei,
daB er fiir uns gelitten habe, gestorben und auferstanden sei, kurz :
wenn er alles ablehnen wiirde, was einzelnes von und iiber Christus
geoffenbart worden ist.

Wenn wir von der Lehre im Glaubensgegenstand reden, diirfen
wir nie das Grundlegende der katholischen Auffassung vom Glaubens-
gegenstand vergessen : Der Glaubensgegenstand im strengen Sinn des
Wortes (obiectum formalefi dei) — er wird auch Glaubensgrund genannt
(formalis ratio obiecti) — ist die veritas prima revelans, der persénliche
Gott als Offenbarer. Wir haben im Glauben letztlich nur mit ihm
zu tun ; nur zhm glauben wir.

Nun folgt eine wichtige Unterscheidung. Wenn wir aber unter
Glaubensgegenstand ferner auch das verstehen, was Gott sagt (mate-
riale obiectum), so ist auch hier wiederum die «erste Wahrheit »,
«Gott selbst », Glaubensgegenstand, aber auch vieles andere (ipse Deus,
sed etiam multa alia) freilich nur insofern sie auf Gott bezogen
sind (secundum quod habent ordinem ad Deum). Darum ist auch



Der Glaube als Personbegegnung 199

in dieser Hinsicht die veritas prima : Gott, der Glaubensgegenstand
schlechthin 1.

Wenn nun die katholische Kirche gerade dieses « viele andere », das
«omnia credenda » betont, so will sie damit gar nicht die einzelnen
Dogmen an Stelle des eigentlichen Gegenstandes, des dreipersénlichen
Gottes setzen. Nein! Sie ist nur der Umstinde, der Angriffe und Irr-
tiimer wegen, die gerade gegen dieses Sekundiarwesentliche immer wieder
auftreten, gezwungen, das zu tun. Nicht der dreipersonliche Gott steht
als Glaubensgegenstand (z. B. den Protestanten gegeniiber) in Frage,
sondern Einzelaspekte, die zum Sekundirwesentlichen des Glaubens-
ganzen gehoren. Es ist doch offenbar — und wird auch von Brunner
zugegeben — daB sich die Kirche meistens und nachdriicklich dariiber
ausspricht, was nicht selbstverstiandlich ist und vor allem dariiber, was
angefochten wird.

Nie aber will sie dadurch die omnia credenda, die Glaubensartikel
und Dogmen als besondere Gegenstinde des Glaubens «neben» dem
Glaubensgegenstand aufgefaBt wissen. Zwischen Lehre und Person
besteht hier zwar ein erheblicher Unterschied, nicht aber jener « dimen-
sionale » Abstand, jener uniiberbriickbare « breite Graben », den Brunner
zwischen beiden Offnet. Ist nicht im « Alles » das Wesentliche : das
Ganze wie das Einzelne beschlossen ? Nur der kann Gott « alles glau-
ben », was er geoffenbart hat, der auf ihn als den vertrauenswiirdigen,
personlichen Glaubensgrund unbedingt baut. Und wer Gott «alles»
glaubt, der glaubt, zunichst sogar, ihm auch, wenn er sich selbst sagt
und alles, was er von sich, seinem Wesen und Wollen sagt.

Der Katholik glaubt freilich auch manches, was Gott iiber Geschopf-
liches gesprochen, sofern dieses gottbezogen ist und zum Christentum
gehort ; nie aber glaubt er « Weltliches » etwa « kosmologische Tat-
sachen », wie Brunner es ihm zumutet 2.

1 S. Th. II-II q. 1 a. 1 und ad 1 ; vgl. auch De Verit. q. 14 a. 8 ad 1 : « Omnia
illa quae in symbolo ponuntur ad creaturam pertinentia, non sunt materia fidei,
nisi secundum quod aliquid veritatis primae adiungitur. » Und ebd. ad 2 : « Quam-
vis divino testimonio sit de omnibus credendum, tamen divinum testimonium,
sicut et cognitio primo et principaliter est de se ipso et consequenter de aliis ; Joan.
14, 8 : Ego testimonium perhibeo de me ipso. Unde fides principaliter est de Deo,
consequenter de aliis. »

2 Man vergleiche aber hiezu S. Th. II-II q. 11 a. 2 : « Non autem ad corrup-
tionem fidei christianae pertinet, si aliquis habet aliquam falsam opinionem in his
quae non sunt fidei, puta in geometricalibus, vel in aliis huiusmodi, quae omnino
ad fidem pertinere non possunt ! »



200 Der Glaube als Personbegegnung

Brunner lehrt zwar selbst, daB Gott sich im Glauben nicht ohne
Lehren kundgebe, daB das Sein und Nichtsein der Kirche von richtiger
oder falscher Verkiindigung abhange, und er erachtet den falschen
Objektivismus als weniger schlimmen Irrtum als den falschen Sub-
jektivismus, denn der starre Lehrobjektivismus der katholischen Kirche
z. B. habe doch noch irgendwie den Kerngehalt des Christlichen «kon-
serviert », wihrend der protestantische Subjektivismus dieses einfach
ausgelaugt habe. Und doch darf die Lehre grundsitzlich nicht zum
Glaubensgegenstand gehoéren ; sie hat innerlich nichts mit dem Glauben
zu tun! Warum diese ziemlich neue Behauptung ? Brunner weist auf
die Bibel. Wir aber haben gesehen, was die Bibel hiezu sagt. Die Lehre
ist, trotz ihrer unlésbaren Verbundenheit mit dem Glaubensgegenstand,
eigentlich darum nach Brunner nicht wesentlich mit diesem Gegenstand
verbunden, weil sie nicht personlich ist, weil sie sich nicht in der Person-
sphire befindet und grundsitzlich ein « Etwas», ein « Es» ist, also in
eine andere « Dimension » gehort. Ausschlaggebend ist hier also die
von seiner du-philosophischen Vorerkenntnissen beeinfluBte, iibertrieben
personalistische Grundthese, daB nur das rein Personhafte (im Sinne
Brunners !) Glaubensgegenstand sein konne.

Wenn die katholische Kirche die Lehre als wesentlich zum Glaubens-
gegenstand gehorig erklirt, so kann sie sich auf die Bibel stiitzen, so
geht es ihr um die Bewahrung des wesentlichen Glaubensganzen. Und
wenn die Kirche am « Alles-oder-nichts-Glauben » festhdlt — den
Brunner aus seiner personalistischen Grundhaltung heraus verwerfen
muB, den aber gerade ein Luther zuweilen in aller Wucht und Scharfe
gefordert hat! — und also den des Glaubens verlustig erklart, der
auch nur einen Glaubensartikel ablehnt, so geschieht das zumdchst nicht
einmal wegen dieses Glaubensartikels als solchen, sondern weil er da-
durch grundsitzlich auf den alles tragenden Glaubensgrund : Gott, nicht
mehr baut. Auf diesen kommt es in der ganzen Glaubensfrage letztlich
an. Er wird aber nicht hier behandelt, wie es sich eigentlich gehort,
sondern der Brunner’schen Auffassung wegen im letzten Kapitel, wo
zugleich eine andere Frage beriihrt werden soll, die sich hier aufdringt,
ob bei der Annahme, dafl Gott Lehren, d.h. verschiedene, einzelne
Glaubensinhalte offenbare, auch all das, was die Kirche zu glauben vor-
legt, von Gott geoffenbart sei und also gottlicher Glaube sei oder nicht.

(Fortsetzung folgt.)

1 Siehe die Belege oben S. 181-183.



	Der Glaube als Personbegegnung : zur Kernfrage der Theologie Emil Brunners [Fortsetzung]

