
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Die Ehe

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ehe
Von G. M. MANSER 0. P.

Unter den sozial naturrechtlich begründeten Rechten und Pflichten
nimmt die Ehe den ersten Platz ein. « Wenn die Familie, sagt Trendelenburg,

die festeste Grundlage des Staates ist, wenn aus ihr der gesunde
Nachwuchs seiner Bürger stammt, wenn sie wie ein Staat im Kleinen
für den großen Staat bewußt und unbewußt erzieht, so ist die Ehe, der

sittliche Ursprung der Familie, für ihn von der größten Bedeutung.»1
Eugen Huber sagt : « Als von Natur gegebene Gemeinschaft ist vor
allem die Gemeinschaft von Mann und Frau »2 zu betrachten. « On

peut dire, sagt Jaccoud, que de tous les contrats, que l'homme est à

même de passer, celui du mariage, qui donne naissance à la famille et
reste à la base de sa constitution, est à la fois le plus ancien et le

plus naturel. »3

Wir versuchen, diesen tief naturrechtlichen Charakter der Ehe zu
erweisen : aus ihrem Wesen, ihrem Ziele, ihren Eigenschaften. Das alles

gibt uns sodann gewisse Normen für die Eheschließung an die Hand.

§ 1

Das Wesen der Ehe

Auch die besten Definitionen einer Sache deuten oft den tieferen
Sinn derselben nur an. Das ist auch bei jener berühmten justinianischen
Definition des Römischen Rechts von der Ehe der Fall : Die Ehe ist
die Vereinigung eines Mannes und einer Frau zur unauflöslichen
Lebensgemeinschaft : « Matrimonium est viri et mulieris coniunctio individuam
consuetudinem vitae continens. »4 Abgesehen von verschiedenen
Zusätzen, blieb diese Definition grundlegend. So bei Petrus Lombardus 5

und bei Thomas von Aquin 6. Der Römische Katechismus nennt sie

1 Naturrecht, § 124, S. 239;
2 Recht und Rechtsverwirklichung, S. 135.
3 Droit nat. chap. 2, 167.
4 lust. I 9, De patria potestate, § 1.
6 Er fügte die procreatio prolis als Ziel hinzu.
6 Thomas erwähnt auch die sponsalia als Ursache. IV. Sent. d. 27 q. 1 a. 1.

Divus Thomas 9



122 Die Ehe

sogar kurzerhand die Definition : « ex communi Theologorum sententia»1.

Allein, wie soll der naturrechtliche C harakter der Ehe aus dieser Definition

ersichtlich werden Das leuchtet nicht so leicht ein. Untersuchen
wie die Sache genauer.

Gleichheit von Mann und Frau

« Naturrechtlich » ist alles das, was von der menschlichen Natur
ableitbar ist. Die menschliche Natur kann nun in einem doppelten
Sinn gefaßt werden: in sich, als spezifische Artnatur: « uno modo
secundum rationem speciei, sicut naturale est homini esse risibile » ;

oder die menschliche Natur kann aufgefaßt werden, insofern sie in
einem Individuum sich findet, z. B. in Sokrates oder Plato 2. Im ersteren
Sinne gibt es zwischen Mann und Frau keine Gegensätze, denn beide

sind Menschen. Da gilt das Axiom : « natura speciei est tota in quolibet

individuo. »3 Und da jede Frau ein menschliches Individuum ist,
wie jeder Mann, so sind Mann und Frau spezifisch einander gleich.
Eben darin besteht die Gleichheit von Mann und Frau, daß sie, trotz
individuellem Unterschied, doch in derselben menschlichen Natur
übereinkommen : « Per masculinum autem et femininum aliquod suppo-
situm determinatur in communi natura ». Daher, wenn ich frage : was

sind sie, lautet die Antwort : Menschen sind sie 4. Diese Naturgemeinschaft

ist auch der Grund, warum Gatte und Gattin bezüglich des

Geschlechtsverkehrs gleiche Rechte besitzen 5.

Ungleichheit von Mann und Frau

Damit ist der Grund der Ungleichheit, ja des Gegensatzes von
Mann und Frau auch schon angedeutet. Er liegt in der Individual-
ordnung, in der verschiedenen Teilnahme an derselben Natur. Sie sind
zwei ganz verschiedene Personen (supposita), die doch wieder zueinander

hingeordnet werden. Worin besteht der Gegensatz und warum ist doch

wieder Hinordnung da

a) Der Gegensatz liegt in dem geschlechtlichen Unterschiede. Der

geschlechtliche Unterschied beschlägt nicht bloß die sog. Geschlechtsorgane,

welche in den Ordo der Accidentia (qualitas) gehören und

1 P. II, c. 8, 3.
2 MI 51, l.
3 III 52 a. 3.
4 III 31, 2 ad 4 ; I 92, 2 ad 2 ; I 92, 4 ad 1. In Arist. De Anima, 1. I lect. 8.
3 II-II 32, 8 ad 2.



Die Ehe 123

alle übrigen Accidentia beeinflussen, wie Bernardin Krempel lichtvoll
gezeigt1, sondern er beherrscht, wie bereits angedeutet, die ganze
individuelle Substanz des Mannes und der Frau, und zwar physiologisch
und psychologisch. Mit Recht sagt P. Creusen S. J. : « La différence
des sexes n'est pas seulement physique ; elle affecte toute la vie sensible,

intellectuelle et morale. »2 Ganz richtig sagt auch P. Thiel 0. S. B. :

« Obwohl der Unterschied der Geschlechter kein wesentlicher ist, muß

er demnach doch im vollen Sinne des Wortes als ein totaler bezeichnet

werden. »3 Das ist wahr, weil der Gegensatz ein persönlicher, also ein

transzendentaler ist, weil er im Sein, nicht bloß in einem Akzidens,
wie häufig behauptet wird, begründet ist : « Masculinum genus refertur
ad hypostasim vel personam », sagt Thomas tiefsinnig 4. Das stimmt
thomistisch ganz mit der These : die Geschlechter sind bedingt durch
die Individualprinzipien 5, und die Materia prima als Individuations-
prinzip6, welche stets körperlich-substanziell-verschiedene Dinge
begründen.

Aber wie können wir diesen Totalgegensatz zwischen Mann und
Frau noch näher charakterisieren Wir führen ihn auch heute noch,
trotz Einsprache 7 auf den aristotelisch-thomistischen Satz zurück :

der Mann ist eminent aktiv (nicht ausschließlich), die Frau eminent
passiv (nicht ausschließlich)8. Wir betonen : nicht ausschließlich, denn
auch in allen kreatürlich aktiven Prinzipien ist Passives enthalten,
und auch die passiven haben ihre Tätigkeit, involvieren also auch

Aktives 9. Wie richtig unsere Ansicht ist — mit ihr besagen wir noch

gar nichts von der relativen Vollkommenheit von Mann und Frau —
ergibt sich aus den anatomisch-physiologisch-psychologischen
Gegensätzen, die moderne Naturforscher, wie Maranon 10 und Ombrédane 11

zwischen Mann und Frau aufgestellt haben.

1 Die Zweckfrage der Ehe in neuer Beleuchtung. Einsiedeln 1941, S. 144 ff.
2 La Chasteté, Nouvelle Revue Théol. 1938, n. 2, p. 180.
3 Divus Thomas, 1934, S. 14.
4 III 52, 3; III. C. G. 125; I 31, 2 ad 4.
3 Quaest. disp. De Anima, q. unica a. 12 ad 7.
6 I 54, 3 ad 2.
' Auch Krempel hat gegenüber Thiel die alte These fallen gelassen, weil er

die Relation zwischen Mann und Frau nicht transzendental auffaßte. Vgl. 1. c. 141.
8 I 98, 2 ; I 92, 2 ad 1.
9 De Verit. q. 16 a. 1 ad 13. Nach der heutigen Biologie trägt auch das Weib

tatsächlich aktiv zur Erzeugung bei.
10 L'évolution de la séxualité, Paris 1931.
11 Les Hermaphrodites et la Chirurgie, 1939. Vgl. Krempel, 1. c. 130.



124 Die Ehe

a) Körperlich : Mann überwiegend Schulterbau gegenüber Beckenbau

der Frau. Mann im allgemeinen hochgewachsener und kräftiger als

die Frau ; von mächtigerem Knochenbau und Muskelentwicklung, körperlich

und sexuell leistungsfähiger als die Frau, wie auch Trendelenburg

1 und Castelein2 betonen. So gilt der Mann als das « starke
Geschlecht ».

ß) Seelisch : Eigen ist dem Manne der Drang nach äußerer
Kraftentfaltung, und er ist, wie schon Aristoteles betonte, geeigneter für
spekulativ-schöpferisches Denken 3. Dagegen sind bei der Frau Gefühl,
Gemüt und zarte Güte mächtiger. Daher das « zarte Geschlecht ». Es

ist wahr, was Maranon gesagt : alles ist in der Frau zum « Muttersein »

hingeordnet. Trotzdem nach der modernen Biologie bei der Erzeugung
auch die Frau wirkursächlich beiträgt, so leuchtet doch ein, daß auch
da der Mann aktiver ist, da er als erste Wirkursache auch Ursache der

Frauentätigkeit ist. Selbstverständlich gibt es im Einzelfall körperlich-
geistig mächtigere Frauen als Ausnahmen, denn die Individualordnung
kennt keine innere Notwendigkeit.

b) Eben dieser geschlechtliche Gegensatz zwischen Mann und Frau
im Sinn von Akt und Potenz, diese TotalVerschiedenheit der Seinsrichtung

nach, erklärt uns, wie beide aus ihrer tiefst verschiedenen Natur —
also naturrechtlich -— zueinander hingeordnet sind, wie Trendelenburg
zutreffend sagt4, da beide zur Erhaltung der Art einander bedürfen.
Daher hat Pius XII. die Italienerinnen, welche bekanntlich das Stimmrecht

besitzen, ermahnt, an die Urne zu gehen, um die Eigenstellung
und Eigennatur gegen falsche moderne Ansichten des Totalitarismus
zu verteidigen 5. Eben deshalb ist die Ehe ein Contractus naturalis, weil
Mann und Weib aus ihrer gegensätzlichen und individuellen Natur
einander bedürfen, da der Mann der Frau gibt, was sie nicht hat, aber
als Weib haben möchte — Akt und Potenz — und die Frau dem

Manne gibt, was er nicht hat und als Mann haben möchte — wieder

Akt und Potenz. So ist es klar, warum die Ehe durch Akt und Potenz
eine von Natur abgemachte und erstrebte Abmachung Vertrag ist.

1 Naturrecht, § 123, S. 133.
3 Droit nat. 541 ff.
2 Eth. ad Nie. VIII. 14 ; I. Pol. 13 ; Thomas, in I. Cor. 11 lect. 1 ; I 92, 1

ad 2 ; Trendelenburg, das.
4 Naturrecht, das.
6 Ansprache vom 21. Okt. 1945. Vgl. Schweizerische Kirchenzeitung vom

26. Okt. 1945, Nr. 45, S. 425 ff.



Die Ehe 125

Das mißkannte Mittelalter

Der protestantische edle Nervenarzt Th. Bovet in Zürich hat
neuestens der Öffentlichkeit ein Buch geschenkt, das reich an schönsten

und herrlichsten Ratschlägen für Eheleute ist h Kulturhistorisch steht
es indessen, wie uns scheint, nicht auf der gleichen Höhe. Schon der
Satz : « die asketische Verdammung der Geschlechtlichkeit » hätte den

völligen Sieg des Christentums paralisiert2, wird manchem fraglich
erscheinen. « Die alten Kirchenväter fragten sich allen Ernstes, ob die

Frau auch eine Seele habe. »3 Dieser Satz geht, wie uns scheint, nur
einige von Philo von Alexandrien beeinflußte Schriftsteller an, die

überhaupt zumeist keine « Kirchenväter » waren. Der Hauptangriff
Bovets gilt indessen dem Mittelalter. Behauptungen, wie die folgenden,
sind noch stärker : « Luther hat als erster die Ehrlichkeit gehabt, die
Macht des Geschlechtstriebes mit aller Nüchternheit anzuerkennen. »4

— « Das ist die eine Seite. Auf der anderen fährt Luther fort, genau
wie die mittelalterlichen Kirchenväter, diesen Geschlechtstrieb an und für
sich als böse zu erklären. »5 Aber bitte, wer sind denn diese

mittelalterlichen Kirchenväter Richtig : als einziger Beweis wird eine

Stelle aus Thomas II-II 153, 2 angeführt und dazu noch aus einer
Antwort auf eine Objektion (II-II 153, 2 ad 1) und überdies zitiert, wie

er angibt, nach Eicken 6, und dann folgt der Satz : « Wer vollkommen
sein wollte, durfte nicht heiraten und wer verheiratet war, durfte keinen

geschlechtlichen Verkehr üben. »7 Offenbar hat Bovet nie einen Thomas
selber gesehen, denn wenn er II-II 153, 2 selber gelesen hätte, würde
er überrascht im Hauptteil des Artikels die These gefunden haben : daß

die Ehe und der Sexualverkehr in derselben ein « bonum excellens »

sei8. Das war auch im finsteren Mittelalter allgemeine Lehre, sowie

auch, daß, wie wir oben gezeigt, Mann und Frau der Natur nach
einander gleich seien 9. Auch die weitere Lehre war im Mittelalter bekannt :

daß Sinnesfreuden (« delectatio sensibilis ») an sich weder gut noch bös

sind und, je nachdem sie von der recta ratio geleitet oder nicht geleitet
werden, gut oder böse sind 10, was auch von den venerischen Leiden-

1 Die Ehe, ihre Krise und Neuwerdung. Bern 1946.
2 Das. 39. 3 Das. 107.
1 Das. 41. 5 Das. 42.
0 Das. 39. Sperrtext von mir. ' Das.
8 « Sicut autem est vere bonum, quod conservetur corporalis natura unius

individui, ita etiam est quoddam bonum excellens, quod conservetur natura
speciei. » II-II 153, 2.

9 III 31, 2 ad 4. 10 I-II 31, 5 ad 3.



126 Die Ehe

Schäften gilt1. Man hat also das Mittelalter verleumdet Klingt es

der These Bovets gegenüber nicht wie eine Ironie des Schicksals, daß

Thomas genau wie Th. Bovet2 auf dem wichtigen Gebiete der Erziehung
der Frau gegenüber dem Manne den Primat einräumt3 Ähnliche
Ungerechtigkeiten gegenüber dem Mittelalter hat einstens auch Dr. Mitterer
begangen, als er Thomas von Aquin die These unterschob : nach ihm
wäre jede Frauengeburt nur eine Mißgeburt, ein « occasionatum »4. Bis
auf die heutige Stunde ist bei der Erzeugung die Geschlechtsentscheidung
ein ungelöstes Problem 5. In unserer Erkenntnis ist folglich die Geburt
eines männlichen oder weiblichen Wesens vom Standpunkt der Eltern
aus gesehen bis heute unabgeklärt, also zufällig. Aber objektiv, d. h.

in der sachlichen Ordnung, hat schon Thomas die Geburt des Weibes

tiefsachlichen Ursachen zugeschrieben 6. Neben und außer der Ordnung
der Partikularursachen gibt es eine göttlich-vorseherische Universalkausalität.

Da, erklärt er, ist die Frau in keinem Sinn etwas Zufälliges :

« sed per comparationem ad naturam universalem femina non est

aliquid occasionatum, sed est in intentione naturae ad opus genera-
tionis ordinata. »7 So gefaßt, ist die Frau gottgewollt wie der Mann,
wie denn auch im Urzustände, wo es überhaupt keine Mißgeburten
gegeben hätte, Menschenerzeugungen dagewesen wären, und zwar
proportioniert gleich viele männliche und weibliche 8. Gott hat im
Anfange zur Fortpflanzung beide. Mann und Weib, geschaffen 9. Auch
Mitterers Behauptung, nach Thomas wäre die Frau nur zur Erzeugung
dagewesen 10, ist eine Unwahrheit. Ausdrücklich betont der Aquinate
das Gegenteil : « mas et femina coniunguntur in hominibus non solum

propter necessitatem generationis sed etiam propter domesticam

vitam, in qua sunt alia opera viri et feminae. »u Dasselbe betonte im
gleichen Sinne Cajetan 12.

1 II-II 153, 2 ; De Malo, q. 15, 2.
2 Das. 151.
2 IV. Sent. d. 27 q. 1 a. 1.
1 Mann und Weib, nach dem biologischen Weltbild des hl. Thomas. Zeitschr.

für kath. Theol. Innsbruck 1933, Bd. 57, S. 517, 521, 522.
6 Vgl. Landois, Lehrb. der Physiologie des Menschen, 1916, II. 923-924.
6 I 92, 1 ad 1.

' Ib.
8 II. Sent. d. 20 q. 2 a. 1 ad 1.
9 Ib.; I 92 a. 2 ad 1.

10 Mitterer, das. 523.
11 I 92, 2.
12 Comment, in I 92, 1.



Die Ehe 127

Zur Illustration der ganzen sozialen Stellung von Mann und Frau
beim Aquinaten, versuchen wir es, hier einen Gesamtüberblick über die
soziale Frauenarbeit in Ehe, Erziehung und auf politischem Gebiete dem
Leser vor Augen zu führen.

Gesamtbild der sozialen Frauenstellung

a) Im ehelichen Leben. Selbstverständlich ist hier der Mann das

Haupt und die Frau ihm, wie Paulus im 5. Kapitel des Epheserbriefes
mahnt, unterworfen. Aber, warnt Thomas, die Unterwerfung sei keine
knechtische (servilis) h Der Gatte liebe die Frau wie sich selbst2, wie
Christus die Kirche liebte, für die er starb 3. Mehr noch. Zwischen den

Gatten herrsche eine vollkommene Freundschaft4 ; ja, die Ehe richtig
gefaßt, ist die vollkommenste Freundschaft auf Erden : « maxima ami-
citia »5. Daher sind Gattin und Gatte hinsichtlich des Geschlechtsverkehrs

vollständig gleichberechtigt 6. Das Höchste aber, an was beide

stetig sich erinnern sollen, ist, daß die Ehe nach Paulus ein « magnum

sacramentum » und damit ein Abbild Christi und der Kirche ist7.
Liegt in dieser Auffassung nicht eine wunderbare Größe der

sozialethischen Frauentätigkeit Und das im Gegensatz zur Stellung der
Frau im Altertum, wo sie Sklavendienst zu leisten hatte, und im
Gegensatz zu gewissen Anspielungen Mitterers und anderer, wonach
im Thomismus und Mittelalter die Frau als Sklavin aufgefaßt worden
wäre

b) Die erzieherische Arbeit der Frau. Beide, Gatte und Gattin,
spielen hier nach Thomas eine Rolle. Die erwachenden Leidenschaften
der Kinder und die ganz schwierige Erziehungsarbeit in ihrer
Orientierung auf das Leben hin, verlangen den weiten Horizont des zügeln-
den und eventuell strafenden Vaters 8. Nach Mitterer hat Thomas dem

Vater die Hauptrolle in der Erziehung zugeschoben, ja, nach seiner

mönchisch-mittelalterlichen Einstellung, die Mutter ganz ausgeschaltet.

1 I 92, 1 ad 2.
2 In Ephes. V, iect. 8 u. 9.
3 Ib. Iect. 8.
4 In Is. c. 4.
6 III. C. G. 123 ; In I. Cor. c. 11, Iect. 1.
3 II-II 32, 8 ad 2.

' IV. Sent. d. 33 q. 1 a. 1 ; MI 92, 1 u. 2 ; III. C. G. 123 ; IV. C. G. 78 ;

I. Cor. c. 7.
8 III. C. G. 122 u. 123.



128 Die Ehe

Ihr Arbeitsteil ist eigentlich nur die Erzeugung. Das ist das Empörende

b Ist dem wirklich so

Das Gegenteil ist wahr. Thomas bleibt sich immer konsequent.
Nach der Akt-Potenzlehre, hier auf die Frau angewandt, ist die Frau an
Herz und Gemüt und daher an Opfersinn und Dulderkraft dem Mann

überlegen. Daher überträgt Thomas, genau im Gegensatz zu dem,

was Mitterer sagt, die Großarbeit der Erziehung der sonnigen Güte des

an Opfersinn unübertroffenen Mutterherzens. Die Hauptaufgabe der

Kindererziehung ist Sache der Mutter: « Potest etiam dici matrimonium,
quasi matris munium, id est officium : quia feminis maxime incumbit
officium educandae prolis. »2 Und er fügt die geistreiche Bemerkung
bei : «Quamvis pater sit dignior quam mater, tarnen circa prolem magis

officiosa est mater quam pater. »3 Wie konnte Mitterer diesen thomi-
stischen Primat der Frau auf erzieherischem Gebiete einfach ignorieren
Auch Pius XII. hat am 21. Oktober 1945, ganz im Einklang mit Thomas,
auf diese erhabene Mutterwürde hingewiesen 4. Das zarte erzieherische

Verständnis, die grenzenlose Geduld und Opferhingabe einer guten
Mutter schwebte auch dem Aquinaten im finsteren Mittelalter vor der
Seele. Daher wäre es auch unseres Erachtens kein Unglück, wenn die

Frau in Schule und Erziehung aktiver mitzusprechen hätte

c) Auf politischem Gebiete. Die wunderbare Auffassung der Ehe
als erhabenste Freundschaft ermöglichte jedenfalls auch nach Thomas
in politicis « Stauffacherinnenberufe ». Vielleicht ist der moralische Einfluß

der Frau auf den Mann, auch in politicis, so lange der größte und
heilsamste, so lange sie kein politisches Stimmrecht besitzt Aber eines

ist sicher : Thomas war ein Gegner der politischen Gleichstellung der Frau
mit dem Manne. Auch steht, um es gleich zu sagen, der Papst
grundsätzlich auf dem gleichen Boden. « Ein gewisses totalitäres System, so

sagt der Papst, läßt vor ihren Augen glänzende Versprechungen
aufleuchten : gleiche Rechte mit den Männern. » Welches wäre die Folge
Pius XII. antwortet klar : « Mit ihrer rechtlichen Gleichstellung mit dem

•

1 « In allen übrigen Arbeiten ist die Frau ebenso minderwertig. Für die
Zeugungsarbeit ist sie notwendig. Für alle übrigen Arbeiten wäre sie nicht
notwendig. » Das. 523. « Minderwertige biologische Kenntnis führte Thomas zu
diesem Urteile. » Das. 524.

2 IV. Sent. d. 27 q. 1 a. 1 ; q. 3 conclusio 2.
3 Ib.
1 Ansprache an kath. Frauenorganisationen. Vgl. Schweiz. Kirchenzeitung

Nr. 45 ; 8. Nov. Nr. 46.



Die Ehe 129

Manne weist man die Frau aus dem Hause, wo sie Königin ist, vergißt
man ihre Würde und verläßt man die soliden Grundlagen ihres ganzen
Rechtes, das sich auf den besonderen Charakter ihrer weiblichen Natur
aufbaut. »1 Um das zu verhindern, sollen die Frauen Italiens, da sie

nun einmal das Stimmrecht besitzen, zur Urne gehen 2. Das stimmt
grundsätzlich auch wieder mit Thomas überein. Die eheliche

Unterwerfung der Frau unter den Mann ist nach ihm auch eine bürgerliche,
weil in der individuellen Natur begründet3. Das stimmt nach ihm mit
Paulus (I. Tim. 2, 12) überein : « Die Frauen sollen in den Versammlungen

schweigen. » Auf Grund dieser Auffassung spricht Thomas der
Frau den Titel des Vollbürgers ab: «mulieres quibus non competit
simpliciter esse cives. » 4 Wie sehr er einem Weiber-Regime abhold war,
besagen die Worte : « Corruptio regiminis est, quando regimen pervenit
ad mulieres. »5

Mancher mag diese Stellung bedauern. Indes sind etwa jüngere,
ehelose Damen, welche der Wahrheit und Jugenderziehung sich opfern,
oder als Friedensengel am Krankenlager und auf dem Schlachtfelde in
ihrer Lebensblüte dahinsinken, nicht größer und wertvoller als der Völl-
blutpolitiker Hier berühren wir das Problem der Vollkommenheit von
Mann und Frau. Gewiß ist die politische Tätigkeit, im richtigen Sinn

ausgeübt, verdienstreich und groß. Aber auch der Politiker verneigt
sich vor der erzieherischen Größe der Mutter. Ist sie nicht in ihrer Art
ein erhabenster Primat der Frau in der natürlichen Ordnung Liegt
des Vaterlands größte Gefahr nicht darin, daß man mit der politischen
Gleichstellung der Frau die edle Hausmutter und Priesterin des heimischen

Herdes in das politische Tagesgezänk hineinwirft Ist es vielleicht
nicht eine Völkergefahr Auf sie hat Pius XII. in der zitierten
Ansprache immer und immer wieder hingewiesen. Und alles das auf die

weitere Gefahr hin, daß, wie es naheliegt, damit im engeren Familienkreise

Mann und Frau, Mutter und Tochter, Bruder und Schwester noch

mehr auseinandergerissen werden. Wird dann der heutige Ruf über die

«sale politique», den wir durchaus nicht billigen, der aber so viele Junge

von der Urne fernhält, verstummen
Aber, sagt man, baldigst ist die Schweiz noch ganz allein, die das

1 Das. Nr. 45, 8. Nov., S. 487.
2 Das.
3 I 92, 1 ad 2 ; II-II 177, 2 ; III. Sent. d. 12 q. 3 a. 1.
4 I-II 105, 3 ad 1.
3 In IV. Pol. c. 2 lect. 3 ; dazu auch in I. Ep. ad Tim. c. 2 lect. 3.



130 Die Ehe

politische Frauenstimmrecht nicht hat Und wenn auch Wäre es

ein Unglück, wenn sie als älteste Republik allein das Vernünftigste

verteidigte und tapfer festhielte

§ 2

Der Ehezweck

Außer der Kindererzeugung gibt es bekanntlich noch andere

berechtigte Eheziele. So die geistige und leibliche Hilfeleistung der
Gatten als Freunde für gute und böse Tage : die glückliche häusliche

Lebensvereinigung. Darauf verweist Thomas häufig x. Weiter ist auch
die geordnete Befriedigung des Geschlechtstriebes ein rechtsgültiges Motiv,
in den Ehestand einzutreten 2.

Der Versuch Bernardin Krempels, der inneren ehelichen

gegenseitigen Lebensgemeinschaft den Primat (auch vor der der procreatio
prolis) einzuräumen 3, war begreiflich, aber verfehlt. Warum begreiflich

Schon der Katechismus Romanus schien die Auffassung zu
begünstigen 4. Ferner hatte Pius XI. in seiner Ehe-Enzyklika : « Casti
connubii » (1930), auf den Römischen Katechismus hinweisend, von
jener inneren Lebensvereinigung der Ehegatten gesagt : « etiam primaria
matrimonii causa et ratio dici potest. » Doch hatte der Papst
hinzugefügt: «si tarnen matrimonium non pressius accipiatur. »5 Warum
war der Versuch unhaltbar Das leuchtet ein : erstens der Hauptzweck
der Ehe ist offenbar die procreatio prolis, weil die Ehe zur Erhaltung
des Menschengeschlechtes, also der species humana eingesetzt wurde, die

offenbar nur durch die Kindererzeugung verwirklicht werden kann.
Die procreatio prolis ist deshalb das eigentliche Ziel, das bonum
matrimoniiG. Sodann folgt diese Lösung der Frage aus dem, was wir
oben gesagt : da der Geschlechtsunterschied die Gatten naturgemäß
zur Ehe treibt, muß die Frucht der Geschlechtsverbindung, also das

Kind, das erste Ziel der Ehe sein. Das hat niemand schärfer betont

1 III. C. G. 123 ; I 92, 2 ; II-II 164, 2 ; IV. Sent. d. 26 q. 1 a. 1.
2 IV. Sent. d. 40 q. 1 a. 3 ; ib. d. 30 q. 1 a. 3.
3 Die Zweckfrage der Ehe in neuer Beleuchtung. Einsiedeln 1941. S. 199 ff.
4 < Sed quibus de causis vir et mulier coniungi debeant explicandum est.

Prima igitur ratio est haec ipsa diversi sexus naturae instinctu expetita societas. »

Pars II c. 8, 13.
5 Vgl. Denzingcr, Enchiridion, n. 2232.
6 « Natura enim intendit prolem prout in ipso salvatur bonum speciei. »

IV. Sent. d. 31 q. 2 a. 2 ad 1.



Die Ehe 131

als der Aquinate, mit den Worten : Das « Allerwesentlichste » für die
Ehe ist das Kind : « proles est essentialissimum in matrimonio »x. Mit
anderen Worten : das, zu was die Natur selber in der Ehe in erster
Linie tendiert, ist das Kind 2. Ganz übereinstimmend mit dieser thomi-
stischen Doktrin, erklärt das neue Kirchenrecht : « Matrimonii finis

Primarius est procreatio atque educatio prolis. »3

Damit haben wir bereits ein neues Problem berührt, die Pflicht
zur Eheschließung. Ist die Ehe naturrechtlich begründet, so scheint
die Eheschließung eine notwendige Pflicht für alle zu sein, denn das

Naturrecht verpflichtet jedermann. Damit sind Zölibat und ewige

Jungfräulichkeit verurteilt
Wir antworten erstens, was wir schon betonten : die Ehe gehört

in die individuelle Ordnung, die überhaupt keine allgemeine innere

Notwendigkeit kennt4. Zweitens : die Ehe ist nur naturrechtlich
notwendig, aus zwei Gründen : für das Individuum, zur Zügelung der
Leidenschaft. Diese ist nicht in allen Individuen gleich mächtig. Gibt
es doch solche, die aus Krankheit überhaupt nicht heiraten können.
Wie nicht alle trotz Naturneigung Bauern oder Baumeister werden

können, so gilt das auch von der Ehe. Hier gilt also das Prinzip : « per
diversos diversa complentur »5. Aber ist die Ehe für die Kommunität
zur Erhaltung der Menschenart notwendig Gewiß Aber es kann

jemand für das Gemeinwohl in weit höherem Sinne arbeiten, wenn er
nicht heiratet, z. B. wenn ältere Geschwister, um die Erziehung jüngerer
zu ermöglichen, ledig bleiben. Überhaupt verpflichtet das Naturrecht
nicht positiv, wenn das Gemeingut Höheres verlangt 6. Das verlangt
die Pflege der höheren Güter. War es nicht sozial großartig, daß Männer
wie Basilius, Augustinus, Gregor der Große, Albert der Große, Thomas,

Kopernikus und viele andere, um für Kirche, Wissenschaft und Vaterland

zu arbeiten, ledig blieben Deshalb ist die Jungfräulichkeit nach

Pauli Wort etwas Großes 7. Gegen die Gefahr der Volksverminderung
arbeiten schon andere. Übrigens : die Naturkausalität arbeitet stets

ausgleichend. Wie fatal gewaltsame Eingriffe in dieselbe sind, haben

1 IV. Sent. d. 31 q. 1 a. 3.
2 « Dicendum quod in bono prolis, secundum quod est de prima intentione

naturae, intelligitur procreatio et nutritio. » IV. Sent. d. 33 a. 2 ad 1.
3 Can. 1013, § 1.
4 IV. Sent. d. 26 q. 1 a. 2 ad 4.
3 IV. Sent. d. 26 q. 1 a. 2 ; III. C. G. c. 136 ; Suppl. q. 46 a. 2.
8 II-II 152, 4 ad 3.
7 I. Cor. 7, 32 ; Thomas, II-II 152, 1 u. 2.



132 Die Ehe

nicht bloß Methoden, wie jene eines Malthus bewiesen, sondern auch
staatliche Gesetze, die einstens für die Volksvermehrung in Persien,

Sparta, Rom und Preußen erlassen wurden, wie A. M. Weiß betonte 1.

Es gibt also individuelle und soziale Gründe, die von der
Ehepflicht entheben, ganz nach dem thomistischen Axiom : « Bonum
commune est potius privato, si sit eiusdem generis »2.

§ 3

Die Einheit der Ehe

Die Ehe als Dauerzustand zwischen Mann und Weib hat immer
und bei allen Völkern schon ursprünglichst bestanden. So war sie von
Gott eingesetzt3. Zwar hat schon der römische Dichter Horaz 4 von
einer Urzeit der Ehe gesprochen, wo Männer und Weiber regellos und

zufällig sich geschlechtlich verbunden hätten (Promiskuität der

Geschlechter), und wo sie als stumme Bestien mit Pfoten und Krallen
sich die Weiber unterschiedslos streitig gemacht hätten, woraus dann
erst später die Ehe als Dauerzustand zwischen gewissen Männern und
Frauen entstanden wäre. Von einem solchen Urzustände träumten auch
Th. Hobbes 5, /. /. Rousseau 6 und die Darwinisten : Herbert Spencer 7

mit /. Lubbock, L. Morgan, Ploss, Hellwald 8 mit andern. Wir sagten :

« träumten », denn alles das war nur willkürliche Hypothese. Das

bezeugen auch Th. Bovet9, Koppers und W. Wundt10. Das hat schließlich
auch Fr. von Hellwald zugeben müssen n. Und E. Grosse sagt : « Es

gibt schlechterdings kein einziges primitives Volk, dessen Geschlechtsverhältnisse

sich einem Zustande von Promiskuität näherten 12. Und
viel sagend ist das unverdächtige Zeugnis von R. Hildebrand, der da

1 Apol. IV 450 fl.
2 II-II 152, 4 ad 3.
3 I. Genes. 1, 27.
4 Satir. I 3.
5 De cive, 1. 6 c. 18.
6 Nach Hobbes war der erste Mensch ein wildes Tier, nach Rousseau ein

harmloses Wesen. Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi
les hommes, 1753.

' Vgl. Cathrein, Moralphil. II 382-383.
8 Kulturgeschichte, I 81.
9 Die Ehe und ihre Krise, S. 26.

10 Das. 34-35.
11 Kulturgeschichte, I 81.
12 Die Formen der Familie und die Formen der Wirtschaft, 1896, S. 42.



Die Ehe 133

sagt : « Bei allen Völkern, welche sich noch auf der untersten
wirtschaftlichen Stufe befinden, begegnen wir niemals und nirgends einem
Zustande der Frauengemeinschaft oder Promiskuität. » h Bekanntlich
hat Plato sie befürwortet und unter den Modernen Schopenhauer2.

So kommen wir auf die Einheit oder die Monogamie, d. h. die Ehe
zwischen einem Mann und einer Frau zu sprechen. « Die Ehe ist wesentlich

Monogamie », sagt der Protestant Trendelenburg3, oder Verbindung,
« unius ad unam », wie Thomas sagt. Sie schließt sowohl die
Vielmännerei (Polyandrie) als auch Vielweiberei (Polygamie) aus 4. Thomas

erörtert das Doppelproblem ex professo in zwei Hauptquellen, aus
denen wir die Hauptgedanken skizzieren werden 5.

1. Vorerst ist es einem natürlichen Zuge der erzeugenden
Lebewesen überhaupt eigen, daß sie nicht bloß in Nahrungsfragen, sondern

vor allem bezüglich des Geschlechtsverkehrs eigenmächtig und
ausschließlich handeln wollen. Das ist nur mit der Monogamie verträglich,
nicht aber mit der Vielmännerei noch der Vielweiberei6.

2. Die Vielmännerei widerspricht dem Naturgesetze direkt und ist
daher als malum intrinsecum nie erlaubt. Das ist so, weil sie dem

Hauptziele der Ehe : der procreatio prolis und educatio hinderlich ist.
Der « procreatio » : da sie die Fruchtbarkeit der Frau namhaft herabsetzt.

Der « educatio » prolis : weil sie die Sicherheit der Vaterschaft

(certitudo prolis) aufhebt7.

3. Die Vielweiberei widerspricht zwar dem Hauptziele der Ehe
nicht direkt und ist daher im Alten Testamente (ad maius malum evi-

tandum) gestattet worden 8. Sie hebt aber die Gleichstellung der Frau
mit dem Manne auf : « nam, sicut libertas utendi femina tollitur a mare,
si femina habeat alium, ita et eadem libertas a femina tollitur, si mas
habeat plures. »9 Im gegebenen Falle werden eigentlich die verschiedenen

Ehefrauen zu « Mägden » : « plures uxores quasi ancillae habentur. »10

1 Recht und Sitte auf verschiedenen Kulturstufen, I 11 (1896).
8 Parerga und Paralipomena, II 647 (1874).
3 Naturrecht, § 123, S. 234.
1 III. C. G. 124.
6 III. C. G. 124; IV. Sent. d. 33 q. 1 a. 1-3.
6 III. C. G. 124.
' Ib.
8 IV. Sent. d. 33 q. 1 a. 2.
9 III. C. G. 124 ; IV. Sent. d. 33 q. 1 a. 1.

10 III. C. G. 124.



134 Die Ehe

Sicher aber ist es, daß bei der Vielweiberei weder eine gedeihliche Sorge

um die Kinder (« sollicitudo de proie »), noch eine wahre Freundschaft
unter den Gatten möglich ist, und daß der wünschbare Hausfriede
eminent gefährdet wird1. Auch fehlt hier jeder Vergleich der Ehe mit
Christus und der Kirche 2.

§ 4

Die Unauflöslichkeit der Ehe

Das Problem der Ehescheidung ist alt, sehr alt. Doch spricht man
von der Ehescheidung bekanntlich in einem doppelten Sinne : die

Scheidung der Gatten bloß bezüglich des äußeren Zusammenlehens, auch

seperatio quoad torum et cohabitationem genannt. Sie hat mit einer

eigentlichen Auflösung des Ehebandes nichts zu tun. Dagegen gab es

von jeher auch Anhänger einer eigentlichen Eheauflösung, also einer

separatio quoad vinculum. Davon ist hier die Rede. Ihr liegt ein

säkularer Kampf zugrunde, den wir kurz berühren werden, um dann
die Stellung Christi und des Aquinaten zur Frage eingehender ins Auge
zu fassen.

Der säkulare Kampf

In Tat und Wahrheit hat die Kirche für die Unauflöslichkeit der

Ehe einen Riesenkampf geführt, für den ihr, wie Böckenhoff
nachgewiesen, auch viele edle Protestanten nachträglich gedankt haben s.

Sie hatte dabei den Kampf mit inneren und äußeren Gegnern zu
führen. Mit inneren : so sind bekanntlich in der Frage auch Provinzial-

synoden Irrwege gewandelt4. Unter den äußeren Gegnern führte sie

vorerst den Kampf gegen die sehr lockere Eheauffassung der Griechen

und Römer. Dann den 600jährigen Kampf gegen die Rechtsauffassungen

der Germanen, bis sie unter Karl d. Gr. grundsätzlich siegte.
Selbst Lothar von Lothringen und der deutsche König Heinrich IV.,
Philipp I. und Heinrich VIII. von England, die ihre Ehe lösen wollten,
beanstandeten nicht direkt die Unauflöslichkeit der Ehe an sich, sondern

erstrebten nur eine Nichtigkeitserklärung infolge von Ehehindernissen5.
Den bittersten Kampf führte die Kirche gegen die Reformation des

1 Ib.
2 IV. Sent. d. 33 q. 1 a. 1.
3 Die Unauflöslichkeit der Ehe. München 1908, S. 93.
4 Vgl. Prümmer, Manuale Theol. moralis, III n. 673.
6 Böckenhoff, das. S. 5.



Die Ehe 135

16. Jahrhunderts. Hier trat das Verhängnisvollste für die Unauflöslichkeit

der Ehe ein : die Ehe wurde verweltlicht, weil dem Staate

ausgeliefert. Wir zitieren Luthers Äußerung darüber nach einem
Protestanten (Th. Bovet) : « Darum wisse, daß die Ehe ein äußerlich, leiblich
Ding ist, wie andere weltliche Hantierungen. Wie ich nun mit einem

Heiden, Juden, Türken, Ketzer essen, trinken, schlafen, gehen, reiten,
kaufen, reden und handeln mag, also mag ich auch mit ihm ehelich
werden und bleiben. »1 Deshalb, so mahnt er im Anschluß an das

Matthäus-Evangelium, soll man Ehesachen und Scheidungsfragen den

Juristen befehlen, weil der Ehestand gar ein weltlich-äußerlich Ding
sei2. Auch Melanchthon ruderte in gleichen Wassern. Man dürfe, so

meint er, in Scheidungsfragen sich nicht zu ängstlich an den Wortlaut
des Evangeliums halten, sondern müsse auf das Römische Recht zurückgreifen,

das mildere Bestimmungen enthielte 3. Kants Definition « als

Verbindung zweier Personen zum lebenslänglichen wechselseitigen
Besitz ihrer Geschlechtseigenschaften » nennt auch Bovet die «

spießbürgerlichste » und eine Auffassung, die mit Napoleons Code civil (1804)

zur grundsätzlichen Möglichkeit der Ehescheidung führen mußte 4.

So verlor die Ehe den sakramentalen Charakter. In diesem

Fahrwasser gondelten die modernen Materialisten mit ihrer freien Liebe und

vor allem die Sozialisten, wie Bebel (sein Buch von der Frau), die

Engels, Stern und Liebknecht. Dieser Geist fütterte dann die moderne

Romanliteratur. Es ist typisch, was ein englischer Kritiker darüber
erzählt. Von 80 modernen Romanen wird die Ehe in 17 als überlebte
Institution lächerlich gemacht ; 11 Romane beloben die Nützlichkeit
der Scheidung, 22 preisen die freie Liebe, 7 machen sich über die
eheliche Treue lustig und 23 reden geradezu in skandalöser Weise über
die Ehe 5.

Über die Früchte solch unwürdiger Eheauffassung orientiert uns
die Statistik. Über die traurigen Verhältnisse in Frankreich seit dem

Scheidungsgesetze vom September 1792 berichtet die Statistik : 1884-94

wurden nicht weniger als 40 000 Ehen gerichtlich geschieden. Die

Scheidungsbegehren wuchsen von 1891-1897 ständig6. In Preußen

1 Predigt vom ehelichen Leben, 1522. Bei Bovet, 1. c. 41.
2 Vgl. Böckenhoff, das. S. 12.
3 Das.
1 Bovet, das. 44.
6 Böckenhoff, S. 20.
0 Vgl. die Statistik bei Caslelein, Droit nat. 554.



136 Die Ehe

wurden 1881-1885 von 100 000 bestehenden Ehen 6762 geschieden L
Und in der Schweiz Wie Bundesrichter Strebet nachwies, hatten wir
1927 die Höchstzahl der Scheidungen unter allen europäischen Staaten :

629 auf 100 000 Einwohner2. Von den in den Jahren 1931-1940

geschiedenen Ehen hatten 2636 nur ein Jahr oder weniger gedauert ;

3498 wurden nach zwanzigjähriger oder längerer Dauer geschieden 3.

Diese ganz traurige Lage hat endlich wahres Aufsehen erregt.
Strebeis Buch war ein eigentlicher Alarmruf über die leichtfertigen
gerichtlichen Entscheide niedriger Instanzen. Selbst die Juristische
Fakultät Zürich hat sich 1942 mit der ernsten Gefahr beschäftigt4.
Auch Prof. Egger hob warnend hervor : daß die Scheidung nur die

ultima ratio eines schweren Konfliktes sein sollte 5. Es gereicht den

Protestanten zur Ehre, daß auch sie die Not der Zeit ins Auge fassen.

Schon früher war es der große Gladstone6 gewesen, der die Unauflöslichkeit

der Ehe scharf in Schutz genommen hatte. Das war vielleicht
die Ursache, warum das mächtige Albion von 1927-1936 relativ unter
allen Staaten Europas weitaus am wenigsten Ehescheidungen zählte 7.

Neuestens hat auf der prot. Kirchensynode des Kantons Zürich
Dr. W. Hildebrand für ernstere Prüfung des Eheproblems gesprochen,
und Prof. E. Brunner hat sehr unverblümt an der gleichen Synode
(16. Mai 1945) den herrlichen Satz geprägt : « Die Ehe ist wesentlich
Einehe und unauflöslich », und auch « der Staat kann in keinem Falle
die Ehe auflösen ». Der gleichen Losung pflichtete am 26. Mai 1945

die prot. Aargauer Kirchensynode bei 8. Sehr bezeichnend ist es auch,

wenn ein Staatslenker von der Bedeutung eines Theodor Roosevelt,

gewesener Präsident von Nordamerika, über die Ehescheidung sich also

äußerte : « Die Leichtigkeit der Scheidung ist ein Verderben für das

Volk, ein Fluch für die Gesellschaft, eine Bedrohung des Heims, eine

Quelle des Unglücks für Verheiratete und ein Anreiz zur Unsittlichkeit,
ein schlimmes Ding für Männer und ein noch schlimmeres für die
Frauen. »9

1 Vgl. Cathrein, Moralphil., II 405 1.

2 Geschiedene Ehen (Luzern 1944), S. 11 u. S. 151.
3 Das. S. 11.
4 Strebet, das. 9-10.
5 Kommentar zum Familienrecht, Nr. 17 vor Art. 137. Dazu Strebet, das. 29.
6 Vgl. Cathrein, II 405
7 Strebet, das. 151.
8 Vgl. Apol. Blätter, 30. Juni 1945, Nr. 12/13, S. 128.
9 Worte gesprochen auf dem Nationalkongreß der Mütter in New York.

Vgl. Böckenhoff, das. 93.



Die Ehe 137

Fürwahr, die Not der Zeit bewährt die Wahrheit, heilt Wunden
und versöhnt alte Gegner

Die Stellung Christi zur Ehescheidung

Bei mehreren Anlässen, so bemerkt Böckenhoff, Prof. an der
Universität Straßburg1, nahm der Heiland Gelegenheit, über diese

Frage sich auszusprechen. Jedesmal galt es, Stellung zu nehmen zum
Toleranzgesetz des Alten Bundes, in welchem den Juden nach V. Moses,

24, 1, zur Vermeidung größeren Übels, z. B. des Ehebruches, die

Ehescheidung auf Grund eines Scheidebriefes erlaubt war : « so soll

er einen Scheidebrief schreiben und sie entlassen aus dem Hause. »

Welchen Sinn jener Scheidebrief habe, das wollten die Pharisäer vom
Heiland wissen : « Warum hat denn Moses befohlen, so fragten sie Jesus,
einen Scheidebrief zu geben und das Weib zu entlassen » (Matth. 19, 7)

Und die Antwort Jesu : « Moses hat euch eurer Herzenshärte wegen
erlaubt, eure Weiber zu entlassen. Im Anfange aber war es nicht so.

Ich aber sage euch : wer immer sein Weib entläßt, es sei denn um des

Ehebruches wegen, und eine andere nimmt, der bricht die Ehe, und wer
die Geschiedene nimmt, bricht die Ehe» (Matth. '19, 8-9). Und sofort
darauf das Staunen der Jünger : « Wenn die Sache des Mannes mit
seinem Weibe sich so verhält, so ist es nicht gut heiraten » (Matth. 19,10).

Hat der Heiland hier für den Fall des Ehebruchs die Ehe quoad
vinculum für aufgelöst erklärt oder nur von einer Aufhebung des

häuslichen Zusammenlehens gesprochen Offenbar nicht das erstere. Er
sprach gegenüber dem mosaischen Toleranzgesetz von einer Aufhebung,
Verschärfung, mit einem Worte : einer Neuerung. Das bezeugt der Hinweis

auf die Herzenshärte. Das bezeugen die Worte : « im Anfang war
es nicht so » ; das bezeugt das Staunen der Jünger, bezeugen die Worte :

«Wer immer die Entlassene heiratet, bricht die Ehe» (Matth. 5, 32).

Und alles das stimmt mit Markus, 10, 11: «Wer immer sein Weib
entläßt und eine andere nimmt, begeht an ihr einen Ehebruch. Bei

Luk. 16,18 dasselbe. Ganz im gleichen Sinne spricht Paulus I. Cor. 7,10 :

« Denen aber, welche durch die Ehe verbunden sind, gebiete nicht ich,
sondern der Herr, daß das Weib sich nicht vom Manne scheide. Wenn
sie aber geschieden ist, so bleibe sie ehelos oder versöhne sich mit dem

Manne. » Und daselbst 7, 39 : « Das Weib ist an das Gesetz gebunden,

solang ihr Mann lebt ; entschläft aber ihr Mann, so ist sie frei ; sie

1 Das. S. 25.

Divus Thomas 10



138 Die Ehe

heirate, wenn sie will, doch im Herrn. » Ganz in diesem Sinne hat das

Tridentinum in Sess. XXIV, can. 7, entschieden. Nach der apostolischen,

in der Heiligen Schrift begründeten Lehre ist also die konsummierte,
vollkommene Ehe absolut unauflöslich. Der Gottessohn selbst hat
diese Lehre statuiert. Und diese rigorose Schriftauflassung hat auch

der hochangesehene protestantische Prof. Zahn von Erlangen als die

einzig richtige anerkannt1. Und Leo XIII. hat auf diesen Lehrpunkt
in seiner Ehe-Enzyklika vom 23. Dez. 1878 neuerdings mit besonderer

Schärfe aufmerksam gemacht und dabei auf seine naturrechtliche Grundlage

hingewiesen : « Nostis enim, V. Fratres, rectam huius (domesticae)
societatis rationem sec. naturalis iuris necessitatem in indissolubili viri
et mulieris unione primo inniti. » Auf diese letztere Frage kommen wir
im Folgenden zurück.

Die Stellung des hl. Thomas

Wir schöpfen hier hauptsächlich aus zwei Quellen, wo Thomas die

Unauflöslichkeit der Ehe ex professo behandelt, nämlich in III. C. G.

.c. 123 und IV. Sent. d. 33 q. 2. Hier werden wir auch das berühmte

Privilegium Paulinum erwähnen
Wie der Leser erwartet, lehnt Thomas die alttestamentliche

Auffassung der Scheidungsfrage ab und verteidigt die von Christus

verschärfte Auflassung : es gibt in der vollzogenen Ehe (in matrimonio
consummato) nicht eine Scheidung (quoad vinculum)2. Die Ehe ist
unauflöslich Wie der Besitz zeitlicher Güter Lebensdauer haben soll,

so auch die Ehe 3. Für die Unauflöslichkeit der Ehe sprechen
verschiedene naturrechtliche Gründe. Die Unauflöslichkeit liegt im Interesse

sowohl der Frau als des Kindes und zugleich beider Ehegatten.

a) Sehr scharf betont Thomas das Interesse der Frau. Hiefür
sprechen zwei Gründe : Erstens, ist die Frau naturrechtlich dem Manne

als Haupt unterworfen, kann also den Mann nicht verlassen. Könnte
der Mann sie verlassen, so fehlte die Gleichstellung der Frau mit dem

Manne, d. h. sie wäre eher seine Magd : « si ergo vir deserere posset

mulierem, non esset aequalitas viri ad mulierem, sed servitus quaedam

1 Vgl. Böckenhoff, das. 29.
2 « Per hoc excluditur consuetudo dimittentium uxores ; quod tarnen in

veteri lege permissum fuit Judaeis propter eorum duritiam ad excludendum
maius malum. » III. C. G. 123.

3 Ib.



Die Ehe 139

ex parte mulieris. »1 Sodann zweitens, würde die Frau, nachdem sie

ihre Fruchtbarkeit und Schönheit eingebüßt, entlassen, wobei sie überdies

schwerlich wieder heiraten könnte, so wäre das ein großes Unrecht
von Seiten des Mannes : « Damnum inferret mulieri contra naturalem
aequitatem. »2 — Offenbar war Thomas nicht ein Gegner der Frauenwürde

und Rechte Schon er durchschaute das traurige Los der

geschiedenen Frau. Es stimmt nach ihm, wenn A. M. Weiß sagt : Die
Ehescheidung ist nicht bloß eine « privatrechtliche Vertragsverletzung »

gegenüber der Frau, sondern eine « Herzlosigkeit »3. Und mit vollem
Recht sagt Cathrein: Für die Frau bedeutet die Ehescheidung in den

weitaus meisten Fällen den Ruin ihrer Existenz und ihres Lebensglückes

4. Ähnlich äußert sich Bundesrichter Strebel : « Viele, sehr viele
Frauen leiden nach der Scheidung unter dem bitteren Gefühl, als

deklassiert angesehen zu werden. Es liegt der Seelendruck bitterer und
oft schändlicher Verlassenheit auf der geschiedenen Frau. »5 — War es

vielleicht dieses Gefühl, das die protestantische schöne Prinzessin

Ingeborg veranlaßte, als sie ihre Scheidungssentenz vernahm, jammernd
auszurufen : 0 Rom, o Rom !6

b) Das Interesse des Kindes. Ein Verhängnis ist die Scheidung,
wie A. M. Weiß sagt, vor allem für das Kind7. Strebel spricht von
einer « Katastrophe »8. Ähnlich äußert sich Böckenhoff9. Und sogar
David Strauß hat diesbezüglich darauf den Vers gedichtet :

Doch wollen Gatten wieder trennen sich,
Da widersprich

Denn wenn ein Bund sich löst, da ohne Zweifel,
Lachen die Teufel10.

Thomas hat vielleicht in seiner Zeit diese Gefahr noch weniger gefühlt,
da die Scheidungen damals noch seltener waren. Dennoch hebt schon

er zwei Gründe hervor, welche die Scheidung gefahrvoll machen : vorerst

die Unsicherheit der Vaterschaft (« certitudo prolis »)u. Aber schon

1 III. C. G. 123. 2 Ib.
3 Apol. IV 442-443. 4 Moralphil. II 404.
6 Geschiedene Ehen, S. 28.
0 Böckenhoff, das. 74.
7 Apol. IV 445. 8 Das. 95.
9 Das. 63 ff.

10 Vgl. Böckenhoff, S. 68.
11 « Si autem vir posset mulierem dimittere vel mulier virum et alteri copu-

lari, impeditur certitudo prolis. » III. C. G. 123.



140 Die Ehe

für den Aquinaten ist die Hauptgefahr der Scheidung : der Ruin der
Kindererziehung ; die Kindererziehung verlangt von Seiten der Eltern
Lebensschutz : « Dicendum, quod matrimonium ex intentione naturae
ordinatur ad educationem prolis non solum per aliquod tempus, sed per
totam vitam prolis. »1 Der protestantische Arzt Th. Bovet erklärt im
Anschluß an die Heilige Schrift : « Es gibt überhaupt keinen Scheidungsgrund

für eine Ehe, die wirklich eine Ehe ist. »2 Und auch er betont
scharf das Interesse der Kindererziehung3.

c) Im Interesse beider Gatten ist die Ehescheidung ebenfalls

ausgeschlossen. Zwischen den beiden Ehegatten, die Vater und Mutter
verlassen der Ehe wegen, soll die tiefste Freundschaft : « maxima amicitia »

als Grundlage ihres häuslichen Zusammenlebens herrschen. Da ist
Trennung ausgeschlossen Nur so ist die Ehe ein wahres Abbild der

Verbindung Christi und der Kirche. Der kluge Jaccoud hat einst gesagt :

« La possibilité du divorce ouvre la porte aux mauvaises tendances. »4

Das ist die Sprache des hl. Thomas. Das Bewußtsein von der Lebensdauer

der Ehe ist eine Schutzmauer der Ehe und Familie. Der Gedanke,
wir sind unzertrennlich verbunden, stärkt in den täglichen Sorgen,
schützt vor Uneinigkeit, knüpft wahre verwandtschaftliche Bande und
bewahrt vor Ehebruch und anderen Vergehen 5. Praktisch hat dieser

Gedanke eine ungeheure Bedeutung für gute und böse Tage in der Ehe

Nur der Gedanke von der Lebensdauer der Ehe überwindet auch, wie
Bovet gesagt6, die Ehekrisen, die in einer Ehe so oder anders eintreten,
und ermöglicht die richtige Anpassung der Ehegatten. So ist also nach

Thomas die Unauflöslichkeit der Ehe nicht bloß streng göttlichen
Rechtes, sondern auch naturrechtlich begründet. Die obigen Beweise

aus III. C. G. 123 und IV. Sent. d. 33 q. 2 a. 1 bestätigen das. Thomas

stellt formell die Frage : « utrum inseparabilitas uxoris sit de lege natu-
rali. » Und er bejaht die Frage 7. Weiter : die Erziehung des Kindes

verlangt die Dauerehe, « ex intentione naturae »8. Auch die

Gleichstellung der Frau und die gegenseitige Gattenfreundschaft, die eine

« firmissima » sein soll9, sprechen dasselbe aus.

4 IV. Sent. d. 33 q. 2 a. 1.
2 Die Ehe und ihre Krise, S.
4 Droit nat. 187.
6 Das. S. 28 und S. 172 ff.
7 IV. Sent. d. 33 q. 2 a. 1.
2 Ib.
» I-II 105, 4 ad 6.

188. 3 Das. 28.
0 III. C. G. 123.



Die Ehe 141

Eine Schwierigkeit

Und doch reden die Moralisten nicht bloß von einer separatio
quoad torum et cohabitationem, die ja aus gewissen Gründen möglich
ist b sondern von einer Trennung quoad vinculum2. Man stützt sich
auf eine langjährige Praxis der Kirche. Man beruft sich auf Innozenz III.,
der schon den Canon zitierte : « Contumelia creatoris solvit matrimo-
nium circa eum, qui relinquitur. »3 Hauptquelle, auf die man sich

berief, war vor allem I. Cor. 7, 15 : «Will der Ungläubige sich scheiden,

so mag er sich scheiden, denn nicht gebunden ist der Bruder oder die

Schwester in diesem Falle, sondern in Friede hat Gott uns berufen. »

Also, so lautet der Schluß, wo ein Ungläubiger, mit einem Getauften

getraut, aus Glaubenshaß nicht friedlich und ohne contumelia creatoris,

überhaupt ohne Todsünde zusammenleben will, ist die Ehe quoad
vinculum lösbar und wird die frühere Ehe quoad vinculum durch eine

neue Ehe tatsächlich gelöst. Darin besteht das Privilegium Paulimim.
Das ist nach den katholischen Moralisten der einzige Fall, wie Prümmer
bemerkt, wo eine konsummierte Ehe quoad vinculum lösbar ist4.
Somit ist jede Ehe unter Christen unauflöslich5. Immerhin gibt es

also doch einen Fall, wo die Ehe nicht absolut unauflöslich ist

Jede rechtsgültige Ehe ist absolut unauflöslich

Das war die These, für welche die Kirche aller Zeiten mit Stolz

gekämpft hat. Die Unauflöslichkeit der vollkommenen, also

rechtsgültigen Ehe ist, wie früher gezeigt, göttlichen Rechtes. Ganz in diesem

Sinne erklärte schon Thomas, daß kein Laster und Vergehen, auch

nicht der Ehebruch, eine rechtsgültige Ehe quoad vinculum zu scheiden

vermöge : « neque per infidelitatem, neque adulterium »8.

Aber das Privilegium Paulinum! Auch das bezieht sich nicht auf
eine rechtsgültige Ehe. Durch dasselbe wird nur ein unvollkommener,
d. h. brüchiger Naturvertrag durch das Sakrament aufgelöst. Wir
erklären uns.

In der christlichen Heilsordnung ist die Ehe Naturvertrag und
Sakrament. Im Naturvertrage ist die Unauflöslichkeit nur
unvollkommen, also nicht absolut zwingend begründet : « matrimonium infide-

1 IV. Sent. d. 33 q. 2 a. 2.
2 Vgl. Prümmer, Man. Theol. Mor. III. n. 675 ; Lehmkuhl, Theol. Mor. P.

II 1. 1 tr. 8 n. 700.
3 Vgl. Denzinger, Ench. n. 350. 4 1. c. n. 675.
6 Ib. n. 672. 6 IV. Sent. d. 39 q. 1 a. 6.



142 Die Ehe

lium imperfectum est »h Warum das Weil die Unauflöslichkeit nicht
zu den prima praecepta iuris naturalis gehört, sondern zu den secunda,

die Ausnahmen zulassen 2. Die Scheidung ist also wohl verwerflich,
aber nicht ein malum per se, das nie erlaubt ist. Das erhellt schon

daraus, daß den Juden des Alten Testamentes wegen ihrer Herzenshärte

der Scheidebrief und infolgedessen eine neue Ehe gestattet wurde.
Christus hat nun, wie wir sahen, diesen Scheidebrief absolut aufgehoben.
Also ist die Unauflöslichkeit der Ehe göttlichen Rechts und daher jede
Scheidung gegen das Sakrament des Neuen Bundes : « quod est contra
sacramenti rationem »3. So wurde die Ehe wieder, wie sie im Anfange
war, absolut unauflöslich. Somit hat die Ehe, da sicheres Recht weniger
sicheres bricht4, ihre vollkommene Unauflöslichkeit erst durch das

Sakrament, das als göttlich-sicheres Recht einen nicht absolut sicheren

Naturvertrag aufzuheben imstande ist.
Hieraus erklärt sich nun auch die Stellung der Kirche zu den

Ehescheidungen. Faßt jemand bei der Schließung der Ehe den natürlichen
Ehevertrag naturwidrig auf, so war die Ehe eo ipso ungültig, und die
Kirche erklärt nur, daß er ungültig war. Das geschah des öfterem.
Faßt jemand die Ehe sakramentswidrig auf (contumelia creatoris usw.),
so kann die Kirche den nicht zwingend sicheren Naturehevertrag im
Interesse des Sakramentes, von dem er allein vollkommene
Unauflöslichkeit erhält, auflösen. Damit hebt sie als Inhaberin der vollkommenen

Sicherheit nur einen brüchig-unsichern Naturvertrag auf So

interpretiert Thomas das Privilegium Paulinum : « Dicit ergo (Paulus)
quod si infidelis vir vel mulier discedat a fideli, odio fidei, discedat et

potest fidelis, qui dimittitur, contrahere ; primum enim matrimonium
dissolubile erat, quia nunquam fuit ratum. »5

Somit hat die Kirche, nach dieser thomistischen Auffassung nie

rechtsgültige Ehen (quoad vinculum) aufgelöst, auch nicht kraft des

Privilegium Paulinum. Sie hat nur entweder naturwidrige oder
sakramentswidrige, also schon an sich unstichhaltige Eheverträge zugunsten
des Glaubens nichtig erklärt6. Dazu hatte sie als Hüterin des Glaubens
das volle Recht

1 Ib. a. 5 ad 1 ; a. 6 ad 1.
2 IV. Sent. d. 33 q. 2 a. 2, quaestiuncula 4.
3 I-II 102 a. 5 ad 3. 1 IV. Sent. d. 39 q. 1 a. 5 ad 1.
6 In Epist. I. ad Cor. c. 7 lect. 3.
6 C. I. C. can. 1120. Dazu auch can. 1118 : « Matrimonium validum ratum

et consummatum nulla humana potestate nullaque causa, praeterquam morte
dissolvi potest. »



Die Ehe 143

§ 5

Die Eheschließung

Auch auf die Eheschließung übt das Naturrecht einen Einfluß,
und zwar in doppelter Hinsicht aus. Es zeigt erstens die Kompetenzbehörden

an, weist zweitens auf gewisse Ehehindernisse hin.
Naturrechtlich haben Kirche und Staat über die Eheschließung

Bestimmungen aufzustellen. Beide gehören zu den Kompetenzbehörden
in Ehesachen, wenn auch unter verschiedenen Blickpunkten. Es ist am
Platze, zu betonen, daß schon Thomas, vom Naturrechte ausgehend,
auch dem Staate Rechte in Ehesachen zubilligte. Weil die Ehe
göttlichen Rechts und ein Sakrament ist, hat die Kirche ihre Rechte 1. Trug
doch die Ehe schon bei den altheidnischen Völkern einen religiösen
Charakter2. Weil die Ehe ein Naturvertrag ist und die Bürger zum
zeitlichen Wohle führen soll, gehört auch der Staat zu den

gesetzgebenden Behörden über die Eheschließung. Thomas betont sogar den

eminent politischen Charakter der Ehe, «ordinatur ad bonum politicum»3.
Daß auch unser Schweizerischer Bundesstaat dieses Recht ausgeübt,
teilweise sogar weniger glücklich, beweist unser Zivilgesetzbuch in
seinen Erlassen über das Verlöbnis11, die Ehefähigkeit8, über Verkündigung

und Trauung6, Ungültigkeit der geschlossenen Ehe7, Ehescheidungen

8 und Wirkungen der Ehe 9.

Die naturrechtlich begründeten Ehehindernisse sind zahlreich. Sie

ergeben sich alle aus dem Wesen und Ziele der Ehe.

a) Als Vertrag verlangt die Eheschließung in erster Linie die

Erkenntnis dessen, was die Ehe bezweckt. Das macht den Irrtum
(error) zu einem Ehehindernis. Und das in einem doppelten Sinne :

der Irrtum bezüglich der Person, mit der die Ehe geschlossen wird
(error personae) ; ferner ein Irrtum bezüglich eines Umstandes, der für

1 « Matrimonium autem, inquantum est officium naturae, statuitur lege
naturae ; inquantum est sacramentum, statuitur iure divino ; inquantum est
officium communitatis, statuitur lege civili ; et ideo ex qualibet dictarum legum
potest aliqua persona effici ad matrimonium illegitima. » IV. Sent. a. 34 q. 1 a. 1 ;

IV. C. G. c. 78.
8 Das hat auch Leo XIII. betont. Enzykl. « Arcanum » ; vgl. Prümmer,

das. n. 634.
3 IV. C. G. c. 78.
4 Z.G.B. 90-95. 5 96-104. 6 105-119.
' 120-135. 8 137-158. 9 159-177.



144 Die Ehe

den Kontrahenten eine absolute Bedingung (conditio sine qua non)
bildet h So ist auch der dem Kontrahenten verheimlichte Sklavenstand

(servitus) ein Ehehindernis, wenn der andere Kontrahent ein Freier
ist2. Auch zu jugendliches Alter (defectus aetatis) kann ein Ehehindernis
sein, wenn infolgedessen die richtige Sachkenntnis fehlt. Die Altersgrenze

ist von dem Schweiz. Z. G. B. für den Bräutigam auf das zwanzigste
Lebensjahr, für die Braut auf das achtzehnte festgelegt3. Das Kirchenrecht

bestimmt, in Rücksicht auf die verschiedenen Klimata, das
sechzehnte Altersjahr für den Mann und das vierzehnte für die Frau als

unterste Altersgrenze4. Naturrechtlich wäre an sich die Ehe schon

früher gültig, falls die Kontrahenten wirklich geschlechtlichen Umgang
gepflegt haben 5.

h) Das, wodurch das Naturrecht dem Ehevertrag ganz
eigenartigen Charakter gibt, liegt im maritalen Konsensus. Selbstverständlich

muß die Zustimmung der Kontrahenten beidseitig, ernst, klar
ausgedrückt und vor allem überlegt — frei sein6. Damit ist der Ehe

vorhergehender Irrsinn (furia) ausgeschlossen7. Dasselbe gilt auch

von dem Zwange (coactio), der einem willensfesten Mann ernstliche
Furcht einzuflößen vermag8. Auch Eltern dürfen Kinder nicht zur
Ehe zwingen 9.

Eben der betonte maritale Konsensus ist es, der, wie Billuart
gesagt10, die große Rolle spielt. Er ist unter verschiedenem Gesichtspunkt

zugleich Form (Wesen), Wirkursache und Materie des

Ehesakramentes. Wieso das

Wirkursache : Nicht der etwa amtierende, segnende Priester ist
Spender Wirkursache des Ehesakramentes, sondern die Kontrahenten

sind selbst die Spender, durch die maritale Zustimmung.
So hat schon das Konzil von Florenz bestimmt : « Causa efficiens

matrimonii regulariter est mutuus consensus. »11 Diese Ansicht, welche

1 IV. Sent. d. 30 q. 1 a. 2 ; Z. G. B. 124.
3 IV. Sent. d. 36 q. 1 a. 1.
3 Z. G. B. 96.
4 C. I. C. 1067.
5 IV. Sent. d. 36 q. 1 a. 5.
0 Suppl. q. 45 a. 2.

' IV. Sent. d. 34 q. 1 a. 4 ; Z. G. B. 97.
8 Ib. d. 34 q. 1 a. 4 ; Suppl. q. 47 a. 3 u. 4 ; Z. G. B. 126
9 Suppl. q. 47, 6.

10 Diss. I a. 6, De matrimonio.
11 Denzinger, Ench. n. 597.



Die Ehe 145

auch Thomas besaß1, war schon früher allgemeinste Ansicht der

Theologen 2.

Mehr noch. Im gleichen maritalen Konsensus liegt auch die causa

formalis, d. h. das, was die Ehe überhaupt zur Ehe macht, das Wesen.

Das ist so, weil eben durch die gegenseitige Zustimmung der Kontrahenten

der Ehevertrag, der Lebensbund und damit unter Christen das

Sakrament entsteht ; denn unter Getauften sind ja Vertrag und Sakrament

unzertrennlich verbunden s. Nicht die äußeren Ehezeremonien und
äußeren Feierlichkeiten machen die Ehe aus, sondern der Konsensus
der Eheleute : « Dicendum, quod sicut in aliis sacramentis, quaedam
sunt de essentia sacramenti, quibus omissis non est sacramentum,
quaedam autem ad solemnitatem sacramenti pertinent quibus omissis

verum nihilominus perficitur sacramentum ita etiam consensus

expressus per verba de praesenti matrimonium facit, quia haec duo

sunt de essentia sacramenti. 4 Somit ist auch die tridentinische
Vorschrift, daß Ehen unter Katholiken nur vor dem eigenen Pfarrer und
zwei Zeugen abgeschlossen werden, und zwar sub poena nullitatis 5, eine

Entscheidung, die Pius X. durch die Konzils-Kongregation am 19. April
1908 pro toto orbe christiano für maßgebend erklärte, nur zum Schutze

der Sakramentswürde erlassen worden6. Auch heute noch gibt es

Gegenden, wo es nicht verpflichtet, weil es nicht das Wesen der Ehe
selbst berührt.

Es ist ferner nicht unrichtig zu sagen, daß unter gewissem Gesichtspunkte

auch der Ehe-Konsens wieder Materie der Ehe genannt werden

kann, wenn auch nur materia proxima. In welchem Sinne Insofern
der Ehe-Konsens, welcher die Rechte auf den Körper des andern gibt,
von dem andern Ehepartner akzeptiert wird 7.

So ist der maritale Konsens unter verschiedenem Gesichtspunkte
zugleich Wirkursache, Wesen oder Form und Materie der Ehe :

Wirkursache, insofern er das Eheband schafft ; Formalursache, insofern er
die Ehe zu dem macht, was sie ist, nämlich die Übergabe der Körper
bestimmt ; Materialursache, insofern die Körperübergabe des einen

Ehepartners vom andern akzeptiert wird 8.

1 Suppl. q. 42 a. 1 ad 1.
2 Billuart, 1. c. ; vgl. auch Prümmer, Man. Theol. Mor. III n. 665.
3 C. I. C. n. 1021.
4 Suppl. q. 45 a. 5.
5 Conc. Trid. sess. 24 c. 1. Decretum « Tametsi ».

6 Decretum « Ne temere » ; vgl. Prümmer, 1. c. n. 743 u. 744.
7 Suppl. q. 44 a. 2. 8 Billuart, Diss. I a. 6.



146 Die Ehe

Von Seiten des Ehezieles : Fortpflanzung, Kindererziehung und

glückliches häusliches Leben 1, ergeben sich weitere naturrechtlich
begründete Ehehindernisse. So der Ehe vorausgehende physische Impotenz
(impotentia)2. Ferner die sog. Geschlechtskälte (frigiditas), die dauernd
ist und insoweit sie zur Impotenz wird 3. Naturrechtliches Ehehindernis
ist auch die Blutsverwandtschaft (consanguinitas) in gerade Linie, also

für Ehen zwischen Vater und Tochter, Mutter und Sohn usw. Solche

Ehen wären nicht allein, vermöge des täglichen Zusammenlebens, eine

drohende Gefahr für das zweite Eheziel : Zügelung der Leidenschaft.
Sie müßten auch das erste Ziel der Ehe : gesunde Kindererzeugung
bedrohen, da Kinder aus solchen Ehen häufig körperliche und geistige
Gebrechen aufweisen4. Auch hierüber haben Kirche und Staat das

Recht zu legiferieren, wie es denn auch faktisch geschehen. Die Kirche
verbietet solche Ehen bis zum dritten Verwandtschaftsgrad5. Unser
Schweiz. Z. G. B. folgt dieser Auffassung in dem Sinne : Eheschliessungen

sind verboten : 1. unter Blutsverwandten in gerader Linie
zwischen voll oder halbbürtigen Geschwistern, zwischen Oheim und Nichte,
Neffe und Tante, seien sie einander ehelich oder außerehelich verwandt ;

2. zwischen Schwiegereltern und Schwiegerkindern und Stiefeltern und
Stiefkindern, auch wenn die Ehe, die das Verhältnis begründet hat, für
ungültig erklärt oder durch Tod und Scheidung aufgelöst worden ist ;

3. zwischen dem angenommenen Kinde und dem Annehmenden, oder
zwischen einem von diesem und dem Ehegatten des andern 6.

Wir enthalten uns jeder weiteren Ausführung über all diese

Ehehindernisse, weil es nur in unserer Aufgabe lag, den Einfluß des

Naturrechtes auf die kirchlichen und vor allem die moderne bürgerliche
Gesetzgebung anzudeuten.

1 Suppl. q. 44 a. 1.
2 IV. Sent. d. 34 q. 1 a. 1.
3 Ib. a. 2.
4 IV. Sent. d. 40 q. 1 a. 3 ; a. 4 ; Suppl. q. 54, 3.
5 IV. Sent. ib. C. I. C. 1042.
« Z. G. B. 100.


	Die Ehe

