Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Die Ehe

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ehe

Von G. M. MANSER O.P.

Unter den sozial naturrechtlich begriindeten Rechten und Pflichten
nimmt die Ehe den ersten Platz ein. « Wenn die Familie, sagt Trendelen-
burg, die festeste Grundlage des Staates ist, wenn aus ihr der gesunde
Nachwuchs seiner Biirger stammt, wenn sie wie ein Staat im Kleinen
fiir den groBen Staat bewuBt und unbewuBt erzieht, so ist die Ehe, der
sittliche Ursprung der Familie, fiir ihn von der groBten Bedeutung.»?
Eugen Huber sagt: « Als von Natur gegebene Gemeinschaft ist vor
allem die Gemeinschaft von Mann und Frau»?2 zu betrachten. «On
peut dire, sagt Jaccoud, que de tous les contrats, que I’homme est a
méme de passer, celui du mariage, qui donne naissance a la famille et
reste 4 la base de sa constitution, est a la fois le plus ancien et le
plus naturel. »3

Wir versuchen, diesen tief naturrechtlichen Charakter der Ehe zu
erweisen : aus ihrem Wesen, ihrem Ziele, ihren Eigenschaften. Das alles
gibt uns sodann gewisse Normen fiir die Eheschliefung an die Hand.

§ 1
Das Wesen der Ehe

Auch die besten Definitionen einer Sache deuten oft den tieferen
Sinn derselben nur an. Das ist auch bei jener berithmten justinianischen
Definition des Rémischen Rechts von der Ehe der Fall: Die Ehe ust
die Verewnigung eines Mannes und einer Fraw zur unaufloslichen Lebens-
gemeinschaft : « Matrimonium est viri et mulieris coniunctio individuam
consuetudinem vitae continens.»* Abgesehen von verschiedenen Zu-
sitzen, blieb diese Definition grundlegend. So bei Petrus Lombardus 5
und bei Thomas von Aquin ¢ Der Roémische Katechismus nennt sie

1 Naturrecht, § 124, S. 239.

2 Recht und Rechtsverwirklichung, S. 135.

3 Droit nat. chap. 2, 167.

4 Tust. I 9, De patria potestate, § 1.

5 Er fugte die procreatio prolis als Ziel hinzu.

8 Thomas erwahnt auch die sponsalia als Ursache. IV. Sent. d. 27 q. 1 a. 1.

Diyus Thomas 9



122 Die Ehe

sogar kurzerhand die Definition : « ex communi Theologorum sententia»?.
Allein, wie soll der naturrechtliche C harakter der Ehe aus dieser Defini-
tion ersichtlich werden ? Das leuchtet nicht so leicht ein. Untersuchen
wie die Sache genauer.

Gleichheit von Mann und Frau

« Naturrechtlich » ist alles das, was von der menschlichen Natur
ableitbar ist. Die menschliche Natur kann nun in einem doppelten
Sinn gefaBt werden : in sich, als spezifische Arinatur: «uno modo
secundum rationem speciei, sicut naturale est homini esse risibile » ;
oder die menschliche Natur kann aufgefaBt werden, insofern sie in
einem I'ndividuum sich findet, z. B. in Sokrates oder Plato 2. Im ersteren
Sinne gibt es zwischen Mann und Frau keine Gegensitze, denn beide
sind Menschen. Da gilt das Axiom : « natura speciei est tota in quoli-
bet individuo.»3 Und da jede Frau ein menschliches Individuum ist,
wie jeder Mann, so sind Mann und Frau spezifisch einander gleich.
Eben darin besteht die Gleichheit von Mann und Frau, daB sie, trotz
individuellem Unterschied, doch in derselben menschlichen Natur iiber-
einkommen : « Per masculinum autem et femininum aliquod suppo-
situm determinatur in communi natura ». Daher, wenn ich frage : was
sind sie, lautet die Antwort : Menschen sind sie 4. Diese Naturgemein-
schaft ist auch der Grund, warum Gatte und Gattin beziiglich des
Geschlechtsverkehrs gleiche Rechte besitzen 5.

Ungleichheit von Mann und Frau

Damit ist der Grund der Ungleichheit, ja des Gegensatzes von
Mann und Frau auch schon angedeutet. Er liegt in der Individual-
ordnung, in der verschiedenen Teilnahme an derselben Natur. Sie sind
zwei ganz verschiedene Personen (supposita), die doch wieder zueinander
hingeordnet werden. Worin besteht der Gegensatz und warum ist doch
wieder Hinordnung da ?

a) Der Gegensatz liegt in dem geschlechtlichen Unterschiede. Der
geschlechtliche Unterschied beschligt nicht bloB die sog. Geschlechts-
organe, welche in den Ordo der Accidentia (qualitas) gehéren und

P, 1L, . 8, 3.

3 1I-I1 51, 1.

3 IJII 52 a. 3.

4 JI1 31, 2ad 4;192,2ad 2;192, 4ad 1. In Arist. De Anima, 1. I lect. 8.
5 II-II 32, 8 ad 2.



Die Ehe 123

alle iibrigen Accidentia beeinflussen, wie Bernardin Krempel lichtvoll
gezeigt 1, sondern er beherrscht, wie bereits angedeutet, die ganze indi-
viduelle Substanz des Mannes und der Frau, und zwar physiologisch
und psychologisch. Mit Recht sagt P. Creusen S. J.: «La différence
des sexes n’est pas seulement physique ; elle affecte toute la vie sensible,
intellectuelle et morale. »2 Ganz richtig sagt auch P. Thiel O.S.B.:
« Obwohl der Unterschied der Geschlechter kein wesentlicher ist, muB
er demnach doch im vollen Sinne des Wortes als ein fofaler bezeichnet
werden. »® Das ist wahr, weil der Gegensatz ein persinlicher, also ein
transzendentaler ist, weil er im Sein, nicht bloB in einem Akzidens,
wie hiufig behauptet wird, begriindet ist : « Masculinum genus refertur
ad hypostasim vel personam », sagt Thomas tiefsinnig 4. Das stimmt
thomistisch ganz mit der These: die Geschlechter sind bedingt durch
die Individualprinzipien ®, und die Materia prima als Individuations-
prinzip ¢, welche stets kdérperlich-substanziell-verschiedene Dinge be-
griinden.

Aber wie konnen wir diesen Totalgegensatz zwischen Mann und
Frau noch niher charakterisieren ¢ Wir fithren ihn auch heute noch,
trotz Einsprache 7 auf den aristotelisch-thomistischen Satz zuriick :
der Mann ist eminent aktiv (nicht ausschlieBlich), die Frau eminent
passiv (nicht ausschlieBlich) 8. Wir betonen : nicht ausschlieBlich, denn
auch in allen kreatiirlich aktiven Prinzipien ist Passives enthalten,
und auch die passiven haben ihre Titigkeit, involvieren also auch
Aktives . Wie richtig unsere Ansicht ist — mit ihr besagen wir noch
gar nichts von der relativen Vollkommenheit von Mann und Frau —
ergibt sich aus den anatomisch-physiologisch-psychologischen Gegen-
sitzen, die moderne Naturforscher, wie Maraiion 1 und Ombrédane 11
zwischen Mann und Frau aufgestellt haben.

1 Die Zweckfrage der Ehe in neuer Beleuchtung. Einsiedeln 1941, S. 144 fi.

2 La Chasteté, Nouvelle Revue Théol. 1938, n. 2, p. 180.

8 Divus Thomas, 1934, S. 14.

4 TIT 52, 3; III. C. G. 125; I 31, 2 ad 4.

5 Quaest. disp. De Anima, q. unica a. 12 ad 7.

81 54, 3 ad 2.

7 Auch Krempel hat gegeniiber Thiel die alte These fallen gelassen, weil er
die Relation zwischen Mann und Frau nicht transzendental auffaBte. Vgl 1. c. 141.

8T 98, 2; 1 92, 2 ad 1.

® De Verit. q. 16 a. 1 ad 13. Nach der heutigen Biologie tragt auch das Weib
tatsichlich aktiv zur Erzeugung bei.

10 I’évolution de la séxualité, Paris 1931.

11 Tes Hermaphrodites et la Chirurgie, 1939. Vgl. Krempel, 1. c. 130.



124 Die Ehe

o) Korperlich : Mann iiberwiegend Schulterbau gegeniiber Becken-
bau der Frau. Mann im allgemeinen hochgewachsener und kriftiger als
die Frau ; von mdchtigerem Knochenbau und Muskelentwicklung, kérper-
lich und sexuell leistungsfihiger als die Frau, wie auch Trendelen-
burg! und Castelein > betonen. So gilt der Mann als das «starke
Geschlecht ».

B) Seelisch : Eigen ist dem Manne der Drang nach duferer Kraft-
entfaltung, und er ist, wie schon Aristoteles betonte, geeigneter fiir
spekulativ-schipferisches Denken 3. Dagegen sind bei der Frau Gefiikl,
Gemiit und zarte Giite michtiger. Daher das « zarte Geschlecht », Es
ist wahr, was Marafion gesagt : alles ist in der Frau zum « Muttersein »
hingeordnet. Trotzdem nach der modernen Biologie bei der Erzeugung
auch die Frau wirkursichlich beitrigt, so leuchtet doch ein, dafl auch
da der Mann aktiver ist, da er als erste Wirkursache auch Ursache der
Frauentitigkeit ist. Selbstverstdndlich gibt es im Einzelfall kérperlich-
geistig michtigere Frauen als Ausnahmen, denn die Individualordnung
kennt keine inmere Notwendigkeit.

b) Eben dieser geschlechtliche Gegensatz zwischen Mann und Frau
im Sinn von Akt und Potenz, diese Totalverschiedenheit der Seinsrich-
tung nach, erklirt uns, wie beide aus ihrer tiefst verschiedenen Natur —
also naturrechtlich — zueinander hingeordnet sind, wie Trendelenburg
zutreffend sagt 4, da beide zur Erhaltung der Art einander bediirfen.
Daher hat Pius XII. die Italienerinnen, welche bekanntlich das Stimm-
recht besitzen, ermahnt, an die Urne zu gehen, um die Eigenstellung
und Eigennatur gegen falsche moderne Ansichten des Totalitarismus
zu verteidigen . Eben deshalb ist die Ehe ein Contractus naturalis, weil
Mann und Weib aus ihrer gegensitzlichen und individuellen Natur ein-
ander bediirfen, da der Mann der Frau gibt, was sie nicht hat, aber
als Weib haben mochte — Akt und Potenz — und die Frau dem
Manne gibt, was er nicht hat und als Mann haben méchte — wieder
Akt und Potenz. So ist es klar, warum die Ehe durch Akt und Potenz
eine von Natur abgemachte und erstrebte Abmachung = Vertrag ist.

1 Naturrecht, § 123, S. 133.

3 Droit nat. 541 ff.

2 Eth. ad Nic. VIII. 14; 1. Pol. 13 ; Thomas, in 1. Cor. 11 lect. 1; I 92, 1
ad 2; Trendelenburg, das.

4 Naturrecht, das.

8 Ansprache vom 21. Okt. 1945. Vgl. Schweizerische Kirchenzeitung vom
26. Okt. 1945, Nr. 45, S. 425 fi.



Die Ehe 125

Das mafkannte Mittelalter

Der protestantische edle Nervenarzt Th. Bovet in Ziirich hat
neuestens der Offentlichkeit ein Buch geschenkt, das reich an schénsten
und herrlichsten Ratschligen fiir Eheleute ist 1. Kulturhistorisch steht
es indessen, wie uns scheint, nicht auf der gleichen Hohe. Schon der
Satz : « die asketische Verdammung der Geschlechtlichkeit » hitte den
volligen Sieg des Christentums paralisiert 2, wird manchem fraglich
erscheinen. « Die alten Kirchenviter fragten sich allen Ernstes, ob die
Frau auch eine Seele habe. »® Dieser Satz geht, wie uns scheint, nur
einige von Philo von Alexandrien beeinfluBte Schriftsteller an, die
iiberhaupt zumeist keine « Kirchenviter » waren. Der Hauptangriff
Bovets gilt indessen dem Mittelalter. Behauptungen, wie die folgenden,
sind noch stirker : « Luther hat als erster die Ehrlichkeit gehabt, die
Macht des Geschlechtstriebes mit aller Niichternheit anzuerkennen. » 4
— « Das ist die eine Seite. Auf der anderen fihrt Luther fort, genau
wie die mittelalterlichen Kivchenvdter, diesen Geschlechistrieb an und fiir
sich als bose zu erkliaren. »® Aber bitte, wer sind denn diese mittel-
alterlichen (!) Kirchenviter ? Richtig: als einziger Beweis wird eine
Stelle aus Thomas II-II 153, 2 angefithrt und dazu noch aus einer
Antwort auf eine Objektion (II-II 153, 2 ad 1) und iiberdies zitiert, wie
er angibt, nach Eicken ¢, und dann folgt der Satz: « Wer vollkommen
sein wollte, durfte nicht heiraten und wer verheiratet war, durfte keinen
geschlechtlichen Verkehr iiben. » 7 Offenbar hat Bovet #nie einen Thomas
selber gesehen, denn wenn er II-II 153, 2 selber gelesen hitte, wiirde
er iiberrascht im Hauptteil des Artikels die These gefunden haben : daB
die Ehe und der Sexualverkehr in derselben ein « bonum excellens »
sei8, Das war auch im finsteren Mittelalter allgemeine Lehre, sowie
auch, dal3, wie wir oben gezeigt, Mann und Frau der Natur nach ein-
ander gleich seien °. Auch die weitere Lehre war im Mittelalter bekannt :
daB Sinnesfreuden (« delectatio sensibilis ») an sich weder gut noch bds
sind und, je nachdem sie von der recta ratio geleitet oder nicht geleitet
werden, gut oder bose sind 19, was auch von den venerischen Leiden-

1 Die Ehe, ihre Krise und Neuwerdung. Bern 1946.
2 Das. 39. 3 Das. 107.
4 Das. 41. 5 Das. 42.
¢ Das. 39. Sperrtext von mir. 7 Das.

8 «Sicut autem est vere bonum, quod conservetur corporalis natura unius
individui, ita etiam est quoddam bonum excellens, quod conservetur natura
speciei. » II-IT 153, 2.

 IIT 31, 2 ad 4. 10 T-IT 31, 5 ad 3.



126 Die Ehe

schaften giltl. Man hat also das Mittelalter verleumdet! Klingt es
der These Bovets gegeniiber nicht wie eine Ironie des Schicksals, daB
Thomas genau wie Th. Bovet 2 auf dem wichtigen Gebiete der Erziehung
der Frau gegeniiber dem Manne den Primat einrdumt 3 ? Ahnliche Un-
gerechtigkeiten gegeniiber dem Mittelalter hat einstens auch Dr. Mitterer
begangen, als er Thomas von Aquin die These unterschob : nach ihm
wire jede Frauengeburt nur eine Mifgeburt, ein « occasionatum » 4. Bis
auf die heutige Stunde ist bei der Erzeugung die Geschlechtsentscheidung
ein ungel6stes Problem ®. In unserer Erkenntnis ist folglich die Geburt
eines minnlichen oder weiblichen Wesens vom Standpunkt der Eltern
aus gesehen bis heute unabgeklirt, also zufillig. Aber objektiv, d. h.
in der sachlichen Ordnung, hat schon Thomas die Geburt des Weibes
tiefsachlichen Ursachen zugeschrieben 6. Neben und auBer der Ordnung
der Partikularursachen gibt es eine gottlich-vorseherische Universal-
kausalitit. Da, erklirt er, ist die Frau in keinem Sinn etwas Zufilliges :
«sed per comparationem ad naturam universalem femina non est
aliquid occasionatum, sed est in intentione naturae ad opus genera-
tionis ordinata.»? So gefaBt, ist die Frau goffgewollt wie der Mann,
wie denn auch im Urzustande, wo es iiberhaupt keine Migeburten
gegeben hitte, Menschenerzeugungen dagewesen wiren, und zwar pro-
portioniert gleich viele minnliche und weibliche 8. Gott hat im An-
fange zur Fortpflanzung beide, Mann und Weib, geschaffen®. Auch
Mitterers Behauptung, nach Thomas wire die Frau nu» zur Erzeugung
dagewesen 19, ist eine Unwahrheit. Ausdriicklich betont der Aquinate
das Gegenteil : « mas et femina coniunguntur in hominibus non solum
propter necessitatem generationis ... sed etiam propter domesticam
vitam, in qua sunt alia opera viri et feminae.»1! Dasselbe betonte im
gleichen Sinne Cajetan 12,

1 II-IT 153, 2; De Malo, q. 15, 2.
2 Das. 151.
3 IV. Sent. d. 27 q. 1 a. 1.
4 Mann und Weib, nach dem biologischen Weltbild des hl. Thomas. Zeitschr.
fiir kath. Theol. Innsbruck 1933, Bd. 57, S. 517, 521, 522.
5 Vgl. Landois, Lehrb. der Physiologie des Menschen, 1916, II. 923-924.
- 61 92 1 ad 1.
7 Ib.
8 II. Sent. d. 20 q. 2 a. 1 ad 1.
®Ib.; I 92 a. 2 ad 1.
10 Mittever, das. 523.
171 92, 2.
12 Comment. in I 92, 1.



Die Ehe 127

Zur Illustration der ganzen sozialen Stellung von Mann und Frau
beim Aquinaten, versuchen wir es, hier einen Gesamtiiberblick iiber die
soziale Frauenarbeit in Ehe, Erziehung und auf politischem Gebiete dem
Leser vor Augen zu fiihren.

Gesamtbild der sozialen Frauenstellung

a) Im ehelichen Leben. Selbstverstindlich ist hier der Mann das
Haupt und die Frau ihm, wie Paulus im 5. Kapitel des Epheserbriefes
mahnt, unterworfen. Aber, warnt Thomas, die Unterwerfung sei keine
knechtische (servilis)l. Der Gatte liebe die Frau wie sich selbst 2, wie
Christus die Kirche liebte, fiir die er starb 3. Mehr noch. Zwischen den
Gatten herrsche eine vollkommene Freundschaft*; ja, die Ehe richtig
gefaBt, ist die vollkommenste Freundschaft auf Erden : « maxima ami-
citia » 5. Daher sind Gattin und Gatte hinsichtlich des Geschlechtsver-
kehrs vollstindig gleichberechtigt ¢. Das Hochste aber, an was beide
stetig sich erinnern sollen, ist, daB die Ehe nach Paulus ein « mag-
num sacramentum » und damit ein Abbild Christi und der Kirche ist 7.

Liegt in dieser Auffassung nicht eine wunderbare Gré8e der sozial-
ethischen Frauentitigkeit ? Und das im Gegensatz zur Stellung der
Frau im Altertum, wo sie Sklavendienst zu leisten hatte, und im
Gegensatz zu gewissen Anspielungen Mitterers und anderer, wonach
im Thomismus und Mittelalter die Frau als Sklavin aufgefat worden
wire |

b) Die erzieherische Arbeit der Frau. Beide, Gatte und Gattin,
spielen hier nach Thomas eine Rolle. Die erwachenden Leidenschaften
der Kinder und die ganz schwierige Erziehungsarbeit in ihrer Orien-
tierung auf das Leben hin, verlangen den weiten Horizont des ziigeln-
den und eventuell strafenden Vaters 8. Nach Mitterer hat Thomas dem
Vater die Hauptrolle in der Erziehung zugeschoben, ja, nach seiner
monchisch-mittelalterlichen Einstellung, die Mutter ganz ausgeschaltet.

L]

1792 1 ad 2.

? In Ephes. V, lect. 8 u. 9.

3 Ib. lect. 8.

¢ In Is. c. &.

 I11. C. G, 128 ; In 1. Cor. ©. 11, lect. 1.

6 TI-IT 32, 8 ad 2.

"IV, Sent. d. 33 q. 1a.1; I-II 92, 1 u. 2; III. C. G. 123; IV. C.G. 78;
L. Cor. c. 7.

8 TII. C. G. 122 u. 123.



128 Die Ehe

Ihr Arbeitsteil ist eigentlich nur die Erzeugung. Das ist das Empé-
rende . Ist dem wirklich so ?

Das Gegenteil ist wahr. Thomas bleibt sich immer konsequent.
Nach der Akt-Potenzlehre, hier auf die Frau angewandt, ist die Frau an
Herz und Gemiit und daher an Opfersinn und Dulderkraft. dem Mann
iiberlegen. Daher iibertrigt Thomas, genau im Gegensatz zu dem,
was Mitterer sagt, die Grofarbeit der Erziehung der sonnigen Giite des
an Opfersinn uniibertroffenen Mutterherzens. Die Hatuptaufgabe der
Kindererziehung ist Sache der Mutter: « Potest etiam dici matrimonium,
quasi matris munium, id est officium : quia feminis maxime incumbit
officium educandae prolis. »? Und er fiigt die geistreiche Bemerkung
bei : «Quamvis pater sit dignior quam mater, tamen circa prolem magis
officiosa est mater quam pater. »® Wie konnte Mitterer diesen thomi-
stischen Primat der Frau auf erzieherischem Gebiete einfach ignorieren?
Auch Pius XII. hat am 21. Oktober 1945, ganz im Einklang mit Thomas,
auf diese erhabene Mutterwiirde hingewiesen 4. Das zarte erzieherische
Verstindnis, die grenzenlose Geduld und Opferhingabe einer guten
Mutter schwebte auch dem Aquinaten im finsteren Mittelalter vor der
Seele. Daher wire es auch unseres Erachtens kein Ungliick, wenn die
Frau in Schule und Erziehung aktiver mitzusprechen hitte !

¢) Auf politischem Gebiete. Die wunderbare Auffassung der Ehe
als erhabenste Freundschaft erméglichte jedenfalls auch nach Thomas
in politicis « Stauffacherinnenberufe ». Vielleicht ist der moralische Ein-
fluB der Frau auf den Mann, auch in politicis, so lange der grofte und
heilsamste, so lange sie kein politisches Stimmrecht besitzt | Aber eines
ist sicher : Thomas war ein Gegner der politischen Gleichstellung der Frau
mit dem Manne. Auch steht, um es gleich zu sagen, der Papst grund-
sitzlich auf dem gleichen Boden. « Ein gewisses fotalitires System, so
sagt der Papst, liBt vor ihren Augen glinzende Versprechungen auf-
leuchten : gleiche Rechte mit den Ménnern.» Welches wire die Folge ?
Pius XII. antwortet klar : « Mit ihrer rechtlichen Gleichstellung mit dem

. 1 «In allen iibrigen Arbeiten ist die Frau ebenso minderwertig. Fiir die
Zeugungsarbeit ist sie notwendig. Fir alle iibrigen Arbeiten wire sie nicht not-
wendig. » Das. 523. «Minderwertige biologische Kenntnis fithrte Thomas zu
diesem Urteile.» Das. 524.

2 IV. Sent. d. 27 q. 1 a. 1; q. 3 conclusio 2.

s Ib.

4 Ansprache an kath. Frauenorganisationen. Vgl. Schweiz. Kirchenzeitung
Nr. 45; 8. Nov. Nr. 46.



Die Ehe 129

Manne weist man die Frau aus dem Hause, wo sie Konigin ist, vergiBt
man ihre Wiirde und verliBt man die soliden Grunmdlagen thres ganzen
Rechtes, das sich auf den besonderen Charakter ihrer weiblichen Natur ...
aufbaut. »1 Um das zu verhindern, sollen die Frauen Italiens, da sie
nun einmal das Stimmrecht besitzen, zur Urne gehen 2. Das stimmt
grundsitzlich auch wieder mit Thomas iiberein. Die eheliche Unter-
werfung der Frau unter den Mann ist nach ihm auch eine biirgerliche,
weil in der individuellen Natur begriindet 3. Das stimmt nach ihm mit
Paulus (I. Tim. 2, 12) iiberein : « Die Frauen sollen in den Versamm-
lungen schweigen. » Auf Grund dieser Auffassung spricht Thomas der
Frau den Titel des Vollbiirgers ab: « mulieres quibus non competit
simpliciter esse cives. » * Wie sehr er einem Weiber-Regime abhold war,
besagen die Worte : « Corruptio regiminis est, quando regimen pervenit
ad mulieres. » 3

Mancher mag diese Stellung bedauern. Indes sind etwa jiingere,
ehelose Damen, welche der Wahrheit und Jugenderziehung sich opfern,
oder als Friedensengel am Krankenlager und auf dem Schlachtfelde in
ihrer Lebensbliite dahinsinken, nicht gréBer und wertvoller als der Voll-
blutpolitiker ? Hier beriihren wir das Problem der Vollkommenheit von
Mann und Frau. Gewil ist die politische Tatigkeit, im richtigen Sinn
ausgeiibt, verdienstreich und groB. Aber auch der Politiker verneigt
sich vor der erzieherischen GroBe der Mutter. Ist sie nicht in ihrer Art
ein erhabenster Primat der Frau in der natiirlichen Ordnung ? Liegt
des Vaterlands groBte Gefahr nicht darin, dal man mit der politischen
Gleichstellung der Frau die edle Hausmutter und Priesterin des heimi-
schen Herdes in das politische Tagesgezink hineinwirft ? Ist es vielleicht
nicht eine Vilkergefahr 7 Auf sie hat Pius XII. in der zitierten An-
sprache immer und immer wieder hingewiesen. Und alles das auf die
weitere Gefahr hin, daB, wie es naheliegt, damit im engeren Familien-
kreise Mann und Frau, Mutter und Tochter, Bruder und Schwester noch
mehr auseinandergerissen werden. Wird dann der heutige Ruf iiber die
«sale politique », den wir durchaus nicht billigen, der aber so viele Junge
von der Urne fernhilt, verstummen ?

Aber, sagt man, baldigst ist die Schweiz noch ganz allein, die das

Das. Nr. 45, 8. Nov., S. 487.

Das.

I92 1ad 2; II-II 177, 2; II1. Sent. d. 12 q. 3 a. 1.

I-IT 105, 38 ad 1.

In IV. Pol. c. 2 lect. 3; dazu auch in I. Ep. ad Tim. c. 2 lect. 3.

[ - -



130 Die Ehe

politische Frauenstimmrecht nicht hat! Und wenn auch! Wire es
ein Ungliick, wenn sie als ilteste Republik allein das Verniinftigste
verteidigte und tapfer festhielte !

§ 2

Der Ehezweck

AuBer der Kindererzeugung gibt es bekanntlich noch andere
berechtigte Eheziele. So die geistige und leibliche Hilfeleistung der
Gatten als Freunde fiir gute und bose Tage : die gliickliche hdusliche
Lebensvereinigung. Darauf verweist Thomas hdufig 1. Weiter ist auch
die geordnete Befriedigung des Geschlechtstriebes ein rechtsgiiltiges Motiv,
in den Ehestand einzutreten 2.

Der Versuch Bernardin Krempels, der inneren ehelichen gegen-
seitigen Lebensgemeinschaft den Primat (auch vor der der procreatio
prolis) einzurdumen 3, war Begreiﬂich, aber verfehlt. Warum begreif-
lich 7 Schon der Katechismus Romanus schien die Auffassung zu
begiinstigen 4. Ferner hatte Pius XI. in seiner Ehe-Enzyklika : « Casti
connubii » (1930), auf den Roémischen Katechismus hinweisend, von
jener inneren Lebensvereinigung der Ehegatten gesagt : « etiam primaria
matrimonii causa et ratio dici potest.» Doch hatte der Papst hinzu-
gefiigt : «si tamen matrimonium non pressius ... accipiatur. » > Warum
war der Versuch unhaltbar ? Das leuchtet ein : erstens der Hauptzweck
der Ehe ist offenbar die procreatio prolis, weil die Ehe zur Erhaltung
des Menschengeschlechtes, also der species humana eingesetzt wurde, die
offenbar nur durch die Kindererzeugung verwirklicht werden kann.
Die procreatio prolis ist deshalb das eigentliche Ziel, das bonum
matrimonii 8. Sodann folgt diese Losung der Frage aus dem, was wir
oben gesagt: da der Geschlechtsunterschied die Gatten naturgemiB
zur Ehe treibt, muB die Frucht der Geschlechisverbindung, also das
Kind, das erste Ziel der Ehe sein. Das hat niemand schirfer betont

1 III. C. G. 123; I 92, 2; II-II 164, 2; IV. Sent. d. 26 q. 1 a. 1.

2 IV. Sent. d. 40 q. 1 a. 3; ib. d. 30 q. 1 a. 3.

3 Die Zweckfrage der Ehe in neuer Beleuchtung. Einsiedeln 1941. S. 199 ff.

¢ ¢« Sed quibus de causis vir et mulier coniungi debeant explicandum est.
Prima igitur ratio est haec ipsa diversi sexus naturae instinctu expetita societas. »
Pars II c. 8, 13.

8 Vgl. Denzinger, Enchiridion, n. 2232.

¢ «Natura enim intendit prolem prout in ipso salvatur bonum speciei.»
IV. Sent. d. 31 q. 2 a. 2 ad 1.



Die Ehe 131

als der Aquinate, mit den Worten : Das « Allerwesentlichste » fiir die
Ehe ist das Kind : « proles est essentialissimum in matrimonio » 1. Mit
anderen Worten : das, zu was die Natur selber in der Ehe in erster
Linie tendiert, ist das Kind ®. Ganz iibereinstimmend mit dieser thomi-
stischen Doktrin, erklirt das neue Kirchenrecht : « Matrimonii finis
primarius est procreatio atque educatio prolis. » 3

Damit haben wir bereits ein neues Problem beriihrt, die Pflicht
zur EheschlieBung. Ist die Ehe naturrechtlich begriindet, so scheint
die EheschlieBung eine nofwendige Pflicht fiir alle zu sein, denn das
Naturrecht verpflichtet jedermann. Damit sind Zolibat und ewige
Jungfraulichkeit verurteilt ? !

Wir antworten erstens, was wir schon betonten: die Ehe gehért
in die sndividuelle Ordnung, die tiberhaupt keine allgemeine innere Not-
wendigkeit kennt 4. Zweitens: die Ehe ist nur naturrechtlich not-
wendig, aus zwel Griinden: fiir das Individuum, zur Ziigelung der
Leidenschaft. Diese ist nicht in allen Individuen gleich méchtig. Gibt
es doch solche, die aus Krankheit iiberhaupt nicht heiraten kénnen.
Wie nicht alle trotz Naturneigung Bauern oder Baumeister werden
konnen, so gilt das auch von der Ehe. Hier gilt also das Prinzip : « per
diversos diversa complentur » 5, Aber ist die Ehe fiir die Kommunitit
zur Erhaltung der Menschenart notwendig ? Gewi ! Aber es kann
jemand fiir das Gemeinwohl in weit héherem Sinne arbeiten, wenn er
nicht heiratet, z. B. wenn iltere Geschwister, um die Erziehung jiingerer
zu ermoglichen, ledig bleiben. Uberhaupt verpflichtet das Naturrecht
nicht positiv, wenn das Gemeingut Hoheres verlangt 8. Das verlangt
die Pflege der hoheren Giiter. War es nicht sozial groBartig, daBl Manner
wie Basilius, Augustinus, Gregor der GroBe, Albert der GroBe, Thomas,
Kopernikus und viele andere, um fiir Kirche, Wissenschaft und Vater-
land zu arbeiten, ledig blieben ? Deshalb ist die Jungfriulichkeit nach
Pauli Wort etwas GroBes 7. Gegen die Gefahr der Volksverminderung
arbeiten schon andere. Ubrigens: die Naturkausalitit arbeitet stets
ausgleichend. Wie fatal gewaltsame Eingriffe in dieselbe sind, haben

1 1V. Sent. d. 31 q. 1 a. 3.

2 « Dicendum quod in bono prolis, secundum quod est de prima intentione
naturae, intelligitur procreatio et nutritio.» IV. Sent. d. 33 a. 2 ad 1.

8 Can. 1013, § 1. '

¢ TV. Sent.-d. 26 q. 1 a. 2 ad &.

5 IV. Sent. d. 26 q. 1 a. 2; III. C. G. c. 136; Suppl. q. 46 a. 2,

¢ II-IT 152, 4 ad 3.

7 I. Cor. 7, 82; Thomas, II-II 152, 1 u. 2.



132 Die Ehe

nicht bloB Methoden, wie jene eines Malthus bewiesen, sondern auch
staatliche Gesetze, die einstens fiir die Volksvermehrung in Persien,
Sparta, Rom und PreuBen erlassen wurden, wie A. M. Weil3 betonte 1.

Es gibt also individuelle und soziale Griinde, die von der Ehe-
pflicht entheben, ganz nach dem thomistischen Axiom : « Bonum com-
mune est potius privato, si sit eiusdem generis » 2,

§ 3
Die Einheit der Ehe

Die Ehe als Dauerzustand zwischen Mann und Weib hat immer
und bei allen Voélkern schon urspriinglichst bestanden. So war sie von
Gott eingesetzt 3. Zwar hat schon der rémische Dichter Horaz * von
einer Urzeit der Ehe gesprochen, wo Minner und Weiber regellos und
zufillig sich geschlechtlich verbunden hidtten (Promiskuitit der Ge-
schlechter), und wo sie als stumme Bestien mit Pfoten und Krallen
sich die Weiber unterschiedslos streitig gemacht hitten, woraus dann
erst spiter die Ehe als Dauerzustand zwischen gewissen Minnern und
Frauen entstanden wire. Von einem solchen Urzustande triumten auch
Th. Hobbes 5, J. J. Rousseau ® und die Darwinisten : Herbert Spencer ?
mit J. Lubbock, L. Morgan, Ploss, Hellwald ® mit andern. Wir sagten :
« triumten », denn alles das war nur willkiirliche Hypothese. Das be-
zeugen auch Th. Bovet ?, Koppers und W. Wundt 19. Das hat schlieBlich
auch Fr. von Hellwald zugeben miissen 1. Und E. Grosse sagt: «Es
gibt schlechterdings kein einziges primitives Volk, dessen Geschlechts-
verhiltnisse sich einem Zustande von Promiskuitit ndherten 12, Und
viel sagend ist das unverdichtige Zeugnis von R. Hildebrand, der da

Apol. IV 450 ff.
II-IT 152, 4 ad 3.
I. Genes. 1, 27.
Satir. I 3.

De cive, 1. 6 c. 18.

6 Nach Hobbes war der erste Mensch ein wildes Tier, nach Rousseau ein
harmloses Wesen. Discours sur l’origine et les fondements de 1'inégalité parmi
les hommes, 1753.

? Vgl. Cathrein, Moralphil. II 382-383.

8 Kulturgeschichte, I 81.

9 Die Ehe und ihre Krise, S. 26.

10 Das. 34-35.

11 Kulturgeschichte, I 81.

12 Die Formen der Familie und die Formen der Wirtschaft, 1896, S. 42.

L T



Die Ehe 133

sagt : «Bei allen Volkern, welche sich noch auf der untersten wirt-
schaftlichen Stufe befinden, begegnen wir niemals und nirgends einem
Zustande der Frauengemeinschaft oder Promiskuitit. » 1. Bekanntlich
hat Plato sie befiirwortet und unter den Modernen Schopenhauer 2.

So kommen wir auf die Einheit oder die Monogamie, d. h. die Ehe
zwischen einem Mann und eimer Frau zu sprechen. « Die Ehe ist wesent-
lich Monogamie », sagt der Protestant Trendelenburg 2, oder Verbindung,
«unius ad unam», wie Thomas sagt. Sie schlieBt sowohl die V7el-
mdiinneres (Polyandrie) als auch Vielweiberei (Polygamie) aus ¢. Thomas
erortert das Doppelproblem ex professo in zwei Hauptquellen, aus
denen wir die Hauptgedanken skizzieren werden 5.

1. Vorerst ist es einem natiirlichen Zuge der erzeugenden Lebe-
wesen iiberhaupt eigen, daB sie nicht bloB in Nahrungsfragen, sondern
vor allem beziiglich des Geschlechtsverkehrs eigenmichtig und aus-
schlieBlich handeln wollen. Das ist nur mit der Monogamie vertraglich,
nicht aber mit der Vielméinnerei noch der Vielweiberei ©.

2. Die Vielmdnnerei widerspricht dem Naturgesetze direkt und ist
daher als malum intrinsecum nie erlaubt. Das ist so, weil sie dem
Hauptziele der Ehe : der procreatio prolis und educatio hinderlich ist.
Der « procreatio » : da sie die Fruchtbarkeit der Frau namhaft herab-
setzt. Der «educatio» prolis: weil sie die Sicherheit der Vaterschaft
(certitudo prolis) aufhebt 7.

3. Die Vielweiberei widerspricht zwar dem Hauptziele der Ehe
nicht direkt und ist daher im Alten Testamente (ad maius malum evi-
tandum) gestattet worden 8. Sie hebt aber die Gleichstellung der Frau
mit dem Manne auf : « nam, sicut libertas utendi femina tollitur a mare,
si femina habeat alium, ita et eadem libertas a femina tollitur, si mas
habeat plures.»?® Im gegebenen Falle werden eigentlich die verschie-
denen Ehefrauen zu « Mdgden »: « plures uxores quasi ancillae habentur, »19

IV. Sent. d. 33 q. 1 a. 2.
III. C. G. 124 ; IV, Sent. d. 33 q. 1 a. 1.
III. C. G. 124.

1 Recht und Sitte auf verschiedenen Kulturstufen, I 11 (1896).
? Parerga und Paralipomena, II 647 (1874).

3 Naturrecht, § 123, S. 234.

4 III. C. G. 124.

5 III. C. G. 124; IV. Sent. d. 33 q. 1 a. 1-3.

¢ IIL: C. G. 124,

7 Ib.

8

9

-
(=]



134 Die Ehe

Sicher aber ist es, daB bei der Vielweiberei weder eine gedeihliche Sorge
um die Kinder («sollicitudo de prole »), noch eine wahre Freundschaft
unter den Gatten moglich ist, und da der wiinschbare Hausfriede
eminent gefihrdet wird 1. Auch fehlt hier jeder Vergleich der Ehe mit
Christus und der Kirche 2.

§ 4
Die Unaufiéslichkeit der Ehe

Das Problem der Ehescheidung ist alt, sehr alt. Doch spricht man
von der Ehescheidung bekanntlich in einem doppelten Sinne: die
Scheidung der Gatten bloB beziiglich des duferen Zusammenlebens, auch
seperatio quoad torum et cohabitationem genannt. Sie hat mit einer
eigentlichen Auflésung des Ehebandes nichts zu tun. Dagegen gab es
von jeher auch Anhinger einer eigentlichen Eheauflosung, also einer
separatio quoad vinculum. Davon ist hier die Rede. Ihr liegt ein
sikularer Kampf zugrunde, den wir kurz beriihren werden, um dann
die Stellung Christi und des Aquinaten zur Frage eingehender ins Auge
zu fassen.

Der sikulare Kampf

In Tat und Wahrheit hat die Kirche fiir die Unaufloslichkeit der
Ehe einen Riesenkampf gefiihrt, fiir den ihr, wie Bockenhoff nach-
gewiesen, auch viele edle Protestanten nachtriglich gedankt haben 3.
Sie hatte dabei den Kampf mit inneren und &uBeren Gegnern zu
fithren. Mit snneren : so sind bekanntlich in der Frage auch Provinzial-
synoden Irrwege gewandelt ¢, Unter den duferen Gegnern fiihrte sie
vorerst den Kampf gegen die sehr lockere Eheauffassung der Griechen
und Rdmer. Dann den 600jihrigen Kampf gegen die Rechtsauffas-
sungen der Germanen, bis sie unter Karl d. Gr. grundsitzlich siegte.
Selbst Lothar von Lothringen und der deutsche Konig Heinrich IV.,
Philipp I. und Heinrich VIII. von England, die ihre Ehe lésen wollten,
beanstandeten nicht direkt die Unaufléslichkeit der Ehe an sich, sondern
erstrebten nur eine Nichtigkeitserklirung infolge von Ehehindernissen 5.
Den bittersten Kampf fithrte die Kirche gegen die Reformation des

! Ib.

2 IV. Sent. d. 33 q. 1 a. 1.

3 Die Unaufléslichkeit der Ehe. Miinchen 1908, S. 93.
4 Vgl. Priimmer, Manuale Theol. moralis, III n. 673.
8 Bockenhoff, das. S. 5.



Die Ehe 135

16. Jahrhunderts. Hier trat das Verhidngnisvollste fiir die Unaufigslich-
keit der Ehe ein: die Ehe wurde verweltlicht, weil dem Staate aus-
geliefert. Wir zitieren Luthers AuBerung dariiber nach einem Prote-
stanten (Th. Bovet) : « Darum wisse, da3 die Ehe ein duflerlich, leiblich
Ding ist, wie andere weltliche Hantierungen. Wie ich nun mit einem
Heiden, Juden, Tiirken, Ketzer essen, trinken, schlafen, gehen, reiten,
kaufen, reden und handeln mag, also mag ich auch mit ihm ehelich
werden und bleiben. »! Deshalb, so mahnt er im AnschluB an das
Matthius-Evangelium, soll man Ehesachen und Scheidungsfragen den
Juristen befehlen, weil der Ehestand gar ein weltlich-duBerlich Ding
sei 2, Auch Melanchthon ruderte in gleichen Wassern. Man diirfe, so
meint er, in Scheidungsfragen sich nicht zu dngstlich an den Wortlaut
des Evangeliums halten, sondern miisse auf das Rémische Recht zuriick-
greifen, das mildere Bestimmungen enthielte 3. Kanfs Definition «als
Verbindung zweier Personen zum lebenslinglichen wechselseitigen
Besitz ihrer Geschlechtseigenschaften » nennt auch Bovet die « spieB-
biirgerlichste » und eine Auffassung, die mit Napoleons Code civil (1804)
zur grundsitzlichen Moéglichkeit der Ehescheidung fithren mubBte 4.

So verlor die Ehe den sakramentalen Charakter. In diesem Fahr-
wasser gondelten die modernen Materialisten mit ihrer freien Liebe und
vor allem die Sozialisten, wie Bebel (sein Buch von der Frau), die
Engels, Stern und Liebknechi. Dieser Geist fiitterte dann die moderne
Romanliteratur. Es ist typisch, was ein englischer Kritiker dariiber
erzdhlt. Von 80 modernen Romanen wird die Ehe in 17 als {iberlebte
Institution licherlich gemacht; 11 Romane beloben die Niitzlichkeit
der Scheidung, 22 preisen die freie Liebe, 7 machen sich iiber die ehe-
liche Treue lustig und 23 reden geradezu in skandaléser Weise iiber
die Ehe 5.

Uber die Friichte solch unwiirdiger Eheauffassung orientiert uns
die Statistik. Uber die traurigen Verhiltnisse in Frankreich seit dem
Scheidungsgesetze vom September 1792 berichtet die Statistik : 1884-94
wurden nicht weniger als 40 000 Ehen gerichtlich geschieden. Die
Scheidungsbegehren wuchsen von 1891-1897 stindig®. In Preufen

1 Predigt vom ehelichen Leben, 1522. Bei Bovet, 1. c. 41.
? Vgl. Bockenhoff, das. S. 12.

3 Das.

t Bovet, das. 44.

5 Bockenhoff, S. 20.

¢ Vgl. die Statistik bei Castelein, Droit nat. 554.



136 Die Ehe

wurden 1881-1885 von 100 000 bestehenden Ehen 6762 geschieden 1.
Und in der Schweiz 7 Wie Bundesrichter Strebel nachwies, hatten wir
1927 die Hochstzahl der Scheidungen unter allen europidischen Staaten :
629 auf 100 000 Einwohner 2. Von den in den Jahren 1931-1940
geschiedenen Ehen hatten 2636 nur ein Jahr oder weniger gedauert ;
3498 wurden nach zwanzigjihriger oder lingerer Dauer geschieden 3.

Diese ganz traurige Lage hat endlich wahres Aufsehen erregt.
Strebels Buch war ein eigentlicher Alarmruf iiber die leichtfertigen
gerichtlichen Entscheide niedriger Instanzen. Selbst die Juristische
Fakultit Ziirich hat sich 1942 mit der ernsten Gefahr beschiftigt 4.
Auch Prof. Egger hob warnend hervor: daBl die Scheidung nur die
ultima ratio eines schweren Konfliktes sein sollte ®>. Es gereicht den
Protestanten zur Ehre, daBl auch sie die Not der Zeit ins Auge fassen.
Schon frither war es der groBe Gladstone ¢ gewesen, der die Unaufléslich-
keit der Ehe scharf in Schutz genommen hatte. Das war vielleicht
die Ursache, warum das michtige Albion von 1927-1936 relativ unter
allen Staaten Europas weitaus am wenigsten Ehescheidungen zihlte 7.
Neuestens hat auf der prot. Kirchensynode des Kantons Ziirich
Dr. W. Hildebrand fiir ernstere Priifung des Eheproblems gesprochen,
und Prof. E. Brummer hat sehr unverbliimt an der gleichen Synode
(16. Mai 1945) den herrlichen Satz geprigt: « Die Ehe ist wesentlich
Einehe und unaufloslich », und auch « der Staat kann in keinem Falle
die Ehe auflésen ». Der gleichen Losung pflichtete am 26. Mai 1945
die prot. Aargauer Kirchensynode bei8. Sehr bezeichnend ist es auch,
wenn ein Staatslenker von der Bedeutung eines Theodor Roosevelt,
gewesener Prisident von Nordamerika, iiber die Ehescheidung sich also
duBerte : « Die Leichtigkeit der Scheidung ist ein Verderben fiir das
Volk, ein Fluch fiir die Gesellschaft, eine Bedrohung des Heims, eine
Quelle des Ungliicks fiir Verheiratete und ein Anreiz zur Unsittlichkeit,
ein schlimmes Ding fiir Mdnner und ein noch schlimmeres fiir die
Frauen. »?

1 Vgl. Cathvein, Moralphil., IT 405 1.

2 Geschiedene Ehen (Luzern 1944), S. 11 u. S. 151.

8 Das. S. 11.
Strebel, das. 9-10.
Kommentar zum Familienrecht, Nr. 17 vor Art. 137. Dazu Strebel, das. 29.
Vgl. Cathrein, 11 405 1.
Strebel, das. 151.
Vgl. Apol. Blitter, 30. Juni 1945, Nr. 12/13, S. 128.

Worte gesprochen auf dem NationalkongreB der Miitter in New York,
Vgl. Béckenhoff, das. 93.

@ ® a9 e o B



Die Ehe 137

Fiirwahr, die Not der Zeit bewihrt die Wahrheit, heilt Wunden
und versohnt alte Gegner !

Die Stellung Christi zur Ehescheidung

Bei mehreren Anlissen, so bemerkt Boéckenhoff, Prof. an der
Universitit StraBburg?!, nahm der Heiland Gelegenheit, iiber diese
Frage sich auszusprechen. Jedesmal galt es, Stellung zu nehmen zum
Toleranzgesetz des Alten Bundes, in welchem den Juden nach V. Moses,
24, 1, zur Vermeidung groBeren Ubels, z. B. des Ehebruches, die
Ehescheidung auf Grund eines Scheidebriefes erlaubt war: «so soll
er einen Scheidebrief schreiben und sie entlassen aus dem Hause. »
Welchen Sinn jener Scheidebrief habe, das wollten die Pharisier vom
Heiland wissen : « Warum hat denn Moses befohlen, so fragten sie Jesus,
einen Scheidebrief zu geben und das Weib zu entlassen» (Matth. 19, 7)?
Und die Antwort Jesu: « Moses hat euch eurer Herzenshirte wegen
erlaubt, eure Weiber zu entlassen. Im Anfange aber war es nicht so.
Ich aber sage euch : wer immer sein Weib entliBt, es sei denn um des
Ehebruches wegen, und eine andere nimmt, der bricht die Ehe, und wer
die Geschiedene nimmt, bricht die Ehe » (Matth. 19, 8-9). Und sofort
darauf das Staunen der Jiinger: « Wenn die Sache des Mannes mit
seinem Weibe sich so verhilt, so ist es nicht gut heiraten » (Matth. 19, 10).

~ Hat der Heiland hier fiir den Fall des Ehebruchs die Ehe quoad
vinculum fir aufgelost erklirt oder nur von einer Aufhebung des Adus-
lichen Zusammenlebens gesprochen ? Offenbar nicht das erstere. Er
sprach gegeniiber dem mosaischen Toleranzgesetz von einer Aufhebung,
Verschirfung, mit einem Worte : einer Neuerung. Das bezeugt der Hin-
weis auf die Herzenshirte. Das bezeugen die Worte : «im Anfang war
es nicht so » ; das bezeugt das Staunen der Jiinger, bezeugen die Worte :
« Wer immer die Entlassene heiratet, bricht die Ehe » (Matth. 5, 32).
Und alles das stimmt mit Markus, 10, 11 : « Wer immer sein Weib
entliBt und eine andere nimmt, begeht an ihr einen Ehebruch. Bei
Luk. 16, 18 dasselbe. Ganz im gleichen Sinne spricht Paulus I. Cor. 7, 10 :
« Denen aber, welche durch die Ehe verbunden sind, gebiete nicht ich,
sondern der Herr, da3 das Weib sich nicht vom Manne scheide. Wenn
sie aber geschieden ist, so bleibe sie ehelos oder versohne sich mit dem
Manne. » Und daselbst 7, 39 : « Das Weib ist an das Gesetz gebunden,
solang ihr Mann lebt ; entschlift aber ihr Mann, so ist sie frei; sie

1 Das. S. 25.

Diwvus Thomas : 10



138 Die Ehe

heirate, wenn sie will, doch im Herrn. » Ganz in diesem Sinne hat das
Tridentinum in Sess. XXIV, can. 7, entschieden. Nach der apostolischen,
in der Heiligen Schrift begriindeten Lehre ist also die konsummierte,
vollkommene Ehe absolut unaufléslich. Der Gottessohn selbst hat
diese Lehre statuiert. Und diese rigorose Schriftauffassung hat auch
der hochangesehene protestantische Prof. Zakn von Erlangen als die
einzig richtige anerkannt . Und Leo XIII. hat auf diesen Lehrpunkt
in seiner Ehe-Enzyklika vom 23. Dez. 1878 neuerdings mit besonderer
Schirfe aufmerksam gemacht und dabei auf seine naturrechtliche Grund-
lage hingewiesen : « Nostis enim, V. Fratres, rectam huius (domesticae)
societatis rationem sec. naturalis iuris necessitatem in indissolubili viri
et mulieris unione primo inniti. » Auf diese letztere Frage kommen wir
im Folgenden zuriick.

Die Stellung des h. Thomas

Wir schépfen hier hauptsichlich aus zwei Quellen, wo Thomas die
Unaufloslichkeit der Ehe ex professo behandelt, nimlich in III. C. G.
.c. 123 und IV. Sent. d. 33 q. 2. Hier werden wir auch das beriihmte
Privilegium Paulinum erwihnen

Wie der Leser erwartet, lehnt Thomas die alttestamentliche Auf-
fassung der Scheidungsfrage ab und verteidigt die von Christus ver-
schirfte Auffassung: es gibt in der vollzogenen Ehe (in matrimonio
consummato) nicht eine Scheidung (quoad vinculum)?®. Die Ehe ist
unaufléslich ! Wie der Besitz zeitlicher Giiter Lebensdauer haben soll,
so auch die Ehe3. Fiir die Unaufléslichkeit der Ehe sprechen ver-
schiedene naturrechtliche Griinde. Die Unaufloslichkeit liegt im Interesse
sowohl der Frau als des Kindes und zugleich beider Ehegalten.

a) Sehr scharf betont Thomas das Interesse der Frau. Hiefiir
sprechen zwei Griinde : Estens, ist die Frau naturrechtlich dem Manne
als Haupt unterworfen, kann also den Mann nicht verlassen. Konnte
der Mann sie verlassen, so fehlte die Gleichstellung der Frau mit dem
Manne, d. h. sie wire eher seine Magd : «si ergo vir deserere posset
mulierem, non esset aequalitas viri ad mulierem, sed servitus quaedam

1 Vgl. Bdickenhoff, das. 29.

2 « Per hoc excluditur consuetudo dimittentium uxores; quod tamen in
veteri lege permissum fuit Judaeis propter eorum duritiam ... ad excludendum
maius malum.» III. C. G. 123.

3 Ib.



Die Ehe 139

ex parte mulieris. »! Sodann zweifens, wiirde die Frau, nachdem sie
ihre Fruchtbarkeit und Schénheit eingebiit, entlassen, wobei sie iiber-
dies schwerlich wieder heiraten konnte, so wire das ein groBes Unrecht
von seiten des Mannes: « Damnum inferret mulieri contra naturalem
aequitatem. » 2 — Offenbar war Thomas nicht ein Gegner der Frauen-
wiirde und Rechte! Schon er durchschaute das traurige Los der
geschiedenen Frau. Es stimmt nach ihm, wenn 4. M. Weif sagt : Die
Ehescheidung ist nicht blof eine « privatrechtliche Vertragsverletzung »
gegeniiber der Frau, sondern eine « Herzlosigkeit »®. Und mit vollem
Recht sagt Cathrein : Fiir die Frau bedeutet die Ehescheidung in den
weitaus meisten Fillen den Ruin ihrer Existenz und ihres Lebens-
gliickes 4. Ahnlich duBert sich Bundesrichter Strebel : « Viele, sehr viele
Frauen leiden nach der Scheidung unter dem bitteren Gefiihl, als
deklassiert angesehen zu werden. Es liegt der Seelendruck bitterer und
oft schindlicher Verlassenheit auf der geschiedenen Frau. » 5 — War es
vielleicht dieses Gefiihl, das die protestantische schéne Prinzessin
Ingeborg veranlaBte, als sie ihre Scheidungssentenz vernahm, jammernd
auszurufen: O Rom, o Rom !¢

b) Das Interesse des Kindes. Ein Verhidngnis ist die Scheidung,
wie A. M. Weif sagt, vor allem fiir das Kind 7. Strebel spricht von
einer « Katastrophe » 8. Ahnlich 4uBert sich Bickenhoff ®. Und sogar
David Strauf hat diesbeziiglich darauf den Vers gedichtet :

Doch wollen Gatten wieder trennen sich,
Da widersprich !

Denn wenn ein Bund sich 1ost, da ohne Zweifel,
Lachen die Teufel 19,

Thomas hat vielleicht in seiner Zeit diese Gefahr noch weniger gefiihlt,
da die Scheidungen damals noch seltener waren. Dennoch hebt schon
er zwei Griinde hervor, welche die Scheidung gefahrvoll machen : vor-
erst die Unsicherheit der Vaterschaft (« certitudo prolis ») 1. Aber schon

1 III. C. G. 123. % Ib.
8 Apol. IV 442-443. 4 Moralphil. IT 404.
Geschiedene Ehen, S. 28.

¢ Bdickenhoff, das. 74.

7 Apol. IV 445. 8 Das. 95.

® Das. 63 ff.

10 Vgl. Bdckenhoff, S. 68.

11 « Si autem vir posset mulierem dimittere vel mulier virum et alteri copu-
lari, impeditur certitudo prolis.» IIL. C. G. 123.

=]



140 Die Ehe

fir den Aquinaten ist die Hauptgefahr der Scheidung : der Ruin der
Kindererziehung ; die Kindererziehung verlangt von seiten der Eltern
Lebensschutz : « Dicendum, quod matrimonium ex intentione naturae
ordinatur ad educationem prolis non solum per aliquod tempus, sed per
totam vitam prolis. »! Der protestantische Arzt Th. Bovet erklirt im
AnschluB an die Heilige Schrift : « Es gibt iiberhaupt keinen Scheidungs-
grund fiir eine Ehe, die wirklich eine Ehe ist. »? Und auch er betont
scharf das Interesse der Kindererziehung 2.

¢) Im Interesse beider Gatten ist die Ehescheidung ebenfalls aus-
geschlossen. Zwischen den beiden Ehegatten, die Vater und Mutter ver-
lassen der Ehe wegen, soll die tiefste Freundschaft : « maxima amicitia »
als Grundlage ihres hiuslichen Zusammenlebens herrschen. Da ist
Trennung ausgeschlossen! Nur so ist die Ehe ein wahres Abbild der
Verbindung Christi und der Kirche. Der kluge Jaccoud hat einst gesagt :
« La possibilité du divorce ouvre la porte aux mauvaises tendances.» 4
Das ist die Sprache des hl. Thomas. Das Bewuftsein von der Lebens-
dauer der Ehe ist eine Schufzmauer der Ehe und Familie. Der Gedanke,
wir sind unzertrennlich verbunden, stirkt in den téglichen Sorgen,
schiitzt vor Uneinigkeit, kniipft wahre verwandtschaftliche Bande und
bewahrt vor Ehebruch und anderen Vergehen 3. Praktisch hat dieser
Gedanke eine ungeheure Bedeutung fiir gute und bése Tage in der Ehe !
Nur der Gedanke von der Lebensdauer der Ehe iiberwindet auch, wie
Bovet gesagt 8, die Ehekrisen, die in einer Ehe so oder anders eintreten,
und ermdglicht die richtige Anpassung der Ehegatten. So ist also nach
Thomas die Unaufléslichkeit der Ehe nicht bloB streng gottlichen
Rechtes, sondern auch naturrechtlich begriindet. Die obigen Beweise
aus III. C. G. 123 und IV. Sent. d. 33 q. 2 a. 1 bestétigen das. Thomas
stellt formell die Frage : « utrum inseparabilitas uxoris sit de lege natu-
rali. » Und er bejaht die Frage?. Weiter : die Erziehung des Kindes
verlangt die Dauerehe, « ex intentione naturae»®. Auch die Gleich-
stellung der Frau und die gegenseitige Gattenfreundschaft, die eine
« firmissima » sein soll ?, sprechen dasselbe aus.

1 IV. Sent. d. 33 q. 2 a. 1.

2 Die Ehe und ihre Krise, S. 188. 3 Das. 28.

4 Droit nat. 187. * 111. C. G. 123.
¢ Das. S. 28 und S. 172 ff.

? IV. Sent. d. 33 q. 2 a. 1.

8 Ib.

® I-II 105, 4 ad 6.



Die Ehe 141

Eine Schwierigkeit

Und doch reden die Moralisten nicht bloB von einer separatio
quoad torum et cohabitationem, die ja aus gewissen Griinden mdéglich
ist 1, sondern von einer Trennung gquoad vinculum ®. Man stiitzt sich
auf eine langjihrige Praxts der Kirche. Man beruft sich auf Innozenz III.,
der schon den Canon zitierte : « Contumelia creatoris solvit matrimo-
nium circa eum, qui relinquitur. »® Hauptquelle, auf die man sich
berief, war vor allem I. Cor. 7, 15 : « Will der Unglidubige sich scheiden,
so mag er sich scheiden, denn nicht gebunden ist der Bruder oder die
Schwester in diesem Falle, sondern in Friede hat Gott uns berufen. »
Also, so lautet der Schlul, wo ein Ungldubiger, mit einem Getauften
getraut, aus Glaubenshal nicht friedlich und ohne contumelia creatoris,
iiberhaupt ohne Todsiinde zusammenleben will, ist die Ehe quoad
vinculum l6sbar und wird die frithere Ehe quoad vinculum durch eine
neue Ehe tatsdchlich gelost. Darin besteht das Privilegium Paulinum.
Das ist nach den katholischen Moralisten der einzige Fall, wie Priimmer
bemerkt, wo eine konsummierte Ehe quoad vinculum Iésbar ist 4.
Somit ist jede Ehe unter Christen unaufloslich 5. Immerhin gibt es
also doch einen Fall, wo die Ehe nicht absolut unaufléslich ist ? !

Jede rechisgiiltige Ehe ist absolut unaufloslich

Das war die These, fiir welche die Kirche aller Zeiten mit Stolz
gekdmpft hat. Die Unaufléslichkeit der vollkommenen, also rechts-
giiltigen Ehe ist, wie frither gezeigt, gottlichen Rechtes. Ganz in diesem
Sinne erklirte schon Thomas, daB kein Lasfer und Vergehen, auch
nicht der Ehebruch, eine rechtsgiiltige Ehe quoad vinculum zu scheiden
vermoége : « neque per infidelitatem, neque adulterium » 8. '

Aber das Privilegium Paulinum! Auch das bezieht sich nicht auf
eine rechisgiiltige Ehe. Durch dasselbe wird nur ein wnvollkommener,
d. h. briichiger Naturvertrag durch das Sakrament aufgelost. Wir
erkldren uns.

In der christlichen Heilsordnung ist die Ehe Naturvertrag und
Sakrament. Im Naturvertrage ist die Unaufloslichkeit nur unvoll-
kommen, also nicht absolut zwingend begriindet : « matrimonium infide-

11V. Sent. d. 33 q. 2 a. 2.

2 Vgl. Priimmer, Man. Theol. Mor. III. n. 675; Lehmkuhl, Theol. Mor. P.
IT 1. 1 tr. 8 n. 700.

8 Vgl. Denzinger, Ench. n. 350. 4] c. n. 675,

5 Ib. n. 672. ¢ IV. Sent. d. 89 q. 1 a. 6.



142 Die Ehe

lium imperfectum est » 1. Warum das ? Weil die Unaufléslichkeit nicht
zu den prima praecepta iuris naturalis gehort, sondern zu den secunda,
die Ausnahmen zulassen 2. Die Scheidung ist also wohl verwerflich,
aber nicht ein malum per se, das nie erlaubt ist. Das erhellt schon
daraus, daB den Juden des Alten Testamentes wegen .ihrer Herzens-
hirte der Scheidebrief und infolgedessen eine neue Ehe gestattet wurde.
Christus hat nun, wie wir sahen, diesen Scheidebrief absolut aufgehoben.
Also ist die Unaufloslichkeit der Ehe goéttlichen Rechts und daher jede
Scheidung gegen das Sakrament des Neuen Bundes : « quod est contra
sacramenti rationem » 3. So wurde die Ehe wieder, wie sie im Anfange
war, absolut unaufloslich. Somit hat die Ehe, da sicheres Recht weniger
sicheres bricht ¢4, ihre vollkommene Unaufloslichkeit erst durch das
Sakrament, das als géttlich-sicheres Recht einen nicht absolut sicheren
Naturvertrag aufzuheben imstande ist.

Hieraus erklirt sich nun auch die Stellung der Kirche zu den Ehe-
scheidungen. FaBt jemand bei der SchlieBung der Ehe den natiirlichen
Ehevertrag naturwidrig auf, so war die Ehe eo ipso ungiiltig, und die
Kirche erklirt nur, daB er ungiiltig war. Das geschah des ofterern.
FaBt jemand die Ehe sakramentswidrig auf (contumelia creatoris usw.),
so kann die Kirche den nicht zwingend sicheren Naturehevertrag im
Interesse des Sakramentes, von dem er allein vollkommene Unauf-
loslichkeit erhilt, auflosen. Damit hebt sie als Inhaberin der vollkom-
menen Sicherheit nur einen briichig-unsichern Naturvertrag auf! So
interpretiert Thomas das Privilegium Paulinum : « Dicit ergo (Paulus)
quod si infidelis vir vel mulier discedat a fideli, odio fidei, discedat et
potest fidelis, qui dimittitur, contrahere ; primum enim matrimonium
dissolubile erat, quia nunquam fuit ratum.»’

Somit hat die Kirche, nach dieser thomistischen Auffassung nie
rechitsgiiltige Ehen (quoad vinculum) aufgelost, auch nicht kraft des
Privilegium Paulinum. Sie hat nur entweder naturwidrige oder sakra-
mentswidrige, also schon an sich unstichhaltige Ehevertrige zugunsten
des Glaubens nichtig erklirt 6. Dazu hatte sie als Hiiterin des Glaubens
das volle Recht !

1Tb.a. 5ad 1; a. 6 ad 1.

2 TV. Sent. d. 33 q. 2 a. 2, quaestiuncula 4.

3 I-II 102 a. 5 ad 3. ¢ IV. Sent. d. 89 q. 1 a. 5 ad 1.

$ In Epist. I. ad Cor. c. 7 lect. 3.

¢ C.I.C. can. 1120. Dazu auch can. 1118 : « Matrimonium validum ratum
et consummatum nulla humana potestate nullaque causa, praeterquam morte
dissolvi potest. »



Die Ehe 143

§5
Die EheschlieBung

Auch auf die EheschlieBung iibt das Naturrecht einen EinfluB,
und zwar in doppelter Hinsicht aus. Es zeigt erstens die Kompetenz-
behorden an, weist zweitens auf gewisse Ehehindernisse hin.

Naturrechtlich haben Kirche und Staat iiber die EheschlieBung
Bestimmungen aufzustellen. Beide gehéren zu den Kompetenzbehérden
in Ehesachen, wenn auch unter verschiedenen Blickpunkten. Es ist am
Platze, zu betonen, daBl schon Thomas, vom Naturrechte ausgehend,
auch dem Staate Rechte in Ehesachen zubilligte. Weil die Ehe gott-
lichen Rechts und ein Sakrament ist, hat die Kirche ihre Rechte 1. Trug
doch die Ehe schon bei den altheidnischen Voélkern einen religiosen
Charakter 2. Weil die Ehe ein Naturvertrag ist und die Biirger zum
zeitlichen Wohle fithren soll, gehért auch der Staat zu den gesetz-
gebenden Behorden iiber die EheschlieBung. Thomas betont sogar den
eminent politischen Charakter der Ehe, ordinatur ad bonum politicum »2,
DaBl auch unser Schweizerischer Bundesstaat dieses Recht ausgeiibt,
teilweise sogar weniger gliicklich, beweist unser Zivilgesetzbuch in
seinen Erlassen iiber das Veridbnis4, die Ehefihigkeit s, iiber Verkiindi-
gung und Trauung®, Ungiiltigkeit der geschlossenen Ehe 7, Eheschei-
dungen 8 und Wirkungen der Ehe °.

Die naturrechtlich begriindeten Ehehindernisse sind zahlreich. Sie
ergeben sich alle aus dem Wesen und Ziele der Ehe.

a) Als Vertrag verlangt die EheschlieBung in erster Linie die
Erkenntnis dessen, was die Ehe bezweckt. Das macht den Irritum
(error) zu einem Ehehindernis. Und das in einem doppelten Sinne :
der Irrtum beziiglich der Person, mit der die Ehe geschlossen wird
(error personae) ; ferner ein Irrtum beziiglich eines Umstandes, der fiir

1 « Matrimonium autem, inquantum est officium naturae, statuitur lege
naturae ; inquantum est sacramentum, statuitur iure divino; inquantum est
officium communitatis, statuitur lege civili ; et ideo ex qualibet dictarum legum
potest aliqua persona effici ad matrimonium illegitima.» IV. Sent.a. 34q.1a.1;
IV. C. G. c. 78. :

® Das hat auch Leo XIII. betont. Enzykl. « Arcanum»; vgl. Priimmer,
das. n. 634.

8 IV. C. G. c. 78.

4 Z.G.B. 90-95. 5 96-104. 8 105-119.

7 120-135. § 137-158. ® 159-177.



144 Die Ehe

den Kontrahenten eine absolute Bedingung (conditio sine qua non)
bildet 1. So ist auch der dem Kontrahenten verheimlichte Sklavenstand
(servitus) ein Ehehindernis, wenn der andere Kontrahent ein Freier
ist 2. Auch zu jugendliches Alter (defectus aetatis) kann ein Ehehindernis
sein, wenn infolgedessen die richtige Sachkenntnis fehlt. Die Alters-
grenze ist von dem Schweiz. Z. G. B. fiir den Briutigam auf das zwanzigste
Lebensjahr, fiir die Braut auf das achtzehnte festgelegt 3. Das Kirchen-
recht bestimmt, in Riicksicht auf die verschiedenen Klimata, das sech-
zehnte Altersjahr fiir den Mann und das vierzehnte fiir die Frau als
unterste Altersgrenze 4. Naturrechtlich wire an sich die Ehe schon
friither giiltig, falls die Kontrahenten wirklich geschlechtlichen Umgang
gepflegt haben 3.

b) Das, wodurch das Naturrecht dem Ehevertrag ganz eigen-
artigen Charakter gibt, liegt im maritalen Konsensus. Selbstverstind-
lich muB die Zustimmung der Kontrahenten beidseitig, ernst, klar aus-
gedriickt und vor allem diberlegt — fret sein®. Damit ist der Ehe
vorhergehender Irrsinn (furia) ausgeschlossen ?. Dasselbe gilt auch
von dem Zwange (coactio), der einem willensfesten Mann ernstliche
Furcht einzufloBen vermag8. Auch Eltern diirfen Kinder nicht zur
Ehe zwingen °.

Eben der betonte maritale Konsensus ist es, der, wie Billuart
gesagt 19, die groBe Rolle spielt. Er ist unter verschiedenem Gesichts-
punkt zugleich Form (Wesen), Wirkursache und Malerie des Ehe-
sakramentes. Wieso das ?

Wirkursache : Nicht der etwa amtierende, segnende Priester ist
Spender = Wirkursache des Ehesakramentes, sondern die Kontra-
henten sind selbst die Spender, durch die maritale Zustimmung.
So hat schon das Konzil von Florenz bestimmt : «Causa efficiens
matrimonii regulariter est mutuus consensus.» 1! Diese Ansicht, welche

2 IV. Sent. d. 3
3 Z.G.B. 96.
¢ C.1.C. 1067.
- 8 IV. Sent. d. 36 q. 1 a. 5.
¢ Suppl. q. 45 a. 2.
?IV. Sent. d. 34 q. 1 a. 4; Z.G.B. 97.
8 Ib. d. 34 q. 1 a. 4; Suppl. q. 47 a. 3 u. 4; Z. G. B. 126
9 Suppl. q. 47, 6. .
10 Diss. I a. 6, De matrimonio.
11 Denzinger, Ench. n. 597.

1 IV. Sent. d. 30 q. 1
6 q. 1

L2



Die Ehe 145

auch Thomas besaB !, war schon friither allgemeinste Ansicht der
Theologen 2.

Mehr noch. Im gleichen maritalen Konsensus liegt auch die causa
formalis, d. h. das, was die Ehe iiberhaupt zur Ehe macht, das Wesen.
Das ist so, weil eben durch die gegenseitige Zustimmung der Kontra-
henten der Ehevertrag, der Lebensbund und damit unter Christen das
Sakrament entsteht ; denn unter Getauften sind ja Vertrag und Sakra-
ment unzertrennlich verbunden 3. Nicht die duBeren Ehezeremonien und
dulleren Feierlichkeiten machen die Ehe aus, sondern der Konsensus
der Eheleute : « Dicendum, quod sicut in aliis sacramentis, quaedam
sunt de essemtia sacramenti, quibus omissis non est sacramentum,
quaedam autem ad solemnitatem sacramenti pertinent quibus omissis
verum nihilominus perficitur sacramentum ... ita etiam consensus
expressus per verba de praesenti ... matrimonium facit, quia haec duo
sunt de essentia sacramenti. ¢ Somit ist auch die tridentinische Vor-
schrift, da3 Ehen unter Katholiken nur vor dem eigenen Pfarrer und
zwei Zeugen abgeschlossen werden, und zwar sub poena nullitatis 5, eine
Entscheidung, die Pius X. durch die Konzils-Kongregation am 19. April
1908 pro toto orbe christiano fiir maBgebend erklirte, nur zum Schuize
der Sakvameniswiivde erlassen worden 8. Auch heute noch gibt es
Gegenden, wo es nicht verpflichtet, weil es nicht das Wesen der Ehe
selbst beriihrt.

Es ist ferner nicht unrichtig zu sagen, daB unter gewissem Gesichts-
punkte auch der Ehe-Konsens wieder Materie der Ehe genannt werden
kann, wenn auch nur materia proxima. In welchem Sinne ? Insofern
der Ehe-Konsens, welcher die Rechte auf den Korper des andern gibt,
von dem andern Ehepartner akzeptiert wird 7.

So ist der maritale Konsens unter verschiedenem Gesichtspunkte
zugleich Wirkursache, Wesen oder Form und Materie der Ehe : Wirk-
ursache, insofern er das Eheband schafft ; Formalursache, insofern er
die Ehe zu dem macht, was sie ist, nimlich die Ubergabe der Korper
bestimmt ; Materialursache, insofern die Kérperiibergabe des einen Ehe-
partners vom andern akzeptiert wird 8.

1 Suppl. q. 42 a. 1 ad 1.

2 Billuart, 1. c.; vgl. auch Priimmer, Man. Theol. Mor. III n. 665.
3 C.1.C. n. 1021.

4 Suppl. q. 45 a. 5.

5 Conc. Trid. sess. 24 c. 1. Decretum « Tametsi».

¢ Decretum « Ne temere»; vgl. Primmer, 1. c. n. 743 u. 744.

7 Suppl. q. 44 a. 2. 8 Billuart, Diss. I a. 6.



146 Die Ehe

Von seiten des Ehezieles: Fortpflanzung, Kindererziehung und
gliickliches hiusliches Leben 1, ergeben sich weitere naturrechtlich be-
griindete Ehehindernisse. So der Ehe vorausgehende physische Impotenz
(impotentia) 2. Ferner die sog. Geschlechiskilte (frigiditas), die dauernd
ist und insoweit sie zur Impotenz wird 3. Naturrechtliches Ehehindernis
ist auch die Blutsverwandtschaft (consanguinitas) in gerade Linie, also
fiir Ehen zwischen Vater und Tochter, Mutter und Sohn usw. Solche
Ehen wiren nicht allein, vermoge des téiglichen Zusammenlebens, eine
drohende Gefahr fiir das zweite Eheziel : Ziigelung der Leidenschaft.
Sie miiten auch das erste Ziel der Ehe: gesunde Kindererzeugung
bedrohen, da Kinder aus solchen Ehen hiufig kérperliche und geistige
Gebrechen aufweisen 4. Auch hieriiber haben Kirche und Staat das
Recht zu legiferieren, wie es denn auch faktisch geschehen. Die Kirche
verbietet solche Ehen bis zum dritten Verwandtschaftsgrad . Unser
Schweiz. Z. G. B. folgt dieser Auffassung in dem Sinne : Eheschlies-
sungen sind verboten : 1. unter Blutsverwandten in gerader Linie zwi-
schen voll oder halbbiirtigen Geschwistern, zwischen Oheim und Nichte,
Neffe und Tante, seien sie einander ehelich oder auBerehelich verwandt :
2. zwischen Schwiegereltern und Schwiegerkindern und Stiefeltern und
Stiefkindern, auch wenn die Ehe, die das Verhiltnis begriindet hat, fiir
ungiiltig erkldart oder durch Tod und Scheidung aufgelést worden ist ;
3. zwischen dem angenommenen Kinde und dem Annehmenden, oder
zwischen einem von diesem und dem Ehegatten des andern ®.

Wir enthalten uns jeder weiteren Ausfithrung iiber all diese Ehe-
hindernisse, weil es nur in unserer Aufgabe lag, den Einflul des Natur-
rechtes auf die kirchlichen und vor allem die moderne biirgerliche
Gesetzgebung anzudeuten.

1 Suppl. q. 4% a. 1.

2 IV. Sent. d. 34 q. 1 a. 1.

* Ib. a. 2.

IV. Sent. d. 40 q. 1 a. 3; a. 4; Suppl. q. 54, 3.
IV. Sent. ib. C.I.C. 1042.

Z.G. B. 100.

e o



	Die Ehe

