
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Dogmengeschichte.

G. de Plinval : Pélage. Ses écrits, sa vie et sa réforme. — Lausanne,
Payot. 1943. 430 pages.

Vor Jahren schrieb G. de Plinval in einer viel beachteten Untersuchung
(Revue de Philologie, Paris 1934, S. 9-42) Pelagius gegen 20 kleinere Schriften
zu, die in den Handschriften meist Augustinus, Papst Sixtus oder Hieronymus
zugeeignet werden, über deren Verfasser sich jedoch die Kritiker nicht
einigen konnten. Eine erste nach Stil und Inhalt einheitliche Gruppe von
Werken, zu der De vita Christiana gehört (bei Migne unter den Augustinuswerken

Bd. 40, 1031-1046), wurde auf Grund einer Angabe des Gennadius
fast allgemein einem britischen Bischof Fastidius zuerkannt. Trotzdem
Pelagius auf der Synode von Diospolis erklärt hatte, nicht der Verfasser
des De vita Christiana zu sein, sucht de Plinval durch Vergleiche das Gegenteil

zu beweisen. Er greift damit einen Gedanken auf, den Dom Morin
einst ausgesprochen hatte, aber wieder fallen ließ (Rev. bénédictine 1898
und 1904). Von einer zweiten, meist Hieronymus zugeschriebenen Gruppe
weist de Plinval die inhaltliche und sprachliche Einheit nach und erklärt
sie ebenfalls als das Werk des Pelagius.

Zum Aufsatz äußerten sich unter andern P. de Labriolle (Rev. des
études lat. 1934), B. Altaner (Theol. Revue 1936). Während H. Koch (Theol.
Literaturzeitung 1934 cf. Religio 1935) dem Verfasser beipflichtete, erhob
J. Coméliau (Rev. d'Hist. Eccl. 1935) Einwände dagegen, und I. Kirmer
kam in einer 1938 erschienenen philologischen Dissertation von Würzburg
zu einem ablehnenden Schlüsse. De Plinval erklärte darauf die stilistischen
Unterschiede in den Werken des Pelagius aus den verschiedenen
Literaturgattungen und Abfassungszeiten (Rev. d'Hist. Eccl. 1939, 5-21). Im
vorliegenden Buche wiederholt der Verfasser eingangs diese literarkritischen
Fragen. Die übrigen neun Kapitel widmet er dem Leben und Wirken,
der Lehre und dem Schicksal des Pelagius sowie der von ihm ausgelösten
häretischen Bewegung. Das Neue dabei ist die Heranziehung der von
de Plinval Pelagius zugeschriebenen Werke. Dementsprechend wird uns
in gewandter Sprache ein lebendigeres Bild von Pelagius entworfen :

Gebürtig aus Groß-Britannien, nicht Irland, dürfte Pelagius in seiner Heimat
den ersten Unterricht erhalten haben. In Rom lag er juristischen Studien
ob. Die Rechtsgelehrten prägten ihm unauslöschlich die Begriffe der
aequitas und iustitia ein, die zu den zwei Grundpfeilern seiner späteren
Theologie wurden. Gegen die Erwartung seiner Eltern entschloß sich
Pelagius nach Empfang der Taufe in Rom zu einem ganz nach dem

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

Evangelium geformten Leben, für das er als Laienapostel und Laientheologe
werben wollte. Die klassische Literatur übte wenig Einfluß auf ihn aus,
auch nicht Seneca. Unter den christlichen Schriftstellern waren Cyprian,
Laktanz und der « Ambrosiaster » seine bevorzugten Autoren. Im übrigen
bewahrte Pelagius seine Unabhängigkeit. Veranlagung und juristische
Bildung drängten ihn zu rastloser Tätigkeit inmitten einer Welt, die in voller
Umwandlung begriffen war. Jüdisches, manichäisches, neuplatonisches,
origenistisches Gedankengut machte sich allenthalben geltend. Der Nova-
tianismus übte auf ideal Gesinnte immer noch eine Anziehungskraft
aus. Die Bekehrung der Massen hatte eine Verflachung und Verblassung
des urchristlichen Ideals zur Folge. In der Einschärfung der allzuleicht
vergessenen Taufverpflichtungen sah Pelagius seine Lebensaufgabe. Über
seine Teilnahme an den christologischen und trinitarischen Streitigkeiten
sind wir wenig unterrichtet. Die ergiebigste Quelle seiner theologischen
Gesamtanschauung ist der Kommentar zu den Paulusbriefen, die Furcht
seines moralisierenden Unterrichtes. In neuem Licht erscheint Pelagius als

Sittenprediger. Gottes Wille, sein Gesetz ist die Grundlage der Sittlichkeit.
Den Aufbau vollzieht die freudige Annahme und Erfüllung des Gesetzes
im Hinblick auf die wohlverdiente Belohnung. Den Schlußstein bilden die
Sanktionen : Ewige Höllenstrafe und ewige Belohnung, d. h. ewiges Leben
oder Himmelreich (für die Märtyrer und die jungfräulichen Seelen), je nach
Verdienst. Pelagius zielt hoch. Er verlangt Verzicht auf Reichtum und
Familie. Zu all dem fordert er auf in einer Sprache voll Eindringlichkeit,
Vernünftigkeit, Selbstbewußtsein und verhaltenem Gemüt. Pelagius ist
Erbe des Stoizismus weniger durch den Inhalt seiner Lehre als durch ihren
Geist. Aber neben dieser selten hohen Auffassung von sittlicher
Rechtschaffenheit finden Demut und Schuldbewußtsein keinen Platz. Während
mehr als zwanzig Jahren übte Pelagius einen tiefgreifenden Einfluß bis in
die höchsten Kreise der römischen Aristokratie aus. Aber dann kamen die
ersten Widersprüche gegen die Lehre von der Sündelosigkeit. Der seit 411
in Fluß geratenen und bekannten Kontroverse werden Kapitel 8 und 9

gewidmet. Abschließend folgt eine Gegenüberstellung der pelagianischen
und augustinischen bzw. kirchlichen Lehre.

Es ist nicht unsere Absicht, die Echtheitsfrage eingehend zu behandeln.
Auch das Buch befaßt sich nur beiläufig mit ihr. Es setzt sie als gelöst
voraus — vielleicht etwas zu früh, wenn wir unsern Eindruck äußern dürfen.
Sicher sind von de Plinval aufgezeigte Ähnlichkeiten zwischen den einzelnen
Werken eindrucksvoll. Das gilt insbesondere für die Parallelen De virg. 7

und I Kor. vu, 34 (zu S. 36). Sie beweisen einen literarischen Zusammenhang.

Daß aber nur Pelagius als Verfasser und zwar für alle ihm
zugeschriebenen Werke in Frage kommen kann und nicht irgend einer oder
irgendwelche ihm nahestehende Schüler, dafür scheinen zwingende Beweise
noch nicht vorzuliegen. Zur Lösung bleibt nur der schwierige Weg der
inneren Kritik. Dazu kommt für De vita Christiana der ausdrückliche
Widerspruch des Pelagius, dessen Ablehnung als « restrictio mentalis »

gedeutet werden muß. De Plinval argumentiert aus der literarischen Einheit
der verschiedenen Werke und Gruppen. Nun hat J. Madoz (Estudios eccle-



Literarische Besprechungen 115

siasticos 1942) mit besten Gründen zwei Werke aus der Hieronymusgruppe,
die Briefe an die Töchter des Gerontius als Eigentum des Spaniers Eutropius
nachgewiesen. Zurückhaltung und Vorbehalte scheinen uns daher am Platze,
nicht um die Verdienste des Verfassers zu schmälern, sondern um ihn zu
weiterer sorgfältiger Prüfung anzuspornen.

Das Buch wollte, wie es sein Titel kündet, nicht eigentlich mit Theologie

sich befassen ; aber sein Verfasser, von Beruf Philologe, sah sich
notwendig den schwierigsten dogmengeschichtlichen Fragen gegenübergestellt.
Der Theologe findet seine Terminologie bisweilen ungewohnt und
ungenau, die Begriffe unklar. Statt «menschliche» Natur Christi, wird z.B.
« physische » Natur gesagt (S. 123), statt « Theologie » « Theodizee » (S. 155).
Unzulänglich sind die Unterscheidungen von Natur und Gnade (S. 398),
Natur und Übernatur (S. 386 f.). Auch nicht befreunden kann sich der
Theologe mit der verschwommenen Auffassung von Dogmenentwicklung
(S. 104, 392 f.). Entspricht es den Tatsachen, wenn S. 393 behauptet wird,
die Kirche hätte vor Beginn der pelagianischen Kontroverse die theologische
Literatur ohne Kontrolle sich entwickeln lassen und die römischen Bischöfe,
bis Papst Siricius tatenlos, hätten jetzt mehr Acht gegeben auf die Folgen
der Kontroversen. Ich glaube nicht, daß Augustinus' Auffassung vom
römischen Primat S. 311 ff. (sermo 131, 10 : Causa finita) ganz richtig
wiedergegeben worden ist. Augustinus hielt den Entscheid Roms für endgültig,
allgemein verpflichtend, mag er auch im übrigen die Selbständigkeit der
einzelnen Provinzen und die Unfehlbarkeit der Gesamtkirche stark hervorheben.

Beachtung verdient hätten die wohl abgewogenen Erörterungen von
Fr. Hoffmann, Der Kirchenbegriff des hl. Augustinus, 1933, S. 425 ff. Es
widerspricht der Auffassung des Papstes Coelestin und der Haltung seiner
Gesandten, wenn die Zustimmung der um Cyrill versammelten Bischöfe zur
Verurteilung der Pelagianer durch Rom auf der Synode von Ephesus als
eine Sanktion der päpstlichen Entscheide durch die ökumenische Kirche
gedeutet wird, wodurch jene erst unwiderruflich geworden wären (S. 354).
Der Glaubensentscheid Roms in der Theotokos-Frage war bereits gefallen
und galt auch den Konzilsvätern von Ephesus als unwiderruflich. Sollte
es sich mit der Verurteilung der Pelagianer anders verhalten

Mit Recht hebt de Plinval das Positive an der Person und Lehre des

Pelagius hervor. Stellenweise bricht die Bewunderung für dessen ethische
Auffassung durch (S. 206, 347, 359, 404 ff.). Die Schattenseiten der augusti-
nischen Erbsünde- und Prädestinationslehre lassen den Irrlehrer in etwas
günstigerem Lichte erscheinen. Für die unglückliche Weiterentwicklung
seien vielmehr die Schüler, Caelestius und Julian von Aeclanum,
verantwortlich zu machen (S. 385). Die Unterschiede zwischen Augustinus und
Pelagius werden jedoch im Schlußkapitel allzusehr abgeschwächt (S. 394 ff.).
Augustinus hat seine Erbsünde- und Gnadenlehre vor Abfassung der
Bekenntnisse in allen wesentlichen Zügen fest erworben (zu S. 262 und 401).
Die Bekenntnisse sind bereits ihr dramatischer Ausdruck und haben den
Widerspruch des Pelagius vor Beginn der Kontroverse hervorgerufen. Die
Wurzel der augustinischen Synthese ist der Sündenfall mit all seinen Folgen :

Erbsünde durch die physische Verbundenheit des Menschengeschlechtes in



116 Literarische Besprechungen

und mit Adam, die Erlösung durch die Menschheit Christi und in ihr, die
Kirche, sakramentale Heilanstalt als corpus Christi, die Prädestination als
gnadenhafte Auswahl aus der unter dem Fluche der Sünde stehenden massa
damnata. Etwas anders lautet die Prädestination bei Augustinus vor dem
Falle (Engel Und doch bleibt Augustinus seinen Grundsätzen treu,
sobald man seine ganz heilsgeschichtlich orientierte Stellung berücksichtigt,
d. h. vor allem seine Lehre von der physischen Einheit der Menschheit in
Adam bzw. in Christus (zu S. 402). Der übrigens an Plotin sich anlehnende
Welt-Ordnungs-Begriff : Zusammenfassung der Vielheit und Gegensätzlichkeit

in der Einheit, findet sich auch so verwirklicht. Licht und Schatten,
Gutes und Böses, Auserwählte und Verworfene fügen sich zum einen Weltbild.

Die Auserwählten offenbaren Gottes Barmherzigkeit, seine Gerechtigkeit

die Übergangenen. Und wenn die augustinische Lehre von der
Erbsünde düster erscheint, so steht ihr jene von der beglückenden unfehlbaren
Gnade der erlösten Gotteskinder gegenüber (zu S. 408). Augustinus hat
sie nicht nur in Paulus, sondern auch im Glaubensbewußtsein der Kirche,
in ihrer Liturgie und Überlieferung gefunden (zu S. 401), dabei freilich das
willentliche Element (die Erbsünde eine wahre, also willentliche, wenn auch
nicht persönliche Sünde) scharf herausgestellt. Ein Ausgleich des Pelagia-
nismus als System mit der augustinischen, kirchlichen Lehre ist daher
undenkbar (zu S. 402). Der Pelagianismus hätte seine wesentlichen Grundlagen

(Leugnung der Erbsünde, der Übernatur, der inneren Willensgnade,
der Prädestination), d. h. sich selbst aufgeben müssen. Einzig die augustinische

Lehre vom partikulären Heilswillen Gottes hat in der kirchlichen
Theologie keine Aufnahme gefunden und das materielle Element der
Erbsünde (die böse Begierlichkeit) ist zu Gunsten des formalen (Verlust der
Heiligkeit) zurückgedrängt worden. Aber die Prädestinationslehre als
solche ist echt paulinisch. Sie steht in unvereinbarem Gegensatz zu Pelagius'
Auffassung, die der Verfasser am besten in den Kapiteln 5-7 entwickelt
hat. Wir bedauern die Abschwächung im Schlußkapitel, das nach
verschiedener Hinsicht anfechtbar ist. Im übrigen möchte diese Kritik an der
Theologie des Buches seine guten und anregenden Seiten nicht übersehen.
Diese Besprechung sei dem Verfasser Beweis für die Aufmerksamkeit, die
seiner Arbeit geschenkt worden ist.

Freiburg. O. Perler.

A. Dahl : Augustin und Plotin. Philosophische Untersuchungen zum
Trinitätsproblem und zur Nuslehre. — Lund, Lindstedts Univ.-Bokhandel.
1945. 118 Seiten.

Gegenstand der vorliegenden Untersuchung ist « die philosophischlogische

Seite der Dreieinigkeitslehre » bei Augustinus. Vom Verhältnis zur
Bibel und von der Übereinstimmung mit der christlichen Glaubenslehre
wird abgesehen (S. 11). Als Ergebnis legt der Verfasser die Feststellung
bedeutsamer Ähnlichkeiten zwischen Plotin und Augustinus vor, « einerseits

in den logischen und kategorialen Bestimmungen von Gott als
substantia vel essentia, anderseits in den psychologischen Parallelen » zur



Literarische Besprechungen t
117

Trinität. Bei Plotin finden sich die ersteren in der Lehre der intelligiblen
Kategorien des Nus. Die göttliche Substanz ist sowohl Einheit als Vielheit,
sowohl Ruhe wie Bewegung, weil der Nus als absolutes und metaphysisches
Selbstbewußtsein aufgefaßt wird, das sich selbst denkt und dadurch bestimmt.
Die psychologischen Parallelen liegen bei Plotin auf der metaphysischen
Ebene, in der zweiten Hypostase, im Nus ; bei Augustinus in der menschlichen

Seele. Aber auch bei Plotin haben wir eine Übertragung des
psychologischen Selbstbewußtseinsaktes in die Sphäre des Metaphysischen, damit
im Grunde eine Anwendung des von Parmenides geprägten Axioms :

Denken Sein. Trotzdem wir die Parallelen zur augustinischen Trinitäts-
lehre gerade in den Kernfragen des plotinischen Systems finden, bleibt die
Unabhängigkeit und Persönlichkeit des Afrikaners gewahrt. Augustinus
hat aus den Elementen der neuplatonischen Philosophie eine christliche
Synthese errichtet (Zusammenfassung S. 105 ff.).

Wir schätzen in dieser Untersuchung die Klarheit und Einfachheit in
der Darstellung, die Mäßigung im Urteil. Niemand wird deren wesentlichen
Ergebnisse bestreiten wollen. Wer nur etwas mit den beiden großen Denkern
des Altertums vertraut ist, fühlt auf Schritt und Tritt ihre geistige
Verwandtschaft. Freilich liegt das Abhängigkeitsverhältnis nicht immer so
einfach. Plotin war eine der wichtigsten, nicht die ausschließliche Quelle
Augustins. Der Verfasser wurde dessen verschiedentlich auch gewahr. In
seinen Ausführungen hat er vielleicht den Einflüssen jener christlichen
Theologen, die vor Augustinus aus den gleichen oder ähnlichen Quellen
schöpfend Vorarbeit geleistet hatten, zu wenig Aufmerksamkeit geschenkt.
Hier wären z. B. die Ausführungen über die Relationen zu erwähnen. Mit
Nutzen hätte der schwedische Gelehrte die Arbeit von L. Chevalier : Saint
Augustin et la pensée grecque (1940) gelesen. A. Dahl selbst kommt zum
Schluß, Augustinus habe die Anwendung der Kategorie der Relation auf
Gott (wie überhaupt die Kategorienlehre) nicht Plotin entlehnt, also
Enneade VI nicht gelesen. Vielmehr Aristoteles, beziehungsweise Porphyr,
hätten ihm als Vorlage gedient (S. 109 ff.). Mehr Beachtung und eine
Vertiefung hätte die Lehre von der Appropriation verdient, der Augustinus
in De Trinitate Buch sechs und sieben widmet. Sie bedeutet im wesentlichen
die Ausscheidung unbewußt übernommener philosophischer Elemente, letztlich

die Abkehr vom plotinischen Monismus. Geistes- und theologiegeschichtlich
das Bedeutsamste ist überhaupt die Feststellung der Verschiedenheit

bei aller Abhängigkeit, das Ringen nach der Wahrheit, die Entwicklung.
Augustinus selbst hat in den Retractationes seine Leser auf die genetische
Betrachtungsweise hingewiesen und daher zur Lektüre seiner Werke in der
zeitlichen Reihenfolge aufgefordert. Diese Seite herauszustellen lag freilich
nicht in der Absicht des Verfassers. Untheologisch sind Formulierungen
wie : « Augustinus geht weder den Weg des Glaubens noch den Weg der
Vernunft geradeaus » (S. 10 f.) oder «... Akt, wodurch Gott die Welt
erzeugte » (S. 21) usw. Verschiedene Unrichtigkeiten und Ungenauigkeiten
schreiben wir der deutschen Übersetzung zu, die zu wünschen übrig läßt.

Freiburg. O. Perler.



118 Literarische Besprechungen

J. C. Plumpe : Mater Ecclesia. An Inquiry into the Concept of the
Church as Mother in early Christianity. — Washington, The Catholic
University of America Press. 1943. xxi-149 SS.

Die Voraussetzungen und Parallelen zum Titel Mater Ecclesia finden
sich in den alt- und neutestamentlichen Schriften, in der heidnischen und
gnostischen Literatur (Kap. 1). Christliche Schriftsteller des 2. Jahrhunderts
nennen den Glauben unsere Mutter, personifizieren die Kirche (Hermas),
bezeichnen sie als Jungfrau, als Königin (Kap. 2). Mutter wird die Kirche
erstmals ausdrücklich im Briefe der Gemeinden von Lugdunum und Vienna
(Eus. H. E. V 1 f.) genannt (Kap. 3). Den Afrikanern Tertullian (Kap. 4)

und Cyprian (Kap. 6) ist diese Bezeichnung geläufig. Auch Klemens von
Alexandrien und Origenes verwenden sie (Kap. 5). Am tiefsten hat sie
Methodius von Philippi begründet (Kap. 7). Die römischen Autoren
gebrauchen sie nicht. Der Verfasser sucht daher ihren Ursprung im
kleinasiatischen, besonders großphrygischen Gebiete. Möglicherweise kam sie
dahin aus dem syrischen Antiochien, wie es die Epistula Apostolorum c. 33

nahelegt (Kap. 8).
Der Verfasser kennt sich in der christlichen vorkonstantinischen

Literatur und in den einschlägigen Arbeiten gut aus. Ob die
Schlußfolgerungen in betreff des Ursprunges des Titels, in betreff des
Nichtgebrauches desselben in der römischen Gemeinde und der Erklärung dieses

Schweigens aus der römischen Eigenart hinreichend begründet seien, bleibe
dahingestellt. Wie wenig ist von der altchristlichen, besonders römischen
Literatur erhalten Die römische Kirche bestand, zumal in der frühesten
Zeit, zum großen Teil aus griechisch sprechenden Christen, meist
außerrömischen Ursprunges. Personifizierungen sind in griechischer Umwelt
etwas Selbstverständliches (vgl. den römischen Hermas). Der Verfasser
bemerkt mit etwelchem Erstaunen, die Kirche sei später nicht als personifizierte

Liebe aufgefaßt worden, obwohl er mit andern solches bei Ignatius
von Antiochien annimmt. Vielmehr sei der Glaube zuerst unser aller Mutter
genannt worden, im Anschluß an Gal. 4, 26. In Wirklichkeit heißt auch
bei Ignatius « Agape » nicht Kirche, sondern die Liebe der Kirchen (v jl.
dazu Ehrhard A., Die Kirche der Märtyrer, 1932, S. 275 f. und Divus
Thomas 1944, S. 424 f.). Hingegen scheint die von Paulus (2. Kor. 11, 2-4 ;

Eph. 5, 26 f.) und Johannes (Apok. 2, 14 f., 20-22) auf Christus und seine
Kirche angewandte Brautmystik größeren Einfluß ausgeübt zu haben. Wir
finden sie höchst wahrscheinlich bereits bei Ignatius von Antiochien, einem
begeisterten Schüler der zwei Apostel. In der Adresse zum Römerbriefe
lobt er die römische Gemeinde als à!;tda-p/0<;> offenbar 7rap6svoç (vgl. dazu
Divus Thomas 1944, S. 424 ff.). Zu den vom Verfasser elbst erwähnten
Stellen (S. 25 ff.) wäre auch ein Text des ersten bedeutenden lateinischen
Schriftstellers Roms, Novatian (De Trinitate c. 29), beizufügen : « quae
(dona) hic idem spiritus ecclesiae Christi sponsae distribuit eccle-
siam incorruptam et inuiolatam perpetuae uirginitatis et ueritatis sanctitate
custodit. »

Freiburg. O. Perler.



Literarische Besprechungen 119

M. Walther : Pondus, Dispensatio, Dispositio. Werthistorische
Untersuchungen zur Frömmigkeit Papst Gregors des Großen. — Luzern,
Erasmus-Verlag. 1941. 219 SS.

Die Arbeit, eine Berner Dissertation, wurde im Buchhandel erst später
erhältlich.

Nach einigen Vorbemerkungen über Art und Stand der Frömmigkeitsund

Wertforschung und deren Stellung innerhalb der Geisteswissenschaften
werden für den Pondus-Gedanken einerseits und die Zeichen Dispensatio,
Dispositio anderseits je die gregorianischen Wertgehalte und ihre Zusammenhänge

mit der Tradition aufgewiesen. Ausführliche terminologische Indizes,
wieder nach Pondus und Dispensatio, Dispositio geteilt, und ein Exkurs
über die Zeichen Occultum und Mysterium bereichern die exakten
Untersuchungen. Für den Gedanken des Pondus kommen neben der Profanantike

und einer etwas eingehenderen Behandlung der Bibel, namentlich
der Vulgata, aus der christlichen Tradition ausführlich nur Augustinus
und Cassian zur Sprache. Die Wörter Dispensatio, Dispositio geben Anlaß
zu einer kritischen Würdigung und weitgehenden Vervollständigung der
Thesaurus-Rubriken und -Belegstellen. Abgesehen von der Vulgata werden
Tertullian und Irenäus, nochmals Cassian und kurz Ennodius behandelt.

Die Untersuchungen stehen in der Linie der seit gut einem Jahrzehnt
eingesetzten Bewegung, Gregor nicht mehr bloß als « ein recht kleiner
großer Mann » und als « dadouchon theologiae pereuntis » abzutun, sondern
wieder als eine « geistige Persönlichkeit von zweifelloser Bedeutung und
Originalität » zu erkennen und insbesondere auf dem Gebiete der christlichen

Wertgeschichte als eine « Erscheinung ersten Ranges » darzustellen :

als christlicher Weise, als Seelenkenner und Seelenarzt. Schon rein von
diesem Gesichtspunkt aus ist die Arbeit interessant : eine Rechtfertigung
der mittelalterlichen und (soweit es sich um klösterlich-beschauliche Kreise
handelt) auch der jetzigen Frömmigkeit, die in Gregor stets einen ihrer
Großen sah. Dann aber klärt sie drei wichtigste Begriffe, die bei Gregor
äußerst häufig vorkommen und in gewissen Verbindungen ihm geradezu
eigen sind. Mit Spannung schaut man daher auf die in Aussicht gestellten
Arbeiten über weitere Wertgehalte des gregorianischen Frömmigkeitsstrebens,

vor allem über die beiden für Gregor so charakteristischen Termini
Rectitudo und Discretio. Auch wenn die Arbeit in erster Linie von der
philologischen Seite her an die Probleme herangeht, sind doch die
theologischen Belange bewußt gründlich studiert und bis auf wenige Einzelheiten

richtig dargestellt. Dagegen ist der für Gregor zentrale Gedanke
von der mystischen Kontemplation, um den sich all sein Mühen und Beten
und mehr noch sein Erleben drängt, und von dem her allein die Frage des
Pondus und auch der meisten anderen Werte ganz verstanden werden kann,
wenig berücksichtigt. Man denke nur an die « Schwere » des Körpers und
selbst der Seele, die sich dem Aufflug zur Gottesschau hindernd entgegensetzt.

Das Pondus corruptionis, wie es sich in den Pondera mentis, peccati,
mundi auswirkt, hätte von dieser Seite her eine umfassendere Betrachtung
erhalten. Daß die Regula sancti Benedicti, die für die Frömmigkeit Gregors,



120 Literarische Besprechungen

eines der bedeutendsten Schüler und Förderer des Benediktinerordens, von
bestimmendem Einfluß war, unberücksichtigt blieb, mag diesen Mangel
weitgehend erklären. Auch die Zeichen Dispensatio, Dispositio hätten durch
das Studium der Benediktinerregel wertvollste Vertiefung erfahren.

Am meisten sind Gregors Exegetica berücksichtigt : die Moralia in
Job, die Ezechiel- und Evangelienhomilien. Bei der Zielsetzung der Arbeit
ist das begreiflich. Denn in diesen Schriften zeigen sich Gregors
Frömmigkeitswerte am persönlichsten. Doch bieten z. B. die vielgeschmähten Dialoge
Einblicke in Gregors Auffassung von der Frömmigkeit, wie sie etwa von
einfacheren Kreisen geübt und gepflegt werden kann ; die Pastoralregel,
eine Programmschrift, zeigt Gregors Frömmigkeitsideal und seine Anforderungen

an Bischöfe und Priester und das Registrum epistolarum entwirft
ein anschauliches Bild von der amtlichen Tätigkeit Gregors, hinter der immer
wieder sein Frömmigkeits- und Heiligkeitsstreben als treibender und
bestimmender Faktor steht. Hier liegt auf jeden Fall eine Gefahr. Nur zu oft
wurde Gregor bloß im Spiegel der einen oder anderen Schrift geschaut und
dementsprechend falsch verstanden. Es wäre mindestens schade, wenn die
neueren Untersuchungen Gregors Bedeutung und Einfluß einzig auf das
Gebiet der mittelalterlich-mönchischen Frömmigkeit einengen wollten.

Solothurn. L. Weber.


	Literarische Besprechungen

