Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 24 (1946)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Dogmengeschichte.

G. de Plinval : Pélage. Ses écrits, sa vie et sa réforme. — Lausanne,
Payo!:. 1943. 430 pages.

Vor Jahren schrieb G. de Plinval in einer viel beachteten Untersuchung
(Revue de Philologie, Paris 1934, S. 9-42) Pelagius gegen 20 kleinere Schriften
zu, die in den Handschriften meist Augustinus, Papst Sixtus oder Hieronymus
zugeeignet werden, iiber deren Verfasser sich jedoch die Kritiker nicht
einigen konnten. Eine erste nach Stil und Inhalt einheitliche Gruppe von
Werken, zu der De vita christiana gehort (bei Migne unter den Augustinus-
werken Bd. 40, 1031-1046), wurde auf Grund einer Angabe des Gennadius
fast allgemein einem britischen Bischof Fastidius zuerkannt. Trotzdem
Pelagius auf der Synode von Diospolis erklart hatte, nicht der Verfasser
des De vita christiana zu sein, sucht de Plinval durch Vergleiche das Gegen-
teil zu beweisen. Er greift damit einen Gedanken auf, den Dom Morin
einst ausgesprochen hatte, aber wieder fallen lieB (Rev. bénédictine 1898
und 1904). Von einer zweiten, meist Hieronymus zugeschriebenen Gruppe
weist de Plinval die inhaltliche und sprachliche Einheit nach und erklart
sie ebenfalls als das Werk des Pelagius.

Zum Aufsatz duBerten sich unter andern P. de Labriolle (Rev. des
études lat. 1934), B. Altaner (Theol. Revue 1936). Wahrend H. Koch (Theol.
Literaturzeitung 1934 cf. Religio 1935) dem Verfasser beipflichtete, erhob
J. Coméliau (Rev. d’Hist. Eccl. 1935) Einwinde dagegen, und I. Kirmer
kam in einer 1938 erschienenen philologischen Dissertation von Wiirzburg
zu einem ablehnenden Schlusse. De Plinval erklarte darauf die stilistischen
Unterschiede in den Werken des Pelagius aus den verschiedenen Literatur-
gattungen und Abfassungszeiten (Rev. d’Hist. Eccl. 1939, 5-21). Im vor-
liegenden Buche wiederholt der Verfasser eingangs diese literarkritischen
Fragen. Die iibrigen neun Kapitel widmet er dem Leben und Wirken,
der Lehre und dem Schicksal des Pelagius sowie der von ihm ausgeldsten
hiretischen Bewegung. Das Neue dabei ist die Heranziehung der von
de Plinval Pelagius zugeschriebenen Werke. Dementsprechend wird uns
in gewandter Sprache ein lebendigeres Bild von Pelagius entworfen : Ge-
biirtig aus GroB-Britannien, nicht Irland, diirfte Pelagius in seiner Heimat
den ersten Unterricht erhalten haben. In Rom lag er juristischen Studien
ob. Die Rechtsgelehrten prigten ihm unausloschlich die Begriffe der
aequitas und iustitia ein, die zu den zwei Grundpfeilern seiner spiteren
Theologie wurden. Gegen die Erwartung seiner Eltern entschlo8 sich
Pelagius nach Empfang der Taufe in Rom zu einem ganz nach dem

Diyvus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

Evangelium geformten Leben, fiir das er als Laienapostel und Laientheologe
werben wollte. Die klassische Literatur iibte wenig EinfluB auf ihn aus,
auch nicht Seneca. Unter den christlichen Schriftstellern waren Cyprian,
Laktanz und der « Ambrosiaster » seine bevorzugten Autoren. Im iibrigen
bewahrte Pelagius seine Unabhingigkeit. Veranlagung und juristische Bil-
dung dringten ihn zu rastloser Tatigkeit inmitten einer Welt, die in voller
Umwandlung begriffen war. Jiidisches, manichdisches, neuplatonisches,
origenistisches Gedankengut machte sich allenthalben geltend. Der Nova-
tianismus iibte auf ideal Gesinnte immer noch eine Anziehungskraft
aus. Die Bekehrung der Massen hatte eine Verflachung und Verblassung
des urchristlichen Ideals zur Folge. In der Einschirfung der allzuleicht
vergessenen Taufverpflichtungen sah Pelagius seine Lebensaufgabe. Uber
seine Teilnahme an den christologischen und trinitarischen Streitigkeiten
sind wir wenig unterrichtet. Die ergiebigste Quelle seiner theologischen
Gesamtanschauung ist der Kommentar zu den Paulusbriefen, die Furcht
seines moralisierenden Unterrichtes. In neuem Licht erscheint Pelagius als
Sittenprediger. Gottes Wille, sein Gesetz ist die Grundlage der Sittlichkeit.
Den Aufbau vollzieht die freudige Annahme und Erfiillung des Gesetzes
im Hinblick auf die wohlverdiente Belohnung. Den SchluBstein bilden die
Sanktionen : Ewige Hoéllenstrafe und ewige Belohnung, d. h. ewiges Leben
oder Himmelreich (fiir die Martyrer und die jungfridulichen Seelen), je nach
Verdienst. Pelagius zielt hoch. Er verlangt Verzicht auf Reichtum und
Familie. Zu all dem fordert er auf in einer Sprache voll Eindringlichkeit,
Verniinftigkeit, SelbstbewuBtsein und verhaltenem Gemiit. Pelagius ist
Erbe des Stoizismus weniger durch den Inhalt seiner Lehre als durch ihren
Geist. Aber neben dieser selten hohen Auffassung von sittlicher Recht-
schaffenheit finden Demut und SchuldbewufBltsein keinen Platz. Wihrend
mehr als zwanzig Jahren iibte Pelagius einen tiefgreifenden EinfluB bis in
die hochsten Kreise der rémischen Aristokratie aus. Aber dann kamen die
ersten Widerspriiche gegen die Lehre von der Siindelosigkeit. Der seit 411
in FluB geratenen und bekannten Kontroverse werden Kapitel 8 und 9
gewidmet. AbschlieBend folgt eine Gegeniiberstellung der pelagianischen
und augustinischen bzw. kirchlichen Lehre.

Es ist nicht unsere Absicht, die Echtheitsfrage eingehend zu behandeln.
Auch das Buch befaBt sich nur beiliufig mit ihr. Es setzt sie als gelést
voraus — vielleicht etwas zu friih, wenn wir unsern Eindruck duBern diirfen.
Sicher sind von de Plinval aufgezeigte Ahnlichkeiten zwischen den einzelnen
Werken eindrucksvoll. Das gilt insbesondere fiir die Parallelen De virg. 7
und I Kor. vi1, 34 (zu S. 36). Sie beweisen einen literarischen Zusammen-
hang. DafB aber nur Pelagius als Verfasser und zwar fiir alle ihm zuge-
schriebenen Werke in Frage kommen kann und nicht irgend einer oder
irgendwelche ihm nahestehende Schiiler, dafiir scheinen zwingende Beweise
noch nicht vorzuliegen. Zur Losung bleibt nur der schwierige Weg der
inneren Kritik. Dazu kommt fiir De vita christiana der ausdriickliche
Widerspruch des Pelagius, dessen Ablehnung als «restrictio mentalis »
gedeutet werden muB3. De Plinval argumentiert aus der literarischen Einheit
der verschiedenen Werke und Gruppen. Nun hat J. Madoz (Estudios eccle-



Literarische Besprechungen 115

siasticos 1942) mit besten Griinden zwei Werke aus der Hieronymusgruppe,
die Briefe an die Tochter des Gerontius als Eigentum des Spaniers Eutropius
nachgewiesen, Zuriickhaltung und Vorbehalte scheinen uns daher am Platze,
nicht um die Verdienste des Verfassers zu schmalern, sondern um ihn zu
weiterer sorgfiltiger Priifung anzuspornen.

Das Buch wollte, wie es sein Titel kiindet, nicht eigentlich mit Theo-
logie sich befassen ; aber sein Verfasser, von Beruf Philologe, sah sich not-
wendig den schwierigsten dogmengeschichtlichen Fragen gegeniibergestellt.
Der Theologe findet seine Terminologie bisweilen ungewohnt und un-
genau, die Begriffe unklar, Statt « menschliche » Natur Christi, wird z.B.
« physische » Natur gesagt (S. 123), statt « Theologie » « Theodizee » (S. 155).
Unzulanglich sind die Unterscheidungen von Natur und Gnade (S. 398),
Natur und Ubernatur (S. 386 f.). Auch nicht befreunden kann sich der
Theologe mit der verschwommenen Auffassung von Dogmenentwicklung
(S. 104, 392 £.). Entspricht es den Tatsachen, wenn S. 393 behauptet wird,
die Kirche hitte vor Beginn der pelagianischen Kontroverse die theologische
Literatur ohne Kontrolle sich entwickeln lassen und die rémischen Bischdofe,
bis Papst Siricius tatenlos, hitten jetzt mehr Acht gegeben auf die Folgen
der Kontroversen. Ich glaube nicht, daBl Augustinus’ Auffassung vom
romischen Primat S. 311 ff. (sermo 131, 10 : Causa finita) ganz richtig wieder-
gegeben worden ist. Augustinus hielt den Entscheid Roms fiir endgiiltig,
allgemein verpflichtend, mag er auch im iibrigen die Selbstandigkeit der
einzelnen Provinzen und die Unfehlbarkeit der Gesamtkirche stark hervor-
heben. Beachtung verdient hitten die wohl abgewogenen Erérterungen von
Fr. Hoffmann, Der Kirchenbegriff des hl. Augustinus, 1933, S. 425 fi. Es
widerspricht der Auffassung des Papstes Coelestin und der Haltung seiner
Gesandten, wenn die Zustimmung der um Cyrill versammelten Bischofe zur
Verurteilung der Pelagianer durch Rom auf der Synode von Ephesus als
eine Sanktion der pédpstlichen Entscheide durch die 6kumenische Kirche
gedeutet wird, wodurch jene erst unwiderruflich geworden waren (S. 354).
Der Glaubensentscheid Roms in der Theotokos-Frage war bereits gefallen
und galt auch den Konzilsvitern von Ephesus als unwiderruflich. Sollte
es sich mit der Verurteilung der Pelagianer anders verhalten ?

Mit Recht hebt de Plinval das Positive an der Person und Lehre deS
Pelagius hervor. Stellenweise bricht die Bewunderung fiir dessen ethische
Auffassung durch (S. 206, 347, 359, 404 ff.). Die Schattenseiten der augusti-
nischen Erbsiinde- und Pridestinationslehre lassen den Irrlehrer in etwas
giinstigerem Lichte erscheinen. Fiir die ungliickliche Weiterentwicklung
seien vielmehr die Schiiler, Caelestius und Julian von Aeclanum, verant-
wortlich zu machen (S. 385). Die Unterschiede zwischen Augustinus und
Pelagius werden jedoch im SchluBkapitel allzusehr abgeschwicht (S. 394 ff.).
Augustinus hat seine Erbsiinde- und Gnadenlehre vor Abfassung der Be-
kenntnisse in allen wesentlichen Ziigen fest erworben (zu S. 262 und 401).
Die Bekenntnisse sind bereits ihr dramatischer Ausdruck und haben den
Widerspruch des Pelagius vor Beginn der Kontroverse hervorgerufen. Die
Wurzel der augustinischen Synthese ist der Siindenfall mit all seinen Folgen :
Erbsiinde durch die physische Verbundenheit des Menschengeschlechtes in



116 Literarische Besprechungen

und mit Adam, die Erlésung durch die Menschheit Christi und in ihr, die
Kirche, sakramentale Heilanstalt als corpus Christi, die Pradestination als
gnadenhafte Auswahl aus der unter dem Fluche der Siinde stehenden massa
damnata. Etwas anders lautet die Pridestination bei Augustinus vor dem
Falle (Engel!). Und doch bleibt Augustinus seinen Grundsitzen treu, so-
bald man seine ganz heilsgeschichtlich orientierte Stellung beriicksichtigt,
d. h. vor allem seine Lehre von der physischen Einheit der Menschheit in
Adam bzw. in Christus (zu S. 402). Der iibrigens an Plotin sich anlehnende
Welt-Ordnungs-Begriff : Zusammenfassung der Vielheit und Gegensitzlich-
keit in der Einheit, findet sich auch so verwirklicht. Licht und Schatten,
Gutes und Boses, Auserwdhlte und Verworfene fiigen sich zum einen Welt-
bild. Die Auserwahlten offenbaren Gottes Barmherzigkeit, seine Gerechtig-
keit die Ubergangenen. Und wenn die augustinische Lehre von der Erb-
siinde diister erscheint, so steht ihr jene von der begliickenden unfehlbaren
Gnade der erlosten Gotteskinder gegeniiber (zu S. 408). Augustinus hat
sie nicht nur in Paulus, sondern auch im GlaubensbewuBtsein der Kirche,
in ihrer Liturgie und Uberlieferung gefunden (zu S. 401), dabei freilich das
willentliche Element (die Erbsiinde eine wahre, also willentliche, wenn auch
nicht personliche Siinde) scharf herausgestellt. Ein Ausgleich des Pelagia-
nismus als System mit der augustinischen, kirchlichen Lehre ist daher
undenkbar (zu S. 402). Der Pelagianismus hitte seine wesentlichen Grund-
lagen (Leugnung der Erbsiinde, der Ubernatur, der inneren Willensgnade,
der Pradestination), d. h. sich selbst aufgeben miissen. Einzig die augusti-
nische Lehre vom partikuliren Heilswillen Gottes hat in der kirchlichen
Theologie keine Aufnahme gefunden und das materielle Element der Erb-
siinde (die bose Begierlichkeit) ist zu Gunsten des formalen (Verlust der
Heiligkeit) zuriickgedringt worden. Aber die Pradestinationslehre als
solche ist echt paulinisch. Sie steht in unvereinbarem Gegensatz zu Pelagius’
Auffassung, die der Verfasser am besten in den Kapiteln 5 - 7 entwickelt
hat. Wir bedauern die Abschwichung im SchluBkapitel, das nach ver-
schiedener Hinsicht anfechtbar ist. Im iibrigen méchte diese Kritik an der
Theologie des Buches seine guten und anregenden Seiten nicht iibersehen.
Diese Besprechung sei dem Verfasser Beweis fiir die Aufmerksamkeit, die
seiner Arbeit geschenkt worden ist.

Freiburg. O. Perler.

A. Dahl : Augustin und Plotin. Philosophische Untersuchungen zum
Trinitatsproblem und zur Nuslehre. — Lund, Lindstedts Univ.-Bokhandel.
1945. 118 Seiten.

Gegenstand der vorliegenden Untersuchung ist « die philosophisch-
logische Seite der Dreieinigkeitslehre » bei Augustinus. Vom Verhiltnis zur
Bibel und von der Ubereinstimmung mit der christlichen Glaubenslehre
wird abgesehen (S. 11). Als Ergebnis legt der Verfasser die Feststellung
bedeutsamer Ahnlichkeiten zwischen Plotin und Augustinus vor, « einer-
seits in den logischen und kategorialen Bestimmungen von Gott als sub-
stantia vel essentia, anderseits in den psychologischen Parallelen » zur



Literarische Besprechungen 117

L]

Trinitat. Bei Plotin finden sich die ersteren in der Lehre der intelligiblen
Kategorien des Nus. Die gottliche Substanz ist sowohl Einheit als Vielheit,
sowohl Ruhe wie Bewegung, weil der Nus als absolutes und metaphysisches
SelbstbewuBtsein aufgefaBt wird, das sich selbst denkt und dadurch bestimmt.
Die psychologischen Parallelen liegen bei Plotin auf der metaphysischen
Ebene, in der zweiten Hypostase, im Nus ; bei Augustinus in der mensch-
lichen Seele. Aber auch bei Plotin haben wir eine Ubertragung des psycho-
logischen SelbstbewufBtseinsaktes in die Sphire des Metaphysischen, damit
im Grunde eine Anwendung des von Parmenides geprigten Axioms :
Denken = Sein. Trotzdem wir die Parallelen zur augustinischen Trinitats-
lehre gerade in den Kernfragen des plotinischen Systems finden, bleibt die
Unabhingigkeit und Persénlichkeit des Afrikaners gewahrt. Augustinus
hat aus den Elementen der neuplatonischen Philosophie eine christliche
Synthese errichtet (Zusammenfassung S. 105 ff.).

Wir schétzen in dieser Untersuchung die Klarheit und Einfachheit in
der Darstellung, die MaBigung im Urteil. Niemand wird deren wesentlichen
Ergebnisse bestreiten wollen. Wer nur etwas mit den beiden gro8en Denkern
des Altertums vertraut ist, fiihlt auf Schritt und Tritt ihre geistige Ver-
wandtschaft. Freilich liegt das Abhéangigkeitsverhdltnis nicht immer so
einfach. Plotin war eine der wichtigsten, nicht die ausschlieBliche Quelle
Augustins. Der Verfasser wurde dessen verschiedentlich auch gewahr. In
seinen Ausfithrungen hat er vielleicht den Einfliissen jener christlichen
Theologen, die vor Augustinus aus den gleichen oder dhnlichen Quellen
schépfend Vorarbeit geleistet hatten, zu wenig Aufmerksamkeit geschenkt.
Hier waren z. B. die Ausfiihrungen iiber die Relationen zu erwdhnen. Mit
Nutzen hatte der schwedische Gelehrte die Arbeit von L. Chevalier : Saint
Augustin et la pensée grecque (1940) gelesen. A. Dahl selbst kommt zum
SchluB3, Augustinus habe die Anwendung der Kategorie der Relation auf
Gott (wie iiberhaupt die Kategorienlehre) nicht Plotin entlehnt, also
Enneade VI nicht gelesen. Vielmehr Aristoteles, beziehungsweise Porphyr,
hitten ihm als Vorlage gedient (S. 109 ff.). Mehr Beachtung und eine Ver-
tiefung hatte die Lehre von der Appropriation verdient, der Augustinus
in De Trinitate Buch sechs und sieben widmet. Sie bedeutet im wesentlichen
die Ausscheidung unbewuBt iibernommener philosophischer Elemente, letzt-
lich die Abkehr vom plotinischen Monismus. Geistes- und theologiegeschicht-
lich das Bedeutsamste ist iiberhaupt die Feststellung der Verschiedenheit
bei aller Abhdngigkeit, das Ringen nach der Wahrheit, die Entwicklung.
Augustinus selbst hat in den Retractationes seine Leser auf die genetische
Betrachtungsweise hingewiesen und daher zur Lektiire seiner Werke in der
zeitlichen Reihenfolge aufgefordert. Diese Seite herauszustellen lag freilich
nicht in der Absicht des Verfassers. Untheologisch sind Formulierungen
wie : « Augustinus geht weder den Weg des Glaubens noch den Weg der
Vernunft geradeaus» (S. 10 f.) oder « ... Akt, wodurch Gott die Welt
erzeugte » (S. 21) usw. Verschiedene Unrichtigkeiten und Ungenauigkeiten
schreiben wir der deutschen Ubersetzung zu, die zu wiinschen iibrig 14Bt.

Freiburg. 0. Perler.



118 Literarische Besprechungen

J. C. Plumpe : Mater Ecclesia. An Inquiry into the Concept of the
Church as Mother in early Christianity. — Washington, The Catholic Uni-
versity of America Press. 1943. xx1-149 SS.

Die Voraussetzungen und Parallelen zum Titel Mater Ecclesia finden
sich in den alt- und neutestamentlichen Schriften, in der heidnischen und
gnostischen Literatur (Kap. 1). Christliche Schriftsteller des 2. Jahrhunderts
nennen den Glauben unsere Mutter, personifizieren die Kirche (Hermas),
bezeichnen sie als Jungfrau, als Konigin (Kap. 2). Mutter wird die Kirche
erstmals ausdriicklich im Briefe der Gemeinden von Lugdunum und Vienna
(Eus. H. E. V 1{.) genannt (Kap. 3). Den Afrikanern Tertullian (Kap. 4)
und Cyprian (Kap. 6) ist diese Bezeichnung geldufig. Auch Klemens von
Alexandrien und Origenes verwenden sie (Kap. 5). Am tiefsten hat sie
Methodius von Philippi begriindet (Kap. 7). Die rémischen Autoren
gebrauchen sie nicht. Der Verfasser sucht daher ihren Ursprung im klein-
asiatischen, besonders groB8phrygischen Gebiete. Moglicherweise kam sie
dahin aus dem syrischen Antiochien, wie es die Epistula Apostolorum c. 33
nahelegt (Kap. 8).

Der Verfasser kennt sich in der christlichen vorkonstantinischen
Literatur und in den einschligigen Arbeiten gut aus. Ob die SchluB-
folgerungen in betreff des Ursprunges des Titels, in betreff des Nicht-
gebrauches desselben in der rémischen Gemeinde und der Erklirung dieses
Schweigens aus der rémischen Eigenart hinreichend begriindet seien, bleibe
dahingestellt. Wie wenig ist von der altchristlichen, besonders rémischen
Literatur erhalten! Die rémische Kirche bestand, zumal in der friihesten
Zeit, zum groBen Teil aus griechisch sprechenden Christen, meist auBer-
romischen Ursprunges. Personifizierungen sind in griechischer Umwelt
etwas Selbstverstindliches (vgl. den rémischen Hermas). Der Verfasser
bemerkt mit etwelchem Erstaunen, die Kirche sei spéiter nicht als personi-
fizierte Liebe aufgefaBt worden, obwohl er mit andern solches bei Ignatius
von Antiochien annimmt. Vielmehr sei der Glaube zuerst unser aller Mutter
genannt worden, im AnschluB3 an Gal. 4, 26. In Wirklichkeit heilt auch
bei Ignatius « Agape » nicht Kirche, sondern die Liebe der Kirchen (vil.
dazu Ehrhard A., Die Kirche der Martyrer, 1932, S. 275 f. und Divus
Thomas 1944, S. 424 f.). Hingegen scheint die von Paulus (2. Kor. 11, 2-4 ;
Eph. 5, 26 f) und Johannes (Apok. 2, 14 f., 20-22) auf Christus und seine
Kirche angewandte Brautmystik gréBeren Einflul ausgeiibt zu haben. Wir
finden sie héchst wahrscheinlich bereits bei Ignatius von Antiochien, einem
begeisterten Schiiler der zwei Apostel. In der Adresse zum Ré&émerbriefe
lobt er die rémische Gemeinde als a§téxyvoe, offenbar magbévos (vgl. dazu
Divus Thomas 1944, S. 424 ff.). Zu den vom Verfasser .elbst erwihnten
Stellen (S. 25 ff.) ware auch ein Text des ersten bedeutenden lateinischen
Schriftstellers Roms, Novatian (De Trinitate c. 29), beizufiigen : «... quae
(dona) hic idem spiritus ecclesiae Christi sponsae ... distribuit ... eccle-
siam incorruptam et inuiolatam perpetuae uirginitatis et ueritatis sanctitate
custodit. »

Freiburg. O. Perler.



Literarische Besprechungen 119

M. Walther : Pondus, Dispensatio, Dispositio. Werthistorische Unter-
suchungen zur Fréommigkeit Papst Gregors des Grolen. — Luzern, Eras-
mus-Verlag. 1941. 219 SS.

Die Arbeit, eine Berner Dissertation, wurde im Buchhandel erst spater
erhaltlich.

Nach einigen Vorbemerkungen iiber Art und Stand der Frommigkeits-
und Wertforschung und deren Stellung innerhalb der Geisteswissenschaften
werden fiir den Pondus-Gedanken einerseits und die Zeichen Dispensatio,
Dispositio anderseits je die gregorianischen Wertgehalte und ihre Zusammen-
hinge mit der Tradition aufgewiesen. Ausfiihrliche terminologische Indizes,
wieder nach Pondus und Dispensatio, Dispositio geteilt, und ein Exkurs
iiber die Zeichen Occultum und Mysterium bereichern die exakten Unter-
suchungen. Fiir den Gedanken des Pondus kommen neben der Profan-
antike und einer etwas eingehenderen Behandlung der Bibel, namentlich
der Vulgata, aus der christlichen Tradition ausfiihrlich nur Augustinus
und Cassian zur Sprache. Die Wérter Dispensatio, Dispositio geben Anla@
zu einer kritischen Wiirdigung und weitgehenden Vervollstindigung der
Thesaurus-Rubriken und -Belegstellen. Abgesehen von der Vulgata werden
Tertullian und Irendus, nochmals Cassian und kurz Ennodius behandelt.

Die Untersuchungen stehen in der Linie der seit gut einem Jahrzehnt
eingesetzten Bewegung, Gregor nicht mehr bloB als «ein recht kleiner
groBer Mann » und als « dadouchon theologiae pereuntis » abzutun, sondern
wieder als eine « geistige Personlichkeit von zweifelloser Bedeutung und
Originalitit » zu erkennen und insbesondere auf dem Gebiete der christ-
lichen Wertgeschichte als eine « Erscheinung ersten Ranges » darzustellen :
als christlicher Weise, als Seelenkenner und Seelenarzt. Schon rein von
diesem Gesichtspunkt aus ist die Arbeit interessant: eine Rechtfertigung
der mittelalterlichen und (soweit es sich um kldsterlich-beschauliche Kreise
handelt) auch der jetzigen Frommigkeit, die in Gregor stets einen ihrer
GroBen sah. Dann aber klart sie drei wichtigste Begriffe, die bei Gregor
duBerst hiufig vorkommen und in gewissen Verbindungen ihm geradezu
eigen sind. Mit Spannung schaut man daher auf die in Aussicht gestellten
Arbeiten iiber weitere Wertgehalte des gregorianischen Frommigkeits-
strebens, vor allem iiber die beiden fiir Gregor so charakteristischen Termini
Rectitudo und Discretio. Auch wenn die Arbeit in erster Linie von der
philologischen Seite her an die Probleme herangeht, sind doch die theo-
logischen Belange bewuBt griindlich studiert und bis auf wenige Einzel-
heiten richtig dargestellt. Dagegen ist der fiir Gregor zentrale Gedanke
von der mystischen Kontemplation, um den sich all sein Miihen und Beten
und mehr noch sein Erleben dringt, und von dem her allein die Frage des
Pondus und auch der meisten anderen Werte ganz verstanden werden kann,
wenig beriicksichtigt. Man denke nur an die « Schwere » des Korpers und
selbst der Seele, die sich dem Aufflug zur Gottesschau hindernd entgegen-
setzt. Das Pondus corruptionis, wie es sich in den Pondera mentis, peccati,
mundi auswirkt, hitte von dieser Seite her eine umfassendere Betrachtung
erhalten. Daf@ die Regula sancti Benedicti, die fiir die Frommigkeit Gregors,



120 Literarische Besprechungen

eines der bedeutendsten Schiiler und Forderer des Benediktinerordens, von
bestimmendem Einflu3 war, unberiicksichtigt blieb, mag diesen Mangel weit-
gehend erkliren. Auch die Zeichen Dispensatio, Dispositio hdtten durch
das Studium der Benediktinerregel wertvollste Vertiefung erfahren.

Am meisten sind Gregors Exegetica beriicksichtigt : die Moralia in
Job, die Ezechiel- und Evangelienhomilien. Bei der Zielsetzung der Arbeit
ist das begreiflich. Denn in diesen Schriften zeigen sich Gregors Frommig-
keitswerte am personlichsten. Doch bieten z. B. die vielgeschmihten Dialoge
Einblicke in Gregors Auffassung von der Frommigkeit, wie sie etwa von
einfacheren Kreisen geiibt und gepflegt werden kann; die Pastoralregel,
eine Programmschrift, zeigt Gregors Frommigkeitsideal und seine Anforde-
rungen an Bischéfe und Priester und das Registrum epistolarum entwirft
ein anschauliches Bild von der amtlichen Téatigkeit Gregors, hinter der immer
wieder sein Frommigkeits- und Heiligkeitsstreben als treibender und bestim-
mender Faktor steht. Hier liegt auf jeden Fall eine Gefahr. Nur zu oft
wurde Gregor blo8 im Spiegel der einen oder anderen Schrift geschaut und
dementsprechend falsch verstanden. Es wire mindestens schade, wenn die
neueren Untersuchungen Gregors Bedeutung und EinfluBl einzig auf das
Gebiet der mittelalterlich-ménchischen Frommigkeit einengen wollten.

Solothurn. L. Weber.



	Literarische Besprechungen

