
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Der Glaube als Personbegegnung : zur Kernfrage der Theologie Emil
Brunners

Autor: Volken, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Glaube als Personbegegnung
Zur Kernfrage der Theologie Emil Brunners

Von Lorenz VOLKEN M. S.

Seitdem die schmerzliche Wunde der Glaubensspaltung klafft, sind
sich die protestantische und katholische Theologie selten oder nie so
offen begegnet wie in unsern Tagen. Diese Tatsache haben wir vornehmlich

Karl Barth und Emil Brunner zu verdanken. Auf der Suche nach
dem Wesen des Christlichen, haben diese Theologen entdeckt, daß

manches Katholische nicht so unchristlich und unbiblisch ist, wie es

das protestantische Bekenntnis in den letzten Jahrhunderten durchwegs
vertrat. Trotzdem dürfen wir aber nicht annehmen, es entstünden
Ansätze zu einer grundsätzlichen Einigung. Die wesentlichen Unterschiede
bestehen immer noch ; sie werden sogar deutlicher gesehen, bewußter

gesetzt. So ist nach Karl Barth die in die katholische Theologie
eingebaute Analogia entis « die Erfindung des Antichrist »1, und Brunner2
hält den katholischen Glaubensbegriff, den «autoritären Lehrglauben»,
für die « schwerste Fehlentwicklung des Christentums » (OV 8) und « die

größte Tragödie der gesamten Kirchengeschichte » (OV 40) : dieses «

verheerende », « große Mißverständnis des Glaubens », ist « eines der

verhängnisvollsten Ereignisse in der christlichen Kirche und darum auch
in der abendländischen Weltgeschichte Es ist gar nicht
auszudenken, was aus der Geschichte der Menschheit geworden wäre, wenn
dieses Mißverständnis nicht geschehen wäre. »3

1 Kirchliche Dogmatik (1932), I, 1, vm.
2 Wir zitieren seine öfters angeführten Werke so : GF Glaube und

Forschung (1943) ; OV Offenbarung und Vernunft (1941) ; MW Der Mensch im
Widerspruch (1941) ; WB Wahrheit als Begegnung (1937) ; GO Das Gebot
und die Ordnungen (1932, photomechanischer Neudruck 1939) ; ZdZ bezeichnet
die Zeitschrift : Zwischen den Zeiten. — Von den Schriften, die ohne Angaben
der Verfasser angeführt werden, gilt folgendes : sind sie lateinisch, so stammen
sie vom heiligen Thomas von Aquin, sonst aber von Brunner.

3 Das große Mißverständnis, in : Der Grundriß, 1 (1939), 294. Vgl. dazu :

Der Kampf des Christen in der Gegenwart, IG ; OV 156 ; und WB 12 und 13,

wo Brunner die « intellektualistische Umprägung des Offenbarungs- und
Glaubensverständnisses » mit einer Krankheit vergleicht. Diese bestehe « bildlich gesprochen,



Der Glaube als Personbegegnung 81

In der Auseinandersetzung mit der katholischen Theologie geht es

Barth um die Analogie, Brunner aber um den Glaubensbegriff. Man

hat nun von katholischer Seite die entscheidende Frage bei Barth schon

mehrmals erörtert ; aber Brunner gegenüber ist das noch nicht geschehen.

Und doch übt Brunner, wenn auch nicht den tiefern, so jedenfalls den

breitern Einfluß aus. Hier schweigen, hieße nicht nur ein in der Bibel

nur einseitig begründetes Glaubensverständnis als das echt biblische,
sondern auch ein Zerrbild der katholischen Glaubensauffassung als

getreue Darstellung anerkennen, das « große Mißverständnis » bejahen
Eine Klarstellung ist hier vor allem darum erforderlich, weil Brunner
einerseits katholische Lehren in seiner protestantischen Auffassung
verwertet und anderseits den katholischen Glaubensbegriff, wenn er ihn

von seinem Glaubensverständnis am schärfsten abgrenzen will, in seinem

Wesenskern mißversteht. Gerade die Glaubensauffassung scheidet im
Grunde zwischen protestantisch und katholisch F und sie ist auch

Zentrum und Ziel der Theologie Brunners. Er hat denn auch von der
Kirche gefordert, es sei ihre erste und wichtigste Aufgabe, den christlichen

Glauben wiederum zu entdecken 2.

Brunner ging es immer schon um diesen Glauben ; er hat ihn aber

nicht immer gleich verstanden. Bald nachdem er sich für die dialektische

Theologie entschieden hatte, stellte er klar die « eristische » These

auf : der Glaube ist weder Erlebnis im Sinne des romantischen, pietistischen

Subjektivismus noch Erkenntnis im Sinne des rationalistischen,
orthodoxen Objektivismus.

Zunächst beschäftigt ihn zwar mehr der Glaube in seinem Gegensatz

zum Subjektivismus, wie er ihn vor allem in der Lehre und im Leben
des Protestantismus sieht : Glaube heißt hier das Heraustreten aus der

schwülen, dämmrigen und wechselnden Atmosphäre des religiösen Erleb-

nicht in einem lokalisierten Geschwür oder in einer Deformation eines Organs,
sondern in einer Verderbnis des Blutes, die sich in allen Organen, aber nur ganz
heimlich, verderblich geltend macht. » Vgl. dazu auch : Die Lehre vom Heiligen
Geiste (Kirchl. Zeitfragen 15), 16-17.

1 Darum übertrifft die protestantische Neuerung an Folgenschwere, Wucht
und Dauer die alten Häresien, weil es ihr letztlich nicht um ein anderes Verständnis
gewisser Glaubensinhalte ging — und wären dies auch die wichtigsten wie z. B.
die trinitarischen und christologischen — sondern um einen neuen Glaubensbegriff,
wodurch dann, wie die Geschichte es auch bewies, überhaupt alles in Frage
gestellt werden konnte.

2 « For the Church it is a question first and foremost of discovering anew
what Christian faith is. » Secularism as Problem of the Church, in : The
International Review of Missions, 19 (1930), 511.

Divus Thomas 6



82 Der Glaube als Personbegegnung

nisses in den luftleeren Raum der göttlichen Wahrheit ; der Glaube ist
ein « Sprung aus dem Psychischen », « das Absehen von allem Seelischen »,

die tätig demütige Anerkennung, daß nur das Ganz-Andere das eigentlich

Eigene sei : er ist das Hören (das Echo) des jenseitigen Wortes
Gottes.

Doch wie Brunner nach einigen Jahren sieht, daß der religiöse

Subjektivismus vor allem durch die wuchtigen Schläge der dialektischen

Theologie als herrschende Front durchbrochen und überwunden wird,
und daß die protestantische Theologie einem anderen Extrem, einem

gewissen Objektivismus zu erliegen droht, da setzt er seine Kräfte
hauptsächlich gegen diesen Objektivismus ein, dessen schärfste und schlimmste

Ausprägung er in der protestantischen Orthodoxie erkennt. Jetzt geht

er besonders darauf aus, nachzuweisen, daß der Glaube Befreiung von
allem lebensfeindlichen Etwas, Befreiung von Formeln und Gesetzen sei.

Brunner faßt diesen Gedanken umso schärfer und eindeutiger, je mehr

er den « Lutherischen » Begriff des Wortes mit dem neuen Ebner'schen

Personbegriff verbindet. Daraus entwickelt sich ein neuer, ganz ferson-
hajter Glaubensbegriff1, den er erst in den Vorlesungen : «Wahrheit als

Begegnung » (1937) völlig klar umschrieben hat. In dieser Entwicklung
kam ihm folgende Erkenntnis zum vollen Bewußtsein : der neuere
religiöse Objektivismus, die intellektualistische « Umprägung » des ursprünglichen,

« echt biblischen » Glaubensbegriffes rührt letztlich nicht von der

Orthodoxie her, sondern vom « katholischen Objektivismus », vom
« katholischen Glaubensbegriff », in dem die protestantische Orthodoxie
eigentlich wurzelt2. Und die ursprüngliche, extrem subjektivistische
Reaktion gegen den religiösen Objektivismus war nicht der protestantische

Pietismus, sondern die katholische Mystik.
Wir befassen uns hier nur mit dem spätem personalistischen

1 Früher (noch 1928) erklärt Brunner an entscheidender Stelle, daß «der
Glaube nichts anderes als das Fürwahrhalten » der göttlichen Mitteilung eines
wunderbaren übernatürlichen Wissens von Gott und göttlichen Dingen sei (Die
Mystik und das Wort, 81) ; jetzt schließt der gleiche biblisch-reformatorische
Glaube alles « Fürwahrhalten » und die « göttlichen Dinge » (wie eben alles, was
sächlich ist und in der Mehrzahl steht) aus seinem Wesen schlechthin aus. Und
war der Glaube früher, das « Absehen von allem Seelischen », « schlechthinige
Passivität» (Religionsphilosophie, 12, 31), bloß Echo (Der Mittler, 358, 351),
so ist er nun vollpersönliche Entscheidung, die Begegnung des freien, selbsttätigen
Menschen mit Gott.

2 « Orthodoxie ist — mag sie sich in ihren Glaubensinhalten und ihren
kirchlichen Postulaten noch so antikatholisch gebärden — ihrem Wesen nach
katholisch» (WB 22).



Der Glaube als Personbegegnung 83

Glaubensbegriff, dem der « katholische » als schlimmste Verzerrung
gegenübergestellt wird ; ihn wollen wir kritisch beleuchten. Diese

kritische Beleuchtung setzt aber notwendig eine Kenntnis der
Glaubensauffassung Brunners voraus.

I. Brunners « Glaubensverständnis » 1

Um Brunners Glaubensauffassung recht zu verstehen, tun wir gut,
dreierlei auseinanderzuhalten : die Voraussetzungen dieser Auffassung,
das Wesen und den Vollzug des Glaubens.

1. Voraussetzungen

In Brunners Glaubensverständnis gibt es nicht nur theologische,
sondern auch philosophische Voraussetzungen. Er hat in die Mitte
seiner Theologie den Grundgedanken jener religiösen Existentialphilosophie

eingebaut, die Ferdinand Ebner und Martin Buber als Du-
Ich-Philosophie begründet haben2. Zunächst ein Wort über diesen

Grundgedanken. Wir wollen versuchen, ihn klar zu fassen.

Es gibt ein zweifaches Sein : ein persönliches und ein unpersönliches.
Das persönliche Sein ist das Sein des Geistes, des Du und des Ich.
Der Geist aber ist ein bezogenes Sein ; Du und Ich bestehen nur in
gegenseitiger Wesensbeziehung. So hat das Ich sein eigenes Wesen und
Sein in der « Du-Beziehung », das heißt, im aktualen Sich-selbst-schenken

von Du und Ich im Wort. Das Ich steht also wesentlich im « Verhältnissein

» zu einem Du, das irgendwie jeder Mensch sein kann, aber letztlich

doch nur Gott allein im vollen Sinne ist. — Nur das persönliche
Sein ist wirkliches Sein, wirkliche Wahrheit.

Zum unpersönlichen Sein gehört nun alles, was außerhalb der

Du-Ich-Beziehung steht : es ist der Gegenstand des abstrakten, «

icheinsamen » Denkens, ein Objekt, das zeitlos « ist und weset ». Es ist

1 Hier wird nur skizzenhaft das Wesentliche umrissen. Eine ausführliche,
kritische Darstellung bietet meine (1945 in Fryburg als Dissertation eingereichte)
Schrift : Der Glaube bei Emil Brunner.

2 Vgl. hierzu die Quellen : F. Ebner, Das Wort und die geistigen Realitäten
(1921) ; Wort und Liebe (1935) ; M. Buber, Ich und Du (1923) ; dann die kritischen
Darstellungen : J. Cullberg, Das Du und die Wirklichkeit, in : Uppsala Universitets
Arsskrift, Teologi I (1933) ; K. Heim, Glauben und Denken (1931) ; Th.
Steinbüchel, Umbruch des Denkens, Die Frage nach der christlichen Existenz,
erläutert an F. Ebners Menschdeutung. — Guten Aufschluß geben hier auch die
Werke Gogartens, Brunners und mancher anderer protestantischen Theologen und
Philosophen.



84 Der Glaube als Personbegegnung

unwirklich, weil es abstrakt ist. Es wird auch « Etwas », « Es », « Ding »,

« Substanz », und « Sein der Welt » genannt.
Den zwei Arten des Seins entsprechen nun auch zwei Arten des

Erkennens » : das (personhafte) Begegnen und das (unpersönliche)
Denken. Diese beiden Erkenntnisarten unterscheiden sich durch den

Gegenstand, den Ursprung und das Subjekt des Erkennens. Die eine

hat zum Gegenstand die Person, das Du oder Ich, die andere das Objekt,
das Es. Das Begegnen vollzieht sich nur durch Sicheröffnen,
Sicherschließen des andern und vom andern her; das Denken aber ist
wesentlich Erkenntnis « aus mir ». Beim Begegnen ist das erkennende

Subjekt die ganze Person in ihrem Totalakt der Hingabe, des völligen
Erschließens ihrer selbst ; beim Denken jedoch ist es die objektivierende,
bloße Vernunft, deren Wesen hier nicht im wahren Sinn als Vernehmen
des Wortes — Vernunft kommt von vernehmen —, sondern als ein

Sehen, ein Erfassen des « nachbarlosen » Begriffes, als ein « Es-sich-

selbst-sagen-können » verstanden wird.
Die neue (begegnende) Erkenntnis hat sogar eine andere Aussageweise.

Es kann hier nicht mehr heißen : das und das ist, das Ich oder
Du ist ; sondern nur : Ich bin, Du bist E Es geht der Du-Ich-Philosophie
um die Entdeckung des Du, die nach Karl Heim « genau so folgenschwer
ist wie die Ich-Entdeckung des Idealismus und Kants Kopernika-
nische Tat »2. Mit ihr beginnt nach Brunner eine « Kopernikanische
Revolution des Denkens »3. Bisher vollzog sich alles Erkennen in der

Zange des Objekt-Subjekt- Gegensatzes, die neue « Erkenntnis als Begegnung

» eröffnet sich nur im Subjekt-Subjekt-Verhältnis.
Der Leser möge diese philosophischen Voraussetzungen gut vor

Augen behalten, wenn wir jetzt auf die theologischen Voraussetzungen,

oder vielmehr : Grundlagen des Glaubensverständnisses
hinweisen.

1 F. Ebner, Das Wort und die geistigen Realitäten, 167, 108, 110: «Das
Ich 'ist', aber ich bin»; 172 : « Bin bist ist das Verbum der Existentialaussage
für die geistigen » Realitäten ; Ist und Sind dienen aber « in der Sphäre des
abstrakten Denkens zur Behauptung der Existenz des Substanziellen ».

2 Glauben und Denken (1931), 406.
3 Mit Ebners Grundgedanken « ist die ganze Philosophie von Heraklit und

Plato bis auf Hegel — und wenn man so will, bis auf Nietzsche, Bergson und
Scheler — aus den Angeln gehoben Nicht bloß eine ganze Dimension fehlt
dem abendländischen Denken, sondern mit dieser Dimension : die Wirklichkeit

». So Brunner in: H. Jone', Für F. Ebner, Stimmen der Freunde (1935),
14-15. Vgl. dazu MW VIII und 173, 297.



Der Glaube als Personbegegnung 85

Was Brunner unter Glaube versteht, hält er für das « echte biblische

Glaubensverständnis ». Wie und auf welche Stellen er seine Auffassung
in der Bibel begründet, zeigt er am besten durch folgende Erklärung :

Was Glaube ist, kann man «nicht mit einer Definition ausdrücken.
Man braucht viele Wörter sehr verschiedener Art, um zu fassen, was
damit gemeint ist. Einige solche Wörter, mit denen das Neue Testament

den Begriff 'Glaube' umschreibt, sind : Gottes Wort hören und
bewahren, Gott erkennen und anerkennen, Gott vertrauen — dem Gott,
der sich in Christus unser annimmt —, Gott gehorchen ; der Apostel
Paulus liebt besonders die Zusammenstellung 'Glaubensgehorsam'. Aber
es werden auch ganz andere Umschreibungen gebraucht : Jesus Christus
anziehen, in Jesus Christus sein, in ihm bleiben, ihn annehmen, ihm
sich unterwerfen, ihm angehören, den neuen Menschen anziehen

Oder wieder : mit Jesus Christus, dem Gekreuzigten, sterben und mit
ihm, dem Auferstandenen, leben Der Glaube ist das rechte
Personverhältnis zwischen dem Menschen und Gott. »1 — Das ist
der Glaube in seiner (paulinischen) « Sinntiefe und -weite » ; Brunner
geht es eben darum, « aus dem Gesamtzeugnis des Neuen
Testamentes heraus dem Glaubensbegriff seinen vollen Gehalt zu geben »

(OV 113-114).
Aber « dieser echt biblische Glaubensbegriff ist in der Kirche schon

früh verloren gegangen, wie er denn schon im Neuen Testament nicht
durchgehend mit derselben Klarheit ausgesprochen wird (Brunner denkt

an den Jakobusbrief und die Pastoralbriefe). An seine Stelle ist das

getreten, was wir den 'katholischen' Glaubensbegriff nennen können »

(OV 38).

Wir tun gut, hier sogleich zu fragen : Was versteht Brunner unter
dem « katholischen » Glaubensbegriff Dieser ist nach ihm der « autoritäre

Lehrglaube », d. h. : das Fürwahrhalten der kirchlichen (und
biblischen) Lehren auf Grund menschlicher Autorität2. Die Lehre wird
hier zum Gegenstand, das Fürwahrhalten zum Akt und die (menschliche)

Autorität zum Grund des Glaubens.
Daß der Glaubensgegenstand wesentlich Lehre ist, das ist hier

entscheidend. Und es bleibt sich grundsätzlich gleich, ob die Lehre « über-

1 Der Grundriß, 1 (1939), 295. « Der Glaube ist im Neuen Testament ein
Verhältnis von Person zu Person» (OV 8).

2 GF 5 ; WB 12, 78 ; OV 38, 174 : Der « falsche Autoritätsglaube » ist die
« Hinnahme einer Lehre auf Grund der sie verbürgenden menschlichen Autoritäten

».



86 Der Glaube als Personbegegnung

natürlich » und geoffenbart sei oder nicht ; denn die Lehre als solche

macht das personhafte Gotteswort zur fixierten, «verfügbaren» menschlichen

Größe : die Lehre gehört ihrem Wesen nach in die begriffliche
« Objektwelt », in das Bereich des « Es ». Man glaubt hier nicht an
« Jemand » ; man glaubt nur « etwas » : Sätze, Dogmen und Dinge.
Auch an Gott oder Christus wird nur geglaubt, insofern sie « Bestandteile

» der Lehre sind (OV 153).

Die intellektualistische, entpersönlichende Umprägung des

Glaubensgegenstandes wirkt sich unmittelbar auf den Glaubensakt aus. An
Stelle des Begegnens tritt das Fürwahrhalten (Zustimmen, Annehmen),
und das ist eine « apriorische Anerkennung der Autorität » (OV 38 ;

GF 5), die « Unterwerfung unter das kirchliche Diktat die Unmündigkeit

des menschlichen Geistes, Heteronomie, Menschenknechtschaft»

(OV 180). Als « heteronome Überzeugung von Nicht-Erkanntem »

kann dieser Glaubensakt auch nicht mehr sein als eine « mindere »,

« unvollkommene Vorstufe der Erkenntnis oder des Wissens, etwas, was
erst hinterher durch vernünftige Begründung zum Wissen ('zur
Erkenntnis') werden soll — wie dies seit Augustin und Anselm die

Anschauung der scholastischen Theologie ist » (OV 174-175). So

unterscheidet sich dieser Glaube, insofern er Erkenntnis sein soll, nicht
wesentlich, « dimensional » vom Denken : vom wissenschaftlichen,
philosophischen und theologischen Erkennen.

Der Glaubensgrund im « katholischen » Glaubensbegriff ist die

(menschliche) Autorität der Kirche und der Bibel (GF 5-6 ; OV 174,180).
Der Glaube ist hier überhaupt « eine Leistung des Menschen und darum

gerade nicht Geschenk Gottes » (OV 179-180). Begreiflich, daß er « falsch
und tot » ist. Auch ist es « ganz verständlich, daß die katholische Theologie

diesem Glauben keine rechtfertigende, wiedergebärende,
personschaffende Kraft zutraut, daß darum solcher 'Glaube' durch die 'Liebe'
ergänzt werden muß. Die fides informis — jener Glaube, den 'auch
die Teufel haben' (Jac. 2, 19) — muß erst caritate formata werden

Aus den zwei bibelfremden Elementen, autoritärer Lehrglaube und
mystische Liebe soll das rekonstruiert werden, was in der Bibel mcnriç,
Glaube heißt » (OV 39).

Die (katholische) Kirche hat also in der Übermittlung des

biblischen Glaubensbegriffes völlig versagt. Warum Darum, weil sie einer

großen Versuchung unterlegen ist : sie suchte « Sicherungen » ; sie wollte
der Gefahr der Irrlehren dadurch entgehen, daß sie wie die Häretiker
begrifflich fixierte, darum sicher faßbare und verfügbare Lehren auf-



Der Glaube als Personbegegnung 87

stellte und diese Lehren —• hier setzt nun das « große Mißverständnis »

eigentlich ein -— zum Glaubensgegenstand machte.
So blieb es bis zum 16. Jahrhundert : « In der Reformation wurde

dieser katholische Glaubensbegriff als Mißverständnis dessen, was im
Neuen Testament Glaube heißt, erkannt und das biblische
Glaubensverständnis wieder hergestellt. Ja, in dieser Rückkehr zum biblischen
Glaubensverständnis besteht die Reformation. Darum und um nichts
anderes ging es, daß der Glaube die personhafte Begegnung mit dem

uns in Jesus Christus personhaft begegnenden Gott ist. »1

Diese richtige Erkenntnis verdunkelte sich aber bald. Ja, schon

gleich nach der « ersten Reformationsgeneration », in die Brunner die
Reformatoren : Calvin, Zwingli und Melanchthon schon nicht mehr
einbezieht, kam es rasch zu einem schlimmen Rückfall in den « katholischen

Objektivismus ». Das geschah in der Orthodoxie, die nicht nur der
Anfang war, sondern auch irgendwie die Ursache aller Zerfallserscheinungen
der protestantischen Theologie (Rationalismus, romantischer Pietismus,
Historismus) und des Glaubens bis in unsere Tage, wo wir eine bedeutende

theologische Erneuerung erleben, deren Sinn « nichts anderes als
die Wiedergewinnung des biblischen Glaubensverständnisses » ist2.

2. Das Wesen des Glaubens

Brunner beschreibt diesen wiedergewonnenen (nach 400 Jahren
endlich) « wiederentdeckten » biblisch-reformatorischen Glauben auf
verschiedene Art. « Der Glaube ist die Antwort des Ichs auf den Ruf des

göttlichen Du » ; er ist persönliche, verantwortliche Entscheidung3.
« Glaube ist das Nein zur Sünde » (MW 501), das « Gliedwerden am Leibe
Christi » (WB 124). « Glaube ist re-sponsio, Antwort auf Gottes Wort,
ein Personakt : Erkenntnis, Bejahung, Vertrauen, Gehorsam. » 4 Er ist
« nichts anderes als der Empfang der Gottesliebe »8. Er ist Person-

1 OV 10 ; vgl. die Parallelstelle in : Der Grundriß, 1 (1939), 297 : « Die
Reformation war in erster Linie die Durchbrechung dieser — inzwischen tausend Jahre
alt gewordenen — verheerenden Lehrtradition und die Rückkehr zum biblischen
Glaubensbegriff. Darum ging es -— nicht um den Papst, nicht um einzelne wie
immer wichtige Lehren, nicht einmal um die Rechtfertigungslehre, sondern um
das Verständnis des Glaubens schlechthin. Glaube wurde aber wieder verstanden
als die personhafte Entsprechung zur personhaften Gottesoffenbarung. »

3 Der Grundriß, ebd. 298.
3 The Word and the World (1932), 28, 72, 75 : « It (faith) is the answer of

the Ego to the call (an andern Stellen : challenge) of the divine « Thou. »

4 Vom Werk des Heiligen Geistes (1934), 43 ; WB 52.
6 OV 117; MW 508, 510; Gerechtigkeit (1943), 66, 149.



88 Der Glaube als Personbegegnung

Wandlung, Wiedergeburt, vollpersönliches Jasagen und Jatun : der Totalakt

der Person x.

Was Brunner in diesen und andern Umschreibungen sagen will,
ist alles in der einen Bestimmung enthalten : Der Glaube ist die
Personbegegnung 2. Wenn wir nach dem Wesen des Glaubens im Sinne Brunners
fragen, so brauchen wir also nur zu wissen, was er unter «

Personbegegnung » versteht. Was heißt hier Person Das ist die Frage nach
dem Gegenstand des Glaubens. Was heißt hier Begegnung Das ist
die Frage nach dem Akt des Glaubens.

a) Der Gegenstand des Glaubens.

Person im allgemeinen besagt nach Brunner — ungefähr wie in
der existenzialen Du-Philosophie — ein « dubezogenes » Sein, ein « im
Verhältnis sein »3, das « Sein-in-Gemeinschaft », das « Ich-in-Gemein-
schaft » (GO 482, 495 ; 16 W 223). Im Glauben geht es selbstverständlich

um die göttliche Person : « Der Glaube des Christen hat keinen
andern Gegenstand als Jesus Christus, Gott in seiner Personoffenbarung »

(OV 38).
Der Glaubensgegenstand wird näher beschrieben als « Gott in seiner

Personoffenbarung ». Wenn wir an Christus glauben, so glauben wir
zunächst an « Gott ». Aber das ist nicht ein « Gott an sich », wie ihn
die Scholastik versteht, so etwas wie eine « Idee der Ideen » : ein Abstrak-
tum ; sondern er ist der « Gott der personalen Korrespondenz », d. h. :

er ist « von vornherein der Gott der Menschen »4, der « Gott zum
Menschen hin », « der Menschengott » (WB 33, 34 ; GO 175). Wir haben

es hier nicht mit « abstrakt-sächlichen », sondern nur mit « personalen »

Begriffen zu tun. Gott ist, wie jede Person, ein « bezogenes Sein ».

Dieses wesentliche Bezogensein Gottes zum Menschen besteht,
biblisch und konkret gesprochen, im doppelten Verhältnis der Herrschaft
und Gemeinschaft (WB 33-46). Gott ist der Herr, und Gott ist die Liebe.
So bestimmt die Bibel das Wesen Gottes. Nun aber wäre Gott nicht
eigentlich Herr, wenn ihn nicht Jemand als solchen erkännte und an-
erkännte, und doch könnte hinwiederum dieser Jemand : der Mensch

1 Diese Bestimmungen finden sich öfters in WB, OV, MW und in The Word
and the World.

2 OV 379, 9, 37, 175 ; MW 205 ; WB 56, 84 ; GF 5, 6 ; Religionsphilosophie, 77 ;

Gott und Mensch, 12, 23. Das Christentum und die Mächte der Zeit, in : Neue
Schw. Rundschau 7 (1939), 475.

3 MW 222. Hier « definiert » Brunner fast wörtlich wie S. Kierkegaard,
z. B. in « Krankheit zum Tode », Wke (Schrempf) VIII, 10.

4 Schicksal und Freiheit, in : Neue Schw. Rundschau 5 (1938), 534.



Der Glaube als Personbegegnung 89

als selbständiger, freier Knecht, ihn nicht erkennen und anerkennen,

wenn Gott nicht die Liebe wäre, wenn Gott sich nicht diesem Jemand
erschlösse, sich ihm schenkte, ihn liebte. Herrschaft und Gemeinschaft
Gottes sind die urparadox sich gegenseitig fordernden «biblischenGrundbegriffe

des göttlichen Wesens » (OV 47). Wenn nun diesem Begriff
« Gott » noch hinzugefügt wird : « in seiner Personoffenbarung », so will
das nichts anderes besagen als : der in Jesus Christus aktual sich

mitteilende, sich bekundende Gott. Nun aber nennt die Schrift Jesus

Christus « die Wahrheit » und « das Wort ».

Brunner gibt sich alle Mühe, um zu verhüten, daß man diese zwei

Ausdrücke mit den gleichnamigen philosophischen oder populären
Begriffen verwechsle ; denn in dieser Verwechslung sieht er den

entscheidenden Schritt zur intellektualistischen Verdünnung des Glaubensbegriffes.

Es gibt « zweierlei Wahrheit », die biblische oder die « Glaubenswahrheit

» und die weltliche oder die « Vernunftwahrheit »L
Die Glaubenswahrheit ist erstens personhaft, d. h. : sie ist nicht

abstrakt, sondern ein konkret-aktuales, sich selbst frei erschließendes

Sein. Sie steht mir, dem Glaubenden, nicht als ein objektiviertes «Etwas

», ein « Es », sondern als « Du » gegenüber, das sich mir eröffnet. Die
Glaubenswahrheit ist zweitens niemals eine ruhende oder « stehende »,

sondern immer (auch nachdem sie bekannt geworden) eine « geschehende

Wahrheit » : eine Wahrheit, die «geworden ist » (Joh. 1, 12). Und weil
sie « Geschehnis », « Tat » ist, darum ist in ihr — drittens — Wahrheit
und Wirklichkeit, Wahrheit und Leben eins.

Ganz anders die Vernunftwahrheit! Sie ist wesentlich unpersönlich,
sächlich-abstrakt : eben eine « Es-Wahrheit » im Gegensatz zur « Du-
Wahrheit ». Fmww/fwahrheit heißt sie, weil sie von der « icheinsamen »

Vernunft erkannt wird. Diese Vernunft erkennt aber nur denkend. Und

alles, was gedacht wird — und wäre es auch die göttliche oder menschliche

Person — ist abstrakt und unwirklich2. Hier geht es um eine

Wahrheit, die da « ist und weset ». Man kann sie ganz unbeteiligt
anschauen, in ein Denksystem, in ein Begriffsnetz einreihen. Ihr fehlt das

Leben.

1 Man darf nie vergessen, « daß es zweierlei Wahrheit gibt : die unpersönliche

Wahrheit des Wissens und die persönliche Wahrheit des Glaubens, die
autonom in mir selbst liegende Wahrheit der Vernunft und die Mitteilungswahrheit

der Offenbarung». Theologie und Kirche, in ZdZ 8 (1930), 413. Vgl. dazu
und zum folgenden : OV 24. Kap. ; The Word and the World, 1. Kap. und das

ganze Buch : WB.
2 Religionsphilosophie, 36 ; der Mittler, 498.



90 Der Glaube als Personbegegnung

Damit haben wir den Wesewsunterschied der beiden Wahrheitsbegriffe

angedeutet. Aber fast ebenso wichtig wie dieser Wesensunterschied

erscheint Brunner ihr Unterschied im Ursprung. Während die
Vernunftwahrheit « Wahrheit von mir aus » ist, die in mir, dem

Erkennenden, schlummernd liegt und nur irgendwie — gleichgültig, ob

durch mich selbst oder durch einen andern von außen her — aufgeweckt,
erinnert zu werden braucht, um erkannt zu sein, ist aber die Glaubenswahrheit

(Christuswahrheit, Offenbarungswahrheit) wesensnotwendig von
einem andern und von außen « gegeben »1. «Gott kommt in Jesus
Christus in persona auf uns zu und ist nur in diesem Geschehen unser
wirkliches Du » (OV 404). Kurz : « Diese Wahrheit ist Personbegegnung. »2

Christus, der Glaubensgegenstand, ist nicht nur die Wahrheit,
sondern auch das Wort, das hier, ebenso wie die Wahrheit, scharf vom
gleichnamigen philosophischen Begriff, der Logosidee zu unterscheiden
ist. « Das Wort » ist nicht eine Mitteilung von einem abstrakt-sächlichen

Gedankending, einem Etwas, sondern eine konkrete Personmitteilung,
wobei die Mitteilung und die mitgeteilte Person eins sind. Das (Person-)
Wort gehört nicht in den Bereich des zeitlos und allgemein « Seienden » ;

es ist in der Zeit « geworden » (Joh. 1, 14 ; 1, 17) : ein « Geschehnis »,

ein « Tatwort » muß es sein. Und darum kann Brunner nicht genug
die absolute Einmaligkeit und Geschichtlichkeit des Glaubensgegenstandes

betonen.
Aus dem Gesagten wird nun eine wichtige Kampfthese leicht

verständlich : Lehre kann niemals Glaubensgegenstand sein (OV 153 ; GF 5).
Lehre ist nämlich nur ein « Zeichen », die « begriffliche Fassung » eines

abstrakt-sächlichen Inhaltes, d. h. alles dessen, was als Vernunftwahr-

1 Brunner setzt in seiner Offenbarungs- und Glaubensauffassung voraus, daß
die platonische Anamnesis-Lehre notwendig und nur beim « natürlichen », glaubenslosen

Menschen, beim Sünder zutrifft. Er denkt, grundsätzlich wenigstens, wie
S. Kierkegaard : Ein Lehrer kann mir, dem Wahrheitssucher, nur « Hebammendienste

» leisten (Sokrates d.h. Veranlassung sein, mich der Wahrheit zu
erinnern, die ich selbst in mir habe. Diese Wahrheit ist gerade « Unwahrheit »

(Br. würde sagen : unwirkliche Wahrheit, « Halbwahrheit »). Soll ich zur
(wirklichen) Wahrheit gelangen, so muß diese vom Lehrer selbst, also von außen
kommen. Das geschieht nun tatsächlich durch die Offenbarung, « im Augenblick

» — d. h. hier, in Jesus Christus als Gott und Mensch zugleich — in dem
Gott als Lehrer und Erlöser erscheint, der Gott, der dem Menschen die Wahrheit
ist und der ihm diese zugleich mit den Bedingungen zu deren Erkenntnis gibt.
Vgl. hiezu besonders : S. K., « Philosophische Brocken », 1. Kap.

2 OV 366. « Wahrheit ist — wie Gnade — Begegnung Gottes mit dem
Menschen» (WB 106).



Der Glaube als Personbegegnung 91

heit im Gegensatz zur personhaften Glaubenswahrheit dargelegt worden.
Der Glaube lebt nur im Du-Bereich, während die Lehre grundsätzlich
in die Es-Welt, also in eine andere « Dimension » gehört. Diese

Feststellung bildet nun auch die Grundlage für die Verhältnisbestimmung
von Personwahrheit (oder -Wort) zur Lehre, wodurch der « echte,
biblische » vom « falschen, katholischen » Glaubensbegriff letztlich
unterschieden wird (WB 67-87). Obwohl einerseits Person (Wahrheit oder

-Wort) und Lehre notwendig, « unlösbar » verbunden sind (WB 83), so

bleibt doch anderseits der « dimensionale » Abstand, der unüberbrückbare

Abgrund zwischen beiden bestehen, der das Du vom Es trennt.
Von der Lehre zum Glaubensgegenstand kann es, wie vom Es zum Du,

nur einen Hinweis geben. Je mehr und je näher die Lehre auf die

Person Jesus Christus, auf « Ihn selbst » hinweist, desto näher steht sie

dem Glauben und umgekehrt. So lautet hier das « Gesetz der Beziehungsnähe

», durch das Brunner überall das Verhältnis des Göttlichen und
Menschlichen, des Christlichen und des Weltlichen bestimmt h

Jedes « Dogma » aber ist Lehre. Darum kann es nie mehr als in
einer Beziehungsnähe zum Glaubensgegenstand stehen ; darum ist es

wesentlich nur ein «Zeichen» (OV 153; WB 83) und nie «die Sache

selbst » ; und darum trägt es in sich immer den Charakter des

Vorläufigen und Verbesserungsbedürftigen. Weil der katholische Glaubensbegriff

die eben erwähnte « Beziehungsnähe » in Identität aufgehen läßt,
also jedes einzelne Wort der Schrift und der Kirche als schlechthin

göttliches annimmt, deshalb ist er eigentlich der falsche Bibel- und

Dogmenglaube : der Lehrglaube. Hier wird mit dem menschlichen Wort
Götzendienst getrieben. Und das kam aus « der Verwechslung der Wahrheit,

die Er selbst ist, mit der ideenhaft-theologisch erfaßbaren und

darstellbaren Lehrwahrheit » (OV 150).

1 « Es geht um die Beziehungsnähe zur unmittelbaren Anrede Gottes
in Jesus Christus selbst. Je unmißverständlicher, unzweideutiger eine Lehre auf
jenen Punkt hinweist, je mehr das 'Etwas', das gesagt wird, den Gedanken zwingt,
vom 'Etwas' auf 'Ihn selbst' zu schauen, je mehr also das Zeugnis über ihn die
Anrede Gottes selbst hörbar macht, desto unmittelbarer ist das Etwas, die Lehre,
mit dem verbunden, um was es in der Heiligen Schrift geht» (WB 87, 85). Siehe
die Verwendung des « Gesetzes der Beziehungsnähe » für Glauben und Denken
(Wissen) : OV 378-379 ; MW 249 ; GO 483 ; für Offenbarung und Vernunft :

OV 413 f. ; für das Problem der sichtbaren und unsichtbaren Kirche : GO 514 f. —
Dieses Gesetz entspricht genau dem Satz F. Ebners : « Je mehr sich das Ich in
der natürlichen Icheinsamkeit der menschlichen Existenz vor dem Du verschließt,
desto mehr entwirklicht es die Welt zu einer Projektion. » Das Wort und die
geistigen Realitäten, 155.



92 Der Glaube als Personbegegnung

b) Der Glaubensakt.

Der Auffassung vom Glaubensgegenstand entspricht nun jene vom
Glaubensakt. Glauben heißt der absoluten Du-Wahrheit, der Person

Jesus Christus begegnen. Und dieses Begegnen ist, vom Menschen aus

gesehen, « der Totalakt der Person », oder einfach : « der Personakt »,

der freilich die Akte des Erkennens, Wollens und Fühlens in sich schließt.
Der Glaube ist «in erster Linie ein Erkenntnisakt » (OV 35 ; MW 227).

Er ist ein geistiges Schauen (GF 5, 12) ein Wissen, ein Sehen : also eine

Erkenntnis mit einer — freilich nicht rationalen — « Evidenz », die sich

nicht auf Beweise stützt (OV 175). Diese « Erkenntnis als Begegnung »

unterscheidet sich von allem andern Erkennen, dem Denken (der
Wissenschaften, der Philosophie und Theologie) auf folgende Weise (OV 27-30 ;

WB 59-66) : erstens ist sie nicht ein Verfügen, ein Begreifen und
Beherrschen des Erkenntnisgegenstandes, sondern ein Ergriffensein und
Überwältigtwerden vom « Gegenstande » her, ein Sicheröffnen und
entscheidungsvolles Sichhingeben. Zweitens bereichert sie nicht nur die
erkennende Person mit einer Anzahl Objekten, wobei diese selbst bleibt,
was und wie sie war, sondern sie verwandelt die Person in ihrem Wesen,

genauer : durch die Glaubenserkenntnis wird der erkennende Mensch

erst zur Person Drittens bleibt der Erkennende nicht einsam mit seiner

toten Objektwelt, sondern er tritt in Gemeinschaft mit dem Du L

Begegnen und Denken verhalten sich zueinander grundsätzlich
gleich wie die beiden Wahrheitsbegriffe. Obwohl beide « unäblösbar »

miteinander verbunden sind und ohne « begriffhch-logisch-grammati-
kalisches Verstehen » kein Begegnen zustande kommt, besteht doch
auch hier der « dimensionale » Unterschied, der unüberbrückbare
Abgrund, der zwischen Du und Es besteht.

Zum Denken gehört nun, neben der wissenschaftlichen,
philosophischen und theologischen Erkenntnis 2 — grundsätzlich wenigstens —,
auch der Akt des Lehrglaubens. Darum bedeutet denn auch der Übergang

von diesem « Glauben zum Denken keinen Übergang in eine andere

1 « Das herrisch verschlossene Ich wird aufgebrochen ; in meine Welt, in
der ich allein war — allein auch mit all meinem 'Etwas' und meinem 'Etwas-
Jemand' —, in die Einsamkeit des dulosen Ich ist Gott als Du eingetreten
Der Monolog der Existenz — auch jener Existenz, da mit vielen vieles besprochen
wurde — ist die dialogische Existenz geworden, es ist jetzt unbedingte Gemeinschaft

da» (WB 65).
2 Philosophie und Theologie unterscheiden sich zwar dem Gegenstande nach :

Philosophie ist nicht Denken über den Glauben wie die Theologie ; aber dem Akte
nach stimmen sie überein : beide sind Denken, « Denken aus dem Glauben ».



Der Glaube als Personbegegnung 93

Dimension, sondern lediglich eine Erweiterung des Denkraumes »

(OV 384). Und darum spricht Brunner von einer «traditionellen
Verwechslung von Glaube und Theologie, die ein Erbstück des intellek-
tualistischen Offenbarungsbegriffes, also des nicht überwundenen
Katholizismus ist » (OV 386).

Aus dem Begriff der « Erkenntnis als Begegnung » wird ersichtlich,
daß der Glaube im Grunde mehr ein Wollen als ein Erkennen ist.
Brunner nennt denn auch das Glauben mit Vorliebe «Vertrauensgehorsam

». So übersetzt er das paulinische 'jT.y.yo-/) tocttecoç (Rom. 1, 5).
Gehorsam heißt hier aber nicht : sich vor allgemeinen, für alle Fälle
und ewig geltenden Vorschriften und Gesetzen (knechtisch) beugen,
sondern dem persönlichen, hier und jetzt aktual an mich ergehenden
Anruf und Gebot Gottes ja sagen. « Gebot » verhält sich zu « Gesetz »

wie die Du-Wahrheit des Glaubens zur Lehre. Verlrauensgehorsa.m
heißt dieser Gehorsam, weil er sich in Vertrauen und Liebe vollzieht.
« Das Vertrauen ist das Herz des Glaubens », « das Innerste des

Glaubensaktes » (OV 36). Das Vertrauen ist es auch, das die Rechtfertigung,
die Personwandlung, diese spezifische Wirkung des « echten » Glaubens
schafft.

Auch das Gefühl spielt im Glauben eine wichtige Rolle. Erst
durch das Gefühl wird es dem Menschen möglich im Glauben « ganz
dabei » zu sein mit der « Gesamterfahrung », der « Personerfahrung », die

alle — auch die untergeistigen — Schichten des Menschen erfaßt. Das

Gefühl ist aber, wie Brunner eigens hervorhebt, doch nur « begleitend,
nicht bestimmend » (MW 255).

Wo jedoch das Gefühl gleichsam unterdrückt wird, wie es im
Lehrglauben der Fall ist, da artet es in Mystik, in diesen « echt religiösen
Gegner des Glaubens » aus h Der Glaube will Gemeinschaft, Mystik
aber Einheit. Mystik ist nämlich die Tendenz nach Einssein mit Gott,
das Streben nach Identität mit dem All : « die Überwindung der Ich-
Du-Grenze ». Und das Erlebnis der Einheit mit dem Unendlichen, mit
dem All, « die Verschmelzung von Gottheit und Mensch wird in der

Mystik gerade im Gefühl gesucht » (MW 255). Wenn nun auch die

katholische — und das heißt « die klassisch 'christliche' Mystik » 2

« gehemmt », « abgeschwächt », « gemäßigt » ist, so ist sie doch nicht
wesentlich verschieden von der beschriebenen Mystik.

1 « Große, echte Mystik ist der große, echt religiöse Gegner des Glaubens. »

Sie wird « sein Gegner bleiben bis ans Ende der Tage ». Die Mystik und das Wort
(1928), 394. 2 Ebd. 391.



94 Der Glaube als Personbegegnung

Wollte man nun das Wesensganze des Glaubensaktes in der Synthese
der genannten Akte des Erkennens, Wollens und Fühlens erblicken, so

verstünde man Brunner falsch. Der Glaubensakt ist nicht eine Summe

von Teilakten, oder gar ein « Komplex psychologischer Funktionen » ;

nein, er ist « die Lebensäußerung des ganzen Ich in seiner unauflöslichen
Einheit » : « der Totalakt der Person », « der Personakt »1. Ja, er deckt
sich im Grunde überhaupt mit dem menschlichen Personsein in seiner

aktualen und totalen Einheit des Geistigen und Naturhaft-Leiblichen,
in das es vor dem Totalakt, also vor dem Glauben, gespalten war : « die

Aktualität des Glaubens ist der neue Mensch » (MW 510). Und Glaube

ist eigentlich die Aktualität der menschlichen Person. Glaube und Person

sind letztlich eins2.

Der « natürliche » Mensch, der Mensch vor dem Glauben ist eigentlich

keine Person oder doch nur « unpersönliche Person ». Er ist zwar
gottbezogen, aber in verkehrter Weise. Er ist noch verantwortlich —
denn ohne Verantwortlichkeit könnte er überhaupt weder irgendwie
Mensch noch Sünder sein — ; aber die Verantwortlichkeit, dieses

« Formale » des Mensch- oder Personseins wird hier durch das « Mate-
riale»: den Haß, die Abkehr, bestimmt. Erst wenn dieser Haß durch die

Liebe ersetzt wird, ist der Mensch, der bisher ein « Unmensch » war, ein

« vollmenschlicher Mensch », eine « persönliche Person », d. h., « Ver-
antwortliches-Sein-in-Liebe ». Das aber geschieht nur durch und im
Glaubensakt, der von Brunner auch als « Empfang der Gottesliebe » und
als « Wiederliebe » bezeichnet wird 3. Kurz : Glauben ist der Personakt
und Personakt ist die menschliche Person.

So steht es mit dem Glauben nach seiner subjektiv-menschlichen
Seite. Diese kann aber nicht ohne die objektiv-göttliche Seite bestehen.

Beide sind in Wesensbeziehung miteinander verbunden. Wie die menschliche

Person, so hat auch das Glauben, der « Personakt », sowohl sein

Wesen und Sein als auch seinen Sinn nur in der Beziehung zum
göttlichen Du. Und so ist der Glaube das liebend gehorchende Vertrauensverhältnis

des menschlichen Ich zum göttlichen Du : die Personbegeg-

1 The Word and the World, 72 : « Faith is the life utterance of the total
self in its unalysable unity. Faith is the totality-act of personality. I say on
purpose, the not a totality-act ; for faith is the only such act. »

2 The Theology of the Crisis, 30-31 : "Faith and Personality are identical".
3 Zu diesem Absatz vgl. : MW 474, 237, 221, 219, 294, überhaupt MW ganz ;

OV 406 und 5. Kap. ; GO 285, 495 ; Der Mittler, 311, 312 ; Gott und Mensch, 44 ;

The Word 31.



Der Glaube als Personbegegnung 95

nung. Alles, was nun über den Glaubensakt und vorher über den

Glaubensgegenstand gesagt worden, muß zusammen als das eine Ganze

verstanden werden. Wir sehen, daß nach Brunner im echten Glauben
sich Person (als Gegenstand) und Person (als Akt) gegenüberstehen, im
Lehrglauben aber der Gegenstand unpersönlich-sächliche Lehre und der

Akt, ein begrifflich-abstraktes Fürwahrhalten, eine « Lehrüberzeugung »

ist ; hier verdrängt ein « Sachverhältnis » das « Personverhältnis » : die

Personbegegnung (OV 37-41).

3. Der konkrete Vollzug des Glaubens 1

Nach den Voraussetzungen und dem Wesen bleibt uns noch ein

Drittes darzulegen : der konkrete Glaubensvollzug. Wenn auch der
Glaube ein inneres, persönliches Geschehen zwischen Gott und dem
Menschen ist, so wird er doch konkret nicht vollzogen ohne äußere

Bedingungen. Zu diesen Bedingungen gehört das Wort der Heiligen
Schrift und der Kirche. Das Personwort Gottes kommt tatsächlich
nicht anders zu uns als durch die Mitmenschen, durch « menschliche

Mitteilung » ; es wird uns immer nur durch das Menschenwort «

hindurch » gegeben 2.

Die Bibel ist, obwohl sie hoch über allem andern Schrifttum steht,
auch nur « menschliche Mitteilung », « Menschenwort » ; denn sie ist das

geschriebene, geistgewirkte, aber doch menschliche Urzeugnis der
Offenbarung. Sie enthält deshalb auch tatsächlich Irrtümer und
Widersprüche und kann niemals « verbal-inspiriert » sein. Trotzdem soll es

eine « göttliche Inspiration » geben, die Brunner aber nicht näher erklärt
(OV 126-127). Es kommt in der Schrift überhaupt nicht auf die
einzelnen Worte, sondern auf « das Wort in den Worten » an. Brunner

1 Konkreter Vollzug besagt hier die praktische Verwirklichung mit all ihren
Bedingungen, die nicht von vornherein im Wesen des Glaubens eingeschlossen
sind. Vollzug bedeutet hier also nicht nur das bloße Ins-Dasein-Setzen, die aktuale
Existenz des Glaubens im Gegensatz zum soeben beschriebenen Wesen. Wesen
und Existenz lassen sich in einer Theologie mit existenzphilosophischen
Voraussetzungen überhaupt nicht scheiden.

2 « Es kommt keiner zum Glauben an Jesus Christus, außer durch Mitteilung,
durch jene von der ersten Zeit bis in die Gegenwart reichende Kette der
zeugniskräftigen 'Überlieferung'. Das Menschenwort ist nie der Grund, aber immer die
Ursache des Glaubens es gibt niemals christlichen Glauben, der ohne diese
menschliche Mitteilung zustande käme» (GO 510). «Im Ursprung des Glaubens
steht der Mensch nicht einsam Gott gegenüber, sondern dem Menschen, der ihm
Gottes Wort sagt. Er bekommt den Glauben nicht unmittelbar aus der Hand
Gottes, sondern mittelbar durch das Wort eines Menschen » (GO 296). Vgl. dazu :

Das Wort Gottes und der moderne Mensch, 98.



96 Der Glaube als Personbegegnung

führt gerne das Wort Luthers an : Die Schrift ist die Krippe, darinnen
Christus liegt. Und er macht auch Luthers Auslegeprinzip zum seinigen :

Christus rex et dominus scripturae ; biblisch ist das, was « Christum
treibet ». Brunner will auch das gleiche sagen wie Luther, wenn er von
der « personalen Korrespondenz »1 und dem « Gesetz der Beziehungsnähe

» spricht : Je mehr ein einzelnes Wort auf Christus, die

Personoffenbarung Gottes, und sein Verhältnis zu uns hinweist, desto biblischer,
desto wahrer ist es2. Ob und inwieweit der Hinweis geschieht, das

entscheidet der Glaube !3

Diese richtige Lösung gibt es im Lehrglauben nicht. Er läßt die

Beziehungsnähe in Identität übergehen ; er macht durch einen falschen

Inspirationsbegriff jedes einzelne Bibelwort zum schlechthinigen Gotteswort

; er treibt Götzendienst am Menschenwort : das Menschliche wird
vergöttlicht, und die Bibel wird zu einer Art « Orakelbuch », zu einem

« göttlichen Konversationslexikon ».

Am reformatorischen « Sola scriptura » will Brunner unbedingt
festhalten 4. Doch ebenso entschieden behauptet er wiederum, durch das

(private) Lesen der Bibel allein könne man nur selten oder nie zum
Glauben kommen, sondern durchweg erst durch das Wort der Kirche
(OV 135 ; GO 515, 297).

Brunner unterscheidet zwei Worte der Kirche: das Verkündigungswort

und das Lehrwort. Beide entsprechen der zweifachen Art wie er
die Kirche versteht. Die eigentliche Kirche, die « Kirche des Glaubens »,

ist die Gemeinschaft der Gläubigen (der Gerechten, die zugleich Sünder

sind)5. Da wo Menschen durch das Verkündigungswort « gläubig werden,

— und wären es nur ihrer 'zwei oder drei, die in seinem Namen
versammelt sind' —, da ist Kirche. Was immer sonst noch von der
Kirche zu sagen sein mag : diesen Satz dürfen wir nicht umstoßen »

(GO 514). Kirche ist ein « In-Gemeinschaft-Sein » mit Christus und
den Gläubigen ; sie ist « unmittelbar » mit dem Glauben gegeben, ja,
recht verstanden, « identisch » mit ihm 6.

1 Sie « ist die Grundkategorie der Bibel, innerhalb deren alles, was sie uns
sagt, gesagt ist und verstanden werden muß» (WB 49).

2 WB 86, 87 ; OV 9. Kap.
3 Das Wort Gottes und der moderne Mensch, 43. Nachdem Brunner wichtige

traditionelle Deutungen der Bibel preisgegeben, fragt er hier : « Was aber bleibt
denn übrig Wir antworten : Alles, woran der Glaube Interesse hat. »

4 Natur und Gnade, 5 ; OV 135.
5 OV 135, 136 ; Um die Erneuerung der Kirche, 1 ff. ; WB 153 ; GO 510 ;

MW 330. " Gott und Mensch. 52.



Der Glaube als Personbegegnung 97

Im engsten Verhältnis der « Beziehungsnähe » zu dieser Kirche des

Glaubens (d. h. aber zugleich : im « dimensionalen » Abstand von ihr
steht nun die « Kultkirche », die Kirche als « Kultgemeinde ». Diese hat
es nur mit den äußeren « Ordnungen » zu tun 1. Sie ist nicht, wie die
« sichtbare Kirche » im katholischen Sinn, mit der unsichtbaren Kirche
(des Glaubens und der Liebe) zu einem Wesensganzen verbunden.

Das Verkündigungswort, d. h. das « primäre » Wort der Kirche, ist
nun das Wort, das die Kirche des Glaubens spricht. Das besagt
allerdings, daß jeder Glaubende als solcher die « Vollmacht » hat, es zu
sprechen, und so Glauben zu schaffen. Kein « kirchenrechtlicher Akt »

und keine « kirchliche Ordination » kann sie verleihen (OV 141 ; WB 147).
Das Lehrwort aber, zu dem die Katechese, die Theologie und

das Bekenntnis (oder « Dogma ») gehören, geht von der Kultkirche
aus. Dieses « Wort der Kirche » ist nicht personhafte Anrede in « Du-
form », sondern begriffliche Darbietung in « Esform » : « es ist Reflexionsprodukt

; es geht als solches den Gläubigen nichts an »2.

Wort der Schrift und Wort der Kirche sind, wie gesagt, nur äußere

Bedingungen des Glaubensvollzugs. Die innere Verwirklichung des

Glaubens wird freilich durch den Heiligen Geist selbst bewirkt, der
in dem « inneren Zeugnis » das Personwort Jesus Christus durch das

Wort der Schrift und der Kirche hindurch uns « vergegenwärtigt »,

« gleichzeitig macht ». Durch ihn haben wir die « Erfahrung » und
« Gewißheit » im Glauben.

Dementsprechend ist denn auch der Glaubensgrund einzig Christus
im « Zeugnis des Heiligen Geistes »3, und nicht die Bibel, wie es der
abstrakte Biblizismus will, oder die Kirche, wie es der kirchliche Tradi-
tionalismus vertritt, der in der katholischen Kirche « klassisch

verkörpert » ist (OV 143, 163), aber auch nicht der «mystische Spiritualismus

», weil er von der Mittelbarkeit der geschichtlichen Offenbarung
absieht.

Während Brunner früher das Glauben nicht als Akt des Menschen,
sondern Gottes auffaßte 4, sagt er jetzt ausdrücklich : « So gewiß die

1 Ordnung kann man im Sinne Brunners bestimmen als unpersönliche
Auswirkung des Willens Gottes im « Gesetz ».

2 Theologie und Kirche, in ZdZ 8 (1930), 409.
3 « Der Grund, die Autorität, die mich zum Glauben bewegt, ist keine

andere als Jesus Christus selbst, so wie er mich aus der Heiligen Schrift heraus
durch den Heiligen Geist anredet als mein Herr und mein Erlöser. Das ist es,
was die Alten das testimonium Spiritus sancti nannten» (OV 166).

4 The Word and the World, 81.

Divus Thomas 7



98 Der Glaube als Personbegegnung

Bibel den Glauben das Werk und die Gabe des Heiligen Geistes nennt,
so gewiß sagt sie niemals : der Heilige Geist glaubt in mir, sondern ich
glaube durch den Heiligen Geist. »1

Der Glaube ist also nicht nur ein Vollzug im Menschen, sondern
des Menschen. Der Mensch tut zweierlei im Glaubensvollzug :2 er
erkennt seine Sünderexistenz, seinen Lebenswiderspruch als Ergebnis
seines natürlichen Lebens nach dem Gesetze, und dieses Erkennen ist
eine « verzweifelte Selbsterkenntnis », der « Akt der Buße » oder der
Reue, die « Bankerotterklärung des eigenen Ich »3. Auf diesen « ersten

Akt des Glaubens », auf diese Bewegung « nach unten » folgt ein zweiter
Akt : die Bewegung « nach oben ». Sie ist das Ja zum Gnadenwort, die

vertrauensvolle, personhafte Gebetsantwort auf den göttlichen Anruf :

die Personbegegnung. Daß nun beide Akte dieser « doppelten Bewegung »

einander voraussetzen, darin besteht die auf Luthers Verhältnisbestimmung

von « Gesetz und Evangelium » zurückgeführte Dialektik von Buße
und Glaube4 : Der Glaube wird nur vollzogen, wenn der Mensch an
seiner Sünderexistenz verzweifelt ; und doch kann er das erst dann recht,
wenn er glaubt, und zwar aus Gnade und « von Herzen » Wenn aber
der Glaube nicht ein den ganzen Menschen erfassender « Herzensglaube »,

sondern eine « bloße theoretische Überzeugung, ein bloßer Kopfglaube,
eine theologische Idee, intellektuelle Zustimmung zu der Lehre der
Kirche » ist5, dann kann er auch nicht die Verzweiflung an der eigenen
Sünderexistenz bewirken. Und « nur vom 'herzlichen' Glauben gilt, daß

er 'in der Liebe sich wirksam erweist' ; er ist der lebendige und lebendig
machende Glaube, während der bloße Kopfglaube eine wertlose Glaubensimitation

ist, die keine wirkliche Existenzveränderung bedeutet oder
bewirkt. Dieser Kopfglaube aber ist dasselbe wie der Lehrglaube, der

Herzensglaube dasselbe wie die Personbegegnung » (OV 424).

[Fortsetzung folgt.)

1 Natur und Gnade, 20 ; Vom Werk des Heiligen Geistes, 15 ; WB 75.
2 Zum folgenden vgl. hauptsächlich : OV 24. Kap.
3 « Auch der Glaube vollzieht sich in einem Denken » ; aber es ist ein

Umdenken, eine gEti-voia (OV 213). « Darin daß das Subjekt dieses Aufbrechen der
in sich gekrümmten, autonomen gesetzlichen Vernunft an sich geschehen läßt,
vollzieht sich das zum Glauben Kommen» (MW 552).

4 Wir können auf dieses Thema und auf die mit ihm zusammenhängende
ziemlich verwickelte Lehre von der dialektischen Anknüpfung des Glaubens (oder
der Gnade) im « natürlichen » Menschen hier nicht eingehen, wenn der Rahmen
unserer Darstellung gewahrt bleiben soll.

6 Das Wort Gottes und der moderne Mensch, 102.


	Der Glaube als Personbegegnung : zur Kernfrage der Theologie Emil Brunners

