Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Der Glaube als Personbegegnung : zur Kernfrage der Theologie Emil
Brunners

Autor: Volken, Lorenz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762232

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Glaube als Personbegegnung
Zur Kernfrage der Theologie Emil Brunners

Von Lorenz VOLKEN M. S.

Seitdem die schmerzliche Wunde der Glaubensspaltung klafft, sind
sich die protestantische und katholische Theologie selten oder nie so
offen begegnet wie in unsern Tagen. Diese Tatsache haben wir vornehm-
lich Karl Barth und Emil Brunner zu verdanken. Auf der Suche nach
dem Wesen des Christlichen, haben diese Theologen entdeckt, daB
manches Katholische nicht so unchristlich und unbiblisch ist, wie es
das protestantische Bekenntnis in den letzten Jahrhunderten durchwegs
vertrat. Trotzdem diirfen wir aber nicht annehmen, es entstiinden An-
sitze zu einer grundsditzlichen Einigung. Die wesentlichen Unterschiede
bestehen immer noch ; sie werden sogar deutlicher gesehen, bewuBter
gesetzt. So ist nach Karl Barth die in die katholische Theologie ein-
gebaute Analogia entis «die Erfindung des Antichrist »1, und Brunner 2
hilt den katholischen Glaubensbegriff, den «autoritiren Lehrglauben »,
fiir die « schwerste Fehlentwicklung des Christentums » (OV 8) und « die
groBte Tragodie der gesamten Kirchengeschichte » (OV 40) : dieses « ver-
heerende », « groBe MiBverstindnis des Glaubens », ist «eines der ver-
hiangnisvollsten Ereignisse in der christlichen Kirche und darum auch
in der abendlindischen Weltgeschichte ... Es ist gar nicht auszu-
denken, was aus der Geschichte der Menschheit geworden wire, wenn
dieses MiBverstindnis nicht geschehen wire. » 2

! Kirchliche Dogmatik (1932), I, 1, viIII

2 Wir zitieren seine &fters angefithrten Werke so: GF = Glaube und For-
schung (1943) ; OV = Offenbarung und Vernunft (1941) ; MW = Der Mensch im
Widerspruch (1941) ; WB = Wahrheit als Begegnung (1937) ; GO = Das Gebot
und die Ordnungen (1932, photomechanischer Neudruck 1939) ; ZdZ bezeichnet
die Zeitschrift : Zwischen den Zeiten. — Von den Schriften, die ohne Angaben
der Verfasser angefiihrt werden, gilt folgendes : sind sie lateinisch, so stammen
sie vom heiligen Thomas von Aquin, sonst aber von Brunner.

3 Das groBe MiBverstindnis, in: Der GrundriB, 1 (1939), 294. Vgl. dazu:
Der Kampf des Christen in der Gegenwart, 16 ; OV 156 ; und WB 12 und 13,
wo Brunner die « intellektualistische Umprigung des Offenbarungs- und Glaubens-
verstindnisses » mit einer Krankheit vergleicht. Diese bestehe « bildlich gesprochen,



Der Glaube als Personbegegnung 81

In der Auseinandersetzung mit der katholischen Theologie geht es
Barth um die Analogie, Brunner aber um den Glaubensbegriff. Man
hat nun von katholischer Seite die entscheidende Frage bei Barth schon
mehrmals erértert ; aber Brunner gegeniiber ist das noch nicht geschehen.
Und doch iibt Brunner, wenn auch nicht den tiefern, so jedenfalls den
breitern Einflu aus. Hier schweigen, hieBe nicht nur ein in der Bibel
nur einseitig begriindetes Glaubensverstindnis als das echt biblische,
sondern auch ein Zerrbild der katholischen Glaubensauffassung als
getreue Darstellung anerkennen, das « groBe MiBverstandnis » bejahen !
Eine Klarstellung ist hier vor allem darum erforderlich, weil Brunner
einerseits katholische Lehren in seiner protestantischen Auffassung ver-
wertet und anderseits den katholischen Glaubensbegriff, wenn er ihn
von seinem Glaubensverstindnis am schirfsten abgrenzen will, in seinem
Wesenskern milversteht. Gerade die Glaubensauffassung scheidet im
Grunde zwischen protestantisch und katholisch!, und sie ist auch
Zentrum und Ziel der Theologie Brunners. Er hat denn auch von der
Kirche gefordert, es sei ihre erste und wichtigste Aufgabe, den christ-
lichen Glauben wiederum zu entdecken 2.

Brunner ging es immer schon um diesen Glauben ; er hat ihn aber
nicht immer gleich verstanden. Bald nachdem er sich fiir die dialek-
tische Theologie entschieden hatte, stellte er klar die «eristische » These
auf : der Glaube ist weder Erlebnis im Sinne des romantischen, pietisti-
schen Subjektivismus noch Erkenntnis im Sinne des rationalistischen,
orthodoxen Objektivismus.

Zunichst beschiftigt ihn zwar mehr der Glaube in seinem Gegensatz
zum Subjektivismus, wie er ihn vor allem in der Lehre und im Leben
des Protestantismus sieht : Glaube hei3t hier das Heraustreten aus der
schwiilen, ddimmrigen und wechselnden Atmosphire des religiésen Erleb-

nicht in einem lokalisierten Geschwiir oder in einer Deformation eines Organs,
sondern in einer Verderbnis des Blutes, die sich in allen Organen, aber nur ganz
heimlich, verderblich geltend macht.» Vgl. dazu auch : Die Lehre vom Heiligen
Geiste (Kirchl. Zeitfragen 15), 16-17.

1 Darum iibertrifft die protestantische Neuerung an Folgenschwere, Wucht
und Dauer die alten Hiresien, weil es ihr letztlich nicht um ein anderes Verstindnis
gewisser Glaubensinhalte ging — und wiren dies auch die wichtigsten wie z. B.
die trinitarischen und christologischen — sondern um einen neuen Glaubensbegriff,
wodurch dann, wie die Geschichte es auch bewies, iiberhaupt alles in Frage
gestellt werden konnte. '

? « For the Church it is a question first and foremost of discovering anew
what Christian faith is.» Secularism as Problem of the Church, in: The Inter-
national Review of Missions, 19 (1980), 511.

Divus Thomas 6



82 Der Glaube als Personbegegnung

nisses in den luftleeren Raum der gottlichen Wahrheit ; der Glaube ist
ein « Sprung aus dem Psychischen », « das Absehen von allem Seelischen »,
die titig demiitige Anerkennung, daB nur das Ganz-Andere das eigent-
lich Eigene sei: er ist das Horen (das Echo) des jenseitigen Wortes
Gottes.

Doch wie Brunner nach einigen Jahren sieht, daB der religiose
Subjektivismus vor allem durch die wuchtigen Schlige der dialektischen
Theologie als herrschende Front durchbrochen und iiberwunden wird,
und daB die protestantische Theologie einem anderen Extrem, einem
gewissen Objektivismus zu erliegen droht, da setzt er seine Krifte haupt-
sachlich gegen diesen Objektivismus ein, dessen schirfste und schlimmste
Ausprigung er in der protestantischen Orthodoxie erkennt. Jetzt geht
er besonders darauf aus, nachzuweisen, daB der Glaube Befreiung von
allem lebensfeindlichen Etwas, Befreiung von Formeln und Gesetzen sei.
Brunner faft diesen Gedanken umso schirfer und eindeutiger, je mehr
er den « Lutherischen » Begriff des Worfes mit dem neuen Ebner’schen
Personbegriff verbindet. Daraus entwickelt sich ein neuer, ganz person-
hafter Glaubensbegriff1, den er erst in den Vorlesungen : « Wahrheit als
Begegnung » (1937) vollig klar umschrieben hat. In dieser Entwicklung
kam ihm folgende Erkenntnis zum vollen Bewulitsein : der neuere reli-
gidse Objektivismus, die intellektualistische « Umprdgung » des urspriing-
lichen, « echt biblischen » Glaubensbegriffes riihrt letztlich nicht von der
Orthodoxie her, sondern vom «katholischen Objektivismus», vom
« katholischen Glaubensbegriff », in dem die protestantische Orthodoxie
eigentlich wurzelt 2. Und die urspriingliche, extrem subjektivistische
Reaktion gegen den religisen Objektivismus war nicht der protestan-
tische Pietismus, sondern die katholische Mystik.

Wir befassen uns hier nur mit dem spitern personalistischen

! Frither (noch 1928) erklirt Brunner an entscheidender Stelle, daB «der
Glaube nichts anderes als das Fiirwahrhalten » der gottlichen Mitteilung eines
wunderbaren iibernatiirlichen Wissens von Gott und gottlichen Dingen sei (Die
Mystik und das Wort, 81); jetzt schlieBt der gleiche biblisch-reformatorische
Glaube alles « Fiirwahrhalten » und die « gdttlichen Dinge» (wie eben alles, was
sachlich ist und in der Mehrzahl steht) aus seinem Wesen schlechthin aus. Und
war der Glaube frither, das « Absehen von allem Seelischen», «schlechthinige
Passivitit » (Religionsphilosophie, 12, 31), blo8 Echo (Der Mittler, 358, 351),
so ist er nun vollpersonliche Entscheidung, die Begegnung des freien, selbsttitigen
Menschen mit Gott. '

2 « Orthodoxie ist — mag sie sich in ihren Glaubensinhalten und ihren
kirchlichen Postulaten noch so antikatholisch gebdrden — ihrem Wesen nach
katholisch » (WB 22).



Der Glaube als Personbegegnung 83

Glaubensbegriff, dem der «katholische» als schlimmste Verzerrung
gegeniibergestellt wird ; ihn wollen wir kritisch beleuchten. Diese
kritische Beleuchtung setzt aber notwendig eine Kenntnis der Glaubens-
auffassung Brunners voraus.

I. Brunners « Glaubensverstindnis » !

Um Brunners Glaubensauffassung recht zu verstehen, tun wir gut,
dreierlei auseinanderzuhalten : die Voraussetzungen dieser Auffassung,
das Wesen und den Vollzug des Glaubens.

1. Voraussetzungen

In Brunners Glaubensverstindnis gibt es nicht nur theologische,
sondern auch philosophische Voraussetzungen. Er hat in die Mitte
seiner Theologie den Grundgedanken jener religiosen (!) Existential-
philosophie eingebaut, die Ferdinand Ebner und Martin Buber als Du-
Ich-Philosophie begriindet haben 2. Zunichst ein Wort iiber diesen
Grundgedanken. Wir wollen versuchen, ihn klar zu fassen.

Es gibt ein zweifaches Sein : ein personliches und ein unpersonliches.
Das personliche Sein ist das Sein des Geistes, des Du und des Ich.
Der Geist aber ist ein bezogenes Sein ; Du und Ich bestehen nur in
gegenseitiger Wesensbeziehung. So hat das Ich sein eigenes Wesen und
Sein in der « Du-Beziehung », das hei3t, im aktualen Sich-selbst-schenken
von Du und Ich im Wort. Das Ich steht also wesentlich im « Verhéltnis-
sein » zu einem Du, das irgendwie jeder Mensch sein kann, aber letzt-
lich doch nur Gott allein im vollen Sinne ist. — Nur das personliche
Sein ist wirkliches Sein, wirkliche Wahrheit.

Zum unpersonlichen Sein gehért nun alles, was auBerhalb der
Du-Ich-Beziehung steht : es ist der Gegenstand des abstrakten, «ich-
einsamen » Denkens, ein Objekt, das zeitlos «ist und weset ». Es ist

1 Hier wird nur skizzenhaft das Wesentliche umrissen. Eine ausfiithrliche,
kritische Darstellung bietet meine (1945 in Fryburg als Dissertation eingereichte)
Schrift : Der Glaube bei Emil Brunner.

? Vgl. hierzu die Quellen : F. Ebner, Das Wort und die geistigen Realitaten
(1921) ; Wort und Liebe (1935) ; M. Buber, Ich und Du (1923) ; dann die kritischen
Darstellungen : J. Cullberg, Das Du und die Wirklichkeit, in : Uppsala Universitets
Arsskrift, Teologi I (1938) ; K. Heim, Glauben und Denken (1931); Th. Stein-
biichel, Umbruch des Denkens, Die Frage nach der christlichen Existenz, er-
liutert an F. Ebners Menschdeutung. — Guten Aufschluf geben hier auch die
Werke Gogartens, Brunners und mancher anderer protestantischen Theologen und
Philosophen.



84 Der Glaube als Personbegegnung

unwirklich, weil es abstrakt ist. Es wird auch « Etwas », « Es », « Ding »,
« Substanz », und «Sein der Welt » genannt.

Den zwei Arten des Seins entsprechen nun auch zwei Arten des
Erkennens » : das (personhafte) Begegnen und das (unpersonliche)
Denken. Diese beiden Erkenntnisarten unterscheiden sich durch den
Gegenstand, den Ursprung und das Subjekt des Erkennens. Die eine
hat zum Gegenstand die Person, das Du oder Ich, die andere das Objekt,
das Es. Das Begegnen vollzieht sich nur durch Sicheréffnen, Sich-
erschlieBen des andern und vom andern her; das Denken aber ist
wesentlich Erkenntnis « aus mir ». Beim Begegnen ist das erkennende
Subjekt die ganze Person in ihrem Totalakt der Hingabe, des voélligen
ErschlieBens ihrer selbst ; beim Denken jedoch ist es die objektivierende,
bloBe Vernunft, deren Wesen hier nicht im wahren Sinn als Vernehmen
des Wortes — Vernunft kommt von vernehmen —, sondern als ein
Sehen, ein Erfassen des «nachbarlosen » Begriffes, als ein « Es-sich-
selbst-sagen-konnen » verstanden wird.

Die neue (begegnende) Erkenntnis hat sogar eine andere Aussage-
weise. Es kann hier nicht mehr heiBen : das und das 7s¢, das Ich oder
Du #st; sondern nur : Ich bin, Du bistt. Es geht der Du-Ich-Philosophie
um die Entdeckung des Du, die nach Karl Heim « genau so folgenschwer
ist wie die Ich-Entdeckung des Idealismus ... und Kants Kopernika-
nische Tat »2 Mit ihr beginnt nach Brunner eine « Kopernikanische
Revolution des Denkens » 3, Bisher vollzog sich alles Erkennen in der
Zange des Objekt-Subjekt-Gegensatzes, die neue « Erkenntnis als Begeg-
nung » eréffnet sich nur im Swubjekt-Subjelkt-Verhilinis.

Der Leser moge diese philosophischen Voraussetzungen gut vor
Augen behalten, wenn wir jetzt auf die theologischen Vorausset-
zungen, oder vielmehr : Grundlagen des Glaubensverstindnisses hin-
weisen.

1 F. Ebner, Das Wort und die geistigen Realititen, 167, 108, 110 : « Das
Ich ‘ist’, aber ich bin»; 172: « Bin bist ist das Verbum der Existentialaussage
fiir die geistigen» Realititen; Ist und Sind dienen aber «in der Sphire des
abstrakten Denkens zur Behauptung der Existenz des Substanziellen ».

2 Glauben und Denken (1931), 406.

3 Mit Ebners Grundgedanken «ist die ganze Philosophie von Heraklit und
Plato bis auf Hegel — und wenn man so will, bis auf Nietzsche, Bergson und
Scheler — aus den Angeln gehoben ... Nicht bloB eine ganze Dimension fehlt
dem abendlindischen Denken, sondern mit dieser Dimension : die Wirklich-
keit». So Brummer in: H. Jone; Fir F. Ebner, Stimmen der Freunde (1935),
14-15. Vgl. dazu MW VIII und 173, 297.



Der Glaube als Personbegegnung 85

Was Brunner unter Glaube versteht, hilt er fiir das « echte biblische
Glaubensverstindnis ». Wie und auf welche Stellen er seine Auffassung
in der Bibel begriindet, zeigt er am besten durch folgende Erkliarung :
Was Glaube ist, kann man «nicht mit einer Definition ausdriicken.
Man braucht viele Worter sehr verschiedener Art, um zu fassen, was
damit gemeint ist. Einige solche Woérter, mit denen das Neue Testa-
ment den Begriff ‘Glaube’ umschreibt, sind : Gottes Wort héren und
bewahren, Gott erkennen und anerkennen, Gott vertrauen — dem Gott,
der sich in Christus unser annimmt —, Gott gehorchen ; der Apostel
Paulus liebt besonders die Zusammenstellung ‘Glaubensgehorsam’. Aber
es werden auch ganz andere Umschreibungen gebraucht : Jesus Christus
anziehen, in Jesus Christus sein, in ihm bleiben, ihn annehmen, ihm
sich unterwerfen, ihm angehdren, den neuen Menschen anziehen ...
Oder wieder : mit Jesus Christus, dem Gekreuzigten, sterben und mit
ihm, dem Auferstandenen, leben ... Der Glaube ist das rechte
Personverhiltnis zwischen dem Menschen und Gott.»1 — Das ist
der Glaube in seiner (paulinischen) « Sinntiefe und -weite » ; Brunner
geht es eben darum, «aus dem Gesamtzeugnis des Neuen Testa-
mentes heraus dem Glaubensbegriff seinen vollen Gehalt zu geben »
(OV 113-114).

Aber « dieser echt biblische Glaubensbegriff ist in der Kirche schon
frith verloren gegangen, wie er denn schon im Neuen Testament nicht
durchgehend mit derselben Klarheit ausgesprochen wird (Brunner denkt
an den Jakobusbrief und die Pastoralbriefe). An seine Stelle ist das
getreten, was wir den ‘katholischen’ Glaubensbegriff nennen kénnen »
(OV 38).

Wir tun gut, hier sogleich zu fragen : Was versteht Brunner unter
dem « katholischen » Glaubensbegriff ? Dieser ist nach ihm der « autori-
tare Lehrglaube », d. h. : das Firwahrhalten der kirchlichen (und bib-
lischen) Lehren auf Grund menschlicher Autoritit 2. Die Lehre wird
hier zum Gegenstand, das Fiirwahrhalten zum Akt und die (mensch-
liche) Autoritit zum Grund des Glaubens.

DaB der Glaubensgegenstand wesentlich Lehre ist, das ist hier ent-
scheidend. Und es bleibt sich grundsitzlich gleich, ob die Lehre « iiber-

1 Der GrundriB, 1 (1939), 295. « Der Glaube ist im Neuen Testament ein
Verhiltnis von Person zu Person» (OV 8).

2 GF 5; WB 12, 78; OV 38, 174 : Der «falsche Autoritdtsglaube » ist die
« Hinnahme einer Lehre auf Grund der sie verbiirgenden menschlichen Autori-
tiaten »,



86 Der Glaube als Personbegegnung

natiirlich » und geoffenbart sei oder nicht; denn die Lehre als solche
macht das personhafte Gotteswort zur fixierten, « verfiigbaren» mensch-
lichen GroBe : die Lehre gehért ihrem Wesen nach in die begriffliche
« Objektwelt », in das Bereich des « Es». Man glaubt hier nicht an
« Jemand » ; man glaubt nur «etwas»: Sdtze, Dogmen und Dinge.
Auch an Gott oder Christus wird nur geglaubt, insofern sie « Bestand-
teile » der Lehre sind (OV 153).

Die intellektualistische, entpersénlichende Umprigung des Glau-
bensgegenstandes wirkt sich unmittelbar auf den Glaubensakt aus. An
Stelle des Begegnens tritt das Fiirwahrhalten (Zustimmen, Annehmen),
und das ist eine «apriorische Anerkennung der Autoritit» (OV 38;
GF 5), die « Unterwerfung unter das kirchliche Diktat ... die Unmiin-
digkeit des menschlichen Geistes, Heteronomie, Menschenknechtschaft »
(OV 180). Als « heteronome Uberzeugung von Nicht-Erkanntem »
kann dieser Glaubensakt auch nicht mehr sein als eine «mindere »,
« unvollkommene Vorstufe der Erkenntnis oder des Wissens, etwas, was
erst hinterher durch verniinftige Begriindung zum Wissen (‘zur Er-
kenntnis’) werden soll — wie dies seit Augustin und Anselm die An-
schauung der scholastischen Theologie ist » (OV 174-175). So unter-
scheidet sich dieser Glaube, insofern er Erkenntnis sein soll, nicht
wesentlich, « dimensional » vom Denken: vom wissenschaftlichen, philo-
sophischen und theologischen Erkennen.

Der Glaubensgrund im « katholischen » Glaubensbegriff ist die
(menschliche) Autoritit der Kirche und der Bibel (GF 5-6 ; OV 174, 180).
Der Glaube ist hier iiberhaupt « eine Leistung des Menschen und darum
gerade nicht Geschenk Gottes » (OV 179-180). Begreiflich, daB er « falsch
und tot » ist. Auch ist es « ganz verstindlich, daB die katholische Theo-
logie diesem Glauben keine rechtfertigende, wiedergebirende, person-
schaffende Kraft zutraut, daB darum solcher ‘Glaube’ durch die ‘Liebe’
erginzt werden muB. Die fides informis — jener Glaube, den ‘auch
die Teufel haben’ (Jac. 2, 19) — muB erst caritate formata werden ...
Aus den zwei bibelfremden Elementen, autoritirer Lehrglaube und
mystische Liebe soll das rekonstruiert werden, was in der Bibel n{oric,
Glaube heiBt » (OV 39).

Die (katholische) Kirche hat also in der Ubermittlung des bib-
lischen Glaubensbegriffes vollig versagt. Warum ? Darum, weil sie einer
groBen Versuchung unterlegen ist : sie suchte « Sicherungen »; sie wollte
der Gefahr der Irrlehren dadurch entgehen, daB sie wie die Hiretiker
begrifflich fixierte, darum sicher faBbare und verfiigbare Lehren auf-



Der Glaube als Personbegegnung , 87

stellte und diese Lehren — hier setzt nun das « groBe MiBverstindnis »
eigentlich ein! — zum Glaubensgegenstand machte.

So blieb es bis zum 16. Jahrhundert : « In der Reformation wurde
dieser katholische Glaubensbegriff als MiBverstindnis dessen, was im
Neuen Testament Glaube heiBt, erkannt und das biblische Glaubens-
verstindnis wieder hergestellt. Ja, in dieser Riickkehr zum biblischen
Glaubensverstindnis besteht die Reformation. Darum und um nichts
anderes ging es, daB der Glaube die personhafte Begegnung mit dem
uns in Jesus Christus personhaft begegnenden Gott ist. »1!

Diese richtige Erkenntnis verdunkelte sich aber bald. Ja, schon
gleich nach der «ersten Reformationsgeneration », in die Brunner die
Reformatoren : Calvin, Zwingli und Melanchthon schon nicht mehr ein-
bezieht, kam es rasch zu einem schlimmen Riickfall in den « katholischen
Objektivismus ». Das geschah in der Orthodoxie, die nicht nur der An-
fang war, sondern auch irgendwie die Ursache aller Zerfallserscheinungen
der protestantischen Theologie (Rationalismus, romantischer Pietismus,
Historismus) und des Glaubens bis in unsere Tage, wo wir eine bedeu-
tende theologische Erneuerung erleben, deren Sinn « nichts anderes als
die Wiedergewinnung des biblischen Glaubensverstindnisses » ist 2.

2. Das Wesen des Glaubens

Brunner beschreibt diesen wiedergewonnenen (nach 400 Jahren
endlich) « wiederentdeckten » biblisch-reformatorischen Glauben auf ver-
schiedene Art. « Der Glaube ist die Antwort des Ichs auf den Ruf des
gottlichen Du»; er ist personliche, verantwortliche Entscheidung 3.
« Glaube ist das Nein zur Siinde » (MW 501), das « Gliedwerden am Leibe
Christi » (WB 124). «Glaube ist re-sponsio, Antwort auf Gottes Wort,
ein Personakt : Erkenntnis, Bejahung, Vertrauen, Gehorsam. » ¢ Er ist
«nichts anderes als der Empfang der Gottesliebe »3. Er ist Person-

1 OV 10 ; vgl. die Parallelstelle in : Der GrundriB, 1 (1939), 297: « Die Refor-
mation war in erster Linie die Durchbrechung dieser — inzwischen tausend Jahre
alt gewordenen — verheerenden Lehrtradition und die Riickkehr zum biblischen
Glaubensbegriff. Darum ging es — nicht um den Papst, nicht um einzelne wie
immer wichtige Lehren, nicht einmal um die Rechtfertigungslehre, sondern um
das Verstindnis des Glaubens schlechthin. Glaube wurde aber wieder verstanden
als die personhafte Entsprechung zur personhaften Gottesoffenbarung. »

2 Der GrundriB, ebd. 298.

3 The Word and the World (1932), 28, 72, 75: « It (faith) is the answer of
the Ego to the call (an andern Stellen : challenge) of the divine « Thou. »

¢ Vom Werk des Heiligen Geistes (19384), 43 ; WB 52.

5 OV 117 ; MW 508, 510 ; Gerechtigkeit (1943), 66, 149.



38 Der Glaube als Personbegegnung

wandlung, Wiedergeburt, vollpersonliches Jasagen und Jatun : der Total-
akt der Person .

Was Brunner in diesen und andern Umschreibungen sagen will,
ist alles in der einen Bestimmung enthalten : Der Glaube ist die Person-
begegnung . Wenn wir nach dem Wesen des Glaubens im Sinne Brunners
fragen, so brauchen wir also nur zu wissen, was er unter « Person-
begegnung » versteht. Was heilt hier Person ? Das ist die Frage nach
dem Gegenstand des Glaubens. Was heif3t hier Begegnung ? Das ist
di¢ Frage nach dem Akt des Glaubens.

a) Der Gegenstand des Glaubens.

Person im allgemeinen besagt nach Brunner — ungefihr wie in
der existenzialen Du-Philosophie — ein « dubezogenes » Sein, ein «im
Verhiltnis sein » 3, das « Sein-in-Gemeinschaft », das « Ich-in-Gemein-
schaft » (GO 482, 495 ; 16 W 223). Im Glauben geht es selbstverstind-
lich um die géttliche Person: « Der Glaube des Christen hat keinen
andern Gegenstand als Jesus Christus, Gott in seiner Personoffenbarung »
(OV 38).

Der Glaubensgegenstand wird ndher beschrieben als « Gott in seiner
Personoffenbarung ». Wenn wir an Christus glauben, so glauben wir
zunichst an « Gott ». Aber das ist nicht ein « Gott an sich », wie ihn
die Scholastik versteht, so etwas wie eine « Idee der Ideen » : ein Abstrak-
tum ; sondern er ist der « Gott der personalen Korrespondenz », d. h. :
er ist «von vornherein der Gott der Menschen »4, der « Gott zum
Menschen hin », « der Menschengott » (WB 33, 34 ; GO 175). Wir haben
es hier nicht mit « abstrakt-sichlichen », sondern nur mit « personalen »
Begriffen zu tun. Gott ist, wie jede Person, ein « bezogenes Sein »,

Dieses wesentliche Bezogensein Gottes zum Menschen besteht,
biblisch und konkret gesprochen, im doppelten Verhiltnis der Herrschaft
und Gemeinschaft (WB 33-46). Gott ist der Herr, und Gott ist die Liebe.
So bestimmt die Bibel das Wesen Gottes. Nun aber wire Gott nicht
eigentlich Herr, wenn ihn nicht Jemand als solchen erkinnte und an-
erkinnte, und doch kénnte hinwiederum dieser Jemand : der Mensch

1 Diese Bestimmungen finden sich 6fters in WB, OV, MW und in The Word
and the World.

2 OV 379,9,387,175; MW 205 ; WB 56, 84 ; GF 5, 6 ; Religionsphilosophie, 77 ;
Gott und Mensch, 12, 23. Das Christentum und die Méchte der Zeit, in : Neue
Schw. Rundschau 7 (1939), 475.

3 MW 222. Hier «definiert» Brunner fast wortlich wie S. Kierkegaard,
z. B. in « Krankheit zum Tode», Wke (Schrempf) VIII, 10.

% Schicksal und Freiheit, in : Neue Schw. Rundschau 5 (1938), 534.



Der Glaube als Personbegegnung 89

als selbstdndiger, freier Knecht, ihn nicht erkennen und anerkennen,
wenn Gott nicht die Liebe wire, wenn Gott sich nicht diesem Jemand
erschldsse, sich ihm schenkte, ihn liebte. Herrschaft und Gemeinschaft
Gottes sind die urparadox sich gegenseitig fordernden «biblischen Grund-
begriffe des gottlichen Wesens» (OV 47). Wenn nun diesem Begriff
« Gott » noch hinzugefiigt wird : «in seiner Personoffenbarung », so will
das nichts anderes besagen als: der in Jesus Christus aktual sich mit-
teilende, sich bekundende Gott. Nun aber nennt die Schrift Jesus
Christus «die Wahrheit» und «das Wort ».

Brunner gibt sich alle Miithe, um zu verhiiten, da8 man diese zwei
Ausdriicke mit den gleichnamigen philosophischen oder populiren
Begriffen verwechsle ; denn in dieser Verwechslung sieht er den ent-
scheidenden Schritt zur intellektualistischen Verdiinnung des Glaubens-
begriffes. Es gibt « zweierlei Wahrheit », die biblische oder die « Glaubens-
wahrheit » und die weltliche oder die « Vernunftwahrheit » 1.

Die Glaubenswahrheit ist erstens personhaft, d.h.: sie ist nicht
abstrakt, sondern ein konkret-aktuales, sich selbst frei erschlieBendes
Sein. Sie steht mir, dem Glaubenden, nicht als ein objektiviertes « Et-
was », ein « Es», sondern als « Du» gegeniiber, das sich mir eréffnet. Die
Glaubenswahrheit ist zwezfens niemals eine ruhende oder «stehende »,
sondern immer (auch nachdem sie bekannt geworden) eine « geschehende
Wahrheit » : eine Wahrheit, die « geworden ist » (Joh. 1, 12). Und weil
sie « Geschehnis », « Tat » ist, darum ist in ihr — dritfens — Wahrheit
und Wirklichkeit, Wahrheit und Leben eins.

Ganz anders die Vernunftwahrhert! Sie ist wesentlich unpersénlich,
sdchlich-abstrakt : eben eine « Es-Wahrheit » im Gegensatz zur « Du-
Wabhrheit ». Vernunftwahrheit heiBt sie, weil sie von der « icheinsamen »
Vernunft erkannt wird. Diese Vernunft erkennt aber nur denkend. Und
alles, was gedacht wird — und wire es auch die gottliche oder mensch-
liche Person — ist abstrakt und unwirklich®. Hier geht es um eine
Wahrheit, die da «ist und weset ». Man kann sie ganz unbeteiligt an-
schauen, in ein Denksystem, in ein Begriffsnetz einreihen. Ihr fehlt das
Leben.

1 Man darf nie vergessen, « daB es zweierlei Wahrheit gibt: die unpersdén-
liche Wahrheit des Wissens und die persdénliche Wahrheit des Glaubens, die
autonom in mir selbst liegende Wahrheit der Vernunft und die Mitteilungswahr-
heit der Offenbarung». Theologie und Kirche, in ZdZ 8 (1930), 413. Vgl. dazu
und zum folgenden : OV 24, Kap.; The Word and the World, 1. Kap. und das
ganze Buch: WB.

2 Religionsphilosophie, 36 ; der Mittler, 498.



90 Der Glaube als Personbegegnung

Damit haben wir den Wesensunterschied der beiden Wahrheits-
begriffe angedeutet. Aber fast ebenso wichtig wie dieser Wesensunter-
schied erscheint Brunner ihr Unterschied im Ursprung. Wihrend die
Vernunftwahrheit « Wahrheit von mir aus» ist, die in mir, dem Er-
kennenden, schlummernd liegt und nur irgendwie — gleichgiiltig, ob
durch mich selbst oder durch einen andern von aullen her — aufgeweckt,
erinnert zu werden braucht, um erkannt zu sein, ist aber die Glaubens-
wahrheit (Christuswahrheit, Offenbarungswahrheit) wesensnotwendig von
einem andern und von auBen «gegeben »l. «Gott kommt in Jesus
Christus in persona auf uns zu und ist nur in diesem Geschehen unser
wirkliches Du» (OV 404). Kurz : « Diese Wahrheit ist Personbegegnung.» 2

Christus, der Glaubensgegenstand, ist nicht nur die Wabhrheit,
sondern auch das Wort, das hier, ebenso wie die Wahrheit, scharf vom
gleichnamigen philosophischen Begriff, der Logosidee zu unterscheiden
ist. « Das Wort » ist nicht eine Mitteilung von einem abstrakt-sichlichen
Gedankending, einem Etwas, sondern eine konkrete Personmitteilung,
wobei die Mitteilung und die mitgeteilte Person eins sind. Das (Person-)
Wort gehort nicht in den Bereich des zeitlos und allgemein « Seienden » ;
es ist in der Zeit « geworden » (Joh. 1, 14; 1, 17) : ein « Geschehnis »,
ein « Tatwort » muf3 es sein. Und darum kann Brunner nicht genug
die absolute Einmaligkeit und Geschichtlichkeit des Glaubensgegen-
standes betonen.

Aus dem Gesagten wird nun eine wichtige Kampfthese leicht ver-
standlich : Lehre kann niemals Glaubensgegenstand sein (OV 153 ; GF 5).
Lehre ist niamlich nur ein « Zeichen », die « begriffliche Fassung » eines
abstrakt-sichlichen Inhaltes, d. h. alles dessen, was als Vernunftwahr-

1 Brunner setzt in seiner Offenbarungs- und Glaubensauffassung voraus, daB
die platonische Anamnesis-Lehre notwendig und nur beim « natiirlichen », glaubens-
losen Menschen, beim Siinder zutrifft. Er denkt, grundsitzlich wenigstens, wie
S. Kierkegaard : Ein Lehrer kann mir, dem Wahrheitssucher, nur « Hebammen-
dienste » leisten (Sokrates!), d.h. Veranlassung sein, mich der Wahrheit zu
erinnern, die ich selbst in mir habe. Diese Wahrheit ist gerade « Unwahrheit »
(Br. wiirde sagen : unwirkliche Wahrheit, « Halbwahrheit»). Soll ich zur (wirk-
lichen) Wahrheit gelangen, so mufB3 diese vom Lehrer selbst, also von auBen
kommen. Das geschieht nun tatsichlich durch die Offenbarung, «im Augen-
blick » — d. h. hier, in Jesus Christus als Gott und Mensch zugleich — in dem
Gott als Lehrer und Erldser érscheint, der Gott, der dem Menschen die Wahrheit
ist und der ihm diese zugleich mit den Bedingungen zu deren Erkenntnis gibt.
Vgl. hiezu besonders: S. K., « Philosophische Brocken», 1. Kap.

2 OV 366. « Wahrheit ist — wie Gnade — Begegnung Gottes mit dem
Menschen » (WB 106).



Der Glaube als Personbegegnung 91

heit im Gegensatz zur personhaften Glaubenswahrheit dargelegt worden.
Der Glaube lebt nur im Du-Bereich, wihrend die Lehre grundsitzlich
in die Es-Welt, also in eine andere « Dimension » gehort. Diese Fest-
stellung bildet nun auch die Grundlage fiir die Verhiltnisbestimmung
von Personwahrheit (oder -Wort) zur Lehre, wodurch der « echte, bib-
lische » vom « falschen, katholischen » Glaubensbegriff letztlich unter-
schieden wird (WB 67-87). Obwohl einerseits Person (Wahrheit oder
-Wort) und Lehre notwendig, « u#nldsbar » verbunden sind (WB 83), so
bleibt doch anderseits der « dimensionale » Abstand, der uniiberbriick-
bare Abgrund zwischen beiden bestehen, der das Du vom Es trennt.
Von der Lehre zum Glaubensgegenstand kann es, wie vom Es zum Du,
nur einen Hinweis geben. Je mehr und je ndher die Lehre auf die
Person Jesus Christus, auf « I4n selbst » hinweist, desto nidher steht sie
dem Glauben und umgekehrt. So lautet kier das « Gesetz der Beziehungs-
ndhe », durch das Brunner tiberall das Verhiltnis des Géttlichen und
Menschlichen, des Christlichen und des Weltlichen bestimmt 1.

Jedes « Dogma » aber ist Lekre. Darum kann es nie mehr als in
einer Beziehungsnihe zum Glaubensgegenstand stehen ; darum ist es
wesentlich nur ein « Zeichen » (OV 153 ; WB 83) und nie «die Sache
selbst » ; und darum trigt es in sich immer den Charakter des Vor-
laufigen und Verbesserungsbediirftigen. Weil der katholische Glaubens-
begriff die eben erwahnte « Beziehungsnidhe » in Identitidt aufgehen 14Bt,
also jedes einzelne Wort der Schrift und der Kirche als schlechthin
gottliches annimmt, deshalb ist er eigentlich der falsche Bibel- und
Dogmenglaube : der Lehrglaube. Hier wird mit dem menschlichen Wort
Gotzendienst getrieben. . Und das kam aus « der Verwechslung der Wahr-
heit, die Er selbst ist, mit der ideenhaft-theologisch erfaBbaren und
darstellbaren Lehrwahrheit » (OV 150).

1 «... Es geht um die Beziehungsnihe zur unmittelbaren Anrede Gottes
in Jesus Christus selbst. Je unmiBverstindlicher, unzweideutiger eine Lehre auf
jenen Punkt hinweist, je mehr das ‘Etwas’, das gesagt wird, den Gedanken zwingt,
vom ‘Etwas’ auf ‘Thn selbst’ zu schauen, je mehr also das Zeugnis iiber ihn die
Anrede Gottes selbst hérbar macht, desto unmittelbarer ist das Etwas, die Lehre,
mit dem verbunden, um was es in der Heiligen Schrift geht » (WB 87, 85). Siehe
die Verwendung des « Gesetzes der Beziehungsnihe» fiir Glauben und Denken
(Wissen) : OV 378-379; MW 249; GO 483; fir Offenbarung und Vernunft:
OV 413 {. ; fiir das Problem der sichtbaren und unsichtbaren Kirche : GO 514 f. —
Dieses Gesetz entspricht genau dem Satz F. Ebners: « Je mehr sich das Ich in
der natiarlichen Icheinsamkeit der menschlichen Existenz vor dem Du verschlieQt,
desto mehr entwirklicht es die Welt zu einer Projektion.» Das Wort und die
geistigen Realititen, 155.



92 Der Glaube als Personbegegnung

b) Der Glaubensakt.

Der Auffassung vom Glaubensgegenstand entspricht nun jene vom
Glaubensakt. Glauben hei3t der absoluten Du-Wahrheit, der Person
Jesus Christus begegnen. Und dieses Begegnen ist, vom Menschen aus
gesehen, «der Totalakt der Person », oder einfach : «der Personakt »,
der freilich die Akte des Erkennens, Wollens und Fiihlens in sich schlieBt.
Der Glaube ist «in erster Linie ein Erkenntnisakt » (OV 35 ; MW 227).
Er ist ein geistiges Schauen (GF 5, 12) ein Wissen, ein Sehen : also eine
Erkenntnis mit einer — freilich nicht rationalen — « Evidenz », die sich
nicht auf Beweise stiitzt (OV 175). Diese « Erkenninis als Begegnung »
unterscheidet sich von allem andern Erkennen, dem Denken (der Wissen-
schaften, der Philosophie und Theologie) auf folgende Weise (OV 27-30 ;
WB 59-66) : erstens ist sie nicht ein Verfiigen, ein Begreifen und Be-
herrschen des Erkenntnisgegenstandes, sondern ein Ergriffensein und
Uberwiltigtwerden vom « Gegenstande » her, ein Sicheréffnen und ent-
scheidungsvolles Sichhingeben. Zweitens bereichert sie nicht nur die
erkennende Person mit einer Anzahl Objekten, wobei diese selbst bleibt,
was und wie sie war, sondern sie verwandelt die Person in ihrem Wesen,
genauer : durch die Glaubenserkenntnis wird der erkennende Mensch
erst zur Person ! Drittens bleibt der Erkennende nicht einsam mit seiner
toten Objektwelt, sondern er tritt in Gemeinschaft mit dem Du 1.

Begegnen und Denken verhalten sich zueinander grundsitzlich
gleich wie die beiden Wahrheitsbegriffe. Obwohl beide « unablésbar »
miteinander verbunden sind und ohne «begrifflich-logisch-grammati-
kalisches Verstehen » kein Begegnen zustande kommt, besteht doch
auch hier der « dimensionale » Unterschied, der uniiberbriickbare Ab-
grund, der zwischen Du und Es besteht.

Zum Denken gehort nun, neben der wissenschaftlichen, philoso-
phischen und theologischen Erkenntnis 2 — grundsitzlich wenigstens —,
auch der Akt des Lehrglaubens. Darum bedeutet denn auch der Uber-
gang von diesem « Glauben zum Denken keinen Ubergang in eine andere

1 « Das herrisch verschlossene Ich wird aufgebrochen; in meine Welt, in
der ich allein war — allein auch mit all meinem ‘Etwas’ und meinem ‘Etwas-
Jemand’ —, in die Einsamkeit des dulosen Ich ist Gott als Du eingetreten ...
Der Monolog der Existenz — auch jener Existenz, da mit vielen vieles besprochen
wurde — ist die dialogische Existenz geworden, es ist jetzt unbedingte Gemein-
schaft da» (WB 65).

2 Philosophie und Theologie unterscheiden sich zwar dem Gegenstande nach :
Philosophie ist nicht Denken #ber den Glauben wie die Theologie ; aber dem Akte
nach stimmen sie iiberein : beide sind Denken, « Denken aus dem Glauben ».



Der Glaube als Personbegegnung 93

Dimension, sondern lediglich eine Erweiterung des Denkraumes »
(OV 384). Und darum spricht Brunner von einer « traditionellen Ver-
wechslung von Glaube und Theologie, die ein Erbstiick des intellek-
tualistischen Offenbarungsbegriffes, also des nicht iiberwundenen Katho-
lizismus ist » (OV 386).

Aus dem Begriff der « Erkenntnis als Begegnung » wird ersichtlich,
daBl der Glaube im Grunde mehr ein Wollen als ein Erkennen ist.
Brunner nennt denn auch das Glauben mit Vorliebe «Vertrauensgehor-
sam». So iibersetzt er das paulinische Ymoyof, wiotewg (R6m. 1, 5).
Gehorsam heiBit hier aber nicht : sich vor allgemeinen, fiir alle Fille
und ewig geltenden Vorschriften und Gesetzen (knechtisch) beugen,
sondern dem persénlichen, hier und jetzt aktual an mich ergehenden
Anruf und Gebot Gottes ja sagen. « Gebot » verhilt sich zu « Gesetz »
wie die Du-Wahrheit des Glaubens zur Lehre. Vertrauensgehorsam
heiBt dieser Gehorsam, weil er sich in Vertrauen und Liebe vollzieht.
« Das Vertrauen ist das Herz des Glaubens », « das Innerste des Glau-
bensaktes » (OV 36). Das Vertrauen ist es auch, das die Rechtfertigung,
die Personwandlung, diese spezifische Wirkung des « echten » Glaubens
schafft.

Auch das Gefiihl spielt im Glauben eine wichtige Rolle. Erst
durch das Gefiihl wird es dem Menschen méglich im Glauben «ganz
dabei» zu sein mit der « Gesamterfahrung », der « Personerfahrung », die
alle — auch die untergeistigen — Schichten des Menschen erfaf3t. Das
Gefiihl ist aber, wie Brunner eigens hervorhebt, doch nur « begleitend,
nicht bestimmend » (MW 255).

Wo jedoch das Gefiihl gleichsam unterdriickt wird, wie es im Lehr-
glauben der Fall ist, da artet es in Mystik, in diesen «echt religiésen
Gegner des Glaubens» ausl. Der Glaube will Gemeinschaft, Mystik
aber Einheit. Mystik ist nimlich die Tendenz nach Einssein mit Gott,
das Streben nach Identitit mit dem All: « die Uberwindung der Ich-
Du-Grenze ». Und das Erlebnis der Einheit mit dem Unendlichen, mit
dem All, «die Verschmelzung von Gottheit und Mensch wird in der
Mystik gerade im Gefiihl gesucht» (MW 255). Wenn nun auch die
katholische — und das heiBt « die klassisch ‘christliche’ Mystik » 2
« gehemmt », «abgeschwicht », «gemiBigt » ist, so ist sie doch wnicht
wesentlich verschieden von der beschriebenen Mystik.

1 « GroBe, echte Mystik ist der groBe, echt religiose Gegner des Glaubens. »
Sie wird « sein Gegner bleiben bis ans Ende der Tage ». Die Mystik und das Wort
(1928), 394. 2 Ebd. 391,



94 Der Glaube als Personbegegnung

Wollte man nun das Wesensganze des Glaubensaktes in der Synthese
der genannten Akte des Erkennens, Wollens und Fiihlens erblicken, so
verstiinde man Brunner falsch. Der Glaubensakt ist nicht eine Summe
von Teilakten, oder gar ein « Komplex psychologischer Funktionen » ;
nein, er ist « die LebensduBerung des ganzen Ich in seiner unaufléslichen
Einheit » : «der Totalakt der Person », « der Personakt »1, Ja, er deckt
sich im Grunde iiberhaupt mit dem menschlichen Personsein in seiner
aktualen und totalen Einheit des Geistigen und Naturhaft-Leiblichen,
in das es vor dem Totalakt, also vor dem Glauben, gespalten war : « die
Aktualitit des Glaubens ist der neue Mensch » (MW 510). Und Glaube
ist eigentlich die Aktualitdt der menschlichen Person. Glaube und Person
sind letztlich eins 2.

Der «natiirliche » Mensch, der Mensch vor dem Glauben ist eigent-
lich keine Person oder doch nur « unpersoénliche Person ». Er ist zwar
gottbezogen, aber in verkehrter Weise. Er ist noch verantwortlich —
denn ohne Verantwortlichkeit koénnte er iiberhaupt weder irgendwie
Mensch noch Siinder sein — ; aber die Verantwortlichkeit, dieses
« Formale » des Mensch- oder Personseins wird hier durch das « Mate-
riale»: den HaB, die Abkehr, bestimmt. Erst wenn dieser Hal3 durch die
Liebe ersetzt wird, ist der Mensch, der bisher ein « Unmensch» war, ein
« vollmenschlicher Mensch », eine « persénliche Person », d.h., « Ver-
antwortliches-Sein-in-Liebe ». Das aber geschieht nur durch und im
Glaubensakt, der von Brunner auch als « Empfang der Gottesliebe » und
als « Wiederliebe » bezeichnet wird 3. Kurz : Glauben ist der Personakt
und Personakt ist die menschliche Person.

So steht es mit dem Glauben nach seiner subjektiv-menschlichen
Seite. Diese kann aber nicht ohne die objektiv-gittliche Seite bestehen.
Beide sind in Wesensbeziehung miteinander verbunden. Wie die mensch-
liche Person, so hat auch das Glauben, der « Personakt », sowohl sein
Wesen und Sein als auch seinen Sinn nur in der Beziehung zum gétt-
lichen Du. Und so ist der Glaube das liebend gehorchende Vertrauens-
verhiltnis des menschlichen Ich zum gottlichen Du: die Personbegeg-

1 The Word and the World, 72 : « Faith is ... the life utterance of the total
self in its unalysable unity. Faith is the totality-act of personality. I say on
purpose, the not a totality-act ; for faith is the only such act.»

? The Theology of the Crisis, 30-31 : “Faith and Personality are identical”.

3 Zu diesem Absatz vgl. : MW 474, 237, 221, 219, 294, iiberhaupt MW ganz ;
OV 406 und 5. Kap. ; GO 285, 495 ; Der Mittler, 311, 312 ; Gott und Mensch, 44 ;
The Word ..., 31.



Der Glaube als Personbegegnung 95

nung. Alles, was nun iiber den Glaubensakt und vorher iiber den
Glaubensgegenstand gesagt worden, mu3 zusammen als das eine Ganze
verstanden werden. Wir sehen, daB nach Brunner im echten Glauben
sich Person (als Gegenstand) und Person (als Akt) gegeniiberstehen, im
Lehrglauben aber der Gegenstand unpersonlich-sichliche Lehre und der
Akt, ein begrifflich-abstraktes Fiirwahrhalten, eine « Lehriiberzeugung »
ist ; hier verdringt ein « Sachverhiltnis» das « Personverhiltnis » : die
Personbegegnung (OV 37-41).

3. Der konkrete Vollzug des Glaubens?

Nach den Voraussetzungen und dem Wesen bleibt uns noch ein
Drittes darzulegen : der konkrete Glaubensvollzug. Wenn auch der
Glaube ein inneres, personliches Geschehen zwischen Gott und dem
Menschen ist, so wird er doch konkret nicht vollzogen ohne duBere
Bedingungen. Zu diesen Bedingungen gehoért das Wort der Heiligen
Schrift und der Kirche. Das Personwort Gottes kommt tatsichlich
nicht anders zu uns als durch die Mitmenschen, durch « menschliche
Mitteilung » ; es wird uns immer nur durch das Menschenwort « hin-
durch » gegeben 2.

Die Bibel ist, obwohl sie hoch iiber allem andern Schrifttum steht,
auch nur « menschliche Mitteilung », « Menschenwort » ; denn sie ist das
geschriebene, geistgewirkte, aber doch menschliche Urzeugnis der Offen-
barung. Sie enthilt deshalb auch tatsichlich Irrtiimer und Wider-
spriiche und kann niemals « verbal-inspiriert » sein. Trotzdem soll es
eine « gottliche Inspiration » geben, die Brunner aber nicht naher erklart
(OV 126-127). Es kommt in der Schrift iiberhaupt nicht auf die ein-
zelnen Worte, sondern auf «das Wort in den Worten » an. Brunner

! Konkreter Vollzug besagt hier die praktische Verwirklichung mit all ihren
Bedingungen, die nicht von vornherein im Wesen des Glaubens eingeschlossen
sind. Vollzug bedeutet hier also nicht nur das bloBe Ins-Dasein-Setzen, die aktuale
Existenz des Glaubens im Gegensatz zum soeben beschriebenen Wesen. Wesen
und Existenz lassen sich in einer Theologie mit existenzphilosophischen Voraus-
setzungen iiberhaupt nicht scheiden.

? « Es kommt keiner zum Glauben an Jesus Christus, auBer durch Mitteilung,
durch jene von der ersten Zeit bis in die Gegenwart reichende Kette der zeugnis-
kraftigen ‘Uberlieferung’. Das Menschenwort ist nie der Grund, aber immer die
Ursache des Glaubens ... es gibt niemals christlichen Glauben, der ohne diese
menschliche Mitteilung zustande kdme» (GO 510). « Im Ursprung des Glaubens
steht der Mensch nicht einsam Gott gegeniiber, sondern dem Menschen, der ihm
Gottes Wort sagt. Er bekommt den Glauben nicht unmittelbar aus der Hand
Gottes, sondern mittelbar durch das Wort eines Menschen » (GO 296). Vgl. dazu :
Das Wort Gottes und der moderne Mensch, 98.



96 Der Glaube als Personbegegnung

fiihrt gerne das Wort Luthers an : Die Schrift ist die Krippe, darinnen
Christus liegt. Und er macht auch Luthers Auslegeprinzip zum seinigen :
Christus rex et dominus scripturae ; biblisch ist das, was « Christum
treibet ». Brunner will auch das gleiche sagen wie Luther, wenn er von
der « personalen Korrespondenz »! und dem «Gesetz der Beziehungs-
nihe » spricht : Je mehr ein einzelnes Wort auf Christus, die Person-
offenbarung Gottes, und sein Verhiltnis zu uns hinweist, desto biblischer,
desto wahrer ist es?. Ob und inwieweit der Hinweis geschieht, das
entscheidet der Glaube ! 3

Diese richtige Losung gibt es im Lehrglauben nicht. Er liBt die
Beziehungsnihe in Identitit tibergehen ; er macht durch einen falschen
Inspirationsbegriff jedes einzelne Bibelwort zum schlechthinigen Gottes-
wort ; er treibt Gotzendienst am Menschenwort : das Menschliche wird
verg6ttlicht, und die Bibel wird zu einer Art « Orakelbuch », zu einem
« gottlichen Konversationslexikon ».

Am reformatorischen « Sola scriptura » will Brunner unbedingt fest-
halten 4. Doch ebenso entschieden behauptet er wiederum, durch das
(private) Lesen der Bibel allein kénne man nur selten oder nie zum
Glauben kommen, sondern durchweg erst durch das Wort der Kirche
OV 135; GO 515, 297).

Brunner unterscheidet zwe: Worte der Kirche: das Verkiindigungs-
wort und das Lehrwort. Beide entsprechen der zweifachen Art wie er
die Kirche versteht. Die eigentliche Kirche, die « Kirche des Glaubens »,
ist die Gemeinschaft der Gliubigen (der Gerechten, die zugleich Siinder
sind) 5. Da wo Menschen durch das Verkiindigungswort « glaubig wer-
den, — und wiren es nur ihrer ‘zwei oder drei, die in seinem Namen
versammelt sind’ —, da ist Kirche. Was immer sonst noch von der
Kirche zu sagen sein mag : diesen Satz diirfen wir nicht umstoB8en »
(GO 514). Kirche ist ein « In-Gemeinschaft-Sein » mit Christus und
den Gldubigen ; sie ist « unmittelbar » mit dem Glauben gegeben, ja,
recht verstanden, «identisch » mit ihm 6.

1 Sje «ist die Grundkategorie der Bibel, innerhalb deren alles, was sie uns
s.agt, gesagt ist und verstanden werden muB» (WB 49).

2 WB 86, 87; OV 9. Kap.

3 Das Wort Gottes und der moderne Mensch, 43. Nachdem Brunner wichtige
traditionelle Deutungen der Bibel preisgegeben, fragt er hier : « Was aber bleibt
denn iibrig ? Wir antworten : Alles, woran der Glaube Interesse hat.»

¢ Natur und Gnade, 5; OV 135.

5 OV 135, 136 ; Um die Erneuerung der Kirche, 7 ff. ; WB 153 ; GO 510 ;
MW 330. ¢ Gott und Mensch, 52.



Der Glaube als Personbegegnung 97

Im engsten Verhiltnis der « Beziehungsnihe » zu dieser Kirche des
Glaubens (d. h. aber zugleich : im « dimensionalen » Abstand von ihr !)
steht nun die « Kultkirche », die Kirche als « Kultgemeinde ». Diese hat
es nur mit den duBeren « Ordnungen » zu tunl. Sie ist nicht, wie die
« sichtbare Kirche » im katholischen Sinn, mit der unsichtbaren Kirche
(des Glaubens und der Liebe) zu einem Wesensganzen verbunden.

Das Verkiindigungswort, d. h. das « primidre » Wort der Kirche, ist
nun das Wort, das die Kirche des Glaubens spricht. Das besagt aller-
dings, daB jeder Glaubende als solcher die « Vollmacht» hat, es zu
sprechen, und so Glauben zu schaffen. Kein «kirchenrechtlicher Akt »
und keine « kirchliche Ordination » kann sie verleihen (OV 141 ; WB 147).

Das Lehrwort aber, zu dem die Katechese, die Theologie und
das Bekenntnis (oder «Dogma ») gehéren, geht von der Kultkirche
aus. Dieses « Wort der Kirche » ist nicht personhafte Anrede in « Du-
form », sondern begriffliche Darbietung in « Esform » : « es ist Reflexions-
produkt ; es geht als solches den Gldubigen nichts an» 2

Wort der Schrift und Wort der Kirche sind, wie gesagt, nur duBere
Bedingungen des Glaubensvollzugs. Die innere Verwirklichung des
Glaubens wird freilich durch den Heiligen Geist selbst bewirkt, der
in dem «inneren Zeugnis» das Personwort Jesus Christus durch das
Wort der Schrift und der Kirche hindurch uns «vergegenwirtigt »,
« gleichzeitig macht». Durch ihn haben wir die « Erfahrung» und
« GewiBheit » im Glauben.

Dementsprechend ist denn auch der Glaubensgrund einzig Christus
im « Zeugnis des Heiligen Geistes » 3, und nicht die Bibel, wie es der
abstrakte Biblizismus will, oder die Kirche, wie es der kirchliche Tradi-
tionalismus vertritt, der in der katholischen Kirche «klassisch ver-
korpert » ist (OV 143, 163), aber auch nicht der « mystische Spiritua-
lismus », weil er von der Mittelbarkeit der geschichtlichen Offenbarung
absieht.

Wihrend Brunner frither das Glauben nicht als Akt des Menschen,
sondern Gottes auffalte 4, sagt er jetzt ausdriicklich: «So gewil} die

! Ordnung kann man im Sinne Brunners bestimmen als unpersénliche Aus-
wirkung des Willens Gottes im « Gesetz ». ,

2 Theologie und Kirche, in ZdZ 8 (1930), 409.

8 « Der Grund, die Autoritit, die mich zum Glauben bewegt, ist keine
andere als Jesus Christus selbst, so wie er mich aus der Heiligen Schrift heraus
durch den Heiligen Geist anredet als mein Herr und mein Erloser. Das ist es,
was die Alten das testimonium spiritus sancti nannten» (OV 166).

4 The Word and the World, 81.

Divus Thomas 7



98 Der Glaube als Personbegegnung

Bibel den Glauben das Werk und die Gabe des Heiligen Geistes nennt,
so gewiB sagt sie niemals : der Heilige Geist glaubt in mir, sondern ch
glaube durch den Heiligen Geist. »1 |
Der Glaube ist also nicht nur ein Vollzug #m Menschen, sondern
des Menschen. Der Mensch tut zweierlei im Glaubensvollzug : 2 er
erkennt seine Siinderexistenz, seinen Lebenswiderspruch als Ergebnis
seines natiirlichen Lebens nach dem Gesetze, und dieses Erkennen ist
eine « verzweifelte Selbsterkenntnis », der « Akt der BuBe» oder der
Reue, die « Bankerotterklirung des eigenen Ich »3. Auf diesen « ersten
Akt des Glaubens », auf diese Bewegung « nach unten » folgt ein zweiter
Akt : die Bewegung « nach oben ». Sie ist das Ja zum Gnadenwort, die
vertrauensvolle, personhafte Gebetsantwort auf den géttlichen Anruf :
die Personbegegnung. DaB nun beide Akte dieser « doppelten Bewegung »
einander voraussetzen, darin besteht die auf Luthers Verhiltnisbestim-
mung von « Gesetz und Evangelium » zuriickgefithrte Dialektik von Bufe
und Glaube *: Der Glaube wird nur vollzogen, wenn der Mensch an
seiner Siinderexistenz verzweifelt ; und doch kann er das erst dann recht,
wenn er glaubt, und zwar aus Gnade und «von Herzen »! Wenn aber
der Glaube nicht ein den ganzen Menschen erfassender « Herzensglaube »,
sondern eine « bloBe theoretische Uberzeugung, ein bloBer Kopfglaube,
eine theologische Idee, intellektuelle Zustimmung zu der Lehre der
Kirche » ist %, dann kann er auch nicht die Verzweiflung an der eigenen
Siinderexistenz bewirken. Und « nur vom ‘herzlichen’ Glauben gilt, daB
er ‘in der Liebe sich wirksam erweist’ ; er ist der lebendige und lebendig
machende Glaube, wihrend der bloBe Kopfglaube eine wertlose Glaubens-
imitation ist, die keine wirkliche Existenzverinderung bedeutet oder
bewirkt. Dieser Kopfglaube aber ist dasselbe wie der Lehrglaube, der
Herzensglaube dasselbe wie die Personbegegnung» (OV 424).

(Fortsetzung folgt.)

1 Natur und Gnade, 20 ; Vom Werk des Heiligen Geistes, 15; WB 75.

2 Zum folgenden vgl. hauptsichlich : OV 24. Kap.

3 « Auch der Glaube vollzieht sich in einem Denken » ; aber es ist ein Um-
denken, eine pera-vora (OV 213). « Darin daB das Subjekt dieses Aufbrechen der
in sich gekriimmten, autonomen gesetzlichen Vernunft an sich geschehen 1iBt,
vollzieht sich das zum Glauben Kommen» (MW 552).

¢ Wir konnen auf dieses Thema und auf die mit ihm zusammenhingende
ziemlich verwickelte Lehre von der dialektischen Ankniipfung des Glaubens (oder
der Gnade) im « natiirlichen » Menschen hier nicht eingehen, wenn der Rahmen
unserer Darstellung gewahrt bleiben soll.

8§ Das Wort Gottes und der moderne Mensch, 102.



	Der Glaube als Personbegegnung : zur Kernfrage der Theologie Emil Brunners

