Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Der Staat

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Staat

Von G. M. MANSER O. P.

Zu den tiefst naturrechtlich begriindeten Sozialverbinden gehort
offenbar auch die Familie, die zwischen Ehe und Staat eine Mittelstel-
lung einnimmt, da der Staat aus Familien und Gemeinden besteht, die
alle ihre Pflanzschule in der Ehe besitzen. Wie naturrechtlich tief das
Verhiltnis von Kindern und Eltern verwurzelt ist, leuchtet sofort ein,
wenn wir mit Thomas daran uns erinnern, daB die Eltern den Kindern
drei Dinge geben: korperliches Sein, erste Nahrung und Unterricht.
Das begriindet fiir die Kinder die strenge Gehorsamspflicht !, deren
Erfiillung ihnen Ehre und Segen fiir das ganze Leben eintrigt 2. Zwar
ist es an sich nicht Pflicht der Kinder, die Eltern zu erhalten und zu
bereichern, sondern umgekehrt ist es Sache der Eltern, die Kinder zu
erhalten und fiir sie irdische Giiter zu sammeln 3. Aber in der Not
haben sie auch diese Pflicht, und in der griften Not sollen sie eher
die eigenen Kinder verlassen als die Eltern4. Mit dem Gesagten sind
alle naturrechtlich begriindeten Pflichten und Rechte der Eltern und
Kinder, also der Familie, die wir nur streifen wollten, niedergelegt.
Wenn Thomas von Aquin zwischen Eltern und Kindern keine Rechte
im strencen Sinne zugibt 5, und das im Einklang mit Aristoteles $,
Cajetan 7 und Valentia 8, so schadet das dem Gesagten keineswegs, denn
da er das Sein der Kinder gleichsam zum Sein der Eltern rechnet ?, ist
das naturrechtliche Band zwischen Eltern und Kindern nur um so enger.

Doch nun zur Staatslehre! Hier mochten wir, trotz all unserer
Inkompetenz, folgende Fragen erortern: zuerst von den wesentlich
verschiedenen Amsichien wvom Staatszwecke, dann von der aristotelisch-

1 In decem legis praecepta, c. 17.
*Ib. ¢. 18

% In Epist. sec. ad Cor. c. 12 lect. 5.
¢ II-11 31, 3 ad 4.

8 II-II 57, 4.

8 V. Eth. c. 6 (Did. II 60, 26).

? Com. in II-II 57, 4.

8 In II-II disp. 5 q. 1.

® JI. Sent. d. 33 q. 1 a. 2.



46 Der Staat

thomistischen Auffassung des Staates, dann vom Staat als moralischer
Person, von der Notwendigkeit und dem Ursprung des Staates, endlich
von seiner inneren Organisation.

§ 1

Die verschiedenen Auffassungen vom Staatszwecke

Die Zweckbestimmung einer Sache hingt vom Begriff derselben ab.
Nun lassen sich geschichtlich drei wesentlich verschiedene Staats-
begriffe unterscheiden. Da ndmlich der Staat nach der Meinung aller
eine Gesellschaft von Einzelmenschen ist, betonen die einen einseitig
das Individuum = individuelle Auffassung, die andern einseitig die
Gesellschaft als Triger der Vielheit = rationalistische Fassung, wih-
rend die thomistische auf Grund der menschlichen Doppelnatur beiden
gerecht zu werden sucht. Nennen wir die letztere die metaphysische
Auffassung des Staates. '

I. Die individualistische Auffassung

Methodisch huldigt diese Richtung nur der Induktion. Es gibt daher
nichts Wesenhafi-Reales. Das ens-reale-potentiale wird geleugnet. Das
Individuum allein ist etwas Reales. Daher ist der Staat ut sic kein
selbstindiges Subjekt mit eigenem Rechte. Also besteht der Zweck des
Staates nur darin, die individuell-privatlichen Rechte der Biirger zu
sichern, und zwar nur insoweit es zur Erhaltung der gleichen Freiheit
aller notig ist. Folglich geht dem Staate jede positive Aufgabe ab, keine
Forderung des allgemeinen Wohlstandes, der Sittlichkeit, Religion,
Wissenschaft, Kiinste usw.

Alle Materialisten und Positivisten haben im Grunde den Staats-
zweck in diesem Sinne aufgefaBt, wie schon Hobbes, John Locke, Auguste
Comtel, Herbert Spencer. Hieher gehéren auch die Voluntaristen, an
ihrer Spitze J. J. Rousseau mit seiner « volonté générale » als Wesens-
moment des Staates 2. Nennen wir weiter W. Dilthey (1833-1911), der
jedes inhaltlich-allgemeingiiltige Prinzip leugnete 3. Auch Lipps* mit
der ganzen Schule von W. Wundt® gehort hieher.

1 Vgl. Castelein, Droit nat. 683 ; Kdalin, Eth. 246 ff.; Eisler, Rechtsphil.
? Contrat soc. II 4.

3 Einleitung in die Geisteswissenschaften, I 68 ; vgl. Uberweg, IV (1916) 452.
¢ Ethik, Grundfragen, 227.

§ Log.® 2; Eth.? 215.



Der Staat 47

Auch der Historizismmus muBte, ausgehend von der geschichtlichen
Entwicklung als héchstem Kriterium, logisch den Staatsbegriff im indi-
vidualistischen Sinne fassen, wie der eminente von Savigny bewiesen 1.

SchluBendlich rechnen wir zur individualistischen Richtung auch
die Anhinger der Vertragstheorie. Wer immer urspriinglich alles Recht,
ohne Naturrecht, von einem positiven Gesetze abhingig macht, verfillt
notgedrungen dem Rechtspositivismus. Neben den schon genannten
Hobbes und Rousseau, gehéren also auch hieher S. Pufendorf?, Gas-
sendi 3 und Schopenhauer *. Typisch ist Therings Definition vom Staat :
« Der Staat ist die Gesellschaft als Inhaberin der geregelten und dis-
ziplinierten Zwangsgewalt ®. Diese Auffassung, so meint Cathrein sarka-
stisch, konnte auf jede gut organisierte Riduberbande Anwendung
finden 6. Indes bedeutet individualistische Rechtsauffassung auch immer
eminent Zwangsrecht. Nach Hans Nawiasky ? hat auch G. Jellinek,
der auf Thomas und Koellreuter Einflull iibte, die staatliche Zwangs-
gewalt stark betont.

Bekanntlich hat die individualistische Staatsauffassung praktisch
auf die franzosische Volkswirtschaftslehre und den Physiokratismus eines
Francgois Quesnay, Mercier de la Riviére und Turgot EinfluB ausgeiibt.
Daher ihr Schlagwort : Laissez faire et laissez passer : volle Freiheit fiir
Tun und Lassen. Der gleiche praktische Einflul zeigt sich bei den
Anhingern des politischen Liberalismus mit ihren Thesen von der ab-
soluten Volkssouverdnitit, der Trennung von Kirche und Staat, der
unabhingigen Moral und absoluten Freiheit auf dem Gebiete des
Glaubens, Gewissens, der Rede und Presse. Der gleiche praktische
EinfluB machte sich geltend in der liberalen Nationalékonomie eines
D. Richardo, St. Mill, mit ihren Prinzipien von der unbeschrinkten
Konkurrenz in Handel und Wirtschaft 8.

Zur Kritik nur wenige Worte. Der Individualismus auf wissen-
schaftlichem Gebiete hat zu allen Zeiten der Wissenschaft selbst das
Grab geschaufelt. Dilthey selbst hat auf diese Schwiche hingewiesen °.

Castelein, Droit nat. 687.

De iure nat. VIII 7, 1; vgl. Eisler, das.
Animadv. in decem lib. Diog. Laért., 164.
Eisler, das.

Zweck im Recht, I 204 (2. Aufl).
Moralphil. II 450 1.

Allgemeine Staatslehre (1945), 122.

Vgl. Kadlin, Eth. 246.

Vgl. Uberweg, das. 455.

@ o =0 e & B W B e



48 Der Staat

Das gilt also auch von dieser Auffassung des Staatsbegriffes. Es geniige
noch beizufiigen, daf methodisch keine Induktion allein zu einer Sicher-
heit fithrt. Die Vertragstheorie hat noch ihre besonderen Schwichen :
erstens weil kein Urvertrag nachweisbar ist; zweitens ein positiver
Urvertrag hitte das Recht, Vertrige zu schliefen, schon vorausgesetzt ;
drittens wie hitte ein derartiger Urvertrag die spiteren Zeiten ver-
pflichten kénnen ? Die individualistische Staatsauffassung ist somit
absolut unhaltbar !

I1. Die rationalistische Staatsauffassung

Hier ist der Staat alles, die Individuen ut sic = Null. Wir sagen
«ut sic», denn «kollektiv» machen sie den Staat aus. Man konnte
daher diese Auffassung auch «kollektivistische » nennen . Doch gefillt
uns das «rationalistisch » besser, weil es die schopferische Wurzel der
Auffassung trifft und in Hegels Rationalismus die Vollendung fand. Von
Realitit in unserem Sinne ist hier iiberhaupt keine Rede, denn alles
ist subjektivistische Schépfung, auch der Staat selbst als absoluter
Selbstzweck mit seiner Omnipotenz, als Quelle alles Rechtes. Die
Fassung ist eminent antirealistisch !

Man deduziert den Staatsbegriff rein subjektiv aus der ratio
humana = Rationalismus !

Mit Kants Kategorien a priori, zu denen bekanntlich auch die
beiden Kategorien der Erfahrung : « Zeit » und « Raum » gehéren, war
eigentlich diese Auffassung gegeben. [J. G. Fichte war Kants treuer
Schiiler, als er sagte : « Der Rechtsbegriff liegt im Wesen der Vernunft.»?2
Und wiederum derselbe : Jedes Rechtsverhiltnis wird «aus der reinen
Form der Vernunft, aus dem ‘Ich’ deduziert »3. Und da die Vernunft
als solche nicht frei ist, versteht man auch den Satz : Wirksam werden
diese Rechte erst « als Zwangsrechte ». Logisch ist daher auch der Satz :
Der Staat ist «das Recht selbst zu einer zwingenden Naturgewalt
geworden » 4. Auch Schelling schreibt das erste Recht einem Natur-
zwange zu °.

Die letzten Konklusionen dieses Standpunktes zog Hegel. Der Staat
wird zum prisenten Gott, ist « selbstbewufite sittliche Substanz, der ver-
niinftige gottliche Wille » 8. Damit ist der Staat «absoluter Selbstzweck,

1 Vgl. Kdlin, Eth. 248. :W.W. III 8.
3 Das. 53; vgl. Eisler, Rechtsphil.
4 Das. ' 8 Das.

¢ Encycl. § 335; Rechtsphil. 312 ; Phil. d. Gesch. 44.



Der Staat 49

in sich unendlich, und nur er hat Rechte, aber keine Pflichten 1. Der
Staat absorbiert daher alles. Schon M achiavelli hatte in seinem Buche
« Vom Fiirsten » Religion und Moral der Staatsraison untergeordnet und
so auch Hegel. Diese Ideen gefielen den Sozialdemokraten, besonders
K. Marx, die ja auch das Individuum véllig im Staate aufgehen lieSen.
Der EinfluB macht sich sogar geltend bei den gemiBigten Staats-
sozialisten, wie A. Wagner 2. So wurde Hegel zum « Zuchtmeister des
staatlichen Denkens, dem sich auch Fr. J. Stahl, trotz Widerstreben,
nicht ganz zu entziehen vermochte, da auch nach ihm der Staat
« schlechthin die sittliche Welt ist » 3. Ein dhnlicher EinfluB macht sich
geltend bei J. C. Bluntschli, der, nicht ohne Selbstwiderspriiche, dem
Staate die Aufgabe zuerteilt, « seine Herrlichkeit aller Welt zu offen-
baren » 4. Auf denselben Pfaden wandelte offenbar auch C. Lasson,
wenn er in seinem « System der Rechtsphilosophie » (1882) sagt : « Der
Staat kann gar nichts anderes wollen als sich selbst, und der Inhalt
seines Willens ist das Recht. » ®

Diese echt hegel’sch-rationalistische Auffassung des Staates hat all
jene verhdngnisvollen Erscheinungen, die wir unter Nationalismus,
Faschismus und Bolschewismus nur zu gut kennen, hervorgebracht.

Das ganze System beruht auf Swubjektivismus und leugnet, daB jeder
bestehende Staat ein reales ens contingens und daher von einem héheren
Sein abhingig ist und sein mul = Leugnung des theokratischen Staates!

I1I. Die metaphysische Auffassung des Staates

Alle wahre Metaphysik ruht auf der realen Erfahrung, aus der sie
durch Abstraktion Begriffe erwirbt und aus diesen giiltige SchluB-
folgerungen zieht. So muB3 auch der Staatsbegriff gebildet werden. Da
jeder Staat eine Vereinigung von Menschen ist, kann der Zweck des
Staates nur aus dem Ziel und Zweck der real aufgefafiten Menschen-
natur eruiert werden. Diese aber bietet zwei Wesensmomente : sie ist
eine potenziell-allgemeine, also soziale Wesenheit und zugleich ein Indi-
viduum. Daraus werden wir im Folgenden nach der Lehre des Aquinaten
die Aufgabe, also den Zweck des Staates zu erkliren suchen.

1 Vgl. Cathrein, Moralphil. II 501.

® Vgl. Cathrein, 11 501-502.

% «Rechts- und Rechtslehre auf der Grundlage christlicher Weltanschauung
(3. Aufl), II 2, 132.

¢ Lehre vom modernen Staat (1875), I 361 u. 366 ; Deutsche Staatslehre
fir Gebildete (1874), 14 ; vgl. Cathrein, 1T 508.

5 Vgl. Eisler, Rechtsphil.; Cathrein, das. II 504.

Divus Thomas 4



50 Der Staat

§ 2

Der aristotelisch-thomistische Staatsbegriff

Schon der Name « Staat » als sozial festes Gefiige (stare) zwingt uns
zu einer Begriffsausscheidung. Vier Begriffe sind vom Staat zu unter-
scheiden und koénnen doch auch mit ihm zusammenfallen : « Land »,
« Volk », « Rasse » und « Nation » 1,

Mit Volk bezeichnet man oft nur eine Masse von Einzelbiirgern ;
«das Volk will das und das so haben, liebt die Belustigung ». Es kann
aber auch die politisch organisierte Menge desselben Staates besagen,
z. B. das Schweizervolk.

Land (pagus), ist in erster Linie ein geographischer Begriff, der
urspriinglichst ein Stiick Erde mit eigener Beschaffenheit bedeutet, z. B.
«das Alpenland ». Es kann also verschiedenen Staaten angehoren. Es
kann aber auch ein politisch geeinigtes Stiick Erde bezeichnen, z. B.
Schweizerland.

Rasse ist urspriinglichst ein biologischer Begriff, indem bei Tieren
und Pflanzen gewisse morphologisch-physiologische Merkmale stetig
sich vererben. Auf eine Menge von Menschen findet er Anwendung,
insofern bei einer Menge durch Abstammung, Gewohnheit, Tempera-
ment, Sprache, Geschifte usw. die gleichen korperlich-geistigen Eigen-
schaften sich vererben. So reden wir von der deutschen oder englischen
oder irischen Rasse. Offenbar kann auch dieser Begriff mehreren Staaten
zukommen oder auch einem allein.

Dasselbe ist der Fall bei dem Begriffe Nation. Eigentlich be-
deutet er eine Menge gleicher Abstammung (nasci) und fillt zum Teil
mit Rasse zusammen. Man hat die Nationalitit. mit den Worten
beschrieben : Das gesamte geistig-leibliche Geprige, das einer gréBeren
Menschenmenge durch Abstammung und geschiftliche Entwicklung erb-
lich zukommt 2. DaB auch dieser Begriff einem oder mehreren Staaten
zukommen kann, wei jedermann. DaB Rasse und Nationalitit ein
und desselben Staates stark zu seiner Einheit beitragen konnen, ist
ebenfalls klar. Doch geht es auch okne, wie die Schweiz und Amerika
beweisen ! Auch die Mannigfaltigkeit hat ihren Reiz! Auch sind
« Nutzen » und « Recht » zwei verschiedene Begriffe. Die Durchfiihrung

1 Vgl. Jaccoud, Droit nat. 271 ff.; Cathrein, Moralphil. II 699 ff. ; Kalin,
Ethik, 238. ‘
2 Vgl. Cathrein, 11 699.



Der Staat 51

des Nationalitdtsprinzips durch Umsturz gegen bestehende Staats-
ordnungen ist sicher nicht recht. Gibt es iiberhaupt in Europa einen
Staat, wo das Nationalitdtsprinzip unbeschrinkte Anwendung finden
kénnte ? Und dann der Widerspruch, dal man mit der Kolonial-
politik in Afrika und anderwirts andere Rassen unterjocht !

Nun zum sachlichen Inhalt des Staatsbegriffes.

Jeder Staat ist ein Ganzes, das aus Biirgern als Teilen besteht.
Jedes Ganze wird vorerst aus seinen Teilen richtig erfat?!. Folglich
ist der Begriff « Biirger » an erster Stelle zu kliren.

Wer ist ein Staatsbiirger 7 Das kann nur derjenige sein, der Voll-
biirger, d. h. in vollen biirgerlichen Rechten steht. Das ist nun offenbar
nicht der Fall bei solchen, die etwa nur in einem Staate wokhnen 2, auch
nicht bei Fremden und Knechien 3. Wieder ist das nicht der Fall bei
Knaben und Greisen %, nicht bei Gedchieten, die das biirgerliche Recht
verloren 5. Uberhaupt ist nach Aristoteles niemand Biirger im strengen
Sinne, der mit einem Staate nur in zufdlliger Verbindung steht. Wahrer
Biirger, also im Vollsinn, ist nur jener, der #m freien Staate an den
Staatsgeschiften aktiv und passiv teilnehmen kann ©. Damit leuchtet es
auch ein, dafl die beiden Fragen « guter Mensch » und « guter Biirger »
nicht absolut identisch sind. Die Tugend wird als allgemeine Eigen-
schaft vorausgesetzt, ohne dafl alle Biirger schon tugendhaft sein
konnten. Aber die Leiter des Staates miissen gut sein, und die Biirger
sollen gehorchen und befehlen koénnen?. Die eigentliche Regierungs-
tugend ist die Klugheit$. |

Als Ganzes ist der Staat eine Gesellschaft « xotvwvio », in der eben
die Biirger des Staates ein gemeinschaftliches Leben fiihren?; und zwar
wird der Staat deshalb, im Gegensatz zur Ehe und Familie, eine voll-
kommene Gesellschaft genannt, weil er sich selbstgeniigend ist, was
Thomas prignant ausdriickt mit den-Worten : « multitudo talium, qui
sic dicuntur cives ut per se sufficienter vivere possint » 19,

Damit haben wir auch schon das Ziel des Staates angedeutet. Wie
jeder Einzelmensch naturnotwendig zum Gliicke strebt, auch wenn er

Thomas, in III. Pol. lect. 1.

ITI. Pol. c. 1 (Did. I 520, 32).

Ib. 4 520, 40. 5 520, 47.
621, 1 u. 521, 24; Thomas, in III. Pol. lect. 1.

III. Pol. ¢c. 2 (I 528, 17 ss.); Thomas, ib. lect. 3.

III. Pol. c. 2 (I 525, 7). .

ITII. Pol. c. 1 (528, 1); Thomas, ib. lect. 1.

10 Tn I. Pol. lect. 1.

© ® u B @ P M



52 Der Staat

nicht wollte 1, so auch der Staat. Aber der Staat soll die Gemeinschaft
zum oéffentlichen Wohl und Gliick fiihren : « Rex autem intendit bonum
universale, sc. totius regni pacem.»? Aber wie liflt sich das natur-
rechtlich begriinden ? Nur aus der metaphysisch gefaten Menschen-
natur. So gefaBt, ist jeder existierende Mensch ein « animal-rationale »
in einer Person. Drei Momente sind hier ins Auge zu fassen : die Person,
die Wesenheit und ihre Existenz.

A. Die Person. Alle Biirger des Staates sind Personen. Jede
Person ist eine kleine Welt fiir sich. Sie ist eigenrechtig («sui iuris »),
unverduBerlich (« incommunicabilis »), und daher sagt Thomas von ihr :
« perfectissimum in tota natura » 3. Und sie ist das, weil sie der erhabene
Triager groBer Rechte und Pflichten ist. Kraft der Person hat, wie
Freiherr von Hertling treffend gesagt, der Mensch das Recht auf seine
physische Existenz, sogar im Mutterleibe, das Recht auf Erundhrung,
standesgemiBe Erziehung, Bildung, Fortpflanzung, auf Freiheit innert
den Schranken der sittlichen Ordnung, auf die Eke usw.4 Aber auch
entsprechende Pflichten — Verbot des Selbstmordes. Das sind die an-
gestammten, weil naturrechtlichen Hausrechie jedes Menschen.

Wehe, wenn der Staat diese Rechte vergewaltigt. Er vergewaltigt
sich selbst, denn er besteht ja gerade aus Personen, und vollberechtigte
Personen sind seine einzige Stiitze und des Friedens starker Hort. Hier
kann es also nur die Aufgabe des Staates sein, diese Naturrechte anzu-
erkennen und ihre Ausfiihrung zu unterstiitzen und zu fordern. Be-
kanntlich war die Sklaverei des Altertums ein Eingriff in diese person-
lichen Rechte !

B. Die Wesenheit « animal-rationale ». Jede Wesenheit ist in sich
allgemein. Folglich zum Allgemeingut — bonum commune, zum bonum
publicum hingeordnet — offentliche Wohlfahrt ! Hier mull der Staat
seine Rolle zu spielen haben, denn er ist eine 6ffentliche Gesellschaft.
Aber in welchem Sinne ?

a) Offenbar kann er nicht zum iibernatiirlichen Gemeinwohl, zur
ewigen Gliickseligkeit leiten, denn diese iibersteigt alle natiirlichen
Krifte : «excedit proportionem naturalis facultatis»® Daher unter-

! De Malo, q. 1 a. 1.

2 Ib. Aristoteles, III. Pol. c. 1, 522, 54.

3129 3; 29, 1u. 2; IIlL. Sent. d. 5 q. 1 a. 8.
1 Recht, Staat und Gesellschaft, Kosel 1906, 85 ff.
5 I-IT 91, 4.



Der Staat 53

scheidet Thomas De regimine principum scharf das Ziel der Kirche
und des Staates!. In der iibernatiirlichen Ordnung herrscht die Lex
divina und die von Gott beauftragte Kirche, nicht das staatlich-
menschliche Gesetz 2.

b) Aber eine weitere Einschrinkung ist notwendig. Alles, was die
innere Tétigkeit des Menschen, Erkennen, Wollen usw., angeht, erreicht
der Staat nicht 3. Folglich hat er es nur mit den &uBeren sozialen Tétig-
keiten des Menschen zu tun, die in das Reich der iustifta gehoren 4.

So ergibt sich die Aufgabe des Staates: er hat es mit dem
offentlichen Wohl der Biirger zu tun, nicht an sich mit dem privaten,
das er aber schiitzen soll. Er hat es zweitens mit dem &ffentlich-
irdischen Wohl zu tun, soll aber die Kirche in ihrem Bereiche schiitzen.
Er hat es mit dem o6ffentlich-irdisch duBeren Wohl zu tun durch Hand-
habung der biirgerlichen Gerechtigkeit, die er. eventuell mit Zwang ®
durchzusetzen berechtigt ist. Trotz der gemachten Einschrinkungen
hat der Staat, auch nach unserer Fassung, eine hohe Aufgabe ; sagen
wir genauer eine doppelte : eine positive, die Rechispflege und den
Rechisschutz unter den Biirgern, deren Frucht der Friede ist, iiberhaupt
die Forderung des materiellen Wohles 8. Die negative Aufgabe besteht
in der kraftvollen Abwehr duferer Feinde, event. durch Waffengewalt
und Krieg 7.

. C. Die Abhingigkeit von einer hoheren Autoritit. Die menschliche
Natur, insofern sie in einer Person als Inhaberin liegt, geh¢rt immer
in die Existenzordnung, weil sie eben in einer Person als realem Triger
ist. Damit ergibt sich logisch, daB3 auch der Staat, der eine moralisch-
rechtliche Person ist, mit all seinen Befugnissen von einem héheren
Prinzip abhangen mufl. Jeder existierende Staat ist ein ens-contingens,
also potentiale, das, wenn es aktuell ist, von einem anderen und zuletzt
von einem notwendigen Sein herkommen muB. Das weist auf den #eo-
kratischen Charakter des Staates hin. « Theokratisch » wird hier nicht
im Sinn des Alten Testamentes genommen (« Volk Gottes»), sondern
bedeutet einfach von Gott abhingig. Doch wir werden spiter auf diese
Frage zuriickkommen !

! De reg. princ. I c. 14.

2 I-IT 98, 1; 91, 4. '

3 I-II 91, 4. 4 1-II 100, 2.

5 I-1I 90, 38 ad 2; 96, 5.

¢ I-II 95, 1. 7 II-II 50, 4 u. ad 1, 2 u. 3.



54 Der Staat

Damit stellen wir vom Staate folgende Definition auf : Der Staat
ist jene in threr Ordnung vollkommene Gesellschaft, welche an Gottes
statt auf Grund der naturrechilichen Prinzipien ein Volk zu seinem
offentlich-auferen natiirlichen Wohle fiihrt. In der vorliegenden Begriffs-
bestimmung ist nicht bloB der innere und &dullere Rechtsschutz der
Gemeinschaft betont, sondern in der Entwicklung der naturrechtlichen
Grundsitze liegt auch das Fortschritisprogramm, das Jaccoud! als
Freiburger mit Recht betonen konnte.

§ 3

Der Staat hat Eigensein als moralische Person

Kann dem Staate wirkliche « Persénlichkeit » zugeschrieben werden?
Ein schwieriges Problem, iiber das gestritten wird.

Die Losung der Frage hingt offenbar davon ab : hat der Staat als
solcher ein von den Individuen, die ihn konstituieren, wenn auch nicht
getrenntes, doch real unterschiedenes Eigensein ?

Zwei extreme Ansichten stehen hier einander gegeniiber :

a) Die einen behaupten : Der Staat als solcher ist eine eigene
Substanz, ein rationales Suppositum fiir sich, also eine Person im
eigentlichen Sinne, eine physische Person. Diese Ansicht liuft offenbar
auf Plato zuriick. Im subjektivischen Sinne hat Hegel den Staat als
héchste Realitit und daher Quelle aller Rechte betrachtet, wie wir
friither betonten. So auch Bluntschili, einst Professor in Ziirich 2, Spencer,
Michaud und Hauriou 3.

b) Fiir andere ist der Staat als solcher eine bloBe Fiktion. Meines
Erachtens unterschitzt auch H. Hering O. P. die Realitit des Staates.
Zwar spricht er an gewissen Stellen dem Staate ein akzidentelles Sein
zu, das er leider unterschitzt 4, « Mais si l'on croit, que, en plus des
personnes physiques, il existe une véritable personne morale, avec une
dme, une volonté, une activité propre, et qui, partout, serait sujet de
droit, on est alors dans 'erreur, car on affirme l'existence d’un mythe,

! Droit nat. 232 ff.

? Théorie générale de I'Etat, I 1.

8 Vgl. Hering O. P., Le mythe de 1’'Etat, Fribourg 1945, 17.
L 6 2L



Der Staat 55

d'une chose qui n’existe pas.»! Daher der Titel von Herings interes-
santer Publikation : « Le Mythe de I'Etat ». So denken auch mehrere
Juristen wie Planiol?, Leroy-Beaulieu 3, Duguit®. Man stellt sich die
Frage : gibt es andere Rechtstriger auBler den physischen Personen ?
Wenn nicht, dann gibt es auch nicht ein eigenes Rechtsgebiet des
Staates. « Les sujets de droit sont et ne peuvent étre que des personnes
physiques », betont Pierre Gillet in seiner Lowener Doktorarbeit 5.
Ahnlich duBert sich Leclerq, Professor in Briissel, in seinen Vorlesungen
« De droit naturel »® und P. Brucculai S. J.7 Wem sollte diese Auf-
fassung nicht einleuchten ! ?

Naturrechtlich sind, wie es uns scheint, beide Ansichten unhaltbar.
Sie sind extreme Losungen der Frage. Warum ? Im ersteren Falle, da
der Staat universell ist, wire er ein physisch-allgemeines Suppositum.
Das ist schon ein innerer Widerspruch, denn alles Physisch-Existierende
ist konkret, also nie als solches allgemein. Weiter wiirde eine derartig
allgemein-physische Gesellschaft jede andere Gemeinschaft, wie Ehe und
Familie mit all ihren Rechten aufheben, d. h. zerstoren. Der tiefste
Grund dieser ersten extremen Ansicht ist monistisch, ja pantheistisch,
wie Hegel bewiesen hat. Aber auch die zweife extreme Ansicht ist natur-
rechtlich unhaltbar. Hat der Staat nicht FEugensein und daher sein
eigenes Rechisgebiet, dann wird die soziale Menschennatur in ihrem Eigen-
sein geleugnet, wird geleugnet, daBl das Allgemeinwohl als Ziel etwas
Reales sei; wird geleugnet, dal all die offentlichen Rechie, Pflichien
und Auwutorititen etwas real Begriindetes wiaren. Dann gibt es iiberhaupt
kein éffentliches Recht. Wer konnte in diesem Falle noch von einer
Pflicht dem Staate gegeniiber, z. B. des Gehorsams reden ? Dann wire
der Staat als solcher tatsichlich eine Fiktion, weil ohne Eigensein und
Eigenrecht. Der Staat «ut sic» mufl also Eigensein und Eigenrecht
haben. Aber in welchem Sinne ? Das ist die delikate Frage !

Suchen wir sie zu l6sen durch eine stufenweise Analyse aller
Momente, die notwendig zum Staatsbegriff gehoren.

1. Ist der Staat als solcher weder ein Nichts (Fiktion) noch eine
Substanz (Subsistenz), so gehort er notwendig in das Gebiet des Akzi-

1 Das. 26.

® Traité élém. du Droit civil; vgl. Hering, 28.

8 L’Etat moderne et ses fonctions, das.

* L’Etat, le droit objectif et la loi positive, das. 29.
5 Hering, das.

¢ Das.

" Das. 30.



56 Der Staat

dens, das ein Mittleres ist zwischen Substanz und Nichts!. Das hat
H. Hering O. P. sehr richtig hervorgehoben 2. Aber in welchem Sinne
gehort das Staatsein zum Akzidens ?

2. Offenbar gehort das Staatsein zu jenem Akzidens, das wir re-
latio (Beziehung) nennen, denn der Staat hat es iiberall : bei Pflichten,
Rechten, Gesetzen, Behérden mit der Hinordnung (« unitas ordinis »)
der Biirger zum Ziele zu tun 3.

3. Weiter ist diese Beziehungsordnung (ordo relationis) offenbar
eine reale. Bekanntlich sind jene Beziehungen reell, welche ein reales
Fundament und ein reales Ziel haben 4. Nun aber ist die real-soziale
Menschennatur selbst die Grundlage der staatlichen Beziehungen, welche
zu einem realen Ziele, zum Gemeinwohle als Ziel hingeordnet sind.
Jeder Mensch ist von Natur aus « doet » zum staatlich-sozialen Leben
hingeordnet °.

4. Wir gehen in der Analyse noch einen Schritt weiter. Jene
Beziehungsordnung, die der Staat zu erfiillen hat, ist nicht allein ein
accidens-reale, sondern ein proprium der Menschennatur, also, um mit
der Schule zu sprechen, ein dem Menschen innerlich-notwendig:as Sein,
gehort also zum quartum praedicabile, nicht zum quintum ®. Warum
das ? Ein proprium einer Sache ist jene Eigenschaft, die aus ihrem
Wesen gefordert wird. Nun ist die ganze staatliche Hinordnung zum
offentlichen Wohle begriindet und gefordert von der sozialen Wesen-
heit = Natur des Menschen selbst 7. Sie ist also eine naturrechtliche
und daher innerlich-notwendige Forderung 8. Das Eigensein des Staates
ist folglich die wesenhafte Hinordnung jedes Menschen zum Staatswohl,
ein Stiick « Menschsein », also in keiner Weise eine Fiktion, ein Mythus !

So ist jeder Staat eine Gemeinschaft (communitas), welche all jene
sozialen Beziehungen erfiillen soll, die der sozialen Menschenwesenheit

1 Thomas, in 1. Eth. 1.

2 Das. 21.

3 I. Eth. ad Nic. c¢. 2 (Did. II 1, 30).

41 Sent. d. 26 q. 2 a. 1 ad 1.

5 1. Pol. c. 1 (I 483, 34); Thomas, in 1. Pol. lect. 1.

¢1 28 1;: 77, 1 ad &

7 Vgl. Avistoteles, 1. Eth. c. 2 ; Thomas, in I. Eth. lect. 1 ; I. Pol. c. 1 ; Thomas,
in I. Pol. lect. 1.

8 Hier liegt der Irrtum H. Herings. Er hat accidens onfologicum und
logicum verwechselt. Der Staat ist wohl ein accidens ontologicum, aber nicht
logicum !



Der Staat 57

innerlich-notwendig sind, um das oOffentlich zeitliche Wohl und Gliick
zu erreichen. Das ist Naturrecht !

5. Wer ist Subjekt jenes innerlich-notwendigen staatlichen Eigen-
seins ? Offenbar die Gemeinschaft, denn sie wird erst durch jenes
Akzidens, durch jene Einheit der innerlich-notwendigen Beziehungen zur
« Gemeinschaft », also zum Staate. Aber sind nicht alle jene Bezie-
hungen in physischen Personen, im Konig oder anderen Regierungs-
ménnern ? Durchaus nicht als physischen Supposita, sondern als beauf-
tragten Reprisentanten, also moralisch-rechtlichen Personen des Staates
und seiner Gewalt. Als physische Person ist der Kénig iiberhaupt gar
nicht Konig, so wenig als der Gatte ohne eheliches Band «Gatte» ist. Erst
das sozial-rechtliche Band zur Gattin macht ihn zum Gatten. Erst der
ererbte oder durch Abmachung erhaltene Auftrag gibt dem Koénig das
« Konigsein », das staatliche Eigensein und Eigenrecht und folgerichtig
das Wirkfeld oder das Regierungsgebiet. In den physischen Personen
gibt es nur individuelle Rechte und Pflichten. Daher unterscheiden
Aristoteles ! und Thomas 2 drei verschiedene Rechtskreise mit eigenem
Ziele : das Privatgebiet, die Familie und der Staat, der allein zum zeit-
lich-6ffentlichen Wohle zu fithren hat 3. Nur so ist der Staat eine eigene,
von jeder anderen unterschiedene Gemeinschaft, die sui iuris ist. So
den Staat gefaBt, hat er juristisch Eigensein, Eigengebiet und Eigen-
recht. So den Staat gefaB3t, besitzt er, wie P. Meyer S.J. richtig sagt,
eine von den Einzelbiirgern verschiedene eigene Akfivitit*, oder wie
P. Cappello S. J. betont, eine eigene Vitalitit5. Ohne alles das wird
man dem Staate gegeniiber nicht gerecht. Er besitzt kraft der sozialen
Menschennatur eigenes Sein, eigenes Recht und eigenes Gebiet.

Gestiitzt auf alles das, kénnen wir nun niher erkliren, in welchem
Sinne dem Staate Personlichkeit zukommt. Malligebend ist hier der
Begriff « relatio» (Beziehung). Uberall wo persénliche Wesen sind oder
handeln, spielt die Beziehung («relatio») eine Rolle: in Got#t, in den
Einzelmenschen und im Staate. In Gott, d. h. der heiligsten Dreifaltig-

1 I, Eth. c. 2 (Did. II 1, 30).
2 In I. Eth. lect. 1.

® I-IT 90, 2.

% « Societas, qua persona moralis, non solum ipsa a singulis personis, quibus
compopitur, distincta est, sed propria etiam vitali operatione et activitate prae-
dita est.» Instit. iuris naturae, n. 349.

% Persona moralis «independenter ab ipsis (personis physicis) subsistit et
operatur seu propria vitali activitate praedita est». Institutiones iuris publici
ecclesiastici, n. 48. Das «subsistit» ist weniger richtig.



58 ' Der Staat

keit sind die drei Personen subsistente relationes = in sich subsistie-
rende Beziehungen!, weswegen die Personlichkeit Gott im erhaben-
sten Sinne zukommt 2. Im Einzelmenschen, der « physische Person »
genannt wird, haben wir als Subjekt eine rationale Vollsubstanz
(suppositum), die alle ihre Tétigkeiten (Relationen) erkennend und
wollend eigenmichtig zum Ziel hinordnen soll®. Im Staate ist die
offentliche Gemeinschaft Subjekt, die all ihre Tétigkeiten (Relationen)
erkennend und wollend zur &ffentlichen Wohlfahrt als Ziel hinordnen
soll. So gefaBt, hat der Staat drei Dinge, die ihm eigen sind : erstens
ein eigenes Subjekt, die Gemeinschaft ; zweitens sein eigenes Prinzip,
die Sozialnatur ; drittens sein eigenes Ziel, das o6ffentliche Wohl. So
hat der Staat sein eigenes Rechtsgebiet. Die Ahnlichkeit zwischen
Individuum als Person und Staat liegt offenbar in der dhnlichen Zzel-
hinordnung (relatio) ; beide sollen sich eigenrechtlich wissend und
wollend zu ihrem Ziele hinordnen. Also haben beide : die Person im
physischen und juristischen Sinne in der Relation das Gemeinsame,
weswegen auch der Staat « Person » genannt wird. Der tiefste Unter-
schied beider aber liegt darin, da im Staate nur die « Gemeinschaft »
als moralisch-rechtliche Einheit Triger ist, weshalb der Staat nur eine
moralisch-rechtliche Person genannt wird.

§ 4
Die Notwendigkeit des Staates

« Jung war ich einst; da ging ich einsam, verlassene Wege zu
wandern ; doch fiihlt ich mich reich, wenn ich andere fand : der Mann
ist des Mannes Lust. » Diese Worte Eddas treffen den Wurzelgedanken
des menschlichen Sozialbediirfnisses und damit der Notwendigkeit des
Staates.

Es ist auf den ersten Blick fast wie ein Geheimnis, da3 gerade der
Mensch, der durch Verstand und Wille unter allen Lebewesen der Erde
ragende Macht und Herrschergewalt ausiibt, in seiner ganzen persén-
lichen und sozialen Entwicklung zugleich das /Ailfloseste und bediirfnis-
vollste ist. Und doch ist es unleugbar so.

Was gibt es armseligeres und hilfloseres als ein neugeborenes
Menschenkind ? Die Gesellschaft von Vater und Mutter hat ihm nicht

1T 30, 2; I 29, &, 3T 29, 8. #7129 14 u 2



Der Staat 59

allein schon die Existenz gegeben 1, sondern ohne die stiindliche Hilfe
anderer mull es wieder sterben und verderben. Der Tiefblick des
groften heidnischen Staatslehrers Aristoteles hat das Geheimnis erfaBt
mit den Worten : der Mensch ist von Natur aus ein politisches Wesen :
«&vlpwrog gldoel moltindy L@ov. » 2 Wir sagten « politisches » Wesen,
denn wie Cathrein richtig erklirt 3: das « wolttixédv» besagt mehr als
nur «allgemein sozial »; es bedeutet staatsbiirgerlich, wie der Stagirite
selbst betont 4.

Schlagend iiberzeugt uns hievon ein einziger Blick in die tédgliche
Erfahrung. |

GewiB hat schon das Dorf oder die Gemeinde, der wir angehdren,
eine groBe soziale Bedeutung fiir uns. Nichtweniger die eigene Verwandt-
schaft als natiirliche Erweiterung der Familie. Aber jeder Schuhnagel,
das Leder an den Schuhen, die Wolle unseres Strumpfes, die Uhr in der
Tasche, ja ein bloBes Sackmesser mit seinem drmlichsten Metalle kiinden
uns taglich im Hinblick auf ihre Herkunft und Herstellung unsere soziale
Abhingigkeit iiber die Grenze des Dorfes und der Gemeinde hinaus an.
Wie wahr wird da, was Thomas sagt : « Bonum unius domus ordinatur
ad bonum civitatis, quae est communitas perfecta.»3 Und erst das
tigliche Brot, das wir essen ! Wer sichert es uns schlieBlich, insoweit
es iiberhaupt gesichert werden kann? Wir erfassen hier die Worte
Bastiats, wenn er vom einfachen Dorfbewohner sagt : « Jeden Morgen
beim Aufstehen kleidet er sich an. Kein einziges von seinen zahlreichen
Kleidungsstiicken hat er selbst gemacht. Nun mull aber eine gro@le
Masse von Arbeit, Industrie, Transport und geistreiche Erfindungen
geleistet werden, um ihm dieselben bereitzustellen. Die Amerikaner
mubBten Baumwolle, die Inder Indigo, die Franzosen Wolle und Flachs,
die Brasilianer Leder produzieren ; alle Stoffe muBten in verschiedene
Stddte transportiert und dort bearbeitet, gesponnen, gewebt, gefirbt
werden ... Dann friithstiickt er. Damit das Brot, das er iBt, da ist,
muBte der Boden urbar gemacht werden ; die Saat muf3te vor Raub
und Pliinderung bewahrt werden ; es muf3te in der ungeheuren Menschen-
menge ein gewisses MaB3 von Sicherheit herrschen ; das Getreide muBlte
geerntet, gemahlen, geknettet und gebacken werden ; Eisen, Stahl, Holz

LI. Pol. c. 1 (Did. I 482, 28).
* Das. (Did. II 483, 35).

3 Moralphil. II 452.

¢ Ib. (Did. ITI 483, 40).

5 I-II 90, 3 ad 3.



60 Der Staat

und Steine mullten zu Werkzeugen verarbeitet werden.»! Welch
riesige soziale Abhingigkeit des gewohnlichsten Menschen im gewdéhn-
lichsten téiglichen Leben ! Trotzdem wir staatliche Eingriffe nicht immer
lieben, woran der Staat dann und wann selber schuld ist, so haben wir
doch in den beiden vergangenen Kriegen es wohl erfahren, welche Be-
deutung der Staat fiir das tégliche materielle Leben des Volkes hat und
jedermann dankt ihm dafiir.

Noch fast mehr Bedeutung hat die staatliche Hilfe fiir das settlich-
geistige Leben, vor allem auf hoherer Geistesstufe.

a) Fiir die Erkenninisordnung. Da machte schon Aristoteles 2 und
nach ihm Thomas? aufmerksam auf die sozial-staatliche Bedeutung der
Sprache, die den Menschen vom Tiere unterscheidet. Das wunderbare
« Wort » mit dem der Mensch anderen sich offenbart und wodurch er
« Gut » und « B6s », « Recht » oder « Unrecht » mitteilt, es ist das eminente
Instrument des sozialen Lebens, das notwendig auf héherer Kulturstufe
zu staatlichen Verbindungen fithrt und die Menschen weit iiber die
Grenzen der Familie und des Dorfes hinausfiihrt. Jeder Grammatik-
unterricht setzt die Grammatik voraus und diese Sprachregeln und
Sprachlehrer. Das alles setzt Schulung und Schuleinrichtungen, Schul-
bauten voraus, die weder die Familie noch das Dorf allein bereitzustellen
imstande ist. Das kann fiir gewohnlich nur der Staat leisten. A fortiori
gilt das fiir den hoheren Unterricht, wo gréBere Biichereien (Bibliotheken),
Seminarien, Hochschulen und hoéhere Dozenten zur Verfiigung stehen.
Daher waren nur Kirche und Staat oder Private, hinter denen Staat
und Kirche als gesetzgeberische Behorden standen, imstande, die gros-
seren wissenschaftlichen Zentren zu griinden und sie zu schiitzen und
zu fordern. Alles das weist auf die N otwendigkeif staatlicher Verbinde
hin. Man denke schlieBlich auch noch an die Versorgung der Kranken,
die medizimischen Fakultiten mit ihrem Betrieb und ihren Instrumenten,
an die Kliniken und Spitiler. Ohne staatliche Hilfe, staatliche Garantie
und Organisation sind diese groen Werke fiir gewohnlich nicht méglich.,

b) Beziiglich der Willensbildung sind allgemein verpflichtende Ge-
setze die richtige Richtschnur des sittlichen Handelns. Das Natur-
gesetz als solches geniigt nicht, wenn nicht von ihm und aus ihm

1 Bastiat, Harmonies économiques, Paris 1884, 25.
2 1. Pol. c. 1 (Did. I 483, 40 ff.).
3 In I. Pol. lect. 1.



Der Staat 61

positive allgemeinere Normen abgeleitet werden. Solche allgemeinere
Normen kann nur eine allgemeinere Auwuforitit aufstellen, die weit iiber
Familie, Dorf und Gemeinde hinausgeht, d.h. der Staat. Und schlieB3-
lich muB3 gegen Widerspenstige eine Zwangsautoritit da sein, die zur
Erfiillung des Gesetzes Gewalt anwenden kann, «vis coactiva»!. Dazu
geniigen Familie und Gemeinde ohne staatliche Riickendeckung sicher
nicht. Es mul} also hier die ganze Justizordnung mit Gerichten und der
Strafordnung zur Verfiigung stehen 2.

Das erweist die absolute Notwendigkeit des Staates. Thomas von
Aquin geht mit anderen sogar so weit, daB3 er okne Siindenfall, zwar
nicht eine Zwangsgewalt, wohl aber eine allgemein befehlende Obrig-
keit fiir notwendig hielt, gerade weil der Mensch von Natur aus ein
Sozialwesen ist : «quia homo est animal sociale » 3.

Was aber die Notwendigkeit des Staates fiir alle am offensicht-
lichsten beweist, ist der Schutz von Familie und Gemeinde gegen
duBere Feinde : «ad resistendum extrinsecis impugnantibus et corrup-
tivis». Das begriindet die Mzulitdrgewalt: « per quam hostium insultus
repellantur » 4. Das legitimiert daher das Kriegsrecht und den Kriegs-
apparat.

Schlieflich legt auch die Vélkergeschichte noch Zeugnis ab fiir die
Notwendigkeit des Staates. Die Ethnologen, wie Raizel® und Achelis ¢,
bezeugen, dafl man nie ein Volk gefunden hat, das ganz ohne politische
Organisation gewesen wire.

Man denke hier auch noch an die groBen philanthropischen und
technischen Werke unserer Zeit, wie Eisenbahnen, an Gotthard- und
Simplondurchstiche und Suezkanal. Ohne staatliche Initiative oder
wenigstens Unterstiitzung wiren sie nie ins Leben getreten. Mehrere
kamen nur durch Zusammenschlul mehrerer Staaten zustande.

§5

Der Ursprung des Staates

In dem, was wir iiber die Notwendigkeit des Staates gesagt, liegt
auch schon die natiirlichste Erklirung des Staatsursprunges. Wir reden

I-II 90, 3 ad 2.

I-IT 100 a. 2. 31 96, 4. 4 TI-IT 50, 4.
Vélkerkunde, Bd. I, Einl. S. 87.

Moderne Vélkerkunde (1896), 430. Vgl. Cathrein, das. II 4511,

- - B~ T .



62 - Der Staat

hier natiirlich nicht vom Ursprung dieses oder jenes Staates, wo wieder
besondere Faktoren maBgebend waren und sind. Wir reden vom Staats-
ursprung als solchem, der eben naturrechtliches Geprige trigt.

Diese Frage beriihrt prizis Aristoteles, der groBte Staatslehrer des
heidnischen Altertums, gleich im Anfange seiner Staatslehre, die wir hier
noch niher ausfithren wollen. Selbstverstindlich hat auch der Staat
wie alle gesellschaftlichen Verbinde als Ziel das Wohl der Angehorigen
« &ya06v », das vollkommenste Gut, « xuprwtdta Tavtwy » 1. Aber, so frigt
er, wie entstand im Anfange diese vollkommenste aller Gesellschaften ? 2
Der Naturdrang trieb Mann und Frau zur Erzeugung von Kindern. So
entstand die Ehe 3. So entstand naturrechtlich auch die Famzilie. Dazu
kamen die Hausdiener, d. h. die Dienstherrschaft als weitere natiirliche
Erweiterung 4. Uberall haben wir schon hier Dienende und Befehlende
in der natiirlichen Ordnung, aus einem natiirlichen Bediirfnis, weil die
einen der andern bediirfen. Eine weitere natiirliche Entwicklung ist
das Dorf, «xwun», das aus mehreren Familien besteht, das wieder eine
naturmiBige Einheit bildet, weil die Familien einander bediirfen 5. Aus
verschiedenen Dorfern entsteht auf Grund des natiirlichen Schutz-
bediirfnisses der Staatf, « méhic »8, der, aus mehreren Dorfern bestehend,
weil sich selbst geniigend, die vollkommenste Gesellschaft ist. In ihm
vollzieht sich die Erreichung des vollen Wohistandes, «tob € (v » 7.
Zu diesem Ziele ist jeder Mensch von Natur aus hingeordnet und deshalb
ist jeder Mensch von Natur aus ein « politisches » Wesen, « pdost moAt-
7oy {eovn 8. So tief und naturangeboren ist diese ganze Hinordnung
des Menschen zum Staat, dal, wer immer auBer dieser Ordnung steht,
entweder Gott oder eine Bestie ist ?, weil er tugendlos, «&vev dpetijg» ist 10.

Wie tief naturrechtlich und natiirlich ist diese aristotelische Schilde-
rung vom ersten Ursprung des Staates! Und das ganz im Gegensatze
zu Hobbes, der fiir den Ursprung des Staates den Menschen als « homo-
lupus » erdichtete und auch im Gegensatze zu J. J. Roussean und aller
iibrigen Anhdnger der Vertragstheorie, die nie nachgewiesen werden
konnte. Die Ansicht von J. B. Jaccoud : Aristoteles hitte nicht den
Ursprung des Staates als solchen, sondern des griechischen Staates be-
schreiben wollen 1!, widerspricht den Anfangsworten der Beschreibung,

1 1. Pol. c. 1 (Did. I 482, 5).

2 482, 26.

3 482, 26. 4 483, 2. 5 483, 12.

8 483, 25. .7 483, 27. 8 483, 34.

9 484, 10, 10 484, 18. 11 Droit nat. 215.



Der Staat 63

die ganz allgemeinen Charakter aufweisen! und zugleich dem Schluf3-
satz derselben 2. Ubrigens hat auch Twllius Cicero eine mit der
aristotelischen Beschreibung wesentlich iibereinstimmende Schilderung
des Staatursprunges: «Cum hoc sit natura commune animantium,
ut habeant libidinem procreandi, prima societas in ipso coniugio est,
proxima in ZJtberis, deinde una domus ... Id autem est principium
urbis quasi seminarium rezpublicae. » 3

Auch die ersten Stidtegriindungen, von denen die Heilige Schrift
berichtet, erzihlen Ahnliches wie Aristoteles 4.

Aber hat nicht Aristoteles, wie auch Cathrein referiert 5, nach der
Meinung vieler mit Plato den Menschen villig dem Staat geopfert? Von
Plato trifft das zweifelsohne zu infolge seiner kommunistischen Welt-
anschauung. Auch Aristoteles betonte den Staat stark. Aber er steht
doch prinzipiell auf einem ganz anderen Boden. Er ist der groBe Ver-
teidiger des von Sokrates begriindeten Naturrechts und damit der
natiirlichen Rechte der Individuen, also ihrer Eigenrechte. Da er in
I. Pol. c. 1 dem Einzelmenschen, der Ehe und Familie naturrechtlich
ein Eigenziel zuweist, wire eine absolute Unterordnung des Menschen
unter den Staat ein flagranter Selbstwiderspruch. Wenn er daher in
I. Pol. c. 1 und anderswo von der Unterordnung des Menschen unter
den Staat redet, so ist damit nur eine relative Unterordnung gemeint,
so wie niedrigere Zwecke immer wieder hoheren untergeordnet wer-
den. Man hat sich bei Aristoteles vor allem daran gestoBen, daB er
anfangs seiner Staatslehre sagt, das Ziel des Staates wdre friiher als das
des Individuums und der Famalie 8. Das ist in der Finalordnung ganz
richtig. Jedermann weil3, daB in ordine intentionis, also finis, das
hohere Ziel friither ist als die ihm untergeordneten Ziele, weil letztere
untergeordnet sind. So hat auch Thomas von Aquin 7, der doch sicher-
lich von Staatssozialismus frei war, den Stagiriten interpretiert : in der
Zielordnung ist das Ganze («Staat») frither als die Teile (« Familie,
Gemeinde »), denn man will die Teile nur des Ganzen wegen. In der
Ausfithrungsordnung (in ordine executionis) ist das Gegenteil wahr :
zuerst die Teile, dann das Ganze! Alles das stimmt !

I. Pol. c. 1 (483, 54).
In I. Pol. lect. 1.

11. Pol. 6, 1 (Did. I 482, 26).

¥ Ib, 483, 27.

i Deoff. T 17

* Gen. 4,17;4,2;4,22; 6, 1-4; 9, 20; 9, 22; 10, 10. Vgl Cathrein, II 468.
5 IT 499.

6

7



64 Der Staat

§ 6

Die innere Organisation des Staates

Wo immer eine Vielheit von Teilen vorhanden, wird sie durch etwas
Verbindendes zur Einheit verbunden. So ist auch in allem Geschopf-
lichen die Einheit das Erste, denn die Vielheit setzt sie schon voraus,
sonst wire sie nicht Vielheit, und sie kann wieder Ziel der Vielheit sein.

Jeder Staat besteht aus einer Vielheit von Bestandteilen, sagen wir
von Einzelbiirgern, Familien, Gemeinden, Bezirken, Provinzen, einstens
auch von Stdnden, wie Klerus, Adel und Biirgerstand, die Stinde der
Bauern, Handwerker, Kaufleute und Gebildeten . Zweck all dieser Ver-
binde war stets der Eigenschutz, die Férderung der besonderen Inte-
ressen. Dazu kommen erst noch die verschiedenen politischen Parteien
mit ihren eigenen Programmen. Das einigende Band dieser Vielheit.im
Staate ist die Staatsgewalt, sagen wir lieber Staatsautoritit, die als
gesetzliche Autoritit die Vielheit zur Einheit verbindet, ovdnet, leitet und
schiitzt. '

Woher hat der Staat urspriinglich seine Autoritit, welches sind ihre
Grenzen und verschiedenen Formen ? Dartiber méchten wir noch einiges
sagen.

I. Ursprung der Staatsgewalt

Ist ein jeder Staat ein ens contingens, das zuletzt von einem ens
necessarium abhidngt, so muBl auch die Staatsgewalt von jenem ersten
notwendigen Sein abhangen. Aber in welchem Sinne, das muf} niher
erklirt werden, zumal die beiden Fragen, wie A. M. Weil} sagt, auch
wieder verschieden sind 2. Und das ist umso notwendiger, als Hobbes
und Rowussean und viele andere uns hier eine ganz andere Losung vor-
legen, da sie die oberste Staatsgewalt urspriinglich von einem Verirage
abhingig machten 3. Es handelt sich also hier um nichts geringeres als
um den Ursprung der Souveridnitit des Staates.

Thomas verteidigt hier in gewissem Sinne die « Volkssouverdnitit »,
was manchen auffallen wird, bei andern sogar AnstoBl erregte, aus
Furcht vor einer Anniherung an J. J. Rousseau4. Aber der Sinn ist
ein wesentlich anderer.

1 I-I1 95, 4. 2 Apol. IV 2, 892. | 3 Das. 891.
4 Unter andern st68t sich vor allem Zigliara an unserer These. Vgl. Eth.
51. VII; vgl. dazu Gredt, Elem. Eth. IT 1032.



Der Staat 65

1. Die oberste Staatsgewalt offenbart sich offenbar durch die
« Legislative », in der Autoritit, biirgerliche Gesetze zu erlassen. Virtuell
enthilt diese Gewalt auch alle anderen. Nun aber liegt diese Gewalt
nach Thomas zunichst im Volke selbst und erst nachher in jenen, die
das Volk vertreten, d. h. in den Regierenden!. Auch der Fiirst hat
keine gesetzgeberische Gewalt, auBler insofern er das Volk vertritt :
« auctoritas principis, qui non habet potestatem condendi leges, nisi
inquantum gerit personam multitudinis. »2 Allerdings ist damit das
ganze® Volk und ein fretes Volk ¢ gemeint, sagen wir das Volk als
organische Gesamtheit, nicht Gesamtvielheit; so haben Aristoteles® und
Thomas richtig betont é. Naturgetrieben erweiterte sich die Menschheit
von der Ehe zur Familie und zum Staat. Und diese spontane Drang-
titigkeit ging jedem Vertrage voraus.

2. Allein Pauli Wort « omnis potestas a Deo» (Rom. 13, 1) gilt
auch hier. Hochste Quelle aller legislativen Autoritit des Volkes ist
Gott : «Omnis lex proficiscitur a ratione et voluntate legislatoris ; lex
quidem divina et naturalis a rationabili De: voluntate, lex autem
humana a voluntate hominis regulata.»? So haben wir bei Thomas
eine vollstindige Unterordnung aller gesetzgeberischen Autorititen ;
das positive Gesetz hingt von der menschlichen Autoritit ab & und diese
vom Naturgesetze ® und dieses vom goéttlichen |10 Alle Gewalt des
Staates hidngt somit von ‘Gott ab, von dem unmittelbar das Naturgesetz
als Vermittler (instrumentaliter) abhingt. In diesem Sinn ist es zu
fassen, wenn J. B. Jaccoud sagt: Die Souverinitit des Staates liegt
wesenhaft im Volke : «réside essentiellement dans la nation en vertu
de la loi naturelle » 11, Das ganze, freie Volk offenbart die allgemeine
Menschennatur, aber immer in ihrer absoluten Abhingigkeit von Gott,
der hoéchsten Quelle alles Rechts und aller Autoritit. Der Gegensatz
dieser Fassung zu jener eines Rousseau usw. ist evident, da dort Gott
als hochste Quelle ignoriert wird und jene Empiriker von einer meta-

! «Lex proprie et principaliter respicit ordinem ad bonum commune ; ordinare
autem aliquid ad bonum commune est vel totius multitudinis vel alicuius gerentis
vicem totius multitudinis ; et ideo condere legem vel pertinet ad totam multi-
tudinem vel pertinet ad personam publicam, quae totius multitudinis curam
habet. » I-II 90, 3.

? I-IT 97, 3 ad 3. 3 Ib. 4 Tb.

8 V. Pol. c. 2 (Did. II 567, 21).

¢ De reg. princ. I 4.

* I-IT 97, 3. s I-II 95, 1. * Ib. 2. 10 T-IT 93, 6.

11 Droit nat. et démocratie, 266.

Divus Thomas b



66 Der Staat

physisch gefaBten Menschennatur iiberhaupt keine Ahnung hatten. Auch
sind bei unserer Fassung die bloB menschlichen Gesetze noch nicht als
unmittelbare « Stnairufe » aufzufassen, wie einige mit Stahl meinten 1.
Es bleibt fiir unsere staatlichen Gesetzgeber immer ein tiichtiges Stiick
Arbeit iibrig : sie haben Geseize zu erlassen im Sinn und Geiste des Natur-
rechis !

11. Die Grenzen der Staalsgewalt

Die Fiille der Staatsgewalt vollzieht sich nach heutiger Auffassung
auf drei Gebieten: dem der Gesetzgebung, des Regierens und des
Richtens. Die gesetzgebende Gewalt erlift fiir die Staatsbiirger die all-
gemein-verpflichtenden Normen des Handelns und Nichthandelns. Die
Regierungsgewalt soll in Anwendung der Gesetze die Staatsbiirger zum
offentlichen Wohle leiten und den Staat nach auBen vertreten. Die
richterliche Gewalt soll, im Lichte des Staatszieles, also des Gemein-
wohles, unter den Biirgern Recht sprechen und Schuldige strafen 2.
Diese Dreiteilung der Staatsgewalt ist formell vor allem seit Montesquieu
maBgebend 3. Materiell waren diese drei Gebiete selbstverstdndlich
schon frither bekannt. Aristoteles spricht ausdriicklich von der zweiten
und dritten Gewalt und nennt die erstere « beratende » Autoritit 4.
Das Gleiche bei Thomas 3. Uns interessieren hier vor allem die Grenzen
der Staatsgewalt.

Die zahlreichen Schranken der Staatsgewalt ergeben sich teils von
Seite hoherer Gewalten, sagen wir von oben, teils aber auch aus dem
Wesen des Staates selbst.

A. Von oben. Zwei Gesetze sind hoher als der Staat, weil er von
ihnen abhingt :

a) Dem gottlichen Gesetze, der lex aeterna, ist alles und ginzlich
unterworfen. Es ist das eigentliche Regierungsgesetz aller Regierenden ¢,
von dem daher jedes menschliche Gesetz abhingig ist 7.

b) Auch das Naturgesetz (lex naturalis) steht, da es alle Tugend-
akte regelt 8, iiber allen menschlichen Satzungen, die nur nidhere Aus-

1 Vgl. Weif, Apol. IV 2, 892-893.

2 I-II 100, 8.

3 Esprit des Lois, XI 6. Vgl. Cathrein, I1 617.

¢ IV. Pol. c. 11 (14) Did. I 559, 11.

5 In IV. Pol. lect. 12.

¢ I-II 93, 3; III. C. G. 121.

7 I-11 19, 4. 8 I-II 94, 3.



Der Staat 67

fiihrungen desselben sind 1. Daher bringt jeder Mensch gewisse natur-
rechtliche Rechte und Pflichten, individuelle und soziale Rechte, Recht
zur Existenz, zur Entwicklung, Vermehrung usw. von Hause aus mit
sich, die der Staat nie antasten soll, wie frither betont wurde. Auf
ihnen ruht das Staatswohl selbst. Daher haben die Eltern die ersten
Rechte auf die Kindererzichung und den Unterricht und folglich die
Schule ®. Dabei ist das Recht des Staates, fiir erginzenden Schul-
unterricht zu sorgen, insoweit es im Interesse des Allgemeinwohls liegt,
unbestritten. Auch soll er erginzend die allgemeinen naturrechtlichen
Forderungen in religids-sittlicher Hinsicht 2 fordern und wunterstiitzen ;
denn alles das liegt in seinen Interessen. Daher mahnt Thomas den
Fiirsten, also die staatliche Autoritit, dal er, gesetzlich Lohn und Strafe
in Aussicht stellend, seine Untergebenen vom Bdsen abzuhalten und
zu einem fugendhaften Leben zu leiten suche : «ut suis legibus et prae-
ceptis, poenis et praemiis homines sibi subiectos ab iniquitate coérceat
et ad opera virtuosa inducat. »* Es ist zwar rechtlich nicht Sache des
Staates, seine Biirger zum 7#bernatiirlichen Ziele zu leiten. Aber er unter-
stiitze auch dieses, indem er in der natiirlichen Ordnung vorschreibt, was
dazu fiithrt, und verbietet, was hinderlich ist : «ea praecipiat, quae ad
coelestem beatitudinem ducunt et eorum contraria ... interdicat. » 5

B. Zahlreich sind die Schranken, die sich aus dem Wesen des
Staates selbst ergeben. Aus dem Wesen einer Sache ergibt sich ihr Ziel.
Nichts ist innerlich verbundener als Ziel und Wesen einer Sache.

Vorerst ist es klar, daB in jedem Staate der Inhaber der Gewalt
nur eine « persona publica» sein kann, d. h. jemand, der namens des
Volkes beauftragt ist, Gesetze zu geben, zu regieren und zu richten ©.
Ebenso einleuchtend ist es, daB3 die Autoritit eines bestimmten Staates
nur auf die Unfergebenen («subditos ») desselben Staates sich beziehen
kann 7.

Besonders wichtig und mehrfach sind die Schranken der Staats-
gewalt, die sich aus dem Ziele des Staates ergeben :

1 I-IT 95, 2.

* II-II 10, 12; III. C. G. 122.

3 «Virtuosa... vita est congregationis humanae finis. » De reg. princ. I 14.

¢ Ib. I 45.

% De reg. princ. I 15.

¢ Daher die Definition des Gesetzes : « quaedam ordinatio rationis ad bonum
commune ab eo, qui curam communitatis habet promulgata.» I-II 90, 4 ; ib. 96, 4.

7 II-1I 16, 1.



68 Der Staat

a) Weil das Wohl und Glick der Biirger Ziel der Staatsgewalt ist,
muB auch der Staat das Gliick des Volkes bei all seinen Erlassen und
Tatigkeiten, soweit es moglich ist, im Auge haben 1.

b) Indes ist direkt nur das Gemeinwohl (« bonum commune ») Eigen-
ziel des Staates 2. Folglich fillt das Privatwohl im Staate an sich nur
in Betracht, als es im offentlichen auch enthalten ist 3. Eben das ist
nach Thomas das groe Laster des Tyrannen, daB3 er nur den Eigennutz
sucht 4,

¢) Noch eine weitere Schranke tritt fiir den Staat hinzu. Wie
frither bemerkt, faBt der Staat nur die dufere Titigkeit, auf die er
Zwang ausiiben kann, ins Auge : legis lator humanae non habet iudicare
nisi de exterioribus actibus 5. Und das aus dem einfachen Grunde, weil
ihm die innere menschliche Tétigkeit entgeht : de interioribus non
iudicat praetor 8.

d) Endlich noch eine letzte Schranke der Staatsgewalt : sie hat nur
das srdische Wohl an sich zum Ziele 7. Fiir das ewig-iibernatiirliche Wohl
sorgt nach Thomas die Kirche unter Leitung des Papstes : « sacerdotibus
est commissum et praecipue summo Sacerdoti successori Petri, Christi
vicario Romano Pontifici. » 8 Beide Gewalten : Staat und Kirche sind,
wie Prof. Dr. Lampert so griindlich und lichtvoll dargelegt ®, in ihrer
Ordnung selbstindige Gewalten. Dall Religionslosigkeit fiir die staat-
liche Autoritit und den Gehorsam der Biirger selbst die gro3te Gefahr
ist, erfaBBt jedermann leicht und hat Leo XIII. eingehend beleuchtet 1°.
Allwo die katholische Religion zugleich auch Staatsreligion ist, ist das
gegenseitige Verhiltnis von Kirche und Staat leicht bestimmbar. In
andern Fillen sind positive Abmachungen mafgebend.

Somit ist die Staatsgewalt an sich beschrinkt auf das offentlich-
dufere trdische Wohl und Gliick der Biirger. Das Gebiet ist noch groB3
und wichtig genug. Er hat nicht etwa bloB das ganze Militir-, Kriegs-
und Handelsgebiet mit Kunst und Wissenschaft zu leiten und zu besorgen
und den Staat nach awufen gegen Feinde zu schiitzen 1, sondern ganz
allgemein sei es gesagt: er hat das gamze Staalsvolk zu einem irdisch

1 I-I1 96, 6. 2 I-IT 90, 2.

31Ib. ad 1 u. 2. 4 De reg. princ. I 3.

5 I-IT 100, 9. 6 Ib. 91, 4; IV. C. G. 77.
7 I-IT 90, 3 ad 3.; 96, 5. 8 De reg. princ. I 14,

? Kirche und Staat in der Schweiz, Bd. I, §§ 1, 2, 14.

10 Encycl. « Immortale Dei» und Encycl. « Tametsi». Vgl. Lampert, 1. c. § 22.
11 De reg. princ. I 13 u. 14.



Der Staat 69

guten Leben (« bonam vitam ») zu leiten und dasselbe darin zu erhalten
und endlich fortschrittlich immer noch zu hoherem Gliicke zu fiihren 1,
Das ist eine groBe, herrliche Aufgabe, fiir deren Losung irdische Ehre
und Lohn nicht geniigt 2, sondern nur Gotteslohn, entsprechend dem
Axiom : « Maius autem et divinius est bonum multitudinis quam bonum
unius. » 2

Im AnschluB an das Gesagte wire hier der sog. Tyrannenmord,
richtiger die « Tyrannentétung », zu erwahnen, ein berithmtes Problem !
Fixieren wir vorerst den Kern der Streitfrage durch eine Abklirung,
um dann der Losung selbst niherzutreten.

1. Es gab einstens Gegner jeder Menschentétung durch Menschen.
So verurteilte Duns Skotus mit wenigen anderen die Menschentétung
an sich, weil sie « Mord » bedeute, und Mord ist als malum intrinsecum
immer unerlaubt 4. Damit wire offenbar das Recht der Todesstrafe und
jede todliche Notwehr gegen einen ungerechten Lebensangriff, ja sogar
das Kriegsrecht in Frage gestellt. Diese These widersprach nicht blofS3
einem Awugustinus, Ambrosius, Cyrillus, sondern auch den groBen
Scholastikern : Thomas, Cajetan, Bonaventura, Soto, Vitoria, Suarez,
Bafnez, Estius, Antoninus, Natalis Alexander, Sylvius, Lugo, Tournely,
Billuart 5. Sie steht auch im Widerspruch mit dem neuen kanonischen
Recht ® und mit dem allgemeinen Volkerrecht.

2. Klirend fiir die ganze Frage ist die Unterscheidung zwischen
den beiden Begriffen : « Tétung » und « Mord ». Mord (homicidium) ist
ungerechte Totung eines Menschen und daher immer unerlaubt. Der
Begriff Totung ist allgemeiner und kann eine erlaubte oder unerlaubte
Toétung besagen 7. Im letzteren Falle nur ist sie Mord.

3. Die Frage, niher prizisiert, ist folgende: wer hat das Recht,
den Tyrannen, welcher das Staatswohl schwer bedroht, zu entfernen,
event. sogar zu téten ?

Zur Losung der Frage Folgendes :

o Jeder Tyrann, gleichviel ob nur Machterstreber (usurpator) oder
schon Machtbesitzer (tyrannus regiminis), ist ein Rechtsbrecher, eine

1 'Das. I 18, 2 Das. I 8. 8 Das. I 9.

¢ In IV. Sent. d. 15 q. 8. Vgl. Francisco de Vitoria O.P., Comm. in II-IT De
iust. q. 64 a. 2.

8 Vgl. Billuart, Summa S. Thomae, Tr. De iure et iust. Diss. 10 a. 5 § 1.

6 Can. 2205 § 4. 7 I-IT 100, 8 ad 3.



70 Der Staat

eminente Gefahr fiir das Vaterland. Ist nun eine staatliche Qberbehirde
da, der er unterworfen ist und welche die gewiinschte Macht besitzt,
so ist es in erster Linie ihre Aufgabe, einzuschreiten, event. sogar ihn
zu toten 1. '

B) Fehlt es an einer solchen Oberbehérde und ist der Tyrann noch
nicht Machtbesitzer, also erst Usurpator, so hat in grofter Gefahr des
Vaterlandes auch jeder Private das Recht, den Tyrannen zu téten; ja,
er verdient dafiir Lob und Auszeichnung : « tunc enim, qui ad delibe-
rationem patriae tyrannum occidit, laudatur et praemium accipit. » 2
Gleicher Ansicht mit Thomas sind auch Cajetan ®* und Franciscus de
Vitoria 4. Billuart nennt diese Auffassung sogar eine « communis sen-
tentia ». Nach ihm ist sie nicht bloB im Notwehrrecht jedes Menschen
begriindet, sondern sogar in der 6ffentlichen Autoritit, die jedem Biirger
gleichsam als Soldat solchen Auftrag geben wiirde 8. Dasselbe lehren
Cajetan ® und Vitoria ?. In diesem Falle ist der Tyrann, wie Thomas
bemerkt 8, {iberhaupt noch kein Oberer und folglich noch niemand ihm
Gehorsam pflichtig. Es kann also eine « Tyrannent6tung » geben, die
nicht « Tyrannenmord » ist !

y) Anders ist die Sache, so sagt man, beim tyrannus regiminis,
d. h. bei jenem, der bereits im Besitze der legitimen Gewalt ist, aber
dieselbe miBlbraucht. Der MiBBbrauch der Gewalt beraubt den Inhaber
derselben noch nicht der Gewalt selbst 9. Infolgedessen ist dieser Tyrann
im allgemeinen Interesse zu dulden. Wird seine Tyrannenherrschaft
unertriglich, und gibt es kein Mittel, ihn gesetzlich zu entsetzen, weder
von jener, die ihn eingesetzt, noch von Seite einer hoheren Autoritit,
so ist er in Gottes Namen und in der Hoffnung auf eine gottliche Hilfe
zu dulden, denn der Versuch Privater, ihn zu toten, miillte dem offent-
lichen Volkswohle selbst gefihrlich sein : « Esset autem hoc multitudini
periculosum, si privata praesumptione aliqui attentarent praesidentium
necem etiam tyrannorum. » 1 In diesem Sinne, so behauptet man, hat

1 De reg. princ. I c. 6; II. Sent. d. 44 a. 2 ad 5.

2 JI. Sent. d. 44, 2 ad 5.

3 « Licite potest a quolibet de populo occidi pro libertate populi, quando non
est recursus ad superiorem.» In II-II q. 64 a. 3.

4 In II-II De iust. q. 64 a. 3, 5.

5 Summa S. Thomae, Tr. De iure et iust. Diss. 10 a. 2,

61 c. 71 c.

8 II. Sent. d. 44 q. 2 a. 2 ad 4

vIb a 2

10 De reg. princ. I c. 6.



Der Staat 71

schon das Konzil von Konstanz einen Satz verurteilt, wie Zigliara
behauptet 1.

Indes ist, wie Cathrein hervorhebt 2, jene Entscheidung vom Kon-
stanzer Konzil (1415) nie vom Romischen Papste approbiert worden,
und bei der obigen Begriindung frigt sich der Leser unwillkiirlich :
Den Fall gesetzt, ein herrschender Tyrann fiihre den Staat sicher und
rettungslos in den Abgrund: soll dann ein Privater, wenn es ohne
schlimmere Folgen geschehen kann, nicht auch kraft des dffentlichen
Wohles, also des bonum commune wegen, das Recht haben, den
Tyrannen zu toten ? Gibt das 6ffentliche Wohl dem Einzelbiirger nur
das Recht, den ungerechten Angreifer gegen sich selbst und nicht auch
gegen das Vaterland, den Tyrannen, abzuwehren ? Gibt es nur fiir den
Privaten ein Notwehrrecht und keines fiir den Staat ? Reden unsere
Zeiten nicht eine neue wuchtige Sprache ? Dieses Bedenken wollten
wir hier dem Leser vorlegen bei aller Unterwiirfigkeit gegeniiber jeder
Autoritit ! 3

III. Die Staatsformen

MaBgebend fiir die Form des Staates ist seine Verfassung (Consti-
tutio) 4. Sie zeigt die Grundrichtung eines Staates an, ist nicht ein
Einzelgesetz, sondern offenbart die Grundeinstellung seiner ganzen Gesetz-
gebung selbst. Wer war kompetenter das zu sagen als der groBe Staats-
lehrer Griechenlands, Aristoteles, dem 158 Verfassungen des Altertums
zur Verfiigung standen. Die Verfassung, so sagt er in seiner Staatslehre
selbst, ist nichts anderes als die hdchste Herrscherordnung in den Staaten
und daher thr Ziel 5. Thomas nennt sie mit seiner prignanten Kiirze :
«ordo dominantium in civitate » 6. Je nach der Verschiedenheit der

! « Populares possunt ad suum arbitrium dominos delinquentes corrigere. »
Denzinger, Enchiridion, n. 597. « Quilibet tyrannus potest et debet licite et meri-
torie occidi per quemcumque vasallum suum seu subditum ...» Zigliara, Eth.
Ins nat, 1. IL ¢. II. 55, 'X.

2 Moralphil. IT 662.

3 Stimmt das Gesagte nicht wieder mit Thomas {iberein, wenn er sagt :
« Regimen tyrannicum non est iustum, quia non ordinatur ad bonum commune. ..
et ideo perturbatio huius regiminis non habet rationem seditionis, nisi forte quando
sic inordinate perturbatur tyranni regimen, quod multitudo subiecta maius detri-
mentum patitur ex perturbatione consequenti quam ex tyranni regimine. »
II-IT 42, 2 ad 3.

4 Dariiber vgl. auch Dr. iur. W. Kigi, Verfassung als rechtliche Grund-
ordnung des Staates. Ziirich 1945, S. 40 ff.

8 IV. Pol. c. 1 (544, 15).

¢ In III. Pol. lect. 6.



72 Der Staat

Verfassungen sind die Staaten selbst verschieden. Daher das aristote-
lische Axiom : «so viel verschiedene Staaten als verschiedene Verfassungen»:
«Soar yop obf mohttetor Tooubrta xol To gLk €otv.» ! Und hernach
zéhlt der Stagirite gleich die vier Staatsformen auf: Demokratie,
Oligarchie, Aristokratie und Monarchie 2. Wir sind also, von den
Staatsformen sprechend, auf der richtigen Fahrte. Versuchen wir
zuerst, die verschiedenen Staatsformen begrifflich festzulegen, um dann
ihren Wert zu beurteilen.

a) Begriffliche Festlegung. Die sechs Regierungsformen : Aristo-
kratie, Monarchie, Oligarchie, Demokratie, Tyrannis und Politie, mit
denen Thomas sich beschiftigte 3, waren alle schon im Altertum be-
kannt 4. Von Aristoteles hat sie das Mittelalter iibernommen.

In der Monarchie liegt die hochste Herrschergewalt in einer Person,
die den Staat zum Gemeinwohl fiihrt 5. Liegt die ganze Herrscher-
gewalt in der einen Hand des Herrschers, so ist sie eine absolute. Uben
zur Herstellung des Gleichgewichtes zwischen Dynastie und Volk
Vertreter des Volkes in der Form von gesetzgebenden Kammern und
Gerichtshéfen mit dem Herrscher die Gewalt aus, so haben wir die
konstitutionelle Monarchie, die in der modernen Zeit, von Montesquieu
inspiriert, eine groBe Rolle spielt ®. Seinen Hohepunkt erreichte der
Konstitutionalismus im Parlamentarismus, wo die Bestellung der Minister
von der Mehrheit des Parlamentes abhingt 7.

In der Aristokratie herrschen wenige, aber es sollen, wie die Benen-
nung andeutet, die Besfen sein, die sich dem Staatswohl opfern 8. Es
sind die Minner des Gesetzes, die da herrschen und daher die Besten ?.

In der Oligarchie herrscht das Geld weniger Biirger 1°. Nicht Recht
und Gemeinwohl sind daher Ziel der Herrschergewalt, sondern der Reich-
tum weniger, also der Eigennutz. Sie ist das Gegenstiick der wahren
Aristokratie 11, :

1 II. Rhet. c. 8 (I 328, 39).

2 (I 328, 40).

3 De reg. princ. 1. T c. 1-10.

4 Avristoteles, III. Pol. c. & ss.

8 III. Pol. c. 5 (I 527, 40) ; Rhetor. 1. I c. 8 (I 328, 49). Thomas, in III. Pol.
lect. 6.

¢ Vgl. Cathrein, Moralphil. II 674.

7 Das. 675.

8 III. Pol. c. 5 (I 527, 42).

® I. Rhet. c. 8 (I 328, 46). Thomas, in III. Pol. lect. 8 ; De reg. princ. I c. 1.

10 De reg. princ. I c. 1; I. Rhet. c. 8 (I 328, 46) ; IIL. Pol. c. 4 (I 526, 27).

1 III. Pol; c. § (I 528, 8).



Der Staat 0

Die Tyrannis, in welcher der Herrscher ohne Rechtsgrenzen regiert,
ist das Gegenstiick der Monarchie. Der Tyrann sucht wieder nur den
Eigennutz!. Er herrscht nur durch seine Machi 2.

Scheinbar schlecht zu sprechen ist Aristoteles auf die Demokratie.
Sie ist nach ihm die Herrschaft des Volkes im Sinne der bloBen Masse
oder der Plebs: « summa imperii potestas penes populum est»3. Sie
will Freiheit und Gleichheit harmonisieren und ist daher gerade die
ungerechteste Staatsform, weil nicht alle gleich sind 4. Sie ist die ein-
seitige Herrschaft der Armen oder Bediirftigen. Offenbar versteht hier
Aristoteles unter dieser Demokratie die sog. Ochlokratie (Herrschaft des
groBen Haufens), die mit unserer Demokratie nichts zu tun hat, wie
Cathrein sehr gut bemerkt 5. Fiigen wir bei, da8 der groBe Staatsmann
noch verschiedene Arten von Demokratie unterscheidet, deren keine mit
der unserigen sich deckt®. Die Bemerkung : in der Demokratie lebe
jeder nach seiner Leidenschaft 7, ist typisch fiir seine Auffassung der
Demokratie !

Indes hat unter Umstinden eine andere Staatsform die grofite
Bedeutung, namlich die Politie. Allda wo in einem Staate viele Tiichtige
gleich vortrefflich sind, ist die absolute Monarchie nicht am Platze 8.
Denn es gilt als Prinzip : wo einer nur der Tiichtigste ist, da herrsche
die Monarchie ; wo wiele Tiichtige sind, da herrsche die Menge, welche
zu gehorchen und zu befehlen tauglich ist ®. Im letztern Falle ist die
Politie am Platze. So war es schon bei den alten Voélkern, wo Volk,
Senat und Gerichtshof regierten 1°, Was ist die Politie ? Sie verlegt
die hochste Gewalt in eine Mischung (« wi€ig») von Reichen, Armen,
Freien, die als die Besten unter Einem oder Mehveren, die eine Einhert
bilden, das Volk zum Gemeinwohl fiihrenl. Sie kann also sowohl
Monarchie als Republik sein und wahre Demokratie, insoweit die Bestel-
lung der Regierung vom Volke abhidngt. Die Politie beriicksichtigt also
alle wichtigen Momente einer gliicklichen Regierung : « den Reichium,
das Volk der Bediirftigen, die Freiheit und vor allem die Twugend. Sie
holt aus der Monarchie und Aristokratie das Beste heraus und paraly-

1Ib.; IV. Pol. c. 2 (I 544, 30).

2 III. Pol. c. 6 (I 530, 43) ; De reg. princ. I c. 3.

3 III. Pol. c. & (I 526, 26).

4 I. Rhet. c. 8 (I 329, 4&). § Moralphil. IT 669 1.

¢ IV. Pol. c. & (I 548 u. 549). 7 V. Pol. c. 7 (I 579, 26).

8 III. Pol. ¢. 11 (I 542, 10). ® III. Pol. c. 12 (I 542, 46 ss.).
10 ITI. Pol. c. 6 (I 532, 48). 11 IV, Pol. c. 6 (I 552, 44 ss.).



74 Der Staat

siert das Schlimme, das in der Oligarchie, Ochlokratie, liegt 1. Das
ist auch der Grund, warum sie den Namen ‘Staatsform’ schlechter-
dings (‘moluteie’) verdient. » 2 Sie ist daher auch die beste Hiiterin der
Gesetze, denn wo die Gesetze nicht herrschen, gibt es keine Politie 3.

b) Uber den Wert der verschiedenen Staatsformen. Welchen Wert-
maBstab diirfen und sollen wir hier anlegen ? Der Wertmesser ist mit
dem Gesagten bereits angedeutet. Da das 6ffentliche Wohl oder Gliick
Ziel jedes Staates ist (« téhog... néiewg 16 €0 E7v ») 4, hat jede Staats-
form nur insofern Wert, als sie dieses Gliick im Auge hat. Daher das
Axiom des Aquinaten: All jene Staatsformen sind gerechi, welche das
Allgemeinwohl vm Auge haben, und alle jene sind ungerecht, welche nur
den Eigemnutz zum Ziele haben . Das stimmt auch mit Aristoteles
iiberein 8. Also nur das Aligemeinwohl als Ziel kann Wertmafstab fiir
die Wertung der Staatsformen sein !

Damit ist die Tyrannis bereits gerichtet. Der Tyrann kann Einer
sein, wie in der Monarchie, oder es koénnen auch mehrere Tyrannen
am Ruder sein. Die Tyrannei, welche einen Ko6nig zum Tyrannen
macht, ist zwar weniger fatal als die Tyrannei, welche eine Mehrzahl
von Aristokraten zu Urhebern hat, weil in letzterm Falle die Uneinig-
keit und die Gefahr des Friedens noch groBer ist 7. Aber immer ist
und bleibt die Tyrannis die schlimmste Herrschaft 8. Thomas gibt fiir
diese These mehrere Griinde an. Er verweist auf die gewaltige Macht
des koniglichen Tyrannen ; sodann ist sie schlimm, weil der Tyrann
eben den Eigennutz (bonum privatum) dem offentlichen Wohle vorzieht
und dabei seine Untergebenen schwer bedriickt, 6fter solche leidenschaft-
lich mordet, ihre Sicherheit bedroht, sie geistig und korperlich quilt,
iberall Unfrieden stiftet und das ganze soziale Leben vergiftet : « Nihil
differt a bestia »®., Thomas spricht auch von den Schutzmitteln gegen
Tyrannen : erstens man wihle nur Konige, die nach menschlicher Be-
rechnung nicht zu Tyrannen werden, also Vorsicht be: Ernennung von
Herrschern ; zweitens, man entziehe dem Herrscher jede Gelegenheit,
Tyrann zu werden ; man gebe ihm wnicht zu grofe Macht ; schlieBlich
ergreife man die erlaubten Mittel gegen den bereits bestehenden

A )

1 Ib. (552, 46; 553, 1-3; 552, 17; 544, 31).

2 IV. Pol. c. 2 (I 544, 38) u. c. 5 (551, 32).

3 IV. Pol. c. & (I 549, 39).

4 ITI. Pol. c. 5 (I 530, 18). 5 In III. Pol. lect. 6.

¢ II1. Pol. c. & (I 527, 29). " De reg. princ. I c. 5.
8 IV. Pol. c. 2 (I 544, 42). ® De reg. princ. I c. 3.



Der Staat 75

Tyrannen !. Hieriiber haben wir bei der Tyrannent6tung frither gehan-
delt. In einer Zeit, wo Europa vor Tyrannen zitterte, wo Millionen
und Millionen auf grausamste Weise ermordet wurden und die Justiz-
rache bereits eingetreten ist, diirfen wir sicherlich auch von den Folgen
und Strafen reden, die nach Thomas den Tyrannen treffen. Die
Tyrannen verlieren jede Freundschaft, die sonst das Leben so versii3t
und die dem Herrscher Sicherheit gibt ; sie werden gehafit,; ihre Herr-
schaft wird nicht alt; Gewalt wird nicht alt, denn die Furcht ist eine
schwache Stiitze der Herrschaft ;. « Timor est debile fundamentum »,
sowohl die Geschichte als auch die Heilige Schrift bezeugen das? ; sie
bekehren sich selten und erhalten am Ende des Lebens, an Stelle des
herrlichen Herrscherlohnes im Himmel, ewige Strafe3. Das ist das Los
des Tyrannen !

Auch die Oligarchie, wo nur eine Anzahl Reicher herrscht, ist
schlecht 4. Sie ist Herrschaft des Parteigeistes, schlieBt das Volk und
damit die Armen aus 5, und da sie ein Abfall von der Aristokratie ist,
schlieBt sie gerade die Besfen aus® Auch hier herrscht somit nicht
das offentliche Gemeinwohl 7.

Dal3 die Demokratie im Sinne des Aristoteles, d. h. die Herrschaft
der « Masse » schlecht ist, leuchtet jedermann ein. Hier herrscht auch
der Eigenwille und Eigennutz an Stelle des Gesetzes 8.

Die Aristokratie gehért mit der Monarchie und Politie zur guten,
gerechten Regierungsart®. Wie der Name besagt, soll sie aus den
besten und tugendhaftesten Mannern bestehen 1°. Nur in der Aristokratie
sind die beiden Begriffe « guter Biirger » und «guter Mensch » identisch 11.
Da herrschen die Minner der Disziplin und des Gesetzes 12,

Viel Sympathien hatte in allen Jahrhunderten die Monarchie. Hier

liegt die Hochstgewalt in der Hand eines Einzigen, eben des Konigs,
der das Gemeinwohl im Auge hat!3. Doch kann auch sie gemildert

1 De reg. princ. I c. 6. - 31b. I c. 10.
8 De reg. princ. I c. 11. 4 IV. Pol. c. 2 (I 544, 30).
5 IV. Pol. c. 5 (I 549, 47). ¢ TII. Pol. c. 5 (I 528, 2).

" De reg. princ. I c. 1.

8 IV. Pol. c. & (I 548, 49 ss.); III. Pol. c. 5 (I 528, 25 ss.); Thomas, in III. Pol.
lect. 8.

® IV. Pol. c. 12 (I 542, 46); IV. Pol. c. 2 (I 544, 27).

0 IV. Pol. ¢ § (@ 551, 36,

1 Tb.

1% 1. Rhet. ¢. 8 (I 329, 4).

13 III. Pol. c. 5 (I 527, 40); I. Rhet. c. 8 (I 328, 49).



76 Der Staat

werden, denn es gibt verschiedene Arten. Hat sie nicht das Gemein-
wohl zum Ziele, sondern den Eigennutz, so wird sie zur Tyrannis!.
Dennoch ist sie, an sich betrachtet, die vollkommenste Regierungsform,
auch besser als die Aristokratie 2. Doch hat die Erbmonarchie ihre
Nachteile, wenn nur untaugliche S6hne vorhanden sind 3. Wo iiber-
haupt viele Tiichtige im Staate sind, ist es ratsamer, daBl mehrere
regieren, wenn es gesetzlich ist, denn das Gesetz soll immer herrschen .
Der gleichen Ansicht ist auch Thomas von Aquin 8. Das, was geschicht-
lich der Monarchie immer den Vorzug gab, hat Trendelenburg trefflich
hervorgehoben. Es war der iiberlegene Wille, die iiberlegene Macht und
die iiberlegene Tugend des Einzelnen, des Monarchen ®. Sie gibt der
Herrschaft die méchtige Einhest, wie Thomas betont, wenn er sagt :
« Omne autem naturale regimen ab uno est. »? Das mag uns erkliren,
warum nach Plato und Aristoteles alle groen Scholastiker mit Thomas,
Bellarmin 8, Suarez abstraktiv der Monarchie vor der Republik den
Vorzug geben. Das hinderte indessen nicht, dal gerade die Monarchie,
wie Thomas zutreffend sagt, unter andern Gesichtspunkten wieder die
gehafteste Staatsform war ?, wie auch die rémische Geschichte bezeugt.
Daran war nicht bloB die Gefahr der Tyrannei, die immer wieder drohte,
schuld und der Drang nach mehr Freiheif, sondern auch das Bestreben,
durch tatkriftigere Selbstteiinahme an der Regierung den Fortschritt zu
beférdern, eingedenk jenes Wortes Sallusts : « Incredibile est memoratu,
quantum adepta libertate in brevi Romana civitas creverit.» Jede aktive
Teilnahme an der Leitung des Staates zum o6ffentlichen Wohle ist ohne
Zweifel ein michtiger Ansporn fir das Wohl und Heil des Staates,
immer und immer intensiver zu arbeiten und sich zu interessieren und
sich zu opfern 19, Aus all dem ergibt sich auch, welche hehre Aufgabe
der Monarch zu erfiillen hat. Er soll Gottes Herrschaft in der Welt zum
Vorbilde nehmen, wie er im Menschen den Leib durch die Seele leitet ;
je nach ihren verschiedenen Amlagen soll er sie leiten, wie Gott durch

I. Rhet. c. 8 (I 329, 1).
III. Pol. c. 10 (I 539, 37); De reg. princ. I 4; I-II 105, 1.
III. Pol. c. 10 (540, 4).
III. Pol. c. 11 (I 540, 33 ss.).
De reg. princ. I c. 2.
Naturrecht, 429.
De reg. princ. I c. 2; IV. C. G. 76.
8 De Rom. Pontif. c. 1; vgl. Cathrein, Moralphil. II 672,
® Thomas gibt einem Kapitel De reg. princ. I 4 geradezu den Titel : « Quare
subditis regia dignitas rectorum odiosa ».
10 Th.

U N T S R S



Der Staat 77

die verschiedenen Himmelskorper die Welt regiert und auf Erden die
Pflanzen und Tiere ; er soll fiir ihre Erhaltung und Nahrung sorgen ;
er soll fiir den Staat das giinstige Klima auswihlen, fiir Kunst, Wis-
senschaft und Handel sorgen, fiir die richtige Religionspflege besorgt
sein und nach auBen fiir den wirksamen Waffenschutz. Aber vor
allem sei er besorgt, daB er die kirchliche Leitung zum ewigen Leben
unterstiitze, indem er in seiner Ordnung nur vorschreibe, was zum
ewigen Leben fithrt, und gegenteiliges verbiete ; mit einem Worte, daB3 er
im Staate ein tugendhaftes Leben begriinde, es erhalte und fordere :
«ut primo ... in subiecta multitudine bonam vitam instituat, secundo
ut institutam conservet, tertio conservatam ad meliora promoveat. » 2
Seine Hauptaufgabe ist und bleibt immer die Hinordnung des Staates
zur Tugend. Mittel dazu sind verschiedene : vor allem die Sorge fiir
das zeitliche Wohl des Volkes, die Erhaltung des inneren Friedens, die
Ziigelung der bosen Leidenschaften, die richtige Verteilung der Amter
und nach auBen der starke Waffenschutz gegen Feinde 3.

SchlieBlich noch ein Wort iiber den Wert der Demokratie. Die
innere Abhingigkeit der hochsten Staatsgewalt vom Volke gibt ihr
« demokratischen » Charakter, wie der Begriff Demokratie besagt. Doch
gibt es Grade. Hauptsichlich gibt es eine doppelte Demokratie, eine
direkte und eine indirekte. In der direkfen hat das Volk das entschei-
dende Wort beziiglich der Gesetzesvorlagen und der Ernennung der
Regierung. So ist es in den schweizerischen Landsgemeindekantonen.
Hier ist auch die Rede von «reiner Demokratie». In der indirekten
bestellt das Volk jene, welche fiir Gesetze und Regierung zu sorgen
haben. Gewisse Schattierungen gibt es auch da noch iiberall4, Das
Recht des Referendums und das Initiativrecht kamen im Laufe des letzten
Jahrhunderts hinzu. Das Referendumsrecht, welches obligatorisch oder
auch nur fakultativ sein kann, gibt dem Volke Gelegenheit, Stellung zu
nehmen gegen Gesetze und Erlasse der Kammern und der Regierung °.
Es kann auch auf die Ausgaben des Staates (Finanzreferendum) aus-
gedehnt werden. Tief greifend ist vor allem auch das Initiativrecht,
kraft dessen das Volk auf Grund einer bestimmten Anzahl Unter-
schriften iiber eine Anderung der Verfassung oder Regierungserlasse ab-
stimmen kann und muB 8. Das Schweiz. Strafgesetzbuch bestimmt so-

! De reg. princ. I c. 13.

* De reg. princ. I c. 15. ® Ib.
4 Vgl. Jaccoud, Droit nat. 294 ff.

& Das. 299. ¢ Das.



78 Der Staat

gar in Art. 279: « Wer die Sammlung oder Ablieferung von Unter-
schriften fiir ein Referendum- oder Initiativbegehren durch Gewalt
oder Androhung ernstlicher Nachteile hindert, oder stért, wird mit
Gefingnis oder mit Bulle bestraft. »

DafB3 gewisse Gefahren mit der Demokratie verbunden sind, unter-
liegt keinem Zweifel. Aber es gibt eine erhabene naturrechtlich begriin-
dete Demokratie. Faktisch hat auch die Kirche die Demokratie als
solche nie verurteilt. Sie hat schon unter Leo XIII. jede Verfassung
gebilligt, welche das Gemeinwohl im Auge hat und es offen begriit, da3
die Biirger so eifrig als moglich sich am 6ffentlichen Leben beteiligen !.
Sympathisch, aber viel eingehender beschiiftigte sich an Weihnachten
1944 Pius XII. mit der Demokratie 2. Auch er verurteilt die sogenannte
« Massendemokratie », die Spielball der individuellen Leidenschaft und
Willkiir ist 2, Aber er lobt die wahre Demokratie, die, auf Grund der
allgemeinen Menschennatur das Gemeinwohl suchend, Minner der
freien MeinungséluBerung und selbstidndiger Personlichkeit schafft ¢ und
die, in Gott, der Natur und im Glauben verwurzelt, die 6ffentliche
Autoritit starkt 5. Sie muf} eine Elite geistig hervorragender, charakter-
fester, gewissenhafter Manner besitzen ¢, die, als Gegner der absoluten
Staatshoheit 7, mit wahrer sittlicher Reife im Einklang mit dem Natur-
gesetz und Offenbarung geeignet ist, die Pline Gottes auszufiihren und
fiir den friedlichen Fortschritt der Menschenfamilie zu arbeiten 8. In
diesem Sinne war die Kirche immer ein Hort der wahren Demokratie °.

Wir sprachen oben von einer erhabenen, naturrechtlich begriindeten
Demokratie. Wie liBt sich das begriinden ? Ein glithender Verfechter
der Demokratie, J. B. Jaccoud, hat sogar den Satz aufgestellt : An sich
gibt es kein politisches Regime, das der Menschennatur besser entspricht
als die Demokratie : « qui convienne mieux a la nature de 1’homme » 19,
Das ist eine kithne These, besonders wenn man das in Betracht zieht,
was wir oben iiber die Monarchie gesagt. Aber der Satz hat einen
wahren, tiefen Sinn. Die Schweiz ist mit ihrer Verfassung, ihrem Zwei-
kammersystem und ihren iibrigen Volksrechten sicherlich ein demo-

1 Encycl. « Libertas praestantissimum », 20. Juni 1888. Vgl. Marmy, Mensch
und Gemeinschaft in christlicher Schau, Freiburg 1945, n. 137.

? Rundfunkansprache «Benignitas»; vgl. Marmy, das. n. 1056 ff.

3 Das. n. 1061, n. 1063.

¢ Das. n. 1059, 1062.
5 Das. n. 1064. 6 Das. n. 1067. 7 Das. n. 1068.
8 Das. n. 1070, ® Das. n. 1079.

10 Droit nat. et démocra.tié, 293.



Der Staat ' 79

kratisch eingestelltes Land. Zuweilen schien die Demokratie zu iiber-
borden. Aber der gesunde Volkssinn (die sana ratio der Menschen-
natur) hat sie vor Exzessen doch bewahrt. « Herrschaft» ist immer
und iiberall notwendig ! Aber « Selbstherrschaft » ist gottlich | Liegt die
Souverinitit auch des Staates in Gott und abgeleitet im Volke, d. h.
in der Menschennatur (Naturrecht), was ist natfiirlicher, als daBl die
allgemeine Menschennatur, insofern sie gesund und frei ein Abbild der
gottlichen Ratio ist, mit und in dem Volke auch Awusfihrerin (executor)
der Herrschaft sei, d. h. dall das Volk selbst herrsche = direkie Demo-
kratiel. In diesem ganz ideellen Sinne ist die Demokratie sogar das
erste Regime, sogar vor der Monarchie und Aristokratie. Weil aber ein
Fluch den ersten Menschen getroffen, wie sogar der Heide Plato
geahnt, ist dieselbe Menschennatur in ihren existierenden Individuen in
Erkenntnis und Wollen getriibt und daher zur Leidenschaft und Zwie-
tracht geneigt. Daher wahrt die Monarchie als Prinzip der strengen
Einheit im allgemeinen die Einheit des Staates am besten. Aber auch
da macht die urspriinglichste Auffassung der Menschennatur sich wieder
geltend. Allwo im Volke der Einsichtigen und Tugendhaften viele Minner
sind, ist nach Aristoteles 2 und Thomas?® die Herrschaft vieler, also des
Volkes wieder am Platze. Der urspriinglichste Gottesplan lebt wieder
auf. So ist die Demokratie ein hehres Ideal auch beziiglich. der Awus-
#bung (executio) der Staatsgewalt. So verleiht die Demokratie natur-
rechtlich hohe Wiirde ; weshalb, wie Pius XII. gesagt, heutzutage gerade
nach groBer Diktatorentyrannei und schrecklichem Elend, das Sehnen
nach Volksherrschaft wieder auflebt 4.

Die Selbstherrschaft ist gottlich, weil Gott diesen Zug bei der
Schépfung, als er die Menschennatur nach seinem Bilde schuf, in die
Menschennatur versenkte, auf daB er selbst regiere (Gen. 1, 26). Doch
gilt alles das nur von der vom Naturrecht und Gott abhingigen Demo-
kratie, die als wahre Demokratie, wie Bundesrat Etter gesagt?, von
jener eines J. J. Rousseau sich wesentlich unterscheidet.

1 Diese hat Jaccoud vor allem gepriesen. Vgl. Droit nat. et démocratie,
S. 294, 295, 296.

? III. Pol. c. 11 (I 542, 10); III. Pol. c. 12 (I 542, 46 ss.).

¥ De reg. princ. (I ¢ &; c. 48).

* Vgl. Marmy, das. n. 1056.

8 Die schweizerische Demokratie, Olten 1934, S. 18 ff.



	Der Staat

