
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Der Staat

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Staat

Von G. M. MANSER O. P.

Zu den tiefst naturrechtlich begründeten Sozialverbänden gehört
offenbar auch die Familie, die zwischen Ehe und Staat eine Mittelstellung

einnimmt, da der Staat aus Familien und Gemeinden besteht, die

alle ihre Pflanzschule in der Ehe besitzen. Wie naturrechtlich tief das

Verhältnis von Kindern und Eltern verwurzelt ist, leuchtet sofort ein,

wenn wir mit Thomas daran uns erinnern, daß die Eltern den Kindern
drei Dinge geben : körperliches Sein, erste Nahrung und Unterricht.
Das begründet für die Kinder die strenge Gehorsamspflichtx, deren

Erfüllung ihnen Ehre und Segen für das ganze Leben einträgt2. Zwar
ist es an sich nicht Pflicht der Kinder, die Eltern zu erhalten und zu
bereichern, sondern umgekehrt ist es Sache der Eltern, die Kinder zu
erhalten und für sie irdische Güter zu sammeln3. Aber in der Not
haben sie auch diese Pflicht, und in der größten Not sollen sie eher

die eigenen Kinder verlassen als die Eltern 4. Mit dem Gesagten sind
alle naturrechtlich begründeten Pflichten und Rechte der Eltern und
Kinder, also der Familie, die wir nur streifen wollten, niedergelegt.
Wenn Thomas von Aquin zwischen Eltern und Kindern keine Rechte
im strengen Sinne zugibt5, und das im Einklang mit Aristoteles6,
Cajetan 7 und Valentia 8, so schadet das dem Gesagten keineswegs, denn
da er das Sein der Kinder gleichsam zum Sein der Eltern rechnet9, ist
das naturrechtliche Band zwischen Eltern und Kindern nur um so enger.

Doch nun zur Staatslehre! Hier möchten wir, trotz all unserer

Inkompetenz, folgende Fragen erörtern : zuerst von den wesentlich
verschiedenen Ansichten vom Staatszwecke, dann von der aristotelisch-

1 In decern legis praecepta, c. 17.
2 Ib. c. 18.
3 In Epist. sec. ad Cor. c. 12 lect. 5.

^ II-II 31, 3 ad 4.
6 II-II 57, 4.
6 V. Eth. c. 6 (Did. II 60, 26).
' Com. in II-II 57, 4.
8 In II-II disp. 5 q. 1.
9 II. Sent. d. 33 q. 1 a. 2.



46 Der Staat

thomistischen Auffassung des Staates, dann vom Staat als moralischer

Person, von der Notwendigkeit und dem Ursprung des Staates, endlich

von seiner inneren Organisation.

§ 1

Die verschiedenen Auffassungen vom Staats zwecke

Die Zweckbestimmung einer Sache hängt vom Begriff derselben ab.

Nun lassen sich geschichtlich drei wesentlich verschiedene
Staatsbegriffe unterscheiden. Da nämlich der Staat nach der Meinung aller
eine Gesellschaft von Einzelmenschen ist, betonen die einen einseitig
das Individuum individuelle Auffassung, die andern einseitig die
Gesellschaft als Träger der Vielheit rationalistische Fassung, während

die thomistische auf Grund der menschlichen Doppelnatur beiden

gerecht zu werden sucht. Nennen wir die letztere die metaphysische

Auffassung des Staates.

I. Die individualistische Auffassung

Methodisch huldigt diese Richtung nur der Induktion. Es gibt daher

nichts Wesenhaft-Reales. Das ens-reale-potentiale wird geleugnet. Das

Individuum allein ist etwas Reales. Daher ist der Staat ut sie kein

seihständiges Subjekt mit eigenem Rechte. Also besteht der Zweck des

Staates nur darin, die individuell-privatlichen Rechte der Bürger zu
sichern, und zwar nur insoweit es zur Erhaltung der gleichen Freiheit
aller nötig ist. Folglich geht dem Staate jede positive Aufgabe ab, keine

Förderung des allgemeinen Wohlstandes, der Sittlichkeit, Religion,
Wissenschaft, Künste usw.

Alle Materialisten und Positivisten haben im Grunde den Staatszweck

in diesem Sinne aufgefaßt, wie schon Hobbes, John Locke, Auguste
Comte1, Herbert Spencer. Hieher gehören auch die Voluntaristen, an

ihrer Spitze /. /. Rousseau mit seiner « volonté générale » als Wesensmoment

des Staates2. Nennen wir weiter W.Dilthey (1833-1911), der

jedes inhaltlich-allgemeingültige Prinzip leugnete 3. Auch Lipps 4 mit
der ganzen Schule von W. Wundt5 gehört hieher.

1 Vgl. Castelein, Droit nat. 683 ; Kälin, Eth. 246 ff. ; Eisler, Rcchtsphil.
2 Contrat soc. II 4.
3 Einleitung in die Geisteswissenschaften, I 68 ; vgl. Überweg, IV (1916) 452.
4 Ethik, Grundfragen, 227.
6 Log. 2 2 ; Eth.2 215.



Der Staat 47

Auch der Historizismus mußte, ausgehend von der geschichtlichen
Entwicklung als höchstem Kriterium, logisch den Staatsbegriff im
individualistischen Sinne fassen, wie der eminente von Savigny bewiesen1.

Schlußendlich rechnen wir zur individualistischen Richtung auch
die Anhänger der Vertragstheorie. Wer immer ursprünglich alles Recht,
ohne Naturrecht, von einem positiven Gesetze abhängig macht, verfällt
notgedrungen dem Rechtspositivismus. Neben den schon genannten
Hobbes und Rousseau, gehören also auch hieher S. Pufenotorf2,
Gassendi 8 und Schopenhauer4. Typisch ist Iherings Definition vom Staat :

« Der Staat ist die Gesellschaft als Inhaberin der geregelten und
disziplinierten Zwangsgewalt5. Diese Auffassung, so meint Cathrein
sarkastisch, könnte auf jede gut organisierte Räuberbande Anwendung
finden 6. Indes bedeutet individualistische Rechtsauffassung auch immer
eminent Zwangsrecht. Nach Hans Nawiasky 7 hat auch G. Jellinek,
der auf Thomas und Koellreuter Einfluß übte, die staatliche Zwangsgewalt

stark betont.
Bekanntlich hat die individualistische Staatsauflassung praktisch

auf die französische Volkswirtschaftslehre und den Physiokratismus eines

François Quesnay, Mercier de la Rivière und Turgot Einfluß ausgeübt.
Daher ihr Schlagwort : Laissez faire et laissez passer : volle Freiheit für
Tun und Lassen. Der gleiche praktische Einfluß zeigt sich bei den

Anhängern des politischen Liberalismus mit ihren Thesen von der
absoluten Volkssouveränität, der Trennung von Kirche und Staat, der

unabhängigen Moral und absoluten Freiheit auf dem Gebiete des

Glaubens, Gewissens, der Rede und Presse. Der gleiche praktische
Einfluß machte sich geltend in der liberalen Nationalökonomie eines

D. Richardo, St. Mill, mit ihren Prinzipien von der unbeschränkten
Konkurrenz in Handel und Wirtschaft8.

Zur Kritik nur wenige Worte. Der Individualismus auf
wissenschaftlichem Gebiete hat zu allen Zeiten der Wissenschaft selbst das

Grab geschaufelt. Dilthey selbst hat auf diese Schwäche hingewiesen 9.

1 Castelein, Droit nat. 687.
2 De iure nat. VIII 7, 1 ; vgl. Eisler, das.
3 Animadv. in decern lib. Diog. Laërt., 164.
1 Eisler, das.
6 Zweck im Recht, I 204 (2. Aufl.).
0 Moralphil. II 450 *.
7 Allgemeine Staatslehre (1945), 122.
8 Vgl. Kälin, Eth. 246.
s Vgl. Überweg, das. 455.



48 Der Staat

Das gilt also auch von dieser Auffassung des Staatsbegriffes. Es genüge
noch beizufügen, daß methodisch keine Induktion allein zu einer Sicherheit

führt. Die Vertragstheorie hat noch ihre besonderen Schwächen :

erstens weil kein Urvertrag nachweisbar ist ; zweitens ein positiver
Urvertrag hätte das Recht, Verträge zu schließen, schon vorausgesetzt ;

drittens wie hätte ein derartiger Urvertrag die späteren Zeiten
verpflichten können Die individualistische Staatsauffassung ist somit
absolut unhaltbar

II. Die rationalistische Staatsauffassung

Hier ist der Staat alles, die Individuen ut sie Null. Wir sagen
« ut sie », denn « kollektiv » machen sie den Staat aus. Man konnte
daher diese Auffassung auch « kollektivistische » nennen 1. Doch gefällt
uns das « rationalistisch » besser, weil es die schöpferische Wurzel der

Auffassung trifft und in Hegels Rationalismus die Vollendung fand. Von
Realität in unserem Sinne ist hier überhaupt keine Rede, denn alles

ist subjektivistische Schöpfung, auch der Staat selbst als absoluter
Selbstzweck mit seiner Omnipotenz, als Quelle alles Rechtes. Die

Fassung ist eminent antirealistisch
Man deduziert den Staatsbegriff rein subjektiv aus der ratio

humana Rationalismus
Mit Kants Kategorien a priori, zu denen bekanntlich auch die

beiden Kategorien der Erfahrung : « Zeit » und « Raum » gehören, war
eigentlich diese Auffassung gegeben. /. G. Fichte war Kants treuer
Schüler, als er sagte : «Der Rechtsbegriff liegt im Wesen der Vernunft.»2
Und wiederum derselbe : Jedes Rechtsverhältnis wird « aus der reinen
Form der Vernunft, aus dem 'Ich' deduziert »3. Und da die Vernunft
als solche nicht frei ist, versteht man auch den Satz : Wirksam werden
diese Rechte erst « als Zwangsrechte ». Logisch ist daher auch der Satz :

Der Staat ist « das Recht selbst zu einer zwingenden Naturgewalt
geworden »4. Auch Schelling schreibt das erste Recht einem

Naturzwange zu6.
Die letzten Konklusionen dieses Standpunktes zog Hegel. Der Staat

wird zum präsenten Gott, ist « selbstbewußte sittliche Substanz, der

vernünftige göttliche Wille »6. Damit ist der Staat « absoluter Selbstzweck,

1 Vgl. Kälin, Eth. 248. 8 W. W. III 8.
3 Das. 53 ; vgl. Eisler, Rechtsphil.
1 Das. 5 Das.
6 Encycl. § 335 ; Rechtsphil. 312 ; Phil. d. Gesch. 44.



Der Staat 49

in sich unendlich, und nur er hat Rechte, aber keine Pflichten 1. Der
Staat absorbiert daher alles. Schon Machiavelli hatte in seinem Buche
« Vom Fürsten » Religion und Moral der Staatsraison untergeordnet und
so auch Hegel. Diese Ideen gefielen den Sozialdemokraten, besonders

K. Marx, die ja auch das Individuum völlig im Staate aufgehen ließen.

Der Einfluß macht sich sogar geltend bei den gemäßigten
Staatssozialisten, wie A. Wagner2. So wurde Hegel zum « Zuchtmeister des

staatlichen Denkens, dem sich auch Fr. J. Stahl, trotz Widerstreben,
nicht ganz zu entziehen vermochte, da auch nach ihm der Staat
« schlechthin die sittliche Welt ist »3. Ein ähnlicher Einfluß macht sich

geltend bei /. C. Bluntschli, der, nicht ohne Selbstwidersprüche, dem

Staate die Aufgabe zuerteilt, « seine Herrlichkeit aller Welt zu
offenbaren »4. Auf denselben Pfaden wandelte offenbar auch C. Lasson,

wenn er in seinem « System der Rechtsphilosophie » (1882) sagt : « Der
Staat kann gar nichts anderes wollen als sich selbst, und der Inhalt
seines Willens ist das Recht. »5

Diese echt hegel'sch-rationalistische Auffassung des Staates hat all
jene verhängnisvollen Erscheinungen, die wir unter Nationalismus,
Faschismus und Bolschewismus nur zu gut kennen, hervorgebracht.

Das ganze System beruht auf Subjektivismus und leugnet, daß jeder
bestehende Staat ein reales ens contingens und daher von einem höheren
Sein abhängig ist und sein muß Leugnung des theokratischen Staates!

III. Die metaphysische Auffassung des Staates

Alle wahre Metaphysik ruht auf der realen Erfahrung, aus der sie

durch Abstraktion Begriffe erwirbt und aus diesen gültige
Schlußfolgerungen zieht. So muß auch der Staatsbegriff gebildet werden. Da

jeder Staat eine Vereinigung von Menschen ist, kann der Zweck des

Staates nur aus dem Ziel und Zweck der real aufgefaßten Menschennatur

eruiert werden. Diese aber bietet zwei Wesensmomente : sie ist
eine potenziell-allgemeine, also soziale Wesenheit und zugleich ein
Individuum. Daraus werden wir im Folgenden nach der Lehre des Aquinaten
die Aufgabe, also den Zweck des Staates zu erklären suchen.

1 Vgl. Cathrein, Moralphil. II 501.
2 Vgl. Cathrein, II 501-502.
3 »Rechts- und Rechtslehre auf der Grundlage christlicher Weltanschauung

(3. Aufl.), II 2, 132.
4 Lehre vom modernen Staat (1825), I 361 u. 366 ; Deutsche Staatslehre

für Gebildete (1824), 14 ; vgl. Cathrein, II 503.
6 Vgl. Eisler, Rechtsphil. ; Cathrein, das. II 504.

üivus Thomas 4



50 Der Staat

§ 2

Der aristotelisch-thomistische Staatsbegriff

Schon der Name « Staat » als sozial festes Gefüge (stare) zwingt uns
zu einer Begriffsausscheidung. Vier Begriffe sind vom Staat zu
unterscheiden und können doch auch mit ihm zusammenfallen : « Land »,

« Volk », « Rasse » und « Nation » L

Mit Volk bezeichnet man oft nur eine Masse von Einzelbürgern ;

« das Volk will das und das so haben, liebt die Belustigung ». Es kann
aber auch die politisch organisierte Menge desselben Staates besagen,

z. B. das Schweizervolk.
Land (pagus), ist in erster Linie ein geographischer Begriff, der

ursprünglichst ein Stück Erde mit eigener Beschaffenheit bedeutet, z. B.
« das Alpenland ». Es kann also verschiedenen Staaten angehören. Es
kann aber auch ein politisch geeinigtes Stück Erde bezeichnen, z. B.
Schweizerland.

Rasse ist ursprünglichst ein biologischer Begriff, indem bei Tieren
und Pflanzen gewisse morphologisch-physiologische Merkmale stetig
sich vererben. Auf eine Menge von Menschen findet er Anwendung,
insofern bei einer Menge durch Abstammung, Gewohnheit, Temperament,

Sprache, Geschäfte usw. die gleichen körperlich-geistigen
Eigenschaften sich vererben. So reden wir von der deutschen oder englischen

oder irischen Rasse. Offenbar kann auch dieser Begriff mehreren Staaten
zukommen oder auch einem allein.

Dasselbe ist der Fall bei dem Begriffe Nation. Eigentlich
bedeutet er eine Menge gleicher Abstammung (nasci) und fällt zum Teil
mit Rasse zusammen. Man hat die Nationalität, mit den Worten
beschrieben : Das gesamte geistig-leibliche Gepräge, das einer größeren
Menschenmenge durch Abstammung und geschäftliche Entwicklung erblich

zukommt2. Daß auch dieser Begriff einem oder mehreren Staaten
zukommen kann, weiß jedermann. Daß Rasse und Nationalität ein

und desselben Staates stark zu seiner Einheit beitragen können, ist
ebenfalls klar. Doch geht es auch ohne, wie die Schweiz und Amerika
beweisen Auch die Mannigfaltigkeit hat ihren Reiz Auch sind
« Nutzen » und « Recht » zwei verschiedene Begriffe. Die Durchführung

1 Vgl. Jaccoud, Droit nat. 271 ff. ; Cathrein, Moralphil. II 699 ff. ; Kälin,
Ethik, 238.

2 Vgl. Cathrein, II 699.



Der Staat 51

des Nationalitätsprinzips durch Umsturz gegen bestehende

Staatsordnungen ist sicher nicht recht. Gibt es überhaupt in Europa einen

Staat, wo das Nationalitätsprinzip unbeschränkte Anwendung finden
könnte Und dann der Widerspruch, daß man mit der Kolonialpolitik

in Afrika und anderwärts andere Rassen unterjocht
Nun zum sachlichen Inhalt des Staatsbegriffes.
Jeder Staat ist ein Ganzes, das aus Bürgern als Teilen besteht.

Jedes Ganze wird vorerst aus seinen Teilen richtig erfaßt1. Folglich
ist der Begriff « Bürger » an erster Stelle zu klären.

Wer ist ein Staatsbürger Das kann nur derjenige sein, der
Vollbürger, d. h. in vollen bürgerlichen Rechten steht. Das ist nun offenbar
nicht der Fall bei solchen, die etwa nur in einem Staate wohnen 2, auch

nicht bei Fremden und Knechten 3. Wieder ist das nicht der Fall bei
Knaben und Greisen 4, nicht bei Geächteten, die das bürgerliche Recht
verloren 5. Überhaupt ist nach Aristoteles niemand Bürger im strengen
Sinne, der mit einem Staate nur in zufälliger Verbindung steht. Wahrer
Bürger, also im Vollsinn, ist nur jener, der im freien Staate an den

Staatsgeschäften aktiv und passiv teilnehmen kann 6. Damit leuchtet es

auch ein, daß die beiden Fragen « guter Mensch » und « guter Bürger »

nicht absolut identisch sind. Die Tugend wird als allgemeine Eigenschaft

vorausgesetzt, ohne daß alle Bürger schon tugendhaft sein

könnten. Aber die Leiter des Staates müssen gut sein, und die Bürger
sollen gehorchen und befehlen können 7. Die eigentliche Regierungstugend

ist die Klugheit8.
Als Ganzes ist der Staat eine Gesellschaft <* xotvcovia », in der eben

die Bürger des Staates ein gemeinschaftliches Leben führen9 ; und zwar
wird der Staat deshalb, im Gegensatz zur Ehe und Familie, eine
vollkommene Gesellschaft genannt, weil er sich selbstgenügend ist, was
Thomas prägnant ausdrückt mit den Worten : « multitudo talium, qui
sic dicuntur cives ut per se sufficienter vivere possint »10.

Damit haben wir auch schon das Ziel des Staates angedeutet. Wie
jeder Einzelmensch naturnotwendig zum Glücke strebt, auch wenn er

1 Thomas, in III. Pol. lect. 1.
2 III. Pol. c. 1 (Did. I 520, 32).
3 Ib. * 520, 40. 6 520, 47.
6 521, 1 u. 521, 24 ; Thomas, in III. Pol. lect. 1.
7 III. Pol. c. 2 (I 523, 17 ss.) ; Thomas, ib. lect. 3.
8 III. Pol. c. 2 (I 525, 7).
9 III. Pol. c. 1 (523, 1) ; Thomas, ib. lect. 1.

10 In I. Pol. lect. 1.



52 Der Staat

nicht wollte 1, so auch der Staat. Aber der Staat soll die Gemeinschaft
zum öffentlichen Wohl und Glück führen : « Rex autem intendit bonum
universale, sc. totius regni pacem. »2 Aber wie läßt sich das
naturrechtlich begründen Nur aus der metaphysisch gefaßten Menschennatur.

So gefaßt, ist jeder existierende Mensch ein « animal-rationale »

in einer Person. Drei Momente sind hier ins Auge zu fassen : die Person,
die Wesenheit und ihre Existenz.

A. Die Person. Alle Bürger des Staates sind Personen. Jede
Person ist eine kleine Welt für sich. Sie ist eigenrechtig («sui iuris»),
unveräußerlich (« incommunicabilis »), und daher sagt Thomas von ihr :

« perfectissimum in tota natura »3. Und sie ist das, weil sie der erhabene

Träger großer Rechte und Pflichten ist. Kraft der Person hat, wie
Freiherr von Hertling treffend gesagt, der Mensch das Recht auf seine

physische Existenz, sogar im Mutterleibe, das Recht auf Ernährung,
standesgemäße Erziehung, Bildung, Fortpflanzung, auf Freiheit innert
den Schranken der sittlichen Ordnung, auf die Ehe usw. 4 Aber auch

entsprechende Pflichten — Verbot des Selbstmordes. Das sind die

angestammten, weil naturrechtlichen Hausrechte jedes Menschen.

Wehe, wenn der Staat diese Rechte vergewaltigt. Er vergewaltigt
sich selbst, denn er besteht ja gerade aus Personen, und vollberechtigte
Personen sind seine einzige Stütze und des Friedens starker Hort. Hier
kann es also nur die Aufgabe des Staates sein, diese Naturrechte
anzuerkennen und ihre Ausführung zu unterstützen und zu fördern.
Bekanntlich war die Sklaverei des Altertums ein Eingriff in diese persönlichen

Rechte

B. Die Wesenheit « animal-rationale ». Jede Wesenheit ist in sich

allgemein. Folglich zum Allgemeingut — bonum commune, zum bonum

publicum hingeordnet — öffentliche Wohlfahrt Hier muß der Staat
seine Rolle zu spielen haben, denn er ist eine öffentliche Gesellschaft.

Aber in welchem Sinne

a) Offenbar kann er nicht zum übernatürlichen Gemeinwohl, zur
ewigen Glückseligkeit leiten, denn diese übersteigt alle natürlichen
Kräfte : « excedit proportionem naturalis facultatis »5. Daher unter-

1 De Malo, q. 1 a. 1.
2 Ib. Aristoteles, III. Pol. c. 1, 522, 54.
3 I 29, 3 ; 29, 1 u. 2 ; III. Sent. d. 5 q. 1 a. 3.
4 Recht, Staat und Gesellschaft, Kösel 1906, 85 fl.
5 I-II 91, 4.



Der Staat 53

scheidet Thomas De regimine principum scharf das Ziel der Kirche
und des Staates 1. In der übernatürlichen Ordnung herrscht die Lex
divina und die von Gott beauftragte Kirche, nicht das
staatlichmenschliche Gesetz 2.

h) Aber eine weitere Einschränkung ist notwendig. Alles, was die

innere Tätigkeit des Menschen, Erkennen, Wollen usw., angeht, erreicht
der Staat nicht3. Folglich hat er es nur mit den äußeren sozialen
Tätigkeiten des Menschen zu tun, die in das Reich der iustitia gehören 4.

So ergibt sich die Aufgabe des Staates : er hat es mit dem

öffentlichen Wohl der Bürger zu tun, nicht an sich mit dem privaten,
das er aber schützen soll. Er hat es zweitens mit dem öffentlichirdischen

Wohl zu tun, soll aber die Kirche in ihrem Bereiche schützen.

Er hat es mit dem öffentlich-irdisch äußeren Wohl zu tun durch
Handhabung der bürgerlichen Gerechtigkeit, die er eventuell mit Zwang5
durchzusetzen berechtigt ist. Trotz der gemachten Einschränkungen
hat der Staat, auch nach unserer Fassung, eine hohe Aufgabe ; sagen
wir genauer eine doppelte : eine positive, die Rechtspflege und den

Rechtsschutz unter den Bürgern, deren Frucht der Friede ist, überhaupt
die Förderung des materiellen Wohles 6. Die negative Aufgabe besteht
in der kraftvollen Abwehr äußerer Feinde, event, durch Waffengewalt
und Krieg7.

C. Die Abhängigkeit von einer höheren Autorität. Die menschliche

Natur, insofern sie in einer Person als Inhaberin liegt, gehört immer
in die Existenzordnung, weil sie eben in einer Person als realem Träger
ist. Damit ergibt sich logisch, daß auch der Staat, der eine moralischrechtliche

Person ist, mit all seinen Befugnissen von einem höheren

Prinzip abhangen muß. Jeder existierende Staat ist ein ens-contingens,
also potentiale, das, wenn es aktuell ist, von einem anderen und zuletzt
von einem notwendigen Sein herkommen muß. Das weist auf den theo-

kratischen Charakter des Staates hin. « Theokratisch » wird hier nicht
im Sinn des Alten Testamentes genommen (« Volk Gottes »), sondern

bedeutet einfach von Gott abhängig. Doch wir werden später auf diese

Frage zurückkommen

1 De reg. princ. I c. 14.
2 I-II 98, 1 ; 91, 4.
3 I-II 91, 4.
5 I-II 90, 3 ad 2 ; 96, 5.
6 I-II 95, 1.

1 I-II 100, 2.

7 II-II 50, 4 u. ad 1, 2 u. 3.



54 Der Staat

Damit stellen wir vom Staate folgende Definition auf : Der Staat

ist jene in ihrer Ordnung vollkommene Gesellschaft, welche an Gottes

statt auf Grund der naturrechtlichen Prinzipien ein Volk zu seinem

öffentlich-äußeren natürlichen Wohle führt. In der vorliegenden
Begriffsbestimmung ist nicht bloß der innere und äußere Rechtsschutz der
Gemeinschaft betont, sondern in der Entwicklung der naturrechtlichen
Grundsätze liegt auch das Fortschrittsprogramm, das Jaccoud1 als

Freiburger mit Recht betonen konnte.

§ 3

Der Staat hat Eigensein als moralische Person

Kann dem Staate wirkliche « Persönlichkeit » zugeschrieben werden

Ein schwieriges Problem, über das gestritten wird.
Die Lösung der Frage hängt offenbar davon ab : hat der Staat als

solcher ein von den Individuen, die ihn konstituieren, wenn auch nicht
getrenntes, doch real unterschiedenes Eigensein

Zwei extreme Ansichten stehen hier einander gegenüber :

a) Die einen behaupten : Der Staat als solcher ist eine eigene

Substanz, ein rationales Suppositum für sich, also eine Person im

eigentlichen Sinne, eine physische Person. Diese Ansicht läuft offenbar

auf Plato zurück. Im subjektivischen Sinne hat Hegel den Staat als

höchste Realität und daher Quelle aller Rechte betrachtet, wie wir
früher betonten. So auch Bluntschli, einst Professor in Zürich 2, Spencer,
Michaud und Hauriou3.

b) Für andere ist der Staat als solcher eine bloße Fiktion. Meines

Erachtens unterschätzt auch H. Hering O. P. die Realität des Staates.

Zwar spricht er an gewissen Stellen dem Staate ein akzidentelles Sein

zu, das er leider unterschätzt4. « Mais si l'on croit, que, en plus des

personnes physiques, il existe une véritable personne morale, avec une
âme, une volonté, une activité propre, et qui, partout, serait sujet de

droit, on est alors dans l'erreur, car on affirme l'existence d'un mythe,

1 Droit nat. 232 ff.
2 Théorie générale de l'Etat, I 1.
3 Vgl. Hering O. P., Le mythe de l'Etat, Fribourg 1945, 17.
4 1. c. 21.



Der Staat 55

d'une chose qui n'existe pas. »1 Daher der Titel von Herings interessanter

Publikation : « Le Mythe de l'Etat ». So denken auch mehrere

Juristen wie Planiol2, Leroy-Beaulieu 3, Duguit4. Man stellt sich die

Frage : gibt es andere Rechtsträger außer den physischen Personen

Wenn nicht, dann gibt es auch nicht ein eigenes Rechtsgebiet des

Staates. « Les sujets de droit sont et ne peuvent être que des personnes
physiques », betont Pierre Gillet in seiner Löwener Doktorarbeit5.
Ähnlich äußert sich Leclerq, Professor in Brüssel, in seinen Vorlesungen
« De droit naturel »6 und P. Brucculai S. J.7 Wem sollte diese

Auffassung nicht einleuchten
Naturrechtlich sind, wie es uns scheint, beide Ansichten unhaltbar.

Sie sind extreme Lösungen der Frage. Warum Im ersteren Falle, da

der Staat universell ist, wäre er ein physisch-allgemeines Suppositum.
Das ist schon ein innerer Widerspruch, denn alles Physisch-Existierende
ist konkret, also nie als solches allgemein. Weiter würde eine derartig
allgemein-physische Gesellschaft jede andere Gemeinschaft, wie Ehe und
Familie mit all ihren Rechten aufheben, d. h. zerstören. Der tiefste
Grund dieser ersten extremen Ansicht ist monistisch, ja pantheistisch,
wie Hegel bewiesen hat. Aber auch die zweite extreme Ansicht ist
naturrechtlich unhaltbar. Hat der Staat nicht Eigensein und daher sein

eigenes Rechtsgebiet, dann wird die soziale Menschennatur in ihrem Eigensein

geleugnet, wird geleugnet, daß das Allgemeinwohl als Ziel etwas
Reales sei ; wird geleugnet, daß all die öffentlichen Rechte, Pflichten
und Autoritäten etwas real Begründetes wären. Dann gibt es überhaupt
kein öffentliches Recht. Wer könnte in diesem Falle noch von einer
Pflicht dem Staate gegenüber, z. B. des Gehorsams reden Dann wäre
der Staat als solcher tatsächlich eine Fiktion, weil ohne Eigensein und

Eigenrecht. Der Staat « ut sie » muß also Eigensein und Eigenrecht
haben. Aber in welchem Sinne Das ist die delikate Frage

Suchen wir sie zu lösen durch eine stufenweise Analyse aller

Momente, die notwendig zum Staatsbegriff gehören.
1. Ist der Staat als solcher weder ein Nichts (Fiktion) noch eine

Substanz (Subsistenz), so gehört er notwendig in das Gebiet des Akzi-

1 Das. 26.
2 Traité élém. du Droit civil ; vgl. Hering, 28.
3, L'Etat moderne et ses fonctions, das.
4 L'Etat, le droit objectif et la loi positive, das. 29.
5 Hering, das.
6 Das.
7 Das. 30.



56 Der Staat

dens, das ein Mittleres ist zwischen Substanz und Nichts1. Das hat
H. Hering O. P. sehr richtig hervorgehoben 2. Aber in welchem Sinne

gehört das Staatsein zum Akzidens

2. Offenbar gehört das Staatsein zu jenem Akzidens, das wir re-
latio (Beziehung) nennen, denn der Staat hat es überall : bei Pflichten,
Rechten, Gesetzen, Behörden mit der Hinordnung (« unitas ordinis »)

der Bürger zum Ziele zu tun 3.

3. Weiter ist diese Beziehungsordnung (ordo relationis) offenbar
eine reale. Bekanntlich sind jene Beziehungen reell, welche ein reales

Fundament und ein reales Ziel haben 4. Nun aber ist die real-soziale
f

Menschennatur selbst die Grundlage der staatlichen Beziehungen, welche

zu einem realen Ziele, zum Gemeinwohle als Ziel hingeordnet sind.

Jeder Mensch ist von Natur aus « <p\iaei » zum staatlich-sozialen Leben

hingeordnet 5.

4. Wir gehen in der Analyse noch einen Schritt weiter. Jene
Beziehungsordnung, die der Staat zu erfüllen hat, ist nicht allein ein
accidens-reale, sondern ein proprium der Menschennatur, also, um mit
der Schule zu sprechen, ein dem Menschen innerlich-notwendiges Sein,

gehört also zum quartum praedicabile, nicht zum quintum 6. Warum
das Ein proprium einer Sache ist jene Eigenschaft, die aus ihrem
Wesen gefordert wird. Nun ist die ganze staatliche Hinordnung zum
öffentlichen Wohle begründet und gefordert von der sozialen Wesenheit

Natur des Menschen selbst7. Sie ist also eine naturrechtliche
und daher innerlich-notwendige Forderung 8. Das Eigensein des Staates

ist folglich die wesenhafte Hinordnung jedes Menschen zum Staatswohl,
ein Stück « Menschsein », also in keiner Weise eine Fiktion, ein Mythus

So ist jeder Staat eine Gemeinschaft (communitas), welche all jene
sozialen Beziehungen erfüllen soll, die der sozialen MenschenWesenheit

1 Thomas, in I. Eth. 1.
2 Das. 21.
3 I. Eth. ad Nie. c. 2 (Did. II 1, 30).
4 I. Sent. d. 26 q. 2 a. 1 ad 1.
6 I. Pol. c. 1 (I 483, 34) ; Thomas, in I. Pol. lect. 1.
6 I 28, 1 ; 77, 1 ad 5.

' Vgl. Aristoteles, I. Eth. c. 2 ; Thomas, in I. Eth. lect. 1 ; I. Pol. c. 1 ; Thomas,
in I. Pol. lect. 1.

8 Hier liegt der Irrtum H. Herings. Er hat accidens ontologicum und
logienm verwechselt. Der Staat ist wohl ein accidens ontologicum, aber nicht
logicum



Der Staat 57

innerlich-notwendig sind, um das öffentlich zeitliche Wohl und Glück

zu erreichen. Das ist Naturrecht

5. Wer ist Subjekt jenes innerlich-notwendigen staatlichen Eigenseins

Offenbar die Gemeinschaft, denn sie wird erst durch jenes
Akzidens, durch jene Einheit der innerlich-notwendigen Beziehungen zur
« Gemeinschaft », also zum Staate. Aber sind nicht alle jene
Beziehungen in physischen Personen, im König oder anderen Regierungsmännern

Durchaus nicht als physischen Supposita, sondern als

beauftragten Repräsentanten, also moralisch-rechtlichen Personen des Staates

und seiner Gewalt. Als physische Person ist der König überhaupt gar
nicht König, so wenig als der Gatte ohne eheliches Band « Gatte » ist. Erst
das sozial-rechtliche Band zur Gattin macht ihn zum Gatten. Erst der
ererbte oder durch Abmachung erhaltene Auftrag gibt dem König das

« Königsein », das staatliche Eigensein und Eigenrecht und folgerichtig
das Wirkfeld oder das Regierungsgebiet. In den physischen Personen

gibt es nur individuelle Rechte und Pflichten. Daher unterscheiden
Aristoteles 1 und Thomas 2 drei verschiedene Rechtskreise mit eigenem
Ziele : das Privatgebiet, die Familie und der Staat, der allein zum
zeitlich-öffentlichen Wohle zu führen hat3. Nur so ist der Staat eine eigene,

von jeder anderen unterschiedene Gemeinschaft, die sui iuris ist. So

den Staat gefaßt, hat er juristisch Eigensein, Eigengebiet und Eigenrecht.

So den Staat gefaßt, besitzt er, wie P. Meyer S.J. richtig sagt,
eine von den Einzelbürgern verschiedene eigene Aktivität4, oder wie
P. Cappello S. J. betont, eine eigene Vitalität5. Ohne alles das wird
man dem Staate gegenüber nicht gerecht. Er besitzt kraft der sozialen

Menschennatur eigenes Sein, eigenes Recht und eigenes Gebiet.

Gestützt auf alles das, können wir nun näher erklären, in welchem
Sinne dem Staate Persönlichkeit zukommt. Maßgebend ist hier der

Begriff «relatio» (Beziehung). Überall wo persönliche Wesen sind oder

handeln, spielt die Beziehung (« relatio ») eine Rolle : in Gott, in den

Einzelmenschen und im Staate. In Gott, d. h. der heiligsten Dreifaltig-

1 I. Eth. c. 2 (Did. II 1, 30).
2 In I. Eth. lect. 1.
3 I-II 90, 2.
1 « Societas, qua persona moralis, non solum ipsa a singulis personis, quibus

compqnitur, distincta est, sed propria etiam vitali operatione et activitate prae-
dita est. » Instit. iuris naturae, n. 349.

6 Persona moralis « independenter ab ipsis (personis physicis) subsistit et
operatur seu propria vitali activitate praedita est ». Institutiones iuris publici
ecclesiastici, n. 48. Das « subsistit » ist weniger richtig.



58 Der Staat

keit sind die drei Personen subsistente relationes in sich subsistie-
rende Beziehungen1, weswegen die Persönlichkeit Gott im erhabensten

Sinne zukommt2. Im Einzelmenschen, der « physische Person »

genannt wird, haben wir als Subjekt eine rationale Vollsubstanz

(suppositum), die alle ihre Tätigkeiten (Relationen) erkennend und
wollend eigenmächtig zum Ziel hinordnen soll3. Im Staate ist die
öffentliche Gemeinschaft Subjekt, die all ihre Tätigkeiten (Relationen)
erkennend und wollend zur öffentlichen Wohlfahrt als Ziel hinordnen
soll. So gefaßt, hat der Staat drei Dinge, die ihm eigen sind : erstens
ein eigenes Subjekt, die Gemeinschaft ; zweitens sein eigenes Prinzip,
die Sozialnatur ; drittens sein eigenes Ziel, das öffentliche Wohl. So

hat der Staat sein eigenes Rechtsgebiet. Die Ähnlichkeit zwischen

Individuum als Person und Staat liegt offenbar in der ähnlichen
Zielhinordnung (relatio) ; beide sollen sich eigenrechtlich wissend und
wollend zu ihrem Ziele hinordnen. Also haben beide : die Person im
physischen und juristischen Sinne in der Relation das Gemeinsame,

weswegen auch der Staat « Person » genannt wird. Der tiefste Unterschied

beider aber liegt darin, daß im Staate nur die « Gemeinschaft »

als moralisch-rechtliche Einheit Träger ist, weshalb der Staat nur eine

moralisch-rechtliche Person genannt wird.

§ 4

Die Notwendigkeit des Staates

« Jung war ich einst ; da ging ich einsam, verlassene Wege zu
wandern ; doch fühlt ich mich reich, wenn ich andere fand : der Mann
ist des Mannes Lust. » Diese Worte Eddas treffen den Wurzelgedanken
des menschlichen Sozialbedürfnisses und damit der Notwendigkeit des

Staates.
Es ist auf den ersten Blick fast wie ein Geheimnis, daß gerade der

Mensch, der durch Verstand und Wille unter allen Lebewesen der Erde
ragende Macht und Herrschergewalt ausübt, in seiner ganzen persönlichen

und sozialen Entwicklung zugleich das hilfloseste und bedürfnisvollste

ist. Und doch ist es unleugbar so.

Was gibt es armseligeres und hilfloseres als ein neugeborenes
Menschenkind Die Gesellschaft von Vater und Mutter hat ihm nicht

1 I 30, 2 ; I 29, 4. 3 I 29, 3. 3 I 29, 1 u. 2.



Der Staat 59

allein schon die Existenz gegeben*, sondern ohne die stündliche Hilfe
anderer muß es wieder sterben und verderben. Der Tiefblick des

größten heidnischen Staatslehrers Aristoteles hat das Geheimnis erfaßt
mit den Worten : der Mensch ist von Natur aus ein politisches Wesen :

« av0pco7toç tpiiuei toXitixov Çûov. »2 Wir sagten « politisches » Wesen,
denn wie Cathrein richtig erklärt 3 : das « 7toXmxov » besagt mehr als

nur « allgemein sozial » ; es bedeutet staatsbürgerlich, wie der Stagirite
selbst betont 4.

Schlagend überzeugt uns hievon ein einziger Blick in die tägliche
Erfahrung.

Gewiß hat schon das Dorf oder die Gemeinde, der wir angehören,
eine große soziale Bedeutung für uns. Nichtweniger die eigene Verwandtschaft

als natürliche Erweiterung der Familie. Aber jeder Schuhnagel,
das Leder an den Schuhen, die Wolle unseres Strumpfes, die Uhr in der
Tasche, ja ein bloßes Sackmesser mit seinem ärmlichsten Metalle künden
uns täglich im Hinblick auf ihre Herkunft und Herstellung unsere soziale

Abhängigkeit über die Grenze des Dorfes und der Gemeinde hinaus an.
Wie wahr wird da, was Thomas sagt : « Bonum unius domus ordinatur
ad bonum civitatis, quae est communitas perfecta. »5 Und erst das

tägliche Brot, das wir essen Wer sichert es uns schließlich, insoweit
es überhaupt gesichert werden kann Wir erfassen hier die Worte
Bastiats, wenn er vom einfachen Dorfbewohner sagt : « Jeden Morgen
beim Aufstehen kleidet er sich an. Kein einziges von seinen zahlreichen

Kleidungsstücken hat er selbst gemacht. Nun muß aber eine große
Masse von Arbeit, Industrie, Transport und geistreiche Erfindungen
geleistet werden, um ihm dieselben bereitzustellen. Die Amerikaner
mußten Baumwolle, die Inder Indigo, die Franzosen Wolle und Flachs,
die Brasilianer Leder produzieren ; alle Stoffe mußten in verschiedene

Städte transportiert und dort bearbeitet, gesponnen, gewebt, gefärbt
werden Dann frühstückt er. Damit das Brot, das er ißt, da ist,
mußte der Boden urbar gemacht werden ; die Saat mußte vor Raub
und Plünderung bewahrt werden ; es mußte in der ungeheuren Menschenmenge

ein gewisses Maß von Sicherheit herrschen ; das Getreide mußte

geerntet, gemahlen, geknettet und gebacken werden ; Eisen, Stahl, Holz

1. Pol. c. 1 (Did. I 482, 28).
2 Das. (Did. II 483, 35).
3 Moralphil. II 452.
4 Ib. (Did. II 483, 40).
6 I-II 90, 3 ad 3.



60 Der Staat

und Steine mußten zu Werkzeugen verarbeitet werden. »1 Welch

riesige soziale Abhängigkeit des gewöhnlichsten Menschen im gewöhnlichsten

täglichen Leben Trotzdem wir staatliche Eingriffe nicht immer
lieben, woran der Staat dann und wann selber schuld ist, so haben wir
doch in den beiden vergangenen Kriegen es wohl erfahren, welche

Bedeutung der Staat für das tägliche materielle Leben des Volkes hat und

jedermann dankt ihm dafür.

Noch fast mehr Bedeutung hat die staatliche Hilfe für das sittlich-
geistige Leben, vor allem auf höherer Geistesstufe.

a) Für die Erkenntnisordnung. Da machte schon Aristoteles 2 und
nach ihm Thomas3 aufmerksam auf die sozial-staatliche Bedeutung der

Sprache, die den Menschen vom Tiere unterscheidet. Das wunderbare
« Wort » mit dem der Mensch anderen sich offenbart und wodurch er
« Gut » und « Bös », « Recht » oder « Unrecht » mitteilt, es ist das eminente
Instrument des sozialen Lebens, das notwendig auf höherer Kulturstufe
zu staatlichen Verbindungen führt und die Menschen weit über die
Grenzen der Familie und des Dorfes hinausführt. Jeder Grammatikunterricht

setzt die Grammatik voraus und diese Sprachregeln und

Sprachlehrer. Das alles setzt Schulung und Schuleinrichtungen,
Schulbauten voraus, die weder die Familie noch das Dorf allein bereitzustellen
imstande ist. Das kann für gewöhnlich nur der Staat leisten. A fortiori
gilt das für den höheren Unterricht, wo größere Büchereien (Bibliotheken),
Seminarien, Hochschulen und höhere Dozenten zur Verfügung stehen.

Daher waren nur Kirche und Staat oder Private, hinter denen Staat
und Kirche als gesetzgeberische Behörden standen, imstande, die

grösseren wissenschaftlichen Zentren zu gründen und sie zu schützen und

zu fördern. Alles das weist auf die Notwendigkeit staatlicher Verbände
hin. Man denke schließlich auch noch an die Versorgung der Kranken,
die medizinischen Fakultäten mit ihrem Betrieb und ihren Instrumenten,
an die Kliniken und Spitäler. Ohne staatliche Hilfe, staatliche Garantie
und Organisation sind diese großen Werke für gewöhnlich nicht möglich.

b) Bezüglich der Willensbildung sind allgemein verpflichtende
Gesetze die richtige Richtschnur des sittlichen Handelns. Das Naturgesetz

als solches genügt nicht, wenn nicht von ihm und aus ihm

1 Bastiat, Harmonies économiques, Paris 1884, 25.
2 I. Pol. c. 1 (Did. I 483, 40 ff.).
3 In I. Pol. lect. 1.



Der Staat 61

positive allgemeinere Normen abgeleitet werden. Solche allgemeinere
Normen kann nur eine allgemeinere Autorität aufstellen, die weit über
Familie, Dorf und Gemeinde hinausgeht, d.h. der Staat. Und schließlich

muß gegen Widerspenstige eine Zwangsautorität da sein, die zur
Erfüllung des Gesetzes Gewalt anwenden kann, «vis coactiva»1. Dazu

genügen Familie und Gemeinde ohne staatliche Rückendeckung sicher
nicht. Es muß also hier die ganze Justizordnung mit Gerichten und der

Strafordnung zur Verfügung stehen 2.

Das erweist die absolute Notwendigkeit des Staates. Thomas von *

Aquin geht mit anderen sogar so weit, daß er ohne Sündenfall, zwar
nicht eine Zwangsgewalt, wohl aber eine allgemein befehlende Obrigkeit

für notwendig hielt, gerade weil der Mensch von Natur aus ein

Sozialwesen ist : « quia homo est animal sociale »3.

Was aber die Notwendigkeit des Staates für alle am offensichtlichsten

beweist, ist der Schutz von Familie und Gemeinde gegen
äußere Feinde : « ad resistendum extrinsecis impugnantibus et corrup-
tivis ». Das begründet die Militärgewalt : « per quam hostium insultus
repellantur »4. Das legitimiert daher das Kriegsrecht und den

Kriegsapparat.

Schließlich legt auch die Völkergeschichte noch Zeugnis ab für die

Notwendigkeit des Staates. Die Ethnologen, wie Ratzel5 und Achelis6,

bezeugen, daß man nie ein Volk gefunden hat, das ganz ohne politische
Organisation gewesen wäre.

Man denke hier auch noch an die großen philanthropischen und
technischen Werke unserer Zeit, wie Eisenbahnen, an Gotthard- und

Simplondurchstiche und Suezkanal. Ohne staatliche Initiative oder

wenigstens Unterstützung wären sie nie ins Leben getreten. Mehrere
kamen nur durch Zusammenschluß mehrerer Staaten zustande.

§ 5

Der Ursprung des Staates

In dem, was wir über die Notwendigkeit des Staates gesagt, liegt
auch schon die natürlichste Erklärung des Staatsursprunges. Wir reden

•
1 I-II 90, 3 ad 2.
2 I-II 100 a. 2. 3 I 96, 4. 4 II-II 50, 4.
6 Völkerkunde, Bd. I, Einl. S. 87.
6 Moderne Völkerkunde (1896), 430. Vgl. Cathrein, das. II 451 x.



62 Der Staat

hier natürlich nicht vom Ursprung dieses oder jenes Staates, wo wieder
besondere Faktoren maßgebend waren und sind. Wir reden vom
Staatsursprung als solchem, der eben naturrechtliches Gepräge trägt.

Diese Frage berührt präzis Aristoteles, der größte Staatslehrer des

heidnischen Altertums, gleich im Anfange seiner Staatslehre, die wir hier
noch näher ausführen wollen. Selbstverständlich hat auch der Staat
wie alle gesellschaftlichen Verbände als Ziel das Wohl der Angehörigen
« àyaGov », das vollkommenste Gut, «xupuoTKTOt 7tàvT(ov » 1. Aber, so frägt
er, wie entstand im Anfange diese vollkommenste aller Gesellschaften 2

Der Naturdrang trieb Mann und Frau zur Erzeugung von Kindern. So

entstand die Ehe 3. So entstand naturrechtlich auch die Familie. Dazu
kamen die Hausdiener, d. h. die Dienstherrschaft als weitere natürliche
Erweiterung 4. Überall haben wir schon hier Dienende und Befehlende

in der natürlichen Ordnung, aus einem natürlichen Bedürfnis, weil die
einen der andern bedürfen. Eine weitere natürliche Entwicklung ist
das Dorf, « xwp) », das aus mehreren Familien besteht, das wieder eine

naturmäßige Einheit bildet, weil die Familien einander bedürfen 5. Aus
verschiedenen Dörfern entsteht auf Grund des natürlichen
Schutzbedürfnisses der Staat, « toàiç »®, der, aus mehreren Dörfern bestehend,
weil sich selbst genügend, die vollkommenste Gesellschaft ist. In ihm
vollzieht sich die Erreichung des vollen Wohlstandes, « toü eu Çvjv »7.

Zu diesem Ziele ist jeder Mensch von Natur aus hingeordnet und deshalb

ist jeder Mensch von Natur aus ein « politisches » Wesen, « <piicrei 7toXi-

tixov Çwov »8. So tief und naturangeboren ist diese ganze Hinordnung
des Menschen zum Staat, daß, wer immer außer dieser Ordnung steht,
entweder Gott oder eine Bestie ist9, weil er tugendlos, «avsu àpsTÎjç» ist10.

Wie tief naturrechtlich und natürlich ist diese aristotelische Schilderung

vom ersten Ursprung des Staates Und das ganz im Gegensatze

zu Hohbes, der für den Ursprung des Staates den Menschen als « homo-

lupus » erdichtete und auch im Gegensatze zu /. /. Rousseau und aller

übrigen Anhänger der Vertragstheorie, die nie nachgewiesen werden

konnte. Die Ansicht von /. B. Jaccoud : Aristoteles hätte nicht den

Ursprung des Staates als solchen, sondern des griechischen Staates
beschreiben wollen u, widerspricht den Anfangsworten der Beschreibung,

1 I. Pol. c. 1 (Did. I 482, 5).
2 482, 26.
3 482, 26. 4 483, 2. s 483, 12.
6 483, 25. 7 483, 27. 8 483, 34.
8 484, 10. 10 484, 18. 11 Droit nat. 215.



Der Staat 63

die ganz allgemeinen Charakter aufweisen 1 und zugleich dem Schlußsatz

derselben 2. Übrigens hat auch Tullius Cicero eine mit der
aristotelischen Beschreibung wesentlich übereinstimmende Schilderung
des Staatursprunges : « Cum hoc sit natura commune animantium,
ut habeant libidinem procreandi, prima societas in ipso coniugio est,

proxima in liberis, deinde una domus Id autem est principium
urbis quasi seminarium reipublicae. » 3

Auch die ersten Städtegründungen, von denen die Heilige Schrift
berichtet, erzählen Ähnliches wie Aristoteles4.

Aber hat nicht Aristoteles, wie auch Cathrein referiert5, nach der

Meinung vieler mit Plato den Menschen völlig dem Staat geopfert Von
Plato trifft das zweifelsohne zu infolge seiner kommunistischen
Weltanschauung. Auch Aristoteles betonte den Staat stark. Aber er steht
doch prinzipiell auf einem ganz anderen Boden. Er ist der große
Verteidiger des von Sokrates begründeten Naturrechts und damit der
natürlichen Rechte der Individuen, also ihrer Eigenrechte. Da er in
I. Pol. c. 1 dem Einzelmenschen, der Ehe und Familie naturrechtlich
ein Eigenziel zuweist, wäre eine absolute Unterordnung des Menschen

unter den Staat ein flagranter Selbstwiderspruch. Wenn er daher in
I. Pol. c. 1 und anderswo von der Unterordnung des Menschen unter
den Staat redet, so ist damit nur eine relative Unterordnung gemeint,
so wie niedrigere Zwecke immer wieder höheren untergeordnet werden.

Man hat sich bei Aristoteles vor allem daran gestoßen, daß er
anfangs seiner Staatslehre sagt, das Ziel des Staates wäre früher als das

des Individuums und der Familie 6. Das ist in der Finalordnung ganz
richtig. Jedermann weiß, daß in ordine intentionis, also finis, das

höhere Ziel früher ist als die ihm untergeordneten Ziele, weil letztere

untergeordnet sind. So hat auch Thomas von Aquin 7, der doch sicherlich

von Staatssozialismus frei war, den Stagiriten interpretiert : in der

Zielordnung ist das Ganze (« Staat ») früher als die Teile (« Familie,
Gemeinde »), denn man will die Teile nur des Ganzen wegen. In der

Ausführungsordnung (in ordine executionis) ist das Gegenteil wahr :

zuerst die Teile, dann das Ganze Alles das stimmt

1 I. Pol. 6, 1 (Did. I 482, 26).
2 Ib. 483, 27.
3 Pe off. I 17.
4 Gen. 4, 17 ; 4, 2 ; 4, 22 ; 6, 1-4 ; 9, 20 ; 9, 22 ; 10, 10. Vgl. Cathrein, II 468.
5 II 499.
6 I. Pol. c. 1 (483, 54).
7 In I. Pol. lect. 1.



64 Der Staat

§ 6

Die innere Organisation des Staates

Wo immer eine Vielheit von Teilen vorhanden, wird sie durch etwas
Verbindendes zur Einheit verbunden. So ist auch in allem Geschöpflichen

die Einheit das Erste, denn die Vielheit setzt sie schon voraus,
sonst wäre sie nicht Vielheit, und sie kann wieder Ziel der Vielheit sein.

Jeder Staat besteht aus einer Vielheit von Bestandteilen, sagen wir
von Einzelbürgern, Familien, Gemeinden, Bezirken, Provinzen, einstens

auch von Ständen, wie Klerus, Adel und Bürgerstand, die Stände der

Bauern, Handwerker, Kaufleute und Gebildeten h Zweck all dieser
Verbände war stets der Eigenschutz, die Förderung der besonderen

Interessen. Dazu kommen erst noch die verschiedenen politischen Parteien
mit ihren eigenen Programmen. Das einigende Band dieser Vielheit im
Staate ist die Staatsgewalt, sagen wir lieber Staatsautorität, die als

gesetzliche Autorität die Vielheit zur Einheit verbindet, ordnet, leitet und
schützt.

Woher hat der Staat ursprünglich seine Autorität, welches sind ihre
Grenzen und verschiedenen Formen Darüber möchten wir noch einiges

sagen.

I. Ursprung der Staatsgewalt

Ist ein jeder Staat ein ens contingens, das zuletzt von einem ens

necessarium abhängt, so muß auch die Staatsgewalt von jenem ersten

notwendigen Sein abhangen. Aber in welchem Sinne, das muß näher
erklärt werden, zumal die beiden Fragen, wie A. M. Weiß sagt, auch
wieder verschieden sind 2. Und das ist umso notwendiger, als Hobbes

und Rousseau und viele andere uns hier eine ganz andere Lösung
vorlegen, da sie die oberste Staatsgewalt ursprünglich von einem Vertrage

abhängig machten 3. Es handelt sich also hier um nichts geringeres als

um den Ursprung der Souveränität des Staates.

Thomas verteidigt hier in gewissem Sinne die « Volkssouveränität »,

was manchen auffallen wird, bei andern sogar Anstoß erregte, aus
Furcht vor einer Annäherung an J. J. Rousseau 4. Aber der Sinn ist
ein wesentlich anderer.

1 I-II 95, 4. 2 Apol. IV 2, 892. s Das. 891.
4 Unter andern stößt sich vor allem Zigliara an unserer These. Vgl. Eth.

51. VII ; vgl. dazu GrecLt, Elem. Eth. II 1032.



Der Staat 65

1. Die oberste Staatsgewalt offenbart sich offenbar durch die
« Legislative », in der Autorität, bürgerliche Gesetze zu erlassen. Virtuell
enthält diese Gewalt auch alle anderen. Nun aber liegt diese Gewalt
nach Thomas zunächst im Volke selbst und erst nachher in jenen, die
das Volk vertreten, d. h. in den Regierenden 1. Auch der Fürst hat
keine gesetzgeberische Gewalt, außer insofern er das Volk vertritt :

« auctoritas principis, qui non habet potestatem condendi leges, nisi
inquantum gerit personam multitudinis. »2 Allerdings ist damit das

ganze3 Volk und ein freies Volk4 gemeint, sagen wir das Volk als

organische Gesamtheit, nicht Gesamtvielheit; so haben Aristoteles5 und
Thomas richtig betont6. Naturgetrieben erweiterte sich die Menschheit

von der Ehe zur Familie und zum Staat. Und diese spontane
Drangtätigkeit ging jedem Vertrage voraus.

2. Allein Pauli Wort « omnis potestas a Deo » (Rom. 13, 1) gilt
auch hier. Höchste Quelle aller legislativen Autorität des Volkes ist
Gott : «Omnis lex proficiscitur a ratione et voluntate legislatoris ; lex
quidem divina et naturalis a rationabili Dei voluntate, lex autem
humana a voluntate hominis regulata. »7 So haben wir bei Thomas
eine vollständige Unterordnung aller gesetzgeberischen Autoritäten ;

das positive Gesetz hängt von der menschlichen Autorität ab8 und diese

vom Naturgesetze 9 und dieses vom göttlichen !10 Alle Gewalt des

Staates hängt somit von Gott ab, von dem unmittelbar das Naturgesetz
als Vermittler (instrumentaliter) abhängt. In diesem Sinn ist es zu
fassen, wenn J. B. Jaccoud sagt : Die Souveränität des Staates liegt
wesenhaft im Volke : « réside essentiellement dans la nation en vertu
de la loi naturelle »11. Das ganze, freie Volk offenbart die allgemeine
Menschennatur, aber immer in ihrer absoluten Abhängigkeit von Gott,
der höchsten Quelle alles Rechts und aller Autorität. Der Gegensatz
dieser Fassung zu jener eines Rousseau usw. ist evident, da dort Gott
als höchste Quelle ignoriert wird und jene Empiriker von einer meta-

1 « Lex proprie et principaliter respicit ordinem ad bonum commune ; ordinäre
autem aliquid ad bonum commune est vel totius multitudinis vel alicuius gerentis
vicem totius multitudinis ; et ideo condere legem vel pertinet ad totam multi-
tudinem vel pertinet ad personam publicam, quae totius multitudinis curam
habet. » I-II 90, 3.

2 I-II 97, 3 ad 3. 3 Ib. 1 Ib.
6 V. Pol. c. 2 (Did. II 567, 21).
6 De reg. princ. I 4.
' I-II 97, 3. 3 I-II 95, 1. 0 Ib. 2. " I-II 93, 6.

11 Droit nat. et démocratie, 266.

Dims Thomas 5



66 Der Staat

physisch gefaßten Menschennatur überhaupt keine Ahnung hatten. Auch
sind bei unserer Fassung die bloß menschlichen Gesetze noch nicht als

unmittelbare « Sinairufe » aufzufassen, wie einige mit Stahl meinten 1.

Es bleibt für unsere staatlichen Gesetzgeber immer ein tüchtiges Stück
Arbeit übrig : sie haben Gesetze zu erlassen im Sinn und Geiste des Naturrechts

II. Die Grenzen der Staatsgewalt

Die Fülle der Staatsgewalt vollzieht sich nach heutiger Auffassung
auf drei Gebieten : dem der Gesetzgebung, des Regierens und des

Richtens. Die gesetzgebende Gewalt erläßt für die Staatsbürger die

allgemein-verpflichtenden Normen des Handelns und Nichthandeins. Die

Regierungsgewalt soll in Anwendung der Gesetze die Staatsbürger zum
öffentlichen Wohle leiten und den Staat nach außen vertreten. Die
richterliche Gewalt soll, im Lichte des Staatszieles, also des Gemeinwohles,

unter den Bürgern Recht sprechen und Schuldige strafen2.
Diese Dreiteilung der Staatsgewalt ist formell vor allem seit Montesquieu
maßgebend3. Materiell waren diese drei Gebiete selbstverständlich
schon früher bekannt. Aristoteles spricht ausdrücklich von der zweiten
und dritten Gewalt und nennt die erstere « beratende » Autorität 4.

Das Gleiche bei Thomas 5. Uns interessieren hier vor allem die Grenzen

der Staatsgewalt.
Die zahlreichen Schranken der Staatsgewalt ergeben sich teils von

Seite höherer Gewalten, sagen wir von oben, teils aber auch aus dem
Wesen des Staates selbst.

A. Von oben. Zwei Gesetze sind höher als der Staat, weil er von
ihnen abhängt :

a) Dem göttlichen Gesetze, der lex aeterna, ist alles und gänzlich
unterworfen. Es ist das eigentliche Regierungsgesetz aller Regierenden 8,

von dem daher jedes menschliche Gesetz abhängig ist '.

b) Auch das Naturgesetz (lex naturalis) steht, da es alle Tugendakte

regelt8, über allen menschlichen Satzungen, die nur nähere Aus-

1 Vgl. Weiß, Apol. IV 2, 892-893.
2 MI 100, 8.
3 Esprit des Lois, XI 6. Vgl. Cathrein, II 617.
4 IV. Pol. c. 11 (14) Did. I 559, 11.
6 In IV. Pol. lect. 12.
8 I-II 93, 3 ; III. C. G. 121.

' I-II 19, 4. 8 I-II 94, 3.



Der Staat 67

führungen desselben sind1. Daher bringt jeder Mensch gewisse
naturrechtliche Rechte und Pflichten, individuelle und soziale Rechte, Recht

zur Existenz, zur Entwicklung, Vermehrung usw. von Hause aus mit
sich, die der Staat nie antasten soll, wie früher betont wurde. Auf
ihnen ruht das Staatswohl selbst. Daher haben die Eltern die ersten
Rechte auf die Kindererziehung und den Unterricht und folglich die

Schule2. Dabei ist das Recht des Staates, für ergänzenden
Schulunterricht zu sorgen, insoweit es im Interesse des Allgemeinwohls liegt,
unbestritten. Auch soll er ergänzend die allgemeinen naturrechtlichen
Forderungen in religiös-sittlicher Hinsicht3 fördern und unterstützen ;
denn alles das liegt in seinen Interessen. Daher mahnt Thomas den

Fürsten, also die staatliche Autorität, daß er, gesetzlich Lohn und Strafe
in Aussicht stellend, seine Untergebenen vom Bösen abzuhalten und
zu einem tugendhaften Leben zu leiten suche : « ut suis legibus et prae-
ceptis, poenis et praemiis homines sibi subiectos ab iniquitate coërceat

et ad opera virtuosa inducat. »4 Es ist zwar rechtlich nicht Sache des

Staates, seine Bürger zum übernatürlichen Ziele zu leiten. Aber er unterstütze

auch dieses, indem er in der natürlichen Ordnung vorschreibt, was
dazu führt, und verbietet, was hinderlich ist : « ea praecipiat, quae ad
coelestem beatitudinem ducunt et eorum contraria interdicat. »5

B. Zahlreich sind die Schranken, die sich aus dem Wesen des

Staates selbst ergeben. Aus dem Wesen einer Sache ergibt sich ihr Ziel.
Nichts ist innerlich verbundener als Ziel und Wesen einer Sache.

Vorerst ist es klar, daß in jedem Staate der Inhaber der Gewalt

nur eine « persona publica » sein kann, d. h. jemand, der namens des

Volkes beauftragt ist, Gesetze zu geben, zu regieren und zu richten 6.

Ebenso einleuchtend ist es, daß die Autorität eines bestimmten Staates

nur auf die Untergebenen (« subditos ») desselben Staates sich beziehen

kann '.
Besonders wichtig und mehrfach sind die Schranken der

Staatsgewalt, die sich aus dem Ziele des Staates ergeben :

1 I-II 95, 2.
2 II-II 10, 12 ; III. C. G. 122.
3 «Virtuosa. vita est congregationis humanae finis. » De reg. princ. I 14.
4 Ib. I 15.
8 De reg. princ. I 15.
6 Daher die Definition des Gesetzes : « quaedam ordinatio rationis ad bonum

commune ab eo, qui curam communitatis habet promulgata. » I-II 90, 4 ; ib. 96, 4.
' II-II 16, 1.



68 Der Staat

a) Weil das Wohl und Glück der Bürger Ziel der Staatsgewalt ist,
muß auch der Staat das Glück des Volkes bei all seinen Erlassen und
Tätigkeiten, soweit es möglich ist, im Auge haben K

b) Indes ist direkt nur das Gemeinwohl (« bonum commune ») Eigenziel

des Staates 2. Folglich fällt das Privatwohl im Staate an sich nur
in Betracht, als es im öffentlichen auch enthalten ist 3. Eben das ist
nach Thomas das große Laster des Tyrannen, daß er nur den Eigennutz
sucht 4.

c) Noch eine weitere Schranke tritt für den Staat hinzu. Wie
früher bemerkt, faßt der Staat nur die äußere Tätigkeit, auf die er
Zwang ausüben kann, ins Auge : legis lator humanae non habet iudicare
nisi de exterioribus actibus 5. Und das aus dem einfachen Grunde, weil
ihm die innere menschliche Tätigkeit entgeht : de interioribus non
iudicat praetor 6.

d) Endlich noch eine letzte Schranke der Staatsgewalt : sie hat nur
das irdische Wohl an sich zum Ziele 7. Für das ewig-übernatürliche Wohl
sorgt nach Thomas die Kirche unter Leitung des Papstes : « sacerdotibus
est commissum et praecipue summo Sacerdoti successori Petri, Christi
vicario Romano Pontifici. »8 Beide Gewalten : Staat und Kirche sind,
wie Prof. Dr. Lampert so gründlich und lichtvoll dargelegt9, in ihrer
Ordnung selbständige Gewalten. Daß Religionslosigkeit für die staatliche

Autorität und den Gehorsam der Bürger selbst die größte Gefahr

ist, erfaßt jedermann leicht und hat Leo XIII. eingehend beleuchtet10.
Allwo die katholische Religion zugleich auch Staatsreligion ist, ist das

gegenseitige Verhältnis von Kirche und Staat leicht bestimmbar. In
andern Fällen sind positive Abmachungen maßgebend.

Somit ist die Staatsgewalt an sich beschränkt auf das öffentlichäußere

irdische Wohl und Glück der Bürger. Das Gebiet ist noch groß
und wichtig genug. Er hat nicht etwa bloß das ganze Militär-, Kriegs-
und Handelsgebiet mit Kunst und Wissenschaft zu leiten und zu besorgen
und den Staat nach außen gegen Feinde zu schützen 11, sondern ganz
allgemein sei es gesagt : er hat das ganze Staatsvolk zu einem irdisch

I I-II 96, 6. 2 I-II 90, 2.
3 Ib. ad 1 u. 2. 4 De reg. princ. I 3.
5 I-II 100, 9. 6 Ib. 91, 4 ; IV. C. G. 77.
' I-II 90, 3 ad 3.; 96, 5. 8 De reg. princ. I 14.
9 Kirche und Staat in der Schweiz, Bd. I, §§ 1, 2, 14.

10 Encycl. « Immortale Dei » und Encycl. « Tametsi ». Vgl. Lampert, 1. c. § 22.
II De reg. princ. I 13 u. 14.



Der Staat 69

guten Leben (« bonam vitam ») zu leiten und dasselbe darin zu erhalten
und endlich fortschrittlich immer noch zu höherem Glücke zu führen h
Das ist eine große, herrliche Aufgabe, für deren Lösung irdische Ehre
und Lohn nicht genügt2, sondern nur Gotteslohn, entsprechend dem
Axiom : « Maius autem et divinius est bonum multitudinis quam bonum
unius. »3

Im Anschluß an das Gesagte wäre hier der sog. Tyrannenmord,
richtiger die « Tyrannentötung », zu erwähnen, ein berühmtes Problem
Fixieren wir vorerst den Kern der Streitfrage durch eine Abklärung,
um dann der Lösung selbst näherzutreten.

1. Es gab einstens Gegner jeder Menschentötung durch Menschen.
So verurteilte Duns Skotus mit wenigen anderen die Menschentötung
an sich, weil sie « Mord » bedeute, und Mord ist als malum intrinsecum
immer unerlaubt4. Damit wäre offenbar das Recht der Todesstrafe und
jede tödliche Notwehr gegen einen ungerechten Lebensangriff, ja sogar
das Kriegsrecht in Frage gestellt. Diese These widersprach nicht bloß
einem Augustinus, Ambrosius, Cyrillus, sondern auch den großen
Scholastikern : Thomas, Cajetan, Bonaventura, Soto, Vitoria, Suarez,

Bdiiez, Estius, Antoninus, Natalis Alexander, Sylvius, Lugo, Tournely,
Billuart5. Sie steht auch im Widerspruch mit dem neuen kanonischen
Recht6 und mit dem allgemeinen Völkerrecht.

2. Klärend für die ganze Frage ist die Unterscheidung zwischen
den beiden Begriffen : « Tötung » und « Mord ». Mord (homicidium) ist
ungerechte Tötung eines Menschen und daher immer unerlaubt. Der
Begriff Tötung ist allgemeiner und kann eine erlaubte oder unerlaubte

Tötung besagen 7. Im letzteren Falle nur ist sie Mord.

3. Die Frage, näher präzisiert, ist folgende : wer hat das Recht,
den Tyrannen, welcher das Staatswohl schwer bedroht, zu entfernen,
event, sogar zu töten

Zur Lösung der Frage Folgendes :

a Jeder Tyrann, gleichviel ob nur Machterstreber (Usurpator) oder

schon Machtbesitzer (tyrannus regiminis), ist ein Rechtsbrecher, eine

1 Das. I 15. 2 Das. 18. 3 Das. I 9.
4 In IV. Sent. d. 15 q. 3. Vgl. Francisco de Vitoria O.P., Comm. in II-II De

iust. q. 64 a. 2.
6 Vgl. Billuart, Summa S. Thomae, Tr. De iure et iust. Diss. 10 a. 5 § 1.
6 Can. 2205 § 4. 7 I-II 100, 8 ad 3.



70 Der Staat

eminente Gefahr für das Vaterland. Ist nun eine staatliche Oberbehörde

da, der er unterworfen ist und welche die gewünschte Macht besitzt,
so ist es in erster Linie ihre Aufgabe, einzuschreiten, event, sogar ihn
zu töten L

ß) Fehlt es an einer solchen Oberbehörde und ist der Tyrann noch

nicht Machtbesitzer, also erst Usurpator, so hat in größter Gefahr des

Vaterlandes auch jeder Private das Recht, den Tyrannen zu töten ; ja,
er verdient dafür Lob und Auszeichnung : « tunc enim, qui ad delibe-
rationem patriae tyrannum occidit, laudatur et praemium accipit. »2

Gleicher Ansicht mit Thomas sind auch Cajetan 3 und Franciscus de

Vitoria 4. Billuart nennt diese Auffassung sogar eine « communis sen-

tentia ». Nach ihm ist sie nicht bloß im Notwehrrecht jedes Menschen

begründet, sondern sogar in der öffentlichen Autorität, die jedem Bürger
gleichsam als Soldat solchen Auftrag geben würde s. Dasselbe lehren

Cajetan 6 und Vitoria 7. In diesem Falle ist der Tyrann, wie Thomas
bemerkt 8, überhaupt noch kein Oberer und folglich noch niemand ihm
Gehorsam pflichtig. Es kann also eine « Tyrannentötung » geben, die

nicht « Tyrannenmord » ist

y) Anders ist die Sache, so sagt man, beim tyrannus regiminis,
d. h. bei jenem, der bereits im Besitze der legitimen Gewalt ist, aber

dieselbe mißbraucht. Der Mißbrauch der Gewalt beraubt den Inhaber
derselben noch nicht der Gewalt selbst9. Infolgedessen ist dieser Tyrann
im allgemeinen Interesse zu dulden. Wird seine Tyrannenherrschaft
unerträglich, und gibt es kein Mittel, ihn gesetzlich zu entsetzen, weder

von jener, die ihn eingesetzt, noch von Seite einer höheren Autorität,
so ist er in Gottes Namen und in der Hoffnung auf eine göttliche Hilfe
zu dulden, denn der Versuch Privater, ihn zu töten, müßte dem öffentlichen

Volkswohle selbst gefährlich sein : « Esset autem hoc multitudini
periculosum, si privata praesumptione aliqui attentarent praesidentium
necem etiam tyrannorum. »10 In diesem Sinne, so behauptet man, hat

1 De reg. princ. I c. 6 ; II. Sent. d. 44 a. 2 ad 5.
2 II. Sent. d. 44, 2 ad 5.
3 « Licite potest a quolibet de populo occidi pro libertate populi, quando non

est recursus ad superiorem. » In II-II q. 64 a. 3.
1 In II-II De iust. q. 64 a. 3, 5.
5 Summa S. Thomae, Tr. De iure et iust. Diss. 10 a. 2.
6 1. c. ' 1. c.
8 II. Sent. d. 44 q. 2 a. 2 ad 4.
9 Ib. a. 2.

10 De reg. princ. I c. 6.



Der Staat 71

schon das Konzil von Konstanz einen Satz verurteilt, wie Zigliara
behauptet1.

Indes ist, wie Cathrein hervorhebt2, jene Entscheidung vom
Konstanzer Konzil (1415) nie vom Römischen Papste approbiert worden,
und bei der obigen Begründung fragt sich der Leser unwillkürlich :

Den Fall gesetzt, ein herrschender Tyrann führe den Staat sicher und
rettungslos in den Abgrund : soll dann ein Privater, wenn es ohne
schlimmere Folgen geschehen kann, nicht auch kraft des öffentlichen
Wohles, also des bonum commune wegen, das Recht haben, den

Tyrannen zu töten Gibt das öffentliche Wohl dem Einzelbürger nur
das Recht, den ungerechten Angreifer gegen sich selbst und nicht auch

gegen das Vaterland, den Tyrannen, abzuwehren Gibt es nur für den

Privaten ein Notwehrrecht und keines für den Staat Reden unsere
Zeiten nicht eine neue wuchtige Sprache Dieses Bedenken wollten
wir hier dem Leser vorlegen bei aller Unterwürfigkeit gegenüber jeder
Autorität !3

III. Die Staatsformen

Maßgebend für die Form des Staates ist seine Verfassung (Consti-
tutio) 4. Sie zeigt die Grundrichtung eines Staates an, ist nicht ein

Einzelgesetz, sondern offenbart die Grundeinstellung seiner ganzen Gesetzgebung

selbst. Wer war kompetenter das zu sagen als der große Staatslehrer

Griechenlands, Aristoteles, dem 158 Verfassungen des Altertums
zur Verfügung standen. Die Verfassung, so sagt er in seiner Staatslehre

selbst, ist nichts anderes als die höchste Herrscherordnung in den Staaten

und daher ihr Ziel5. Thomas nennt sie mit seiner prägnanten Kürze :

« ordo dominantium in civitate » 6. Je nach der Verschiedenheit der

1 « Populäres possunt ad suum arbitrium dominos delinquentes corrigere. »

Denzinger, Enchiridion, n. 597. « Quilibet tyrannus potest et debet licite et meri-
torie occidi per quemcumque vasallum suum seu subditum ...» Zigliara, Eth.
lus nat. 1. II c. II. 55. X.

2 Moralphil. II 662.
3 Stimmt das Gesagte nicht wieder mit Thomas überein, wenn er sagt :

« Regimen tyrannicum non est iustum, quia non ordinatur ad bonum commune.
et ideo perturbatio huius regiminis non habet rationem seditionis, nisi forte quando
sic inordinate perturbatur tyranni regimen, quod multitudo subiecta maius detri-
mentum patitur ex perturbatione consequenti quam ex tyranni regimine. »

II-II 42, 2 ad 3.
4 Darüber vgl. auch Dr. iur. W. Kägi, Verfassung als rechtliche

Grundordnung des Staates. Zürich 1945, S. 40 ff.
6 IV. Pol. c. 1 (544, 15).
6 In III. Pol. lect. 6.



72 Der Staat

Verfassungen sind die Staaten selbst verschieden. Daher das aristotelische

Axiom : «so viel verschiedene Staaten als verschiedene Verfassungen» :

« öoat yap al 7toXiTeïat Toaaüxa xai Tà xup'.â ètmv. »1 Und hernach
zählt der Stagirite gleich die vier Staatsformen auf : Demokratie,
Oligarchie, Aristokratie und Monarchie2. Wir sind also, von den

Staatsformen sprechend, auf der richtigen Fährte. Versuchen wir
zuerst, die verschiedenen Staatsformen begrifflich festzulegen, um dann
ihren Wert zu beurteilen.

a) Begriffliche Festlegung. Die sechs Regierungsformen : Aristokratie,

Monarchie, Oligarchie, Demokratie, Tyrannis und Politie, mit
denen Thomas sich beschäftigte3, waren alle schon im Altertum
bekannt 4. Von Aristoteles hat sie das Mittelalter übernommen.

In der Monarchie liegt die höchste Herrschergewalt in einer Person,
die den Staat zum Gemeinwohl führt5. Liegt die ganze Herrschergewalt

in der einen Hand des Herrschers, so ist sie eine absolute. Üben

zur Herstellung des Gleichgewichtes zwischen Dynastie und Volk
Vertreter des Volkes in der Form von gesetzgebenden Kammern und
Gerichtshöfen mit dem Herrscher die Gewalt aus, so haben wir die
konstitutionelle Monarchie, die in der modernen Zeit, von Montesquieu

inspiriert, eine große Rolle spielt6. Seinen Höhepunkt erreichte der

Konstitutionalismus im Parlamentarismus, wo die Bestellung der Minister

von der Mehrheit des Parlamentes abhängt7.
In der Aristokratie herrschen -wenige, aber es sollen, wie die Benennung

andeutet, die Besten sein, die sich dem Staatswohl opfern 8. Es

sind die Männer des Gesetzes, die da herrschen und daher die Besten 9.

In der Oligarchie herrscht das Geld weniger Bürger10. Nicht Recht
und Gemeinwohl sind daher Ziel der Herrschergewalt, sondern der Reichtum

weniger, also der Eigennutz. Sie ist das Gegenstück der wahren
Aristokratie u.

1 II. Rhet. c. 8 (I 328, 39).
2 (I 328, 40).
3 De reg. princ. 1. I c. 1-10.
1 Aristoteles, III. Pol. c. 4 ss.
8 III. Pol. c. 5 (I 527, 40) ; Rhetor. 1. I c. 8 (I 328, 49). Thomas, in III. Pol.

lect. 6.
6 Vgl. Cathrein, Moralphil. II 674.

' Das. 675.
8 III. Pol. c. 5 (I 527, 42).
8 I. Rhet. c. 8 (I 328, 46). Thomas, in III. Pol. lect. 8 ; De reg. princ. I c. 1.

10 De reg. princ. I c. 1 ; I. Rhet. c. 8 (I 328, 46) ; III. Pol. c. 4 (I 526, 27).
11 III. Pol. c. 5 (I 528, 3).



Der Staat 73

Die Tyrannis, in welcher der Herrscher ohne Rechtsgrenzen regiert,
ist das Gegenstück der Monarchie. Der Tyrann sucht wieder nur den

Eigennutz 1. Er herrscht nur durch seine Macht2.
Scheinbar schlecht zu sprechen ist Aristoteles auf die Demokratie.

Sie ist nach ihm die Herrschaft des Volkes im Sinne der bloßen Masse

oder der Plebs : « summa imperii potestas penes populum est »3. Sie

will Freiheit und Gleichheit harmonisieren und ist daher gerade die

ungerechteste Staatsform, weil nicht alle gleich sind 4. Sie ist die

einseitige Herrschaft der Armen oder Bedürftigen. Offenbar versteht hier
Aristoteles unter dieser Demokratie die sog. Ochlokratie (Herrschaft des

großen Haufens), die mit unserer Demokratie nichts zu tun hat, wie

Cathrein sehr gut bemerkt5. Fügen wir bei, daß der große Staatsmann
noch verschiedene Arten von Demokratie unterscheidet, deren keine mit
der unserigen sich deckt 6. Die Bemerkung : in der Demokratie lebe

jeder nach seiner Leidenschaft7, ist typisch für seine Auffassung der

Demokratie
Indes hat unter Umständen eine andere Staatsform die größte

Bedeutung, nämlich die Politie. Allda wo in einem Staate viele Tüchtige
gleich vortrefflich sind, ist die absolute Monarchie nicht am Platze 8.

Denn es gilt als Prinzip : wo einer nur der Tüchtigste ist, da herrsche

die Monarchie ; wo viele Tüchtige sind, da herrsche die Menge, welche

zu gehorchen und zu befehlen tauglich ist9. Im letztern Falle ist die

Politie am Platze. So war es schon bei den alten Völkern, wo Volk,
Senat und Gerichtshof regierten 10. Was ist die Politie Sie verlegt
die höchste Gewalt in eine Mischung (« [xï^iç ») von Reichen, Armen,
Freien, die als die Besten unter Einem oder Mehreren, die eine Einheit
bilden, das Volk zum Gemeinwohl führenu. Sie kann also sowohl

Monarchie als Republik sein und wahre Demokratie, insoweit die Bestellung

der Regierung vom Volke abhängt. Die Politie berücksichtigt also

alle wichtigen Momente einer glücklichen Regierung : « den Reichtum,
das Volk der Bedürftigen, die Freiheit und vor allem die Tugend. Sie

holt aus der Monarchie und Aristokratie das Beste heraus und paraly-

1 Ib. ; IV. Pol. c. 2 (I 544, 30).
2 III. Pol. c. 6 (I 530, 43) ; De reg. princ. I c. 3.
3 III. Pol. c. 4 (I 526, 26).
4 I. Rhet. c. 8 (I 329, 4). 6 Moralphil. II 669 l.
6 IV. Pol. c. 4 (I 548 u. 549). 7 V. Pol. c. 7 (I 579, 26).
8 III. Pol. c. 11 (I 542, 10). 9 III. Pol. c. 12 (I 542, 46 ss.).

10 III. Pol. c. 6 (I 532, 48). 11 IV. Pol. c. 6 (I 552, 44 ss.).



74 Der Staat

siert das Schlimme, das in der Oligarchie, Ochlokratie, liegt1. Das

ist auch der Grund, warum sie den Namen 'Staatsform' schlechterdings

('TtoXtTsia') verdient. »2 Sie ist daher auch die beste Hüterin der

Gesetze, denn wo die Gesetze nicht herrschen, gibt es keine Politie3.

b) Uber den Wert der verschiedenen Staatsformen. Welchen
Wertmaßstab dürfen und sollen wir hier anlegen Der Wertmesser ist mit
dem Gesagten bereits angedeutet. Da das öffentliche Wohl oder Glück
Ziel jedes Staates ist («téXoç... ttôXsmç to su £yjv »)*, hat jede Staatsform

nur insofern Wert, als sie dieses Glück im Auge hat. Daher das

Axiom des Aquinaten : All jene Staatsformen sind gerecht, welche das

Allgemeinwohl im Auge haben, und alle jene sind ungerecht, welche nur
den Eigennutz zum Ziele haben5. Das stimmt auch mit Aristoteles
überein 6. Also nur das Allgemeinwohl als Ziel kann Wertmaßstab für
die Wertung der Staatsformen sein

Damit ist die Tyrannis bereits gerichtet. Der Tyrann kann Einer
sein, wie in der Monarchie, oder es können auch mehrere Tyrannen
am Ruder sein. Die Tyrannei, welche einen König zum Tyrannen
macht, ist zwar weniger fatal als die Tyrannei, welche eine Mehrzahl

von Aristokraten zu Urhebern hat, weil in letzterm Falle die Uneinigkeit

und die Gefahr des Friedens noch größer ist7. Aber immer ist
und bleibt die Tyrannis die schlimmste Herrschaft8. Thomas gibt für
diese These mehrere Gründe an. Er verweist auf die gewaltige Macht
des königlichen Tyrannen ; sodann ist sie schlimm, weil der Tyrann
eben den Eigennutz (bonum privatum) dem öffentlichen Wohle vorzieht
und dabei seine Untergebenen schwer bedrückt, öfter solche leidenschaftlich

mordet, ihre Sicherheit bedroht, sie geistig und körperlich quält,
überall Unfrieden stiftet und das ganze soziale Leben vergiftet : « Nihil
differt a bestia »9. Thomas spricht auch von den Schutzmitteln gegen

Tyrannen : erstens man wähle nur Könige, die nach menschlicher
Berechnung nicht zu Tyrannen werden, also Vorsicht bei Ernennung von
Herrschern ; zweitens, man entziehe dem Herrscher jede Gelegenheit,

Tyrann zu werden ; man gebe ihm nicht zu große Macht ; schließlich

ergreife man die erlaubten Mittel gegen den bereits bestehenden

1 Ib. (552, 46 ; 553, 1-3; 552, 17; 544, 31).
2 IV. Pol. c. 2 (I 544, 38) u. c. 5 (551, 32).
3 IV. Pol. c. 4 (I 549, 39).
4 III. Pol. c. 5 (I 530, 18). 5 In III. Pol. lect. 6.
8 III. Pol. c. 4 (I 527, 29). 7 De reg. princ. I c. 5.
8 IV. Pol. c. 2 (I 544, 42). 9 De reg. princ. I c. 3.



Der Staat 75

Tyrannen 1. Hierüber haben wir bei der Tyrannentötung früher gehandelt.

In einer Zeit, wo Europa vor Tyrannen zitterte, wo Millionen
und Millionen auf grausamste Weise ermordet wurden und die Justizrache

bereits eingetreten ist, dürfen wir sicherlich auch von den Folgen
und Strafen reden, die nach Thomas den Tyrannen treffen. Die

Tyrannen verlieren jede Freundschaft, die sonst das Leben so versüßt
und die dem Herrscher Sicherheit gibt ; sie werden gehaßt ; ihre
Herrschaft wird nicht alt; Gewalt wird nicht alt, denn die Furcht ist eine

schwache Stütze der Herrschaft : - « Timor est debile fundamentum »,

sowohl die Geschichte als auch die Heilige Schrift bezeugen das 2
; sie

bekehren sich selten und erhalten am Ende des Lebens, an Stelle des

herrlichen Herrscherlohnes im Himmel, ewige Strafe 3. Das ist das Los
des Tyrannen

Auch die Oligarchie, wo nur eine Anzahl Reicher herrscht, ist
schlecht 4. Sie ist Herrschaft des Parteigeistes, schließt das Volk und
damit die Armen aus 5, und da sie ein Abfall von der Aristokratie ist,
schließt sie gerade die Besten aus6. Auch hier herrscht somit nicht
das öffentliche Gemeinwohl1.

Daß die Demokratie im Sinne des Aristoteles, d. h. die Herrschaft
der « Masse » schlecht ist, leuchtet jedermann ein. Hier herrscht auch
der Eigenwille und Eigennutz an Stelle des Gesetzes 8.

Die Aristokratie gehört mit der Monarchie und Politie zur guten,
gerechten Regierungsart9. Wie der Name besagt, soll sie aus den
besten und tugendhaftesten Männern bestehen 10. Nur in der Aristokratie
sind die beiden Begriffe « guter Bürger » und « guter Mensch » identisch11.
Da herrschen die Männer der Disziplin und des Gesetzes 12.

Viel Sympathien hatte in allen Jahrhunderten die Monarchie. Hier
liegt die Höchstgewalt in der Hand eines Einzigen, eben des Königs,
der das Gemeinwohl im Auge hat13. Doch kann auch sie gemildert

1 De reg. princ. I c. 6. 2 Ib. I c. 10.
3 De reg. princ. I c. 11. 4 IV. Pol. c. 2 (I 544, 30).
5 IV. Pol. c. 5 (I 549, 47). 6 III. Pol. c. 5 (I 528, 2).
' De reg. princ. I c. 1.
8 IV. Pol. c. 4 (I 548, 49 ss.); III. Pol. c. 5 (I 528, 25 ss.); Thomas, in III. Pol.

lect. 8.
9 IV. Pol. c. 12 (I 542, 46); IV. Pol. c. 2 (I 544, 27).

10 IV. Pol. c. 5 (I 551, 36).
14 Ib.
12 I. Rhet. c. 8 (I 329, 4).
13 III. Pol. c. 5 (I 527, 40); I. Rhet. c. 8 (I 328, 49).



76 Der Staat

werden, denn es gibt verschiedene Arten. Hat sie nicht das Gemeinwohl

zum Ziele, sondern den Eigennutz, so wird sie zur Tyrannis L
Dennoch ist sie, an sich betrachtet, die vollkommenste Regierungsform,
auch besser als die Aristokratie2. Doch hat die Erbmonarchie ihre
Nachteile, wenn nur untaugliche Söhne vorhanden sind3. Wo
überhaupt viele Tüchtige im Staate sind, ist es ratsamer, daß mehrere

regieren, wenn es gesetzlich ist, denn das Gesetz soll immer herrschen 4.

Der gleichen Ansicht ist auch Thomas von Aquin 5. Das, was geschichtlich

der Monarchie immer den Vorzug gab, hat Trendelenburg trefflich
hervorgehoben. Es war der überlegene Wille, die überlegene Macht und
die überlegene Tugend des Einzelnen, des Monarchen 6. Sie gibt der
Herrschaft die mächtige Einheit, wie Thomas betont, wenn er sagt :

« Omne autem naturale regimen ab uno est. »7 Das mag uns erklären,

warum nach Plato und Aristoteles alle großen Scholastiker mit Thomas,
Bellarmin8, Suarez abstraktiv der Monarchie vor der Republik den

Vorzug geben. Das hinderte indessen nicht, daß gerade die Monarchie,
wie Thomas zutreffend sagt, unter andern Gesichtspunkten wieder die

gehaßteste Staatsform war 9, wie auch die römische Geschichte bezeugt.
Daran war nicht bloß die Gefahr der Tyrannei, die immer wieder drohte,
schuld und der Drang nach mehr Freiheit, sondern auch das Bestreben,
durch tatkräftigere Selbstteilnahme an der Regierung den Fortschritt zu
befördern, eingedenk jenes Wortes Sallusts : « Incredibile est memoratu,
quantum adepta libertate in brevi Romana civitas creverit. » Jede aktive
Teilnahme an der Leitung des Staates zum öffentlichen Wohle ist ohne

Zweifel ein mächtiger Ansporn für das Wohl und Heil des Staates,
immer und immer intensiver zu arbeiten und sich zu interessieren und
sich zu opfern 10. Aus all dem ergibt sich auch, welche hehre Aufgabe
der Monarch zu erfüllen hat. Er soll Gottes Flerrschaft in der Welt zum
Vorbilde nehmen, wie er im Menschen den Leib durch die Seele leitet ;

je nach ihren verschiedenen Anlagen soll er sie leiten, wie Gott durch

1 I. Rhet. c. 8 (I 329, 1).
2 III. Pol. c. 10 (I 539, 37) ; De reg. princ. I 4; I-II 105, 1.

3 III. Pol. c. 10 (540, 4).
4 III. Pol. c. 11 (I 540, 33 ss.).
6 De reg. princ. I c. 2.
6 Naturrecht, 429.
' De reg. princ. I c. 2 ; IV. C. G. 76.
8 De Rom. Pontif. c. 1 ; vgl. Cathrein, Moralphil. II 672.
9 Thomas gibt einem Kapitel De reg. princ. I 4 geradezu den Titel : « Quare

subditis regia dignitas rectorum odiosa ».
10 Ib.



Der Staat 77

die verschiedenen Himmelskörper die Welt regiert und auf Erden die
Pflanzen und Tiere ; er soll für ihre Erhaltung und Nahrung sorgen ;

er soll für den Staat das günstige Klima auswählen, für Kunst,
Wissenschaft und Handel sorgen, für die richtige Religionspflege besorgt
sein und nach außen für den wirksamen Waffenschutz h Aber vor
allem sei er besorgt, daß er die kirchliche Leitung zum ewigen Lehen

unterstütze, indem er in seiner Ordnung nur vorschreibe, was zum
ewigen Lehen führt, und gegenteiliges verbiete ; mit einem Worte, daß er
im Staate ein tugendhaftes Lehen begründe, es erhalte und fördere :

« ut primo in subiecta multitudine bonam vitam instituât, secundo

ut institutam conservet, tertio conservatam ad meliora promoveat. »2

Seine Hauptaufgabe ist und bleibt immer die Hinordnung des Staates

zur Tugend. Mittel dazu sind verschiedene : vor allem die Sorge für
das zeitliche Wohl des Volkes, die Erhaltung des inneren Friedens, die

Zügelung der bösen Leidenschaften, die richtige Verteilung der Ämter
und nach außen der starke Waffenschutz gegen Feinde3.

Schließlich noch ein Wort über den Wert der Demokratie. Die
innere Abhängigkeit der höchsten Staatsgewalt vom Volke gibt ihr
« demokratischen » Charakter, wie der Begriff Demokratie besagt. Doch

gibt es Grade. Hauptsächlich gibt es eine doppelte Demokratie, eine

direkte und eine indirekte. In der direkten hat das Volk das entscheidende

Wort bezüglich der Gesetzesvorlagen und der Ernennung der

Regierung. So ist es in den schweizerischen Landsgemeindekantonen.
Hier ist auch die Rede von « reiner Demokratie ». In der indirekten
bestellt das Volk jene, welche für Gesetze und Regierung zu sorgen
haben. Gewisse Schattierungen gibt es auch da noch überalli. Das
Recht des Referendums und das Initiativrecht kamen im Laufe des letzten
Jahrhunderts hinzu. Das Referendumsrecht, welches obligatorisch oder
auch nur fakultativ sein kann, gibt dem Volke Gelegenheit, Stellung zu
nehmen gegen Gesetze und Erlasse der Kammern und der Regierung5.
Es kann auch auf die Ausgaben des Staates (Finanzreferendum)
ausgedehnt werden. Tief greifend ist vor allem auch das Initiativrecht,
kraft dessen das Volk auf Grund einer bestimmten Anzahl
Unterschriften über eine Änderung der Verfassung oder Regierungserlasse
abstimmen kann und muß 6. Das Schweiz. Strafgesetzbuch bestimmt so-

1 De reg. princ. I c. 13.
2 De reg. princ. I c. 15. 3 Ib.
4 Vgl. Jaccoud, Droit nat. 294 ff.
6 Das. 299. 6 Das.



78 Der Staat

gar in Art. 279 : « Wer die Sammlung oder Ablieferung von
Unterschriften für ein Referendum- oder Initiativbegehren durch Gewalt
oder Androhung ernstlicher Nachteile hindert, oder stört, wird mit
Gefängnis oder mit Buße bestraft. »

Daß gewisse Gefahren mit der Demokratie verbunden sind, unterliegt

keinem Zweifel. Aber es gibt eine erhabene naturrechtlich begründete

Demokratie. Faktisch hat auch die Kirche die Demokratie als

solche nie verurteilt. Sie hat schon unter Leo XIII. jede Verfassung

gebilligt, welche das Gemeinwohl im Auge hat und es offen begrüßt, daß

die Bürger so eifrig als möglich sich am öffentlichen Leben beteiligen1.
Sympathisch, aber viel eingehender beschäftigte sich an Weihnachten
1944 Pius XII. mit der Demokratie 2. Auch er verurteilt die sogenannte
« Massendemokratie », die Spielball der individuellen Leidenschaft und

Willkür ist3. Aber er lobt die wahre Demokratie, die, auf Grund der

allgemeinen Menschennatur das Gemeinwohl suchend, Männer der

freien Meinungsäußerung und selbständiger Persönlichkeit schafft 4 und
die, in Gott, der Natur und im Glauben verwurzelt, die öffentliche
Autorität stärkt 5. Sie muß eine Elite geistig hervorragender, charakterfester,

gewissenhafter Männer besitzen 6, die, als Gegner der absoluten

Staatshoheit7, mit wahrer sittlicher Reife im Einklang mit dem Naturgesetz

und Offenbarung geeignet ist, die Pläne Gottes auszuführen und
für den friedlichen Fortschritt der Menschenfamilie zu arbeiten 8. In
diesem Sinne war die Kirche immer ein Hort der wahren Demokratie 9.

Wir sprachen oben von einer erhabenen, naturrechtlich begründeten

Demokratie. Wie läßt sich das begründen Ein glühender Verfechter
der Demokratie, /. B. Jaccoud, hat sogar den Satz aufgestellt : An sich

gibt es kein politisches Regime, das der Menschennatur besser entspricht
als die Demokratie : « qui convienne mieux à la nature de l'homme »10.

Das ist eine kühne These, besonders wenn man das in Betracht zieht,
was wir oben über die Monarchie gesagt. Aber der Satz hat einen

wahren, tiefen Sinn. Die Schweiz ist mit ihrer Verfassung, ihrem

Zweikammersystem und ihren übrigen Volksrechten sicherlich ein demo-

1 Encycl. « Libertas praestantissimum », 20. Juni 1888. Vgl. Marmy, Mensch
und Gemeinschaft in christlicher Schau, Freiburg 1945, n. 137.

2 Rundfunkansprache « Benignitas » ; vgl. Marmy, das. n. 1056 ff.
3 Das. n. 1061, n. 1063.
4 Das. n. 1059, 1062.
5 Das. n. 1064. c Das. n. 1067. 7 Das. n. 1068.
8 Das. n. 1070. 0 Das. n. 1079.

10 Droit nat. et démocratie, 293.



Der Staat 79

kratisch eingestelltes Land. Zuweilen schien die Demokratie zu
überborden. Aber der gesunde Volkssinn (die sana ratio der Menschennatur)

hat sie vor Exzessen doch bewahrt. « Herrschaft » ist immer
und überall notwendig Aber « Selbstherrschaft » ist göttlich Liegt die
Souveränität auch des Staates in Gott und abgeleitet im Volke, d. h.
in der Menschennatur (Naturrecht), was ist natürlicher, als daß die

allgemeine Menschennatur, insofern sie gesund und frei ein Abbild der

göttlichen Ratio ist, mit und in dem Volke auch Ausführerin (executor)
der Herrschaft sei, d. h. daß das Volk selbst herrsche direkte Demokratie

1. In diesem ganz ideellen Sinne ist die Demokratie sogar das

erste Regime, sogar vor der Monarchie und Aristokratie. Weil aber ein

Fluch den ersten Menschen getroffen, wie sogar der Heide Plato
geahnt, ist dieselbe Menschennatur in ihren existierenden Individuen in
Erkenntnis und Wollen getrübt und daher zur Leidenschaft und
Zwietracht geneigt. Daher wahrt die Monarchie als Prinzip der strengen
Einheit im allgemeinen die Einheit des Staates am besten. Aber auch
da macht die ursprünglichste Auffassung der Menschennatur sich wieder

geltend. Allwo im Volke der Einsichtigen und Tugendhaften viele Männer
sind, ist nach Aristoteles 2 und Thomas 3 die Herrschaft vieler, also des

Volkes wieder am Platze. Der ursprünglichste Gottesplan lebt wieder
auf. So ist die Demokratie ein hehres Ideal auch bezüglich der
Ausübung (executio) der Staatsgewalt. So verleiht die Demokratie
naturrechtlich hohe Würde ; weshalb, wie Pius XII. gesagt, heutzutage gerade
nach großer Diktatorentyrannei und schrecklichem Elend, das Sehnen

nach Volksherrschaft wieder auflebt 4.

Die Selbstherrschaft ist göttlich, weil Gott diesen Zug bei der

Schöpfung, als er die Menschennatur nach seinem Bilde schuf, in die

Menschennatur versenkte, auf daß er selbst regiere (Gen. 1, 26). Doch

gilt alles das nur von der vom Naturrecht und Gott abhängigen Demokratie,

die als wahre Demokratie, wie Bundesrat Etter gesagt 5, von
jener eines J. J. Rousseau sich wesentlich unterscheidet.

1 Diese hat Jaccoud vor allem gepriesen. Vgl. Droit nat. et démocratie,
S. 294, 295, 296.

3 III. Pol. c. 11 (I 542, 10) ; III. Pol. c. 12 (I 542, 46 ss.).
3 De reg. princ. (I c. 4 ; c. 13).
4 Vgl. Marmy, das. n. 1056.
6 Die schweizerische Demokratie, Ölten 1934, S. 18 ff.


	Der Staat

