
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Das Subjekt der Wissenschaft

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Subjekt der Wissenschaft
Von Dr. Alexander M. HORVÂTH 0. P.

I. Begriffsbestimmung

Auf Grund unserer früheren Ausführungen 1 können wir den letzten
synthetischen Gesichtspunkt, richtiger das hauptsächliche Ordnungsmittel

des Thomismus bestimmen. Thomas nennt es « subiectum
scientiae » und unterscheidet es genau von dem Objekt der Wissenschaft.

In der Folge heißen wir es Wissenssubjekt oder einfachhin « Subjekt »

und verstehen darunter den Träger jeder Aussage, die auf dem Gebiete
einer Wissenschaft als wertvoll oder wertlos auftreten kann. Diese

Aussagen (compositio-divisio) bilden den Gegenstand, das Objekt der

Wissenschaft, während das Subjekt den Aussagen entweder als

Erkenntnisgrund und -mittel, oder als Ordnungsprinzip [recta ratio scibilium)
gegenübersteht. Für die theologische Synthese des Aquinaten kommt in
dieser Beziehung besonders I 1, 7 in Betracht, obwohl der Sinn des

Artikels aus seinen anderen Werken bestimmt werden muß.
An der angeführten Stelle lesen wir : « Sic enim se habet subiectum

ad scientiam, sicut obiectum ad potentiam vel habitum. » Hieraus
entnehmen wir, daß Thomas zwischen Objekt und Subjekt zwar klar
unterscheidet, aber doch eine Ähnlichkeit zwischen beiden feststellt. Beide
sind relative Bestimmungen. Das Objekt bezeichnet eine Beziehung zu
den Fähigkeiten, oder zu deren Fertigkeiten, während das Subjekt nur
auf dem Gebiet des Wissens und der Wissenschaft eine sinngemäße
Anwendung findet. Wie ferner das Objekt die gemeinsame Beziehung
verschiedener Gegebenheiten zu irgendeiner Fähigkeit bezeichnet, somit die
Reichweite der Tätigkeitsprinzipien umschreibt und ihre Leistungsfähigkeit

bestimmt, so wird durch das Subjekt die Reichweite und das

Arbeitsfeld einer Wissenschaft begrenzt und die Möglichkeit einer einheitlichen

wissenschaftlichen Tätigkeit bedingt.
Objekt-sein ist übrigens keine absolute Seinsbestimmung. Es gehört

1 Vgl. Divus Thomas 23 (1945) 407 ff.



30 Das Subjekt der Wissenschaft

der relativen, repräsentativen Ordnung an 1. Selbst die Beziehung, durch
welche es zum Gegenstand gestaltet und als solcher erfaßt wird, ist keine
reale, sondern eine bloß gedachte. Mitgedacht wird sie bei der Erfassung
der realen Hinordnung eines Prinzips zur Tätigkeit, die auf die

Erreichung eines Gegenstandes hinzielt2. Aus diesem Grunde ist das

Objekt einesteils Stoff (materia circa quam) der Tätigkeit, andernteils
aber artbestimmendes Element derselben 3. Das Objekt-sein ist demnach

die Angemessenheit (proportio) irgend einer physisch-realen Gegebenheit,

nach welcher sie mit einem tätigen Prinzip in Verbindung treten und
dessen Aktivität begrenzen und bestimmen kann4. Zum Wesenszug des

Objektes gehört infolgedessen nur die Begrenzung und Artbestimmung
der Tätigkeit : die Fähigkeit gelangt durch die Berührung mit dem

Gegenstand zur Ruhe und wenigstens zur relativen Vollendung. Dient
der so erreichte Gegenstand zum Ausgangspunkt weiterer Tätigkeit, so

heißt er Prinzip ; trägt er außerdem aus seinem Seinsgehalt etwas zur
Artbestimmung der neuen Objekte bei, dann wird er, je nach der Natur
der beiden Hauptfähigkeiten, d. h. Verstand und Wille, entweder Subjekt

oder Zweck genannt5. In diesen Fällen erscheint das Prinzip als

etwas einfachhin oder relativ Letztes und gilt auf einem bestimmten
Gebiet als allgemeiner Erkenntnisgrund oder universales Willensmotiv.
Momentan interessiert uns nur das Wissenssubjekt, das der hl. Thomas

von dem Gegenstand der Wissenschaft eben dadurch unterscheidet, daß

er es als Erkenntnisgrund faßt, während das Objekt bloß als Grenzpunkt

1 Über den Unterschied der Seinsordnung vgl. des Verf. Heiligkeit und
Sünde, S. 107 ff.

s I 77, 3.
3 I-II 18, 2 ad 2 ; 72, 2 ad 2 ; 73, 3 ad 1. Die Wirkkräfte des Prinzips in ihrer

Beziehung zum Objekt werden obiectum formale quo subiectivum, richtiger ratio
qua subiectiva, d. h. jene bestimmte Richtung und Linie genannt, in welcher
die gegenständliche Tätigkeit des Prinzips abläuft und sich vollzieht.

4 « In obiecto alicuius potentiae contingit tria considerare : scilicet id quod
est formale in obiecto, et id quod est materiale, et id quod est accidentale. Sicut

patet in obiecto visus : quia formale in ipso est lumen, quod facit colorem visibilem
actu ; materiale vero ipse color, qui est potentia visibilis ; accidentale vero, sicut
quantitas et alia huiusmodi, quae colorem comitantur » (III. dist. 24, 1, 1, i).
Jeder Gegenstand, der eine Fähigkeit in Bewegung setzen kann, ist deren obiectum
materiale ; jener aber, der außerdem zur inneren Gestaltung der Tätigkeit beiträgt,
heißt obiectum formale. Wird letzterer für sich betrachtet, so ist er obiectum
formale quo ; aus seiner Verbindung mit dem obiectum materiale entsteht aber
das obiectum formale quod, welches dann je nach der Nähe zur spezifischen Wirkkraft

mehrfache Unterscheidung (proprium, adaequatum usw.) erfahren kann.
6 Thomas wiederholt öfters : « Sic se habet finis in appetibilibus sicut se

habet principium in intelligibilibus » (I-II 8, 2).



Das Subjekt der Wissenschaft 31

der Tätigkeit, also als Gegenstand der Fähigkeit gilt. Das Subjekt ist
in allen Fällen ein Objekt, ein Gegenstand, der unter dem Gesichtspunkt
des Wahren vom Verstand erfaßt wird; aber es ist darüber hinaus noch

Prinzip, Erkenntnisgrund 1.

Man muß ein zweifaches Subjekt unterscheiden : das subiectum

naturae und das subiectum locutionis2. Das erste gehört zum ordo

primae intentionis, das zweite zum ordo secundae intentionis. Dort sind
die Gesetze des Seins, hier jene der Logik maßgebend. Etwas haben
beide gemeinsam : den Zug der Potentialität. Das Subjekt als solches

verhält sich zu jenen Gegebenheiten, deren Träger es ist, wie die Potenz

zum Akt, wenigstens in dem Sinne, daß ihr gegenseitiges Verhältnis
nach diesen Beziehungen ausgedrückt werden kann. Aber das Subjekt
ist nicht bloß Träger. Dies ist vielleicht die Urvorstellung, aus welcher
sein Name abgeleitet wird3. Die für das Subjekt charakteristische
Potenz ist nicht notwendigerweise eine potentia passiva, sondern sie

kann sich als potentia activa betätigen und so alle jene Kraftäußerungen
nach den verschiedenen Arten der Ursächlichkeit umfassen, die seine

Reichweite bezeichnen. Man wird infolgedessen nicht fehlgehen, wenn
man den Wesenszug des Subjektes durch die Reichweite bestimmt, die
die aktive oder die passive Potentialität einer Gegebenheit ausdrückt.
Genauer könnte man auch sagen : das Subjekt ist eine absolute Seinsweise

unter dem Gesichtspunkte ihrer aktiven und hauptsächlich ihrer
passiven Potentialität.

Das subiectum scibile ist eine Erweiterung des subiectum locutionis.
Letzteres gehört zu den Elementen der Aussagen, die der menschliche
Verstand seiner Natur entsprechend gestaltet, um zu einer vollwertigen
Erkenntnis, zum Urteil zu gelangen. Als Objekt ist ein solches Subjekt

Gegenstand der einfachen Erfassung (apprehensio simplex) ; mit
der Beziehung seiner gegenständlichen aktiven und passiven Potentialität

erscheint es aber als Träger entweder einer Bestimmbarkeit, oder

1 Das Gleiche drückt der hl. Thomas in bezug auf den Zweck aus : « Voluntas
in ipsum finem dupliciter fertur : uno modo absolute secundum se ; alio modo
sicut in rationem volendi ea quae sunt in finem» (I-II 8, 3).

2 Ähnlich ist die Einteilung in subiectum inhaesionis et subiectum scibile.
3 Das sinnfällig wahrnehmbare Tragen, von dem die impositio nominis

ausgehen mag, wird bei weiterer Abstraktion als « Unterstellung » bestimmt und
drückt die Beziehung des Subjektes entweder zu Gegebenheiten, die über
demselben stehen aus (z. B. das Einzelding ist Träger der gemeinsamen Natur, der es
unterstellt ist), oder zu jenen, die von ihm abhängen, von ihm, als von ihrer Grundlage

irgendeine Art des Seins empfangen, dessen Unterstellung darstellen.



32 Das Subjekt der Wissenschaft

als Erkenntnisgrund von mancherlei Bestimmungen. Ergänzt durch
diese Beziehungs-Treffpunkte ist das Subjekt Gegenstand des Urteiles,
und die Aussage selbst ist Trägerin der Wahrheit oder Falschheit.
Das subiectum locutionis ist nach der ursprünglichen Fassung
unbestimmt. Der Verstand forscht nach Bestimmungen, die in Form von
Prädikaten ihm zugeeignet werden. Beide werden durch das Satzband,
die Copula, vereinigt und so entsteht eine ungeteilte Geistesverwirklichung.

Ist die Potentialität des subiectum locutionis eine ausgedehnte,
so daß sie ein weites Gebiet von Aussagemöglichkeiten umfaßt, so wird
es zum subiectum scibile. Die ganz nahestehenden Bestimmungen des

Subjektes sind meistens leicht erfaßlich. Sie sind allerdings Gegenstände
des Wissens (im Gegensatz zum intellectus der Scholastik), da sie nicht
unmittelbar mit dem Subjekt erfaßt werden, sondern Suchen und
Forschen zu ihnen führt. Zur Wissenschaft gehören sie indes noch nicht.
Hierzu ist erfordert, daß die verschiedenen Aussagen in ihrem
Zusammenhang untereinander und mit dem gemeinsamen Subjekt als eine

Einheit erkannt werden. Erstreckt sich die Potentialität eines Begriffes
bis zur Verwirklichung der genannten Momente, so heißt er im strengen
Sinne Wissenssubjekt (subiectum scientiae). Wir verstehen demnach

unter Wissenssubjekt einen Begriff, der als Prinzip, d. h. als Ausgangspunkt

und Erkenntnisgrund für viele andere Erkenntnisse zu gelten

vermag und so auf streng wissenschaftlichem Gebiet als recta ratio cognosci-

bilium auftreten kann.
Das einfache Subjekt (subiectum locutionis) ist Erkenntnisgrund,

da nur jene Aussagen mit ihm verbunden werden können, die mit ihm,
mit seiner Potentialität vereinbar sind. Wird diese Potentialität rein

logisch, nach der bloßen Beziehbarkeit gefaßt, so ist das Subjekt inhaltlich

leer. Die einzelnen Aussagen können aus ihm nicht abgeleitet,
durch seinen inneren Inhalt nicht begründet werden : sie müssen gesucht
und von außen her in das Subjekt hineingetragen, mit ihm vereinigt
werden. Seine Potentialität ist bloß Grundlage für Aufnahme oder

Abweisung von Aussagen. Es dient bloß als causa materialis der

Aussagen ; der eigentliche, formale Erkenntnisgrund ist außer ihm (in der

Erfahrung, Autorität u. dgl.) zu suchen. Aus einem einfachen Subjekt
werden auf diese Weise die synthetischen Urteile gebildet. Das subiectum

scibile ist Ausgangspunkt und ratio materialis sciendi der sog.
synthetischen Wissenschaften. Hierüber haben wir oben gesprochen. Jetzt
können wir uns von einem neuen Gesichtspunkt aus überzeugen, daß

jedes partikuläre Wissensgebiet die Artbestimmung seines Subjektes



Das Subjekt der Wissenschaft 33

teilt. Denn wenn auch das Subjekt bloß materieller Erkenntnisgrund
ist, so werden die formalen Gründe durch seine Potentialität bestimmt.
Nicht in ihrer Begründungskraft, sondern in der Wahl und in ihrer
Anwendung. Nicht alle äußeren Erkenntnismittel sind geeignet, den

Inhalt des Subjektes zu bestimmen, sondern nur jene, die dessen

Begriffsstand zuläßt. Hieraus ergibt sich, daß das Subjekt in einer

synthetischen Wissenschaft derart maßgebend ist, daß nicht bloß die

wissenschaftliche Forschung auf dasselbe hingeordnet ist, sondern auch die ganze
Arbeitsweise durch dessen Natur geregelt und bestimmt wird.

Das Subjekt der synthetischen Wissenschaft ist demnach allgemein
im logischen Sinne. Es ist unbestimmt. Das Ziel der Wissenschaft ist,
alle jene Züge und Aussagen aufzufinden, durch welche seine Potentiale

Erkennbarkeit in tatsächlichen Erkenntnissen wirklich werden
kann. In diesem Sinne sagt der hl. Thomas : « Hoc enim est subiectum
in scientia, cuius causas et passiones quaerimus. »1 Die allseitige
Bestimmung des Wissenssubjektes ist also das Ziel der synthetischen
Wissenschaft. « Scientia non solum debet speculari subiectum — sagt
der Aquinate — sed etiam subiecti per se accidentia. »2 Unter diesem

Gesichtspunkte wird der Vollbegriff des Wissenssubjektes durch das

Wahre nicht erschöpft, sondern es gehört dazu auch der Wesenszug
des Guten, des Zweckes. Das Ansichziehen, und zwar in einer geordneten
Weise, die Regelung der ganzen wissenschaftlichen Tätigkeit ist die Aufgabe

des Wissenssubjektes als eines zu erkennenden Gegenstandes 3. Alles
daher, was diesem Zwecke dient, ihm untergeordnet ist, gehört zur
gleichen Wissenschaft4. Gegenständlich mögen die einzelnen Gebiete

Teilsichten einer Ganzheit darstellen ; aber in ihrer Gesamtheit sind sie

der Art nach nicht verschieden. Dies alles infolge des einheitlichen,
wenn auch nur materiellen, Erkenntnislichtes und des gleichen
Wegweisers, d. h. des zu erreichenden Zweckes.

Das einfache Subjekt kann aber auch als begrifflich vollkommenes
Gebilde auftreten. In diesem Falle ist es ein bestimmender, formaler

Erkenntnisgrund aller Aussagen, die ihm zugeeignet werden. Dasjenige,

was bei dem synthetischen Urteil Ziel und Endpunkt ist, gilt bei dem

1 Proem, in Met. Arist. In IV. Met. 1. 1 (ed. Cathala n. 533) sagt er dies
folgendermaßen : « quaelibet scientia est quaerens causas proprias sui subiecti ».

2 In IV. Met. 1. 1 (n. 529).
3 Vgl. Heiligkeit und Sünde, S. 39, 1.
4 Den Umfang bestimmt Thomas, 1. c. : « Ad scientiam non pertinet con-

siderare de his, quae per accidens insunt subiecto suo, sed solum de his, quae per
se insunt. »

Divus Thomas 3



34 Das Subjekt der Wissenschaft

analytischen als Anfang und Ausgangspunkt. Dort erreicht die

Verstandestätigkeit ihre Vollendung mit der Auffindung eines von außen

her eingefügten Merkmals ; hier bietet die Schau des Subjektes einen

Einblick in seinen eigenen inneren Reichtum und einen Ausblick auf
seine äußeren Beziehungen. Bei der Synthese wird gesucht und geforscht;
bei der Analyse genießt man die Früchte der vorausgehenden harten
Arbeit. Von dem erreichten Höhepunkt aus blickt man in die fernsten

Beziehungen, und der Verstand besitzt sichere Grenzpunkte, an denen

er, als an subjektivierten Gegenständen, sich festhalten kann 1. Ist der
Inhalt eines Begriffes allgemein und umfaßt er ein großes Gebiet, so

kann er als Subjekt der analytischen Wissenschaft auftreten. In
diesem Falle sind die einzelnen Teilgebiete gleichartig und erhalten vom
Erkenntnislicht des Subjektes nicht bloß ihre Erkennbarkeit, sondern
auch ihre volle Artbestimmung.

II. Bedeutung des Subjektes in der Wissenschaft

Die Stelle des Subjektes im Rahmen der Wissenschaft können wir
folgendermaßen bestimmen.

1. Das Subjekt ist die universalis ratio obiecti auf einem bestimmten

Wissensgebiet, und zwar in verschiedenen Formen.

a) Es ist die inhaltliche Zusammenfassung aller erkennbaren
Gegenstände. Das Wissenssubjekt ist deshalb ein fruchtbarer Begriff, da der
Verstand in demselben gleichsam den Fundort der Gegenstände besitzt.
Wenn wir daher diesen Begriff vernachlässigen und nur von dem Gegenstand

einer Wissenschaft reden, so verlieren wir bei der Grenzbestimmung
derselben den realen Halt und berauben unseren Verstand bei der

Auffindung der Objekte eines sicheren Orientierungsmittels. Diese Funktion

übt das Subjekt auf Grund seiner gegenständlichen Potentialität
aus. Wird letztere logisch gefaßt, so sind die Objekte im Subjekt nur
in potentia enthalten, d. h. sie können mit ihm verbunden werden, aber

nur von außen her, aus fremden Erkenntnisquellen. In diesem Falle
bestimmt die Potentialität des Subjektes die Möglichkeit der Verbindung
oder der Ausschließung derselben. Hierin besitzt also der Verstand
einen festen Halt, da er aus der Erkenntnis des Subjektes weiß, was

1 Subjekt bezeichnet demnach bei der Synthese den gemeinsamen
Verknüpfungspunkt der einzelnen Bestimmungen, bei der Analyse aber jene Gegebenheit,

in welcher sie festgewurzelt sind und zu dessen inbegriffenen Wahrheitsgehalt
sie gehören.



Das Subjekt der Wissenschaft 35

von den Gegenständen auszuschließen und was zu untersuchen und zu
erforschen ist. Das Subjekt ist ein sicherer Wegweiser, indem es die
Grenzen der wissenschaftlichen Forschung genau umschreibt. Wird aber
die Potentialität nach realen, inhaltlichen Gesichtspunkten bemessen,

so enthält das Subjekt die Gegenstände wirklich (actu), teils ausdrücklich

(explicite), teils inbegriffen (implicite). Aus der Erkenntnis eines

solchen Subjektes schöpft der Verstand die EinzelWahrheiten, und er

vermag daraus zu bestimmen, was auf einem bestimmten Gebiet wissenswert

ist. In dieser Hinsicht ist also das Subjekt ein Erkenntnismittel
des Materialobjektes, das gleichsam seinem Schoß entsprießt, aus seiner

Potentialität herausgearbeitet wird.
b) Das Subjekt ist der allgemeine Erkenntnisgrund einer Wissenschaft,

d. h. das sog. obiectum formale quo wird durch dessen Seinsgehalt
bestimmt. Der zu erkennende Gegenstand muß dem Verstand näher

gebracht, ihm gleichsam angepaßt werden. Für eine eigenwertige
Erkenntnis reicht die ontologische Wahrheit des Objektes allerdings aus ;

um aber in die Synthese des menschlichen Wissens hineingebaut werden

zu können, muß es durch ein anderes Licht beleuchtet werden, das seine

Beziehbarkeit oder tatsächlichen Beziehungen aufhellt. Dies Licht
strömt aus dem Subjekt, dessen Potentialität als Leuchtkraft dem
Verstand evident und vollends klar sein muß. Diese Evidenz muß sich

wenigstens auf die Faßbarkeit des Subjektes und somit auf dessen

Beziehbarkeit erstrecken. Hiermit ist eine Lichtquelle gegeben, aus
welcher auf ein bestimmtes Gebiet von Gegenständen jene relative
Erkennbarkeit hervorstrahlen kann, die ihre eigene ontologische Wahrheit
in einer neuen Weise erhellt und in eine Ganzheit einfügt : derselbe

Gegenstand wird in einer neuen Weise, in einem neuen Licht erkannt,
und dies auf Grund jener Evidenz, jener Klarheit, die den Verstand
infolge der Erkenntnis des Subjektes erfüllt. Das Subjekt wird durch
die Evidenz seines eigenen Wahrheitsgehaltes zu einem Erkenntnisgrund,
zu einer Leuchte auf dem Wege der wissenschaftlichen Forschung, der

auch in seiner logischen Allgemeinheit geeignet ist, nicht bloß die Reichweite

der Wissenschaft, sondern auch ihren herrschenden Gesichtspunkt
{ratio qua cognoscendi) zu bestimmen. Hieraus entnehmen wir, daß das

Subjekt die wissenschaftliche Forschung (via synthesis) nicht bloß
vollends beherrscht, sondern ihr und allen ihren Mitteln durch das ihm
eigene Erkenntnislicht die spezifische Einheit verleiht.

Das tritt noch deutlicher zu Tage, wenn das Subjekt nicht bloß

logisch, sondern metaphysisch in seiner vollen inhaltlichen Wahrheit



36 Das Subjekt der Wissenschaft

betrachtet wird. Sein Erkenntnislicht bedarf keiner Ergänzung durch
fremde Hilfsmittel. Es genügt sich selbst, um die Teilbestimmungen
zu überstrahlen und erkenntlich zu gestalten, so daß der Verstand mit
aller Sicherheit zur Behauptung oder Verneinung alles dessen vorzugehen

vermag, was auf dem Gebiet einer Wissenschaft wertvoll oder
wertlos ist1. Die Kraft des Subjektes ist so stark, daß der Verstand
durch dessen Evidenz allein zur Annahme der entweder unmittelbar
oder durch Folgerung gefundenen Gegenstände gezwungen wird 2. Hieraus

entnehmen wir, daß die Erkenntnisweise auf dem Weg der Synthese
eine durchwegs abstraktive, auf dem Weg der Analyse aber eine intuitive

ist. Hiermit bezeichnen wir keineswegs die Entstehungsweise der

Ideen, die ja in allen Fällen durch die abstractio effectiva et considera-

tiva bedingt ist, sondern bloß ihre Verwendung in der Wissenschaft.
Auf dem Weg der Forschung ist methodisch und inhaltlich das Suchen

vorherrschend, wozu bloß die aufnehmende Potentialität des Subjektes
und seine logische Beziehbarkeit unterstellt ist. Bei der Analyse
hingegen ist das Subjekt mit seiner aktualen, und infolgedessen
gegenständlich aktiven Wirkkraft maßgebend, so daß der Verstand wirklich
aus dessen Schau zur Erkenntnis der Einzelgegenstände vorgeht :

das Subjekt ist dem ganzen Wissen als eigenmächtiger Träger und Herrscher

unterstellt, das ganze Wissensgebiet ist gleichsam sein Eigentum.

Gelangt also der Verstand in den Besitz eines so gestalteten Subjektes,

1 Aus diesem Grunde vergleichen wir das Subjekt mit dem subsistenziellen
Bestand, der neben dem substanzialen (naturhaften) Besitz auch andere Gegebenheiten

in seinen Bannkreis ziehen, der eigenen Seinsvollkommenheit und Selbstig-
keit unterstellen kann. Dies nennen wir die Ausdehnung der Subsistenz auf außer-
substanziale Bestände.

2 Es ist leicht ersichtlich, wie nach diesen Ausführungen die wissenschaftlichen

Folgerungen (bes. die sog. conclusiones theologicae) zu beurteilen sind.
Werden sie aus einem inhaltlich reichen, also metaphysisch allgemeinen Subjekt
abgeleitet, so gehören sie zu dessen festen Gehalt, werden mit und in ihm gedacht
und genießen den gleichen Wissenswert, wie ihr Träger. Dies sind auf dem Gebiet
der Theologie die conclusiones delinibiles oder gar mit dem Subjekt schon
definierten Folgerungen. Tritt aber das Subjekt bloß seinem logischen Werte nach
auf, so werden die Einzelbestimmungen (Folgerungen) in dasselbe von außen
her hineingetragen und deshalb nicht kraft des Subjektes bejaht oder verneint,
sondern auf Grund einer anderen Erkenntnisquelle. Sehen wir also die Verbindung
der neuen Bestimmungen bloß im Lichte des Subjektes, so ist dieselbe nicht
geeignet, eine in und mit dem Subjekt gedachte Folgerung darzustellen. Dies
sind die sog. conclusiones theologicae non definibiles. Mitgedacht werden sie auf
Grund der Erkenntnisquelle, die für die Verbindung bürgt. Solche Urteile bleiben
also synthetisch, solange nicht ein Erkenntnismittel gefunden wird, welches eine
notwendige Verbindung zwischen Subjekt und Folgerung aufhellt.



Das Subjekt der Wissenschaft 37

so vermag er aus dessen Schau das gesamte Wissensgebiet zu
übersehen h

2. Das Subjekt ist das bonum universale scientiae, sofern das Ziel
des Wissens die allseitige Erkenntnis (via synthesis) oder die erschöpfende

Entfaltung desselben bei der Beurteilung der Einzelgegenstände
ist (via analysis).

3. Das Subjekt ist die recta ratio scientiae, also Ordnungsprinzip der
Wissenschaft. Durch seine gegenständliche Potentialität wird zunächst
das Gebiet der wissenschaftlich erkennbaren Objekte umschrieben, die
hiermit in und mit dem Subjekt eine Einheit und Ganzheit bilden. Die
Vielheit kann aber nur dann in eine Einheit zusammengefügt werden,

wenn die Selbständigkeit der einzelnen Glieder aufhört und sie als Teile
in einer Ganzheit bestehen. Bei der Naturganzheit geschieht dies durch
das Aufgehen im substanziellen Sein des Ganzen, bei der künstlichen
Ganzheit durch die Beziehung auf ein gemeinsames Prinzip. Eine
solche künstliche Ganzheit haben wir in der Wissenschaft. Das gemeinsame

Prinzip ist das Subjekt. Die einzelnen Gegenstände-werden auf
dasselbe bezogen und erhalten hierdurch eine gemeinsame relative
Erkennbarkeit. Die Einheit und Ganzheit der Wissenschaft ist auf diese

Weise sichergestellt.
Sie ist eine geordnete Einheit, da die einzelnen Gegenstände auf

Grund der eigenen ontologischen Wahrheit, kraft des eigenen Seins- und
Wahrheitsgehaltes verschiedenartig auf das Subjekt bezogen werden.

Die einen hängen mit ihm ganz eng zusammen : sie sind gleichsam

nur ein Abglanz seines Wesenszuges, eine neue Erscheinungs- und
Ausdrucksform desselben 2. Um diese mit dem Subjekt zu verknüpfen, ist
keine besondere folgernde Denktätigkeit notwendig. Sie werden derart
mit und im Subjekt gedacht, daß zu ihrer Erkenntnis der Seinsgehalt
desselben allein ausreicht. Deshalb bilden diese Bestimmungen die

nächste Umgebung des Subjektes und mit ihm die Grundlage, den

eisernen Bestand der Wissenschaft, gleichsam das Fundament des

weiteren Aufbaues derselben.

1 Hierin erkennen wir den charakteristischen Zug der Beschauung (con-
templatio), sofern dieselbe von allen übrigen Denktätigkeiten, die Thomas II-II
180, 3 ad 1 angibt, unterschieden wird. Wie und inwiefern dies in der Summa
theologica des Aquinaten zum Durchbruch kommt, haben wir in unserer Schrift
« Der thomistische Gottesbegriff » dargelegt.

2 Diese sind die passiones oder proprietates in sensu latissimo. Vgl. Der
thomistische Gottesbegriff, Tab. IV.



38 Das Subjekt der Wissenschaft

Andere Bestimmungen sind zwar mit dem Subjekt notwendig
verbunden, sind aber in dessen Seinsgehalt nicht gegeben. Sie werden erst
auf Grund einer eigenen Denktätigkeit als seine Bestimmungen erkannt
und mit ihm verknüpft. Diese stellen die passiones oder proprietates
in sensu lato dar. In ihnen erblicken wir den zweiten Kreis der durch
und im Subjekt erkennbaren Gegenstände, die auf dasselbe nicht bloß
einfachhin, sondern in geordneter Weise bezogen werden. Zu ihrer
Erkenntnis ist nicht bloß der Wahrheitsgehalt des Subjektes notwendig,
sondern auch jener der früher erwähnten allgemeinsten Eigenschaften und
Merkmale. Mögen wir diese Verknüpfungen als Resultat der Forschung
(via synthesis) oder als Ergebnis der Analyse (via iudicii) betrachten :

in beiden Fällen ist dies ein geordneter, durch den Seinsgehalt des

Subjektes geregelter Vorgang, der wenigstens objektiv nach einem stufenweisen

Ausgang von dem gemeinsamen Prinzip bestimmbar.
Die dritte Gruppe der im Subjekt erkennbaren Gegenstände bilden die

passiones oder proprietates in sensu stricto. Objektiv stellen sie solche

Wesenszüge und Merkmale dar, die im Seins- und Wahrheitsgehalt des

Subjektes weder ausdrücklich noch formal enthalten sind. In den beiden
vorerwähnten Kreisen ist dies zwar auch nicht der Fall ; aber die formalen
Merkmale jener Gegenstände sind mit dem Seinsgehalt des Subjektes
identisch und stellen nur dessen Abglanz in einer neuen Weise dar.
Dies kann von den Eigenschaften im engen Sinne nicht behauptet werden.

Seinsmäßig sind sie dem Subjekt hinzugefügte Gegebenheiten ; deshalb
sind sie mit ihm in keiner Weise identisch und infolgedessen durch seinen

Wahrheitsgehalt nicht erkennbar. Ihre gemeinsame Wurzel ist
allerdings das Subjekt ; sie gehören zu ihm als dessen notwendige
Ergänzungen ; ohne sie ist dessen substanzielles Wohlsein und Wirkungsvermögen
nicht vollwertig, ja nicht einmal leicht denkbar. Diese Notwendigkeit
einerseits, und anderseits ihr Seinsunterschied vom Subjekt bestimmt
die ihnen eigene Stellung in der Wissenschaft. Das Subjekt ist in einer

anderen Form ihr Erkenntnisgrund, als es bei den früher erwähnten

Gruppen der Fall ist. Zu ihrer Beurteilung und Würdigung ist sowohl

die Erkenntnis des Subjektes, als ihrer Wurzel, wie auch jene der
Eigenschaften in weiterem Sinne notwendig. Aus diesem Grunde ist das

Urteil über sie eine geordnete, stufenweise bedingte Erkenntnis, so daß
das Subjekt auch auf diesem Gebiete als Ordnungsprinzip zu betrachten
ist h Ja, dies erstreckt sich soweit, daß die einzelnen Eigenschaften ihren

1 Vgl. I 77, 4 et 7.



Das Subjekt der Wissenschaft 39

eigenen Platz in der Wissenschaft je nach der Nähe zum wurzelhaften
Sein des Subjektes erhalten, zum Aufbau der Wissenschaft in
verschiedener Form beitragen und in deren Gefüge je nach ihrer Wichtigkeit

und ihrem Wahrheitsgehalt bestehen und den Bau selbst stützen.
Da aber andererseits der Wahrheitsgehalt des Subjektes zur Erkenntnis
dieser Eigenschaften nicht ausreicht und ihre Verknüpfung von selbst

nicht aufhellt, so muß zu deren Verwirklichung eine streng folgernde

Denktätigkeit Platz greifen. Je nachdem diese gestaltet ist, werden die

Eigenschaften nach ihrem Wert und nach ihrer Subjektsnähe, also nach
der Notwendigkeit der Verknüpfung beurteilt. Erscheint nach der

Beweisführung das Subjekt als innere Wurzel der Eigenschaft und diese

selbst als von innen aus begründete, ja geforderte Ergänzung seiner

substanziellen Ganzheit und Schaffungskraft, so ist das Subjekt der
Seins- und formale Erkenntnisgrund der Eigenschaft1. In der
Verknüpfung mit derselben erhält das Subjekt seine innere Vollendung und
die volle Entwicklung seines substanziellen Seins 2. Wird aber durch
die Beweisführung die innere Zusammengehörigkeit der Eigenschaft und
des Subjektes nicht aufgehellt, sondern bloß mehr oder weniger
nahegelegt, so kann deren Verknüpfung nie als einfachhin notwendig
erscheinen. Solche Bestimmungen werden in das Subjekt von außen her
hineingetragen, werden nicht mit und in ihm gedacht, sondern nur auf
Grund der mehr oder weniger einleuchtenden Beweise 3.

Die Eigenschaften im strengen Sinne bilden demnach einen eigenen
Kreis der durch das Subjekt erkennbaren Gegenstände, und zwar

1 Auf dem theologischen Gebiet gehören daher die so erwiesenen
Eigenschaften zu den sog. conclusiones definibiles, so wie auch die zwei ersten Gruppen
der Subjektsmerkmale.

2 Die ersten beiden Gruppen gehören zum substanziellen Sein des Subjektes
in der Linie der Wesenheit ; die Eigenschaften im strengen Sinne aber sind ein
substanzieller Besitz desselben. Die Ausdehnung der Subsistenz auf dieselben
beruht auf der Verknüpfung von Wesen zu Wesen, wenn auch nicht im Wesen,
sondern in der Subsistenz. (Wie dies Thomas begründet, ist aus 2. Quodl. 3-4

zu ersehen.) Sie sind eben Akzidenzien der Substanz, wenn auch notwendige,
accidentia propria. Die Verbindung und der substanzielle Besitz sind durchaus
innerlich in den beiden Seinsgehalten begründet, so daß die substanzielle Zusammengehörigkeit

außer Zweifel steht.
3 -Solche Gegenstände sind in der Theologie die sog. conclusiones non definibiles.

Die Ausdehnung der Subsistenz auf solche Seinsweisen ist nicht evident.
Sie können zum Besitz desselben gehören, aber eine innere Begründung dieser
Zusammengehörigkeit kann nicht erbracht werden. Wie wir die formende Kraft
der Subsistenz und ihre Ausdehnung verstehen, haben wir S. 33 f. « Heiligkeit
und Sünde im Lichte der thomistischen Theologie » ausgeführt.



40 Das Subjekt der Wissenschaft

können sie in zwei Gruppen geteilt werden. Zur ersten gehören die im
inneren Seinsgehalt des Subjektes und in dessen Ergänzungsbedürftigkeit
begründeten Seinsweisen und Merkmale. Sie sind ein fester, wichtiger
Teil des wissenschaftlichen Bestandes, der ohne sie unvollendet, ja
direkt mangelhaft erscheint. Die Erkenntnis derselben ist das erste und
beste Mittel, um zum Ziel der wissenschaftlichen Forschung und
Synthese zu gelangen : « subiectum in scientia est, cuius causas (die inneren

Prinzipien und Bestimmungen) et passiones (die notwendigen
Eigenschaften) quaerimus », haben wir oben aus dem Munde des hl. Thomas

gehört. In. der zweiten Gruppe befinden sich Aussagen und

Bestimmungen, die in den inneren Prinzipien des Subjektes positiv nicht
begründet sind, die aber mit ihm verbunden werden können. Die ersten

gehören in seinen Bannkreis ; sie werden durch seine eigene innere Kraft
in seinen Besitz gezogen. Die zweiten aber sind in seiner aktualen Wirkkraft

nicht enthalten, bloß der logischen Potentialität und Allgemeinheit
des Subjektes unterstellt. Aus diesem Grunde ist ihr wissenschaftlicher
Wert ein sehr geringer ; sie sind Gegenstand der Kontroverse 1.

Der letzte Kreis der kraft des Subjektes erkennbaren Gegenstände
wird aus solchen Gegebenheiten gebildet, die mit ihm bloß zufällig
zusammenhängen. Obwohl die Wissenschaft nur die notwendigen Ver-

1 Daher die Meinungsverschiedenheiten bei jeder Folgerung auf dem Gebiete
der Theologie. Es ist fast keine einzige These, die in der gleichen Weise von allen
Theologen aufgestellt, verteidigt und bewiesen wäre. Wenn wir nach dem Grund
suchen, so ist derselbe in der Bestimmung des Wesenszuges des Subjektes zu
finden. Letzterer wird oft von den einzelnen Theologen sehr verschieden bestimmt.
Der eine findet den Wesenszug darin, worin der andere bloß eine Eigenschaft
erblickt. Somit ist die Unterlage der Wissenschaft geändert und man gelangt
zu widersprechenden Folgerungen. So verstehen wir, daß eine Folgerung in einem
System wertvoll ist, die in einem anderen jeder realen Bedeutung entbehrt. Man
nehme nur ein Beispiel vom Seinsbegriff. Der Wesenszug des geschaffenen Seins

ist nach Thomas (I 44, 1 ad 1) nicht das esse ab alio, sondern die Zusammensetzung
aus den Prinzipien der Möglichkeit und Wirklichkeit (ens participatum). Hieraus
folgt mit metaphysischer Notwendigkeit das esse ab alio, aber eben nur als eine

abgeleitete Bestimmung und Eigenschaft. Wird im esse ab alio der tiefste Wesenszug

des geschaffenen Seins bestimmt, so ist innerlich und seinsmäßig die Abhängigkeit

desselben vom esse per se subsistens nicht begründet. Eine gewisse
Unabhängigkeit im Seinsbesitz und in der Tätigkeit ist von ihm nicht ausgeschlossen.
Welche Folgen dies bei der Bestimmung des Verhältnisses zwischen dem Geschöpf
und Gott in einigen theologischen Systemen hat, ist wohlbekannt. Ebenso wissen
wir, daß dies zur Abschwächung des Unterschiedes der Natur und Übernatur
führt. Der Thomismus ist aus dem Grunde von allen anderen Systemen durch
eine unüberbrückbare Kluft getrennt, weil sein Seinsbegriff (reale Zusammensetzung

aus Potenz und Akt, Ausschluß der univocatio) von dem der übrigen
wissenschaftlichen Formen wesentlich verschieden ist.



Das Subjekt der Wissenschaft 41

bindungen beachtet und bloß deren Gegenstände als ihre eigenen
anerkennt, sind trotzdem solche Untersuchungen nie ohne erheblichen
Nutzen. Bei der Forschung können sie geradezu ein Mittel für die

Auffindung eigentlicher wissenschaftlicher Gegenstände sein. Nach den
aristotelisch-thomistischen Prinzipien gehen wir von den Akzidenzien

aus, um zunächst ihren unmittelbaren Träger oder ihr hervorbringendes

Prinzip, dann aber den substanziellen Grund zu erschließen.

Daher tragen sie zur Erkenntnis des Subjektes bei. Auf dem Wege der

Analyse jedoch erweitern sie den Blick des Schauenden und zeigen
den Inhaltsreichtum des Subjektes, das auch für solche Gegebenheiten
nicht bloß als Träger, sondern auch als Erkenntnisgrund auftreten
kann. Alle derartigen Aussagen also, die mit der inneren Potentialität
des Subjektes zusammenhängen, gehören zum realen Bestand der
Wissenschaft und können daselbst entweder eine vorbereitende (auf
dem Wege der Forschung) Bedeutung haben, oder als Folgen eine

Rolle spielen, die die Trag- und Leuchtkraft des Subjektes weiter
aufhellen. 1

Vermag auch das Erkenntnislicht des Subjektes die zuletzt
besprochenen zufälligen Gegebenheiten nicht völlig zu beleuchten, der

Zusammenhang mit einer realen oder real begründbaren Potentialität
desselben ist trotzdem nicht zu leugnen. Fehlt auch dieser, so gelangen
wir zu Aussagen, die für die Wissenschaft ganz wertlos sind. Das Subjekt

kann nur als Umrahmung (ambiens) in Betracht kommen ; es kann
für eine andere Wissensform eine gewisse Grundlage bilden, aber auf
seinem eigenen Gebiet kann es für ihre Wahrheit nicht bürgen 2. Welch'

1 Zu dieser Gruppe gehören jene theologischen Folgerungen, die über die
tatsächliche Betätigung einer Fähigkeit etwas aussagen. Diese können auf Grund
des Subjekts-Inahltes nie definiert werden. Selbst für ihre wissenschaftliche
Annahme wäre diese Begründung völlig wertlos. Sie mögen denkbar sein, da sie mit
der Potentialität des Subjektes vereinbar sind, aber für ihre Tatsächlichkeit kann
bloß ein eigenes Zeugnis bürgen. Ihre eventuelle Behauptung und Verwendung
kann nur einen legendarischen Wert haben. Als solche gelten z. B. manche
Behauptungen über das Leben Christi, die weder in der Heiligen Schrift, noch
in der Überlieferung bezeugt sind, die aber in der sog. frommen Literatur hie
und da besprochen werden. Sie können Gegenstand von Privat-Offenbarungen
sein, zum Gebiet des Glaubens und der Wissenschaft gehören sie indessen nicht.

2 Wir können demnach die Abstufung der theologischen Folgerungen in einer
Tabelle darstellen. Wo das Subjekt als formaler, ausschlaggebender Erkenntnisgrund

auftritt, finden die conclusiones definibiles ihren Platz. Wo es aber bloß
materialer Erkenntnisgrund ist, d.h. die Folgerung durch seinen eigenen Wahrheitsgehalt

nicht begründet, müssen wir die conclusiones non definibiles unterbringen.
Fortsetzung der Anmerkung 2 auf Seite 42.



42 Das Subjekt der Wissenschaft

durchschlagende Bedeutung eine solche Umrahmungs-Erkenntnis für
die Apologetik besitzt, haben wir früher 1 dargelegt.

Ein Wesenszug der Wissenschaft ist die Erkenntnis eines
Gegenstandes im Lichte eines anderen Prinzips : cognitio in alio, tamquam
in medio cognoscendi. Für ein bestimmtes Wissensgebiet stellt das

Subjekt das allgemeine Erkenntnismittel dar, dem die partikulären
Gegenstände untergeordnet sind und von dem sie ihre Beweiskraft
erhalten2. Solange der Seins- und Wahrheitsgehalt des Subjektes
geeignet ist, das Wesen des zu erkennenden Gegenstandes in sich (wenn
auch nicht gerade nach den eigensten Zügen) aufzuhellen, muß das

Subjekt als formaler Erkenntnisgrund anerkannt werden. Ist dies nicht
der Fall, so ist das Subjekt bloß eine Umrandung, eine ratio materialis
cognoscendi, da sein Wahrheitsgehalt nur ahnen läßt, wie andere Gegenstände

beschaffen sein könnten, wenn sie mit ihm verglichen würden.
Auf diese Weise kann vom Subjekt aus auf ihre Nicht-Unmöglichkeit
geschlossen werden.

* *

Die verschiedenen Erkenntnisweisen des Objektes werden in der
nachstehenden 1. Tabelle dargestellt, wobei wohl zu beachten ist, daß

die Ausdrücke in seipso und in alio nicht die Erkenntnismittel,
sondern die Erfassung der Gegenstände nach den eigenen Zügen (d. h.

wie sie in sich beschaffen sind — in seipso), oder nach jenen anderer

Subiec-
tum :

universalis

ratio

cognoscendi

formalis

totum esse subiecti secum ferentibus :

proprietates in sensu latissimo.

esse subiecti partialiter secum ferentibus

: proprietates in sensu lato,

pro proprietatibus ab esse subiecti distinctis, sed necessario
cum illo connexis : proprietates in sensu stricto.

per proprietates
cum suo esse sub-
stantiali connexas

materialis f Pr0 accidentibus cum potentia reali subiecti connexis.
i pro praedicatis in positiva potentia subiecti non fundatis.

1 Divus Thomas 23 (1945) 409 ff.
2 Nach diesen Ausführungen können wir die Begriffe « Objekt », « Prinzip »,

« Subjekt » genau bestimmen. Objekt ist jede Gegebenheit, die zur Gestaltung des
Verstandes, zur Verwirklichung seiner Seinsvollendung (die in der Verähnlichung
besteht) geeignet ist. Gegenstand, wird dasselbe genannt, sofern es von geeigneten
Erkenntnismitteln geformt und so zur Gestaltung des Verstandes gleichsam in
actu primo proximo zubereitet ist. Noch mehr gebührt ihm diese Benennung,
wenn er in actu secundo erkannt, Form des Verstandes ist und so ihm wirklich
gegenübergestellt wird. Prinzip bezeichnet jeden Erkenntnisgrund, aus welchem
ein neuer Gegenstand abgeleitet werden kann, Subjekt endlich wird ein solcher
Erkenntnisgrund genannt, wenn seine gegenständliche Potentialität sich auf ein
großes Wissensgebiet erstreckt.



Das Subjekt der Wissenschaft 43

Objekte (in alio) bedeuten. Die 2. Tabelle stellt die verschiedenen
Weisen der Erkennbarkeit des Subjektes dar, richtiger die Arten, nach
welchen der Seinsgehalt desselben ein Erkenntnismittel und -Licht
sein kann.

Tabelle I

Cognitio
obiecti

in seipso ;

positive,
sec.
formalem

veritatem

ex parte j sec. rationes quidditativas, adaequatas : cognitio
notionum I propria.
repraesen- |
tatarum (sec. rationes communes : cognitio communis.

ex parte
medii actu
continent.
obiectum
repraesen-
tatum

per spe-
ciem pro-
priam; sec.
similitudi-
nem obiec-
to adae-
quatam

ex con-
natu-
ralitate

per spe-
ciem alte-
rius (actu)'
conti-
nentis

ex identitate obiecti et medii

: cognitio Dei de seipso.

ex infusione : cognitio Ange-
lorum.

ex abstractione : cognitio humana.

ratione extensionis : cognitio
humana per ens in com-

muni.
universalis : Essentia

Div. pro cogni-
tione aliorum a se.

particularis :

universales conceptus
mentis humanae.

exce-
den-
tem

ratione
com-
pre-
hen-

defi-
cien-
tem

in alio, in
ambiente,
negative
sec. mate-
rialem
veritatem

ex parte
rationum
repraesen-
tatarum

ex parte
medii

a perfecta, sed non univoca
representatione : universalia
pro cognitione mundi
spirituals.

tum a perfecta, tum ab
univoca continentia :

conceptus mentis humanae pro
cognitione Dei.

nee ablatae nec positae :

cognitio impropria.

simpliciter ablatae : cognitio
privatisa.

fundata in potentia propor-
tionata propriae rationis :

cognitio positivo-negativa.

fundata in sola proportio-
nalitate propriae rationis
obiecti ad ambiens : cognitio
negativo-positiva.

I sec. aliquam assimilationem inferiorem.

] nullam assimilationem cum obiecto prae se
1 ferentis.

absolute respectu
propriae rationis
obiecti ; ut cogno-
scibilis

comparative,
respectu obiecti ali-<
unde in se cogniti



44 Das Subjekt der Wissenschaft

Tabelle II

Cognos-
cibilitas
subiecti

[per seipsum (quoad suam naturam substantialem.
in seipso f per proprietates (in sensu latissimo et lato) suum esse sub-

Istantiale in partialibus rationibus exprimentes.

ut medii
cogno-
scendi

ex parte comprehen-
sionis (ut universalis
metaphysici)

ex parte extensionis
(ut universalis logici)

/actua-
lis (vir-
tualis,
impli-
citi)

pro proprietatibus (in sensu
stricto) cum suo esse neces-
sario connexis.

pro praedicatis necessario
componibilibus cum suo

,esse.

potentialis : pro accidentibus in sua
potentia fundatis.

ex se : ut medium dirigens inven-
tionem.

ex comparatione cum aliis obiectis :

ambiens.


	Das Subjekt der Wissenschaft

