Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Das Subjekt der Wissenschatft
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762230

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Subjekt der Wissenschaft

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

I. Begriffsbestimmung

- Auf Grund unserer fritheren Ausfithrungen ! kénnen wir den letzten
synthetischen Gesichtspunkt, richtiger das hauptsichliche Ordnungs-
mittel des Thomismus bestimmen. Thomas nennt es «subiectum
scientiae » und unterscheidet es genau von dem Objekt der Wissenschaft.
In der Folge heilen wir es Wissenssubjekt oder einfachhin « Subjekt »
und verstehen darunter den Triger jeder Aussage, die auf dem Gebiete
einer Wissenschaft als wertvoll oder wertlos auftreten kann. Diese
Awussagen (compositio-divisio) bilden den Gegenstand, das Objekt der
Wissenschaft, wihvend das Subjekt den Aussagen entweder als Erkenmt-
nisgrund und -mittel, oder als Ordnungsprinzip (vecta ratio scibilium)
gegentibersteht. Fiir die theologische Synthese des Aquinaten kommt in
dieser Beziehung besonders I 1, 7 in Betracht, obwohl der Sinn des
Artikels aus seinen anderen Werken bestimmt werden mu8.

An der angefiihrten Stelle lesen wir : « Sic enim se habet subiectum
ad scientiam, sicut obiectum ad potentiam vel habitum. » Hieraus ent-
nehmen wir, dal Thomas zwischen Objekt und Subjekt zwar klar unter-
scheidet, aber doch eine Ahnlichkeit zwischen beiden feststellt. Beide
sind relative Bestimmungen. Das Objekt bezeichnet eine Beziehung zu
den Féhigkeiten, oder zu deren Fertigkeiten, wiahrend das Subjekt nur
auf dem Gebiet des Wissens und der Wissenschaft eine sinngeméfe An-
wendung findet. Wie ferner das Objekt die gemeinsame Beziehung ver-
schiedener Gegebenheiten zu irgendeiner Fihigkeit bezeichnet, somit die
Reichweite der Titigkeitsprinzipien umschreibt und ihre Leistungs-
fahigkeit bestimmt, so wird durch das Subjekt die Reichweite und das
Arbeitsfeld einer Wissenschaft begrenzt und die Moglichkeit einer einheit-
lichen wissenschaftlichen Titigheit bedingt.

Objekt-sein ist {ibrigens keine absolute Seinsbestimmung. Es gehért

! Vgl. Divus Thomas 23 (1945) 407 ff.



30 " Das Subjekt der Wissenschaft

der relativen, reprisentativen Ordnung an 1. Selbst die Beziehung, durch
welche es zum Gegenstand gestaltet und als solcher erfaB3t wird, ist keine
reale, sondern eine bloB gedachte. Mitgedacht wird sie bei der Erfassung
der realen Hinordnung eines Prinzips zur Tatigkeit, die auf die Er-
reichung eines Gegenstandes hinzielt 2. Aus diesem Grunde ist das
Objekt einesteils Stoff (materia circa quam) der Tétigkeit, andernteils
aber artbestimmendes Element derselben 3. Das Qbjekt-sein ist demnach
die Angemessenheit (proportio) irgend einer physisch-realen Gegebenheit,
nach welcher sie mit einem titigen Prinzip in Verbindung treten und
dessen Aktivitit begrenzen und bestimmen kann t. Zum Wesenszug des
Objektes gehort infolgedessen nur die Begrenzung und Artbestimmung
der Tétigkeit : die Fahigkeit gelangt durch die Beriihrung mit dem
Gegenstand zur Ruhe und wenigstens zur relativen Vollendung. Dient
der so erreichte Gegenstand zum Ausgangspunkt weiterer Titigkeit, so
heiBt er Prinzip ; trigt er auerdem aus seinem Seinsgehalt etwas zur
Artbestimmung der neuen Objekte bei, dann wird er, je nach der Natur
der beiden Hauptfihigkeiten, d. h. Verstand und Wille, entweder Sub-
jekt oder Zweck genannt 5, In diesen Fillen erscheint das Prinzip als
etwas einfachhin oder relativ Letztes und gilt auf einem bestimmten
Gebiet als allgemeiner Erkenntnisgrund oder universales Willensmotiv.
Momentan interessiert uns nur das Wissenssubjekt, das der hl. Thomas
von dem Gegenstand der Wissenschaft eben dadurch unterscheidet, daB
er es als Erkenntnisgrund fat, wihrend das Objekt bloB als Grenzpunkt

! Uber den Unterschied der Seinsordnung vgl. des Verf. Heiligkeit und
Siinde, S. 107 ff.

21 77, 8.

3 1-IT 18, 2ad 2; 72, 2ad 2; 73, 3 ad 1. Die Wirkkrifte des Prinzips in ihrer
Beziehung zum Objekt werden obiectum formale quo subiectivum, richtiger ratio
qua subiectiva, d. h. jene bestimmte Richtung und Linie genannt, in welcher
die gegenstiandliche Titigkeit des Prinzips abliuft und sich vollzieht.

4 «In obiecto alicuius potentiae contingit tria considerare : scilicet id quod
est formale in obiecto, et id quod est materiale, et id quod est accidentale. Sicut
patet in obiecto visus : quia formale in ipso est lumen, quod facit colorem visibilem
actu : materiale vero ipse color, qui est potentia visibilis ; accidentale vero, sicut
quantitas et alia huiusmodi, quae colorem comitantur» (III. dist. 24, 1, 1, 1).
Jeder Gegenstand, der eine Fahigkeit in Bewegung setzen kann, ist deren obiectum
materiale ; jener aber, der auerdem zur inneren Gestaltung der Titigkeit beitrigt,
heiBt obiectum formale. Wird letzterer fiir sich betrachtet, so ist er obiectum
formale quo; aus seiner Verbindung mit dem obiectum materiale entsteht aber
das obiectum formale quod, welches dann je nach der Néihe zur spezifischen Wirk-
kraft mehrfache Unterscheidung (proprium, adaequatum usw.) erfahren kann.

5 Thomas wiederholt &fters: « Sic se habet finis in appetibilibus sicut se
habet principium in intelligibilibus» (I-II 8, 2).



Das Subjekt der Wissenschaft 31

der Tatigkeit, also als Gegenstand der Fahigkeit gilt. Das Subjekt ist
in allen Fdillen ein Objekt, ein Gegenstand, der unter dem Gesichispunkt
des Wahren vom Verstand erfafft wivd, aber es ist dariiber hinaus noch
Prinzip, Erkemninisgrund 1.

Man muBl ein zweifaches Subjekt unterscheiden : das subiectum
naturae und das subiectum locutionis 2. Das erste gehort zum ordo
primae intentionis, das zweite zum ordo secundae intentionis. Dort sind
die Gesetze des Seins, hier jene der Logik mafBgebend. Etwas haben
beide gemeinsam : den Zug der Potentialitit. Das Subjekt als solches
verhilt sich zu jenen Gegebenheiten, deren Trager es ist, wie die Potenz
zum Akt, wenigstens in dem Sinne, daB ihr gegenseitiges Verhiltnis
nach diesen Beziehungen ausgedriickt werden kann. Aber das Subjekt
ist nicht bloB Trager. Dies ist vielleicht die Urvorstellung, aus welcher
sein Name abgeleitet wird 3. Die fiir das Subjekt charakteristische
Potenz ist nicht notwendigerweise eine potentia passiva, sondern sie
kann sich als potentia activa betdtigen und so alle jene KraftiduBerungen
nach den verschiedenen Arten der Ursichlichkeit umfassen, die seine
Reichweite bezeichnen. Man wird infolgedessen nicht fehlgehen, wenn
man den Wesenszug des Subjektes durch die Reichweite bestimmt, die
die aktive oder die passive Potentialitit einer Gegebenheit ausdriickt.
Genauer kénnte man auch sagen : das Subjekt ist eine absolute Seins-
weise unter dem Gesichtspunkte ihrer aktiven und hauptsichlich ihrer
passiven Potentialitit.

Das subiectum scibile ist eine Erweiterung des subiectum locutionis.
Letzteres gehort zu den Elementen der Aussagen, die der menschliche
Verstand seiner Natur entsprechend gestaltet, um zu einer vollwertigen
Erkenntnis, zum Urteil zu gelangen. Als Objekt ist ein solches Sub-
jekt Gegenstand der einfachen Erfassung (apprehensio simplex); mit
der Beziehung seiner gegenstdndlichen aktiven und passiven Potentia-
litdt erscheint es aber als Triger entweder einer Bestimmbarkeit, oder

! Das Gleiche driickt der hl. Thomas in bezug auf den Zweck aus : « Voluntas
in ijpsum finem dupliciter fertur: uno modo absolute secundum se ; alio modo
sicut in rationem volendi ea quae sunt in finem» (I-II 8, 3).

? Ahnlich ist die Einteilung in subiectum inhaesionis et subiectum scibile.

® Das sinnfillig wahrnehmbare Tragen, von dem die impositio nominis aus-
gehen mag, wird bei weiterer Abstraktion als « Unterstellung » bestimmt und
driickt die Beziehung des Subjektes entweder zu Gegebenheitén, die tiber dem-
selben stehen aus (z. B. das Einzelding ist Triger der gemeinsamen Natur, der es
unterstellt ist), oder zu jenen, die von ihm abhingen, von ihm, als von ihrer Grund-
lage irgendeine Art des Seins empfangen, dessen Unterstellung darstellen.



32 Das Subjekt der Wissenschaft

als Erkenntnisgrund von mancherlei Bestimmungen. Erginzt durch
diese Beziehungs-Treffpunkte ist das Subjekt Gegenstand des Urteiles,
und die Aussage selbst ist Trigerin der Wahrheit oder Falschheit.
Das subiectum locutionis ist nach der urspriinglichen Fassung unbe-
stimmt. Der Verstand forscht nach Bestimmungen, die in Form von
Pridikaten ihm zugeeignet werden. Beide werden durch das Satzband,
die Copula, vereinigt und so entsteht eine ungeteilte Geistesverwirk-
lichung. Ist die Potentialitdt des subiectum locutionis eine ausgedehnte,
so daB sie ein weites Gebiet von Aussageméglichkeiten umfaBt, so wird
es zum subiectum scibile. Die ganz nahestehenden Bestimmungen des
Subjektes sind meistens leicht erfaBlich. Sie sind allerdings Gegenstinde
des Wissens (im Gegensatz zum intellectus der Scholastik), da sie nicht
unmittelbar mit dem Subjekt erfalBt werden, sondern Suchen und
Forschen zu ihnen fithrt. Zur Wissenschaft gehéren sie indes noch nicht.
Hierzu ist erfordert, daB die verschiedenen Aussagen in ihrem Zu-
sammenhang untereinander und mit dem gemeinsamen Subjekt als eine
Einheit erkannt werden. Erstreckt sich die Potentialitit eines Begriffes
bis zur Verwirklichung der genannten Momente, so heilt er im strengen
Sinne Wissenssubjekt (subiectum scientiae). Wir versichen demnach
unter Wissenssubjekt einen Begriff, der als Prinzip, 4. h. als Ausgangs-
punkt und Erkenntnisgrumd fiir viele andere Erkenninisse zu gelten ver-
mag und so auf streng wissenschaftlichem Gebiet als recta ratio cognosci-
bilium auftreten kann. :

Das einfache Subjekt (subiectum locutionis) ist Erkenminisgrund,
da nur jene Aussagen mit ihm verbunden werden kénnen, die mit ihm,
mit seiner Potentialitit vereinbar sind. Wird diese Potentialitdt rein
logisch, nach der bloBen Beziehbarkeit gefaBt, so ist das Subjekt inhalt-
lich leer. Die einzelnen Aussagen kénnen aus ihm nicht abgeleitet,
durch seinen inneren Inhalt nicht begriindet werden : sie miissen gesucht
und von auBen her in das Subjekt hineingetragen, mit ihm vereinigt
werden. Seine Potentialitit ist bloB Grundlage fiir Aufnahme oder
Abweisung von Aussagen. Es dient blo8 als causa materialis der Aus-
sagen ; der eigentliche, formale Erkenntnisgrund ist auBer ihm (in der
Erfahrung, Autoritit u. dgl) zu suchen. Aus einem einfachen Subjekt
werden auf diese Weise die synthetischen Urteile gebildet. Das subiec-
tum scibile ist Ausgangspunkt und ratio materialis sciendi der sog. syn-
thetischen Wissenschaften. Hieriiber haben wir oben gesprochen. Jetzt
kénnen wir uns von einem neuen Gesichtspunkt aus iiberzeugen, daB
jedes partikulire Wissensgebiet die Artbestimmung seines Subjektes



Das Subjekt der Wissenschaft 33

teilt. Denn wenn auch das Subjekt bloB materieller Erkenntnisgrund
ist, so werden die formalen Griinde durch seine Potentialitit bestimmt.
Nicht in ihrer Begriindungskraft, sondern in der Wahl und in ihrer
Anwendung. Nicht alle duBeren Erkenntnismittel sind geeignet, den
Inhalt des Subjektes zu bestimmen, sondern nur jene, die dessen
Begriffsstand zulaBt. Hieraus ergibt sich, daB das Subjekt in einer
synthetischen Wissenschaft devart mapfgebend ist, daf nicht blof die wissen-
schaftliche Forschung auf dasselbe hingeordnet ist, sondern auch die ganze
Arbeitsweise durch dessen Natur gevegelt und bestimmi wivd.

Das Subjekt der synthetischen Wissenschaft ist demnach allgemein
im logischen Sinne. Es ist unbestimmt. Das Ziel der Wissenschaft ist,
alle jene Ziige und Aussagen aufzufinden, durch welche seine poten-
tiale Erkennbarkeit in tatsichlichen Erkenntnissen wirklich werden
kann. In diesem Sinne sagt der hl. Thomas : « Hoc enim est subiectum
in scientia, cuius causas et passiones quaerimus. »! Die allseitige Be-
stimmung des Wissenssubjektes ist also das Ziel der synthetischen
Wissenschaft. « Scientia non solum debet speculari subiectum — sagt
der Aquinate — sed etiam subiecti per se accidentia. » 2 Unter diesem
Gesichtspunkte wird der Vollbegriff des Wissenssubjektes durch das
Wahre nicht erschopft, sondern es gehért dazu auch der Wesenszug
des Guten, des Zweckes. Das Ansichziehen, und zwar in einer geordneten
Weise, die Regelung der ganzen wissenschaftlichen Tétigkeit ist die Auf-
gabe des Wissenssubjektes als eines zu erkennenden Gegenstandes 3. Alles
daher, was diesem Zwecke dient, ihm untergeordnet ist, gehort zur
gleichen Wissenschaft 4. Gegenstdndlich mégen die einzelnen Gebiete
Teilsichten einer Ganzheit darstellen ; aber in ihrer Gesamtheit sind sie
der Art nach nicht verschieden. Dies alles infolge des einheitlichen,
wenn auch nur materiellen, Erkenntnislichtes und des gleichen Weg-
weisers, d. h. des zu erreichenden Zweckes.

Das einfache Subjekt kann aber auch als begrifflich vollkommenes
Gebilde auftreten. In diesem Falle ist es ein bestimmender, formaler
Erkenntnisgrund aller Aussagen, die ihm zugeeignet werden. Dasjenige,
was bei dem synthetischen Urteil Ziel und Endpunkt ist, gilt bei dem

1 Proem. in Met. Arist. In IV. Met. 1. 1 (ed. Cathala n. 533) sagt er dies
folgendermaBen : « quaelibet scientia est quaerens causas proprias sui subiecti».

*In IV. Met. L. 1 (n. 529).

 Vgl. Heiligkeit und Siinde, S. 39, 1.

4 Den Umfang bestimmt Thomas, 1. c.: « Ad scientiam non pertinet con-
siderare de his, quae per accidens insunt subiecto suo, sed solum de his, quae per
se insunt. »

Divus Thomas . 3



34 Das Subjekt der Wissenschaft

analytischen als Anfang und Ausgangspunkt. Dort erreicht die Ver-
standestdtigkeit ihre Vollendung mit der Auffindung eines von auBlen
her eingefiigten Merkmals ; hier bietet die Schau des Subjektes einen
Einblick in seinen eigenen inneren Reichtum und einen Ausblick auf
seine duBeren Beziehungen. Bei der Synthese wird gesucht und geforscht;
bei der Analyse genieBt man die Friichte der vorausgehenden harten
Arbeit. Von dem erreichten Héhepunkt aus blickt man in die fernsten
Beziehungen, und der Verstand besitzt sichere Grenzpunkte, an denen
er, als an subjektivierten Gegenstdnden, sich festhalten kann . Ist der
Inhalt eines Begriffes allgemein und umfaBt er ein groBes Gebiet, so
kann er als Subjekt der analytischen Wissenschaft auftreten. In die-
sem Falle sind die einzelnen Teilgebiete gleichartig und erhalten vom
Erkenntnislicht des Subjektes nicht bloB ihre Erkennbarkeit, sondern
auch ihre volle Artbestimmung.

II. Bedeutung des Subjektes in der Wissenschaft

Die Stelle des Subjektes im Rahmen der Wissenschaft kénnen wir
folgendermaBen bestimmen.

1. Das Subjekt ist die universalis ratio obiecti auf einem bestimmten
Wissensgebiet, und zwar in verschiedenen Formen.

a) Es ist die inhaltliche Zusammenfassung aller erkennbaren Gegen-
stinde. Das Wissenssubjekt ist deshalb ein fruchtbarer Begriff, da der
Verstand in demselben gleichsam den Fundort der Gegenstinde besitzt.
Wenn wir daher diesen Begriff vernachlassigen und nur von dem Gegen-
stand einer Wissenschaft reden, so verlieren wir bei der Grenzbestimmung
derselben den realen Halt und berauben unseren Verstand bei der Auf-
findung der Objekte eines sicheren Orientierungsmittels. Diese Funk-
tion iibt das Subjekt auf Grund seiner gegenstindlichen Potentialitét
aus. Wird letztere logisch gefaBt, so sind die Objekte im Subjekt nur
in potentia enthalten, d. h. sie kénnen mit ihm verbunden werden, aber
nur von auBen her, aus fremden Erkenntnisquellen. In diesem Falle
bestimmt die Potentialitit des Subjektes die Moglichkeit der Verbindung
oder der AusschlieBung derselben. Hierin besitzt also der Verstand
einen festen Halt, da er aus der Erkenntnis des Subjektes weil, was

1 Subjekt bezeichnet demnach bei der Synthese den gemeinsamen Ver-
kniipfungspunkt der einzelnen Bestimmungen, bei der Analyse aber jene Gegeben-
heit, in welcher sie festgewurzelt sind und zu dessen inbegriffenen Wahrheitsgehalt
sie gehoren.



Das Subjekt der Wissenschaft 35

von den Gegenstinden auszuschlieBen und was zu untersuchen und zu
erforschen ist. Das Subjekt ist ein sicherer Wegweiser, tndem es die
Grenzen der wissenschaftlichen Forschung genaw umschreibt. Wird aber
die Potentialitit nach realen, inhaltlichen Gesichtspunkten bemessen,
so enthilt das Subjekt die Gegenstinde wirklich (actu), teils ausdriick-
lich (explicite), teils inbegriffen (implicite). Aus der Erkenntnis eines
solchen Subjektes schopft der Verstand die Einzelwahrheiten, und er
vermag daraus zu bestimmen, was auf einem bestimmten Gebiet wissens-
wert ist. In dieser Hinsicht ist also das Subjekt ein Erkenntnismittel
des Materialobjektes, das gleichsam seinem Schof entsprieft, aus seiner
Potentialitit herausgearbeitet wird.

b) Das Subjekt ist der allgemeine Erkenninisgrund einer Wissenschaft,
d. h. das sog. obiectum formale quo wird durch dessen Seinsgehalt
bestimmt. Der zu erkennende Gegenstand muB dem Verstand niher
gebracht, ihm gleichsam angepaBt werden. Fiir eine eigenwertige Er-
kenntnis reicht die ontologische Wahrheit des Objektes allerdings aus ;
um aber in die Synthese des menschlichen Wissens hineingebaut werden
zu konnen, muB} es durch ein anderes Licht beleuchtet werden, das seine
Beziehbarkeit oder tatsichlichen Beziehungen aufhellt. Dies Licht
stromt aus dem Subjekt, dessen Potentialitit als Leuchtkraft dem Ver-
stand evident und vollends klar sein muB. Diese Evidenz muB} sich
wenigstens auf die FaBbarkeit des Subjektes und somit auf dessen
Beziehbarkeit erstrecken. Hiermit ist eine Lichtquelle gegeben, aus
welcher auf ein bestimmtes Gebiet von Gegenstinden jene relative Er-
kennbarkeit hervorstrahlen kann, die ihre eigene ontologische Wahrheit
in einer neuen Weise erhellt und in eine Ganzheit einfiigt: derselbe
Gegenstand wird in einer neuen Weise, in einem neuen Licht erkannt,
und dies auf Grund jener Evidenz, jener Klarheit, die den Verstand
infolge der Erkenntnis des Subjektes erfiillt. Das Subjekt wird durch
die Evidenz seines eigenen Wahrheitsgehaltes zu einem Evkenminisgrund,
zu einer Leuchte auf dem Wege der wissenschaftlichen Forschung, der
auch in seiner logischen Allgemeinheit geeignet ist, nicht blof die Reich-
weite der Wissenschaft, sondern auch threm herrschenden Gesichispunkt
(ratio qua cognoscendi) zu bestimmen. Hieraus entnehmen wir, daB das
Subjekt die wissenschaftliche Forschung (via synthesis) nicht bloB
vollends beherrscht, sondern ihr und allen ihren Mitteln durch das ihm
eigene Erkenntnislicht die spezifische Einheit verleiht.

Das tritt noch deutlicher zu Tage, wenn das Subjekt nicht blo8
logisch, sondern metaphysisch in seiner vollen inhaltlichen Wahrheit



36 Das Subjekt der Wissenschaft

betrachtet wird. Sein Erkenntnislicht bedarf keiner Ergéinzung durch
fremde Hilfsmittel. Es geniigt sich selbst, um die Teilbestimmungen
zu iiberstrahlen und erkenntlich zu gestalten, so dafl der Verstand mit
aller Sicherheit zur Behauptung oder Verneinung alles dessen vorzu-
gehen vermag, was auf dem Gebiet einer Wissenschaft wertvoll oder
wertlos ist 1. Die Kraft des Subjektes ist so stark, daB der Verstand
durch dessen Evidenz allein zur Annahme der entweder unmittelbar
oder durch Folgerung gefundenen Gegenstinde gezwungen wird 2, Hier-
aus entnehmen wir, daB die Erkenntnisweise auf dem Weg der Synthese
eine durchwegs abstraktive, auf dem Weg der Analyse aber eine intui-
tive ist. Hiermit bezeichnen wir keineswegs die Entstehungsweise der
Ideen, die ja in allen Fillen durch die abstractio effectiva et considera-
tiva bedingt ist, sondern bloB ihre Verwendung in der Wissenschaft.
Auf dem Weg der Forschung ist methodisch und inhaltlich das Suchen
vorherrschend, wozu bloB die aufnehmende Potentialitit des Subjektes
und seine logische Beziehbarkeit unterstellt ist. Bei der Analyse hin-
gegen ist das Subjekt mit seiner aktualen, und infolgedessen gegen-
stindlich aktiven Wirkkraft maBgebend, so dal der Verstand wirklich
aus dessen Schau zur Erkenntnis der Einzelgegenstinde vorgeht :
das Subjekt ist dem ganzen Wissen als ergenmichtiger Triger und Herr-
scher unterstellt, das ganze Wissensgebiet ist gleichsam sein Eigentum.
Gelangt also der Verstand in den Besitz eines so gestalteten Subjektes,

1 Aus diesem Grunde vergleichen wir das Subjekt mit dem subsistenziellen
Bestand, der neben dem substanzialen (naturhaften) Besitz auch andere Gegeben-
heiten in seinen Bannkreis ziehen, der eigenen Seinsvollkommenheit und Selbstig-
keit unterstellen kann. Dies nennen wir die Ausdehnung der Subsistenz auf aufler-
substanziale Bestinde.

? Es ist leicht ersichtlich, wie nach diesen Ausfithrungen die wissenschaft-
lichen Folgerungen (bes. die sog. conclusiones theologicae) zu beurteilen sind.
Werden sie aus einem inhaltlich reichen, also metaphysisch allgemeinen Subjekt
abgeleitet, so gehoren sie zu dessen festen Gehalt, werden mit und in ihm gedacht
und genieBen den gleichen Wissenswert, wie ihr Trager. Dies sind auf dem Gebiet
der Theologie die conclusiones definibiles oder gar mit dem Subjekt schon defi-
nierten Folgerungen. Tritt aber das Subjekt bloB seinem logischen Werte nach
auf, so werden die Einzelbestimmungen (Folgerungen) in dasselbe von aufBen
her hineingetragen und deshalb nicht kraft des Subjektes bejaht oder verneint,
sondern auf Grund einer anderen Erkenntnisquelle. Sehen wir also die Verbindung
der neuen Bestimmungen bloB im Lichte des Subjektes, so ist dieselbe nicht
geeignet, eine in und mit dem Subjekt gedachte Folgerung darzustellen. Dies
sind die sog. conclusiones theologicae non definibiles. Mitgedacht werden sie auf
Grund der Erkenntnisquelle, die fiir die Verbindung biirgt. Solche Urteile bleiben
also synthetisch, solange nicht ein Erkenntnismittel gefunden wird, welches eine
notwendige Verbindung zwischen Subjekt und Folgerung aufhellt.



Das Subjekt der Wissenschaft 37

so vermag er aus dessen Schau das gesamte Wissensgebiet zu iiber-
sehen 1.

2. Das Subjekt ist das bonum universale scientiae, sofern das Ziel
des Wissens die allseitige Erkenntnis (via synthesis) oder die erschop-
fende Entfaltung desselben bei der Beurteilung der Einzelgegenstinde
ist (via analysis).

3. Das Subjekt ist die recta ratio scientiae, also Ordnungsprinzip der
Wissenschaft. Durch seine gegenstindliche Potentialitit wird zunichst
das Gebiet der wissenschaftlich erkennbaren Objekte umschrieben, die
hiermit in und mit dem Subjekt eine Einheit und Ganzheit bilden. Die
Vielheit kann aber nur dann in eine Einheit zusammengefiigt werden,
wenn die Selbstdndigkeit der einzelnen Glieder aufhért und sie als Teile
in einer Ganzheit bestehen. Bei der Naturganzheit geschieht dies durch
das Aufgehen im substanziellen Sein des Ganzen, bei der kiinstlichen
Ganzheit durch die Beziehung auf ein gemeinsames Prinzip. Eine
solche kiinstliche Ganzheit haben wir in der Wissenschaft. Das gemein-
same Prinzip ist das Subjekt. Die einzelnen Gegenstinde-werden auf
dasselbe bezogen und erhalten hierdurch eine gemeinsame relative Er-
kennbarkeit. Die Eimnheit und Ganzheit der Wissenschaft ist auf diese
Weise sichergestellt.

Sie ist eine geordnete Einheit, da die einzelnen Gegenstinde auf
Grund der eigenen ontologischen Wahrheit, kraft des eigenen Seins- und
Wahrheitsgehaltes verschiedenartig auf das Subjekt bezogen werden.

Die einen hingen mit ihm ganz eng zusammen : sie sind gleichsam
nur ein Abglanz seines Wesenszuges, eine neue Erscheinungs- und Aus-
drucksform desselben 2. Um diese mit dem Subjekt zu verkniipfen, ist
keine besondere folgernde Denktitigkeit notwendig. Sie werden derart
mit und im Subjekt gedacht, daB zu ihrer Erkenntnis der Seinsgehalt
desselben allein ausreicht. Deshalb bilden diese Bestimmungen die
nichste Umgebung des Subjektes und mit ihm die Grundlage, den
eisernen Bestand der Wissenschaft, gleichsam das Fundament des
weiteren Aufbaues derselben.

! Hierin erkennen wir den charakteristischen Zug der Beschauung (con-
templatio), sofern dieselbe von allen iibrigen Denktitigkeiten, die Thomas II-II
180, 3 ad 1 angibt, unterschieden wird. Wie und inwiefern dies in der Summa
theologica des Aquinaten zum Durchbruch kommt, haben wir in unserer Schrift
« Der thomistische Gottesbegriff » dargelegt.

? Diese sind die passiones oder proprietates in sensu latissimo. Vgl. Der
thomistische Gottesbegriff, Tab. IV.



38 Das Subjekt der Wissenschaft

Andere Bestimmungen sind zwar mit dem Subjekt notwendig ver-
bunden, sind aber in dessen Seinsgehalt nicht gegeben. Sie werden erst
auf Grund einer eigenen Denktitigkeit als seine Bestimmungen erkannt
und mit ihm verkniipft. Diese stellen die passiones oder proprietates
in sensu lato dar. In ihnen erblicken wir den zweiten Kreis der durch
und im Subjekt erkennbaren Gegenstinde, die auf dasselbe nicht blo3
einfachhin, sondern in geordneter Weise bezogen werden. Zu threr
Erkenntnis ist nicht blof der Wahrheitsgehalt des Subjektes notwendig,
sondern auch jener der friiher erwihnten allgemeinsten Eigenschaften und
Merkmale. Mogen wir diese Verkniipfungen als Resultat der Forschung
(via synthesis) oder als Ergebnis der Analyse (via iudicii) betrachten :
in beiden Fillen ist dies ein geordneter, durch den Seinsgehalt des Sub-
jektes geregelter Vorgang, der wenigstens objektiv nach einem stufen-
weisen Ausgang von dem gemeinsamen Prinzip bestimmbar.

Die dritte Gruppe der im Subjekt erkennbaren Gegenstinde bilden die
passiones oder proprietates in sensu stricto. Objektiv stellen sie solche
Wesensziige und Merkmale dar, die im Seins- und Wahrheitsgehalt des Sub-
jektes weder ausdriicklich noch formal enthalten sind. In den beiden vor-
erwahnten Kreisen ist dies zwar auch nicht der Fall ; aber die formalen
Merkmale jener Gegenstinde sind mit dem Seinsgehalt des Subjektes
identisch und stellen nur dessen Abglanz in einer neuen Weise dar.
Dies kann von den Eigenschaften im engen Sinne nicht behauptet werden.
SeinsmiBig sind sie dem Subjekt hinzugefiigte Gegebenheiten ; deshalb
sind sie mit ihm in keiner Weise identisch und infolgedessen durch seinen
Wabhrheitsgehalt nicht erkennbar. Ihre gemeinsame Wurzel ist aller-
dings das Subjekt ; sie gehdren zu ihm als dessen notwendige Ergin-
zungen ; ohne sie ist dessen substanzielles Wohlsein und Wirkungsvermagen
nicht vollwertig, ja wicht eimmal leicht demkbar. Diese Notwendigkeit
einerseits, und anderseits ihr Seinsunterschied vom Subjekt bestimmt
die ihnen eigene Stellung in der Wissenschaft. Das Subjekt ist in einer
anderen Form ihr Erkenntnisgrund, als es bei den frither erwihnten
Gruppen der Fall ist. Zu ihrer Beurteilung und Wiirdigung ist sowohl
die Erkenntnis des Subjektes, als ihrer Wurzel, wie auch jene der Eigen-
schaften in weiterem Sinne notwendig. Aus diesem Grunde ist das
Urteil iiber sie eine geordnete, stufenweise bedingte Erkenntnis, so da3
das Subjekt auch auf diesem Gebiete als Ordnungsprinzip zu betrachten
ist 1. Ja,dies erstreckt sich soweit, daB die einzelnen Eigenschaften ihren

1Vgl. I 77, 4et?.



Das Subjekt der Wissenschaft 39

eigenen Platz in der Wissenschaft je nach der Nahe zum wurzelhaften
Sein des Subjektes erhalten, zum Aufbau der Wissenschaft in ver-
schiedener Form beitragen und in deren Gefiige je nach ihrer Wichtig-
keit und ihrem Wahrheitsgehalt bestehen und den Bau selbst stiitzen.
Da aber andererseits der Wahrheitsgehalt des Subjektes zur Erkenntnis
dieser Eigenschaften nicht ausreicht und ihre Verkniipfung von selbst
nicht aufhellt, so muB8 zu deren Verwirklichung eine streng folgernde
Denktitigkeit Platz greifen. Je nachdem diese gestaltet ist, werden die
Eigenschaften nach ihrem Wert und nach ihrer Subjektsndhe, also nach
der Notwendigkeit der Verkniipfung beurteilt. Erscheint nach der
Beweisfiihrung das Subjekt als innere Wurzel der Eigenschaft und diese
selbst als von innen aus begriindete, ja geforderte Ergdnzung seiner
substanziellen Ganzheit und Schaffungskraft, so ist das Subjekt der
Seins- und formale Erkenntnisgrund der Eigenschaft!. In der Ver-
kniipfung mit derselben erhilt das Subjekt seine innere Vollendung und
die volle Entwicklung seines substanziellen Seins 2. Wird aber durch
die Beweisfithrung die innere Zusammengehdorigkeit der Eigenschaft und
des Subjektes nicht aufgehellt, sondern bloB mehr oder weniger nahe-
gelegt, so kann deren Verkniipfung nie als einfachhin notwendig er-
scheinen. Solche Bestimmungen werden in das Subjekt von auBen her
hineingetragen, werden nicht mit und in ihm gedacht, sondern nur auf
Grund der mehr oder weniger einleuchtenden Beweise 3.

Die Eigenschaften im strengen Simme bilden demnach einen eigenen
Kreis der durch das Subjekt erkennbaren Gegenstinde, und zwar

1 Auf dem theologischen Gebiet gehdéren daher die so erwiesenen Eigen-
schaften zu den sog. conclusiones definibiles, so wie auch die zwei ersten Gruppen
der Subjektsmerkmale.

2 Die ersten beiden Gruppen gehdren zum substanziellen Sein des Subjektes
in der Linie der Wesenheit ; die Eigenschaften im strengen Sinne aber sind ein
substanzieller Besitz desselben. Die Ausdehnung der Subsistenz auf dieselben
beruht auf der Verkniipfung von Wesen zu Wesen, wenn auch nicht im Wesen,
sondern in der Subsistenz. (Wie dies Thomas begriindet, ist aus 2. Quodl. 3-4
zu ersehen.) Sie sind eben Akzidenzien der Substanz, wenn auch notwendige,
accidentia propria. Die Verbindung und der substanzielle Besitz sind durchaus
innerlich in den beiden Seinsgehalten begriindet, so da8 die substanzielle Zusammen-
gehorigkeit auBer Zweifel steht.

3 Solche Gegenstinde sind in der Theologie die sog. conclusiones non defini-
biles. Die Ausdehnung der Subsistenz auf solche Seinsweisen ist nicht evident.
Sie konnen zum Besitz desselben gehéren, aber eine innere Begriindung dieser
Zusammengehorigkeit kann nicht erbracht werden. Wie wir die formende Kraft
der Subsistenz und ihre Ausdehnung verstehen, haben wir S. 33 f. « Heiligkeit
und Siinde im Lichte der thomistischen Theologie » ausgefiihrt.



40 Das Subjekt der Wissenschaft

konnen sie in zwer Gruppen geteilt werden. Zur ersten gehoéren die im
inneren Seinsgehalt des Subjektes und in dessen Evginzungsbediirftigkeit
begriindeten Seinsweisen und Merkmale. Sie sind ein fester, wichtiger
Teil des wissenschaftlichen Bestandes, der ohne sie unvollendet, ja
direkt mangelhaft erscheint. Die Erkenntnis derselben ist das erste und
beste Mittel, um zum Ziel der wissenschaftlichen Forschung und Syn-
these zu gelangen : « subiectum in scientia est, cuius causas (die inneren
Prinzipien und Bestimmungen) et passiones (die notwendigen Eigen-
schaften) quaerimus », haben wir oben aus dem Munde des hl. Thomas
gehort. In der zweiten Gruppe befinden sich Aussagen und Bestim-
mungen, die in den inneren Prinzipien des Subjektes positiv nicht
begriindet sind, die aber mit ihm verbunden werden kénnen. Die ersten
gehoren in seinen Bannkreis ; sie werden durch seine eigene innere Kraft
in seinen Besitz gezogen. Die zweiten aber sind in seiner aktualen Wirk-
kraft nicht enthalten, blof der logischen Potentialitit und Allgemeinhert
des Subjektes unterstellf. Aus diesem Grunde ist ihr wissenschaftlicher
Wert ein sehr geringer ; sie sind Gegenstand der Kontroverse 1.

Der letzte Kreis der kraft des Subjektes erkennbaren Gegenstinde
wird aus solchen Gegebenheiten gebildet, die mit thm blof zufillig zu-
sammenhingen. Obwohl die Wissenschaft nur die notwendigen Ver-

1 Daher die Meinungsverschiedenheiten bei jeder Folgerung auf dem Gebiete
der Theologie. Es ist fast keine einzige These, die in der gleichen Weise von allen
Theologen aufgestellt, verteidigt und bewiesen wire. Wenn wir nach dem Grund
suchen, so ist derselbe in der Bestimmung des Wesenszuges des Subjektes zu
finden. Letzterer wird oft von den einzelnen Theologen sehr verschieden bestimmt.
Der eine findet den Wesenszug darin, worin der andere bloB eine Eigenschaft
erblickt. Somit ist die Unterlage der Wissenschaft geindert und man gelangt
zu widersprechenden Folgerungen. So verstehen wir, daf3 eine Folgerung in einem
System wertvoll ist, die in einem anderen jeder realen Bedeutung entbehrt. Man
nehme nur ein Beispiel vom Seinsbegriff. Der Wesenszug des geschaffenen Seins
ist nach Thomas (I 44, 1 ad 1) nicht das esse ab alio, sondern die Zusammensetzung
aus den Prinzipien der Méglichkeit und Wirklichkeit (ens participatum). Hieraus
folgt mit metaphysischer Notwendigkeit das esse ab alio, aber eben nur als eine
abgeleitete Bestimmung und Eigenschaft. Wird im esse ab alio der tiefste Wesens-
zug des geschaffenen Seins bestimmt, so ist innerlich und seinsméfig die Abhéngig-
keit desselben vom esse per se subsistens nicht begriindet. Eine gewisse Unab-
hingigkeit im Seinsbesitz und in der Titigkeit ist von ihm nicht ausgeschlossen.
Welche Folgen dies bei der Bestimmung des Verhiltnisses zwischen dem Geschopf
und Gott in einigen theologischen Systemen hat, ist wohlbekannt. Ebenso wissen
wir, daB dies zur Abschwichung des Unterschiedes der Natur und Ubernatur
fithrt. Der Thomismus ist aus dem Grunde von allen anderen Systemen durch
eine uniiberbriickbare Kluft getrennt, weil sein Seinsbegriff (reale Zusammen-
setzung aus Potenz und Akt, AusschluB8 der univocatio) von dem der iibrigen
wissenschaftlichen Formen wesentlich verschieden ist.



Das Subjekt der Wissenschaft 41

bindungen beachtet und bloB deren Gegenstinde als ihre eigenen an-
erkennt, sind trotzdem solche Untersuchungen nie ohne erheblichen
Nutzen. Bei der Forschung kénnen sie geradezu ein Mittel fiir die Auf-
findung eigentlicher wissenschaftlicher Gegenstinde sein. Nach den
aristotelisch-thomistischen Prinzipien gehen wir von den Akzidenzien
aus, um zunichst ihren unmittelbaren Triger oder ihr hervorbrin-
gendes Prinzip, dann aber den substanziellen Grund zu erschlieBen.
Daher tragen sie zur Erkenntnis des Subjektes bei. Auf dem Wege der
Analyse jedoch erweitern sie den Blick des Schauenden und zeigen
den Inhaltsreichtum des Subjektes, das auch fiir solche Gegebenheiten
nicht bloB als Trdger, sondern auch als Erkenntnisgrund auftreten
kann. Alle derartigen Aussagen also, die mit der inneren Potentialitdt
des Subjektes zusammenhdngen, gehoren zum realen Bestand der
Wissenschaft und koénnen daselbst entweder eine vorbereitende (auf
dem Wege der Forschung) Bedeutung haben, oder als Folgen eine
Rolle spielen, die die Trag- und Leuchtkraft des Subjektes weiter auf-
hellen. 1

Vermag auch das Erkenntnislicht des Subjektes die zuletzt be-
sprochenen zufilligen Gegebenheiten nicht véllig zu beleuchten, der Zu-
sammenhang mit einer realen oder real begriindbaren Potentialitdt des-
selben ist trotzdem nicht zu leugnen. Fehlt auch dieser, so gelangen
wir zu Aussagen, die fiir die Wissenschaft ganz wertlos sind. Das Sub-
jekt kann nur als Umrahmung (ambiens) in Betracht kommen ; es kann
fiir eine andere Wissensform eine gewisse Grundlage bilden, aber auf
seinem eigenen Gebiet kann es fiir ihre Wahrheit nicht biirgen 2. Welch®

1 Zu dieser Gruppe gehoren jene theologischen Folgerungen, die iiber die
tatsichliche Betatigung einer Fahigkeit etwas aussagen. Diese kénnen auf Grund
des Subjekts-Inahltes nie definiert werden. Selbst fiir ihre wissenschaftliche An-
nahme wire diese Begriindung véllig wertlos. Sie mégen denkbar sein, da sie mit
der Potentialitit des Subjektes vereinbar sind, aber fiir ihre Tatsichlichkeit kann
bloB ein eigenes Zeugnis biirgen. Ihre eventuelle Behauptung und Verwendung
kann nur einen legendarischen Wert haben. Als solche gelten z. B. manche
Behauptungen iiber das Leben Christi, die weder in der Heiligen Schrift, noch
in der Uberlieferung bezeugt sind, die aber in der sog. frommen Literatur hie
und da besprochen werden. Sie kénnen Gegenstand von Privat-Offenbarungen
sein, zum Gebiet des Glaubens und der Wissenschaft gehdren sie indessen nicht.

® Wir kénnen demnach die Abstufung der theologischen Folgerungen in einer
Tabelle darstellen. Wo das Subjekt als formaler, ausschlaggebender Erkenntnis-
grund auftritt, finden die conclusiones definibiles ihren Platz. Wo es aber blo8
materialer Erkenntnisgrund ist, d.h. die Folgerung durch seinen eigenen Wahrheits-
gehalt nicht begriindet, miissen wir die conclusiones non definibiles unterbringen.

Fortsetzung der Anmerkung 2 auf Seite 42.



42 Das Subjekt der Wissenschaft

durchschlagende Bedeutung eine solche Umrahmungs-Erkenntnis fiir
die Apologetik besitzt, haben wir frither ! dargelegt.

Ein Wesenszug der Wissenschaft ist die Erkenntnis eines Gegen-
standes im Lichte eines anderen Prinzips: cognitio in alio, tamquam
in medio cognoscendi. Fiir ein bestimmtes Wissensgebiet stellt das
Subjekt das allgemeine Erkenntnismittel dar, dem die partikuliren
Gegenstinde untergeordnet sind und von dem sie ihre Beweiskraft
erhalten 2. Solange der Seins- und Wahrheitsgehalt des Subjektes
geeignet ist, das Wesen des zu erkennenden Gegenstandes in sich (wenn
auch nicht gerade nach den eigensten Ziigen) aufzuhellen, muBl das
Subjekt als formaler Erkenntnisgrund anerkannt werden. Ist dies nicht
der Fall, so ist das Subjekt bloB eine Umrandung, eine ratio materialis
cognoscendi, da sein Wahrheitsgehalt nur ahnen 14B8t, wie andere Gegen-
stinde beschaffen sein kénnten, wenn sie mit ihm verglichen wiirden.
Auf diese Weise kann vom Subjekt aus auf ihre Nicht-Unmoglichkeit

geschlossen werden.
%k Kk

Die verschiedenen Erkenntnisweisen des Objekies werden in der
nachstehenden 1. Tabelle dargestellt, wobei wohl zu beachten ist, daB
die Ausdriicke in seipso und in alio nicht die Erkenntnismittel, son-
dern die Erfassung der Gegenstinde nach den eigenen Ziigen (d. h.
wie sie in sich beschaffen sind — in seipso), oder nach jenen anderer

totum esse subiecti secum ferentibus :

per proprietates proprietates in sensu latissimo.

cum suo esse sub- o . .
stantiali connexas | €sse subiecti partialiter secum ferenti-

Subiec- ' : i

et formalis bus : proprietates in sensu lato.
r— pro pfoprietatibu.s ab esse subiect_i distinctis, _sed necessario
calis ras cum illo connexis : proprietates in sensu stricto.

tio cog-

pro accidentibus cum potentia reali subiecti connexis.
pro praedicatis in positiva potentia subiecti non fundatis.

! Divus Thomas 23 (1945) 409 ff.

2 Nach diesen Ausfithrungen kénnen wir die Begriffe « Objekt », « Prinzip »,
« Subjekt » genau bestimmen. Objekt ist jede Gegebenheit, die zur Gestaltung des
Verstandes, zur Verwirklichung seiner Seinsvollendung (die in der Verdhnlichung
besteht) geeignet ist. Gegenstand wird dasselbe genannt, sofern es von geeigneten
Erkenntnismitteln geformt und so zur Gestaltung des Verstandes gleichsam in
actu primo proximo zubereitet ist. Noch mehr gebithrt ihm diese Benennung,
wenn er in actu secundo erkannt, Form des Verstandes ist und so ihm wirklich
gegeniibergestellt wird. Prinzip bezeichnet jeden Erkenntnisgrund, aus welchem
ein neuer Gegenstand abgeleitet werden kann, Subjekt endlich wird ein solcher
Erkenntnisgrund genannt, wenn seine gegenstindliche Potentialitit sich auf ein
groles Wissensgebiet erstreckt.

noscendi | materialis f



Das Subjekt der Wissenschaft

43

Objekte (in alio) bedeuten. Die 2. Tabelle stellt die verschiedenen
Weisen der Erkennbarkeit des Swubjekies dar, richtiger die Arten, nach
welchen der Seinsgehalt desselben ein Erkenntnismittel und -Licht

sein kann.

in seipso ;
positive,
sec. for-
malem
veritatem

Cognitio .
obiecti

in alio, in
ambiente,
negative
sec. mate-
. |rialem
veritatem

ex parte
notionum
repraesen-
tatarum

ex parte
medii actu
continent.
obiectum
repraesen-

\

tatum

Tabelle I

sec. rationes quidditativas, adaequatas : cognitio

propria.

sec. rationes communes : cognilio communis.

per spe-

priam; sec. |natu-
similitudi-/ralitate
nem obiec-
to adae-
quatam

ex parte
rationum
repraesen—ﬁ
tatarum

ciem pro- (ex con-

ex identitate obiecti et me-
dii : cognitio Dei de seipso.

ex infusione : cognitio Ange-
lorum.

ex abstractione : cognitio humana.

(ratione extensionis : cogni-
tio humana per ens in com-
muni.

exce- " universalis : Essen-
den- {TaUONEI4in Div. pro cogni-
tem ;om- tione aliorum a se.
re- . ; .
hen- particularis : uni-
per spe- sionis | versales conceptus
i Ite- i
ciem a. S mentis humanae.
rius (actu)9
conti- a perfecta, sed non univoca
nentis representatione : universalia
pro cognitione mundi spiri-
defi- tualis.
cien-
tem tum a perfecta, tum ab
univoca continentia : con-
ceptus mentis humanae pro
cognitione Dei.
i blatae nec positae :
absolute respectu (nec ablatae nec p

propriae rationis

obiecti ; ut cogno-)

scibilis

comparative, re-
spectu obiecti ali-

ex parte

medii

{

unde in se cogniti

ferentis.

cognitio impropria.

simpliciter ablatae : cognitio
privativa.

fundata in potentia propor-
tionata propriae rationis :
cognitio positivo-negativa.

fundata in sola proportio-
nalitate propriae rationis
obiecti ad ambiens : cognitio
negativo-positiva.

sec. aliquam assimilationem inferiorem.
nullam assimilationem cum obiecto prae se



44 Das Subjekt der Wissenschaft

Tabelle II
per seipsum (quoad suam naturam substantialem.
(m S€IPSO | per proprietates (in sensu latissimo et lato) suum esse sub-
stantiale in partialibus rationibus exprimentes.
pro proprietatibus (in sensu
C actua- |qtricto) cum suo esse neces-
DENOG lis (vir- } sario connexis.
cibilitas r tualis, dicati g
subiecti ex parte com.preher}- impli- |Pro praedicatis necessario
sionis (ut universalis | citi) componibilibus cum suo
.. | metaphysici) esse.
ut me_dll potentialis : pro accidentibus in sua
{cogno_ Lpotentia fundatis.
scendi ) .
ex se: ut medium dirigens 1nven-
ex parte extensionis J tionem.
(ut universalis logici)} . comparatione cum aliis obiectis :
ambiens.




	Das Subjekt der Wissenschaft

