
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 24 (1946)

Artikel: Ein anonymer Traktat des Johannes v. Paris O.P. über das
Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862

Autor: Pelster, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762229

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein anonymer Traktat des Johannes v. Paris O.P.
über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862

Von Franz PELSTER S. J.

Im Streit zwischen Augustinismus und Aristotelismus standen die

Fragen nach der Einheit oder Mehrheit der Wesensform und die von
ihr abhängigen Fragen nach dem Prinzip der Individuation, den « rationes
seminales » und den « dimensiones interminatae » in allererster Linie.
Es sind Probleme, die stark auf das Gebiet der Theologie hinüberspielen,
und vielfach unter theologischen Gesichtspunkten behandelt wurden,
wie dies die Erörterungen über die Identität des Leibes Christi im
Leben, im Grabe und nach der Auferstehung, über Fortpflanzung der
Erbsünde, die Wesensverwandlung in der Eucharistie und die Berechtigung

der Reliquienverehrung klar beweisen. Dabei ist es so, daß sich
die Gegner nicht in festgeschlossenen Reihen gegenüberstehen. Wenngleich

gewisse Grundlinien deutlich hervortreten, gibt es doch auf beiden
Seiten mancherlei Verschiedenheiten und Schattierungen. Eine
umfassende Geschichte des Problems nach seiner philosophischen und
theologischen Seite fehlt bis heute 1. Der Grund hiefür ist vor allem in der
weiten Zerstreutheit und deshalb geringen Zugänglichkeit des

Quellenmaterials zu suchen. Es kommen nämlich außer den noch wenig
erforschten Quästionen und Aristoteleskommentaren der Artisten, Von Seiten

der Theologen die in den Sentenzenkommentaren, Quaestiones dis-

putatae und Quodlibeta zerstreuten Einzelfragen und vor allem die
verschiedenen Correctoria und Traktate in Betracht. Für die Quodlibeta hat
P. Glorieux2 durch seine zwei Bände mit den Frageverzeichnissen ein

vorzügliches Hilfsmittel geschaffen. Für die Sentenzenkommentare und

1 Für Teilprobleme sei verwiesen auf die vorzügliche Arbeit von Anneliese
Maier, An den Grenzen von Scholastik und Naturwissenschaft : Veröffentlichungen
des Kaiser Wilhelm-Instituts für Kulturwissenschaft im Palazzo Zuccari, Rom,
Essen 1943 — M. behandelt die Frage nach dem Verbleiben der Elemente in
den Mixta —, ferner auf P. Bayerschmidt, Die Seins- und Formmetaphysik des
Heinrich von Gent in ihrer Anwendung auf die Christologie : Baeumker Beiträge 36,
3-4, Münster 1941. B. geht als erster auf die theologische Seite der Frage bei
Heinrich von Gent und seiner näheren Umgebung ein.

2 La Littérature Quodlibétique de 1260 à 1320 : Bibliothèque Thomiste 5 et 21,
Le Saulchoir, Paris 1925 et 1935.



4 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

Quaestiones disputatae steht ein solches noch aus. Für die Correctoria
ist durch die Ausgaben von P. Glorieux1 und J. P. Müller2 ein wesentlicher

Fortschritt erzielt. Es fehlen noch die wichtigen Correctoria «Sciendum

», dessen Verfasser Robert von Orford wir jetzt kennen 3, und jenes
in Cod. 267 des Merton College in Oxfordi. Was allerdings Datierung
und Einordnung der Correctoria angeht, so bleibt noch vieles zu tun 5.

Am wenigsten ist für die Sammlung und Bestimmung der Traktate
geschehen. A. Pelzers 6 Katalog der scholastischen Hss. des Fondo Vati-
cano enthält wertvollstes Material ; hie und da werden einzelne Hss. und
Traktate genannt. Eine Ausgabe ist aber seit dem Werke M. De Wulfs7
De unitate formarum des Ägidius von Lessines nicht erfolgt. Außer ihr
haben wir nur die alten Ausgaben von De gradibus formarum des Aegidius
Romanus 8, des Contra pluralitatem formarum des Thomas von Sutton 9

und der Abhandlung De unitate formarum des Herveus Natalis10.

1 Le Correctorium Corruptorii « Quare » : Bibliothèque Thomiste 9, Le Saul-
choir 1927.

2 Le Correctorium Corruptorii « Circa » de Jean Quidort de Paris, Studia
Anselmiana 12-13, Romae 1941. Müller hat auch die Ausgabe des Correctoriums
des Ramberto dei Primadizzi fertiggestellt.

3 Vgl. P. Bayerschmidt, Robert von Colletorto, Verfasser des Correctoriums
«Sciendum»: DivThom(Fr) 16 (1939) 311-326 ; F. Pelster, Thomistische
Streitschriften gegen Aegidius Romanus und ihre Verfasser : Thomas von Sutton und
Robert von Orford O. P. : Gregorianum 24 (1943) 157-163. Robert von Orford
ist nunmehr als Verfasser völlig gesichert.

4 Vgl. F. Ehrle, Der Kampf um die Lehre des hl. Thomas von Aquin in den
ersten fünfzig Jahren nach seinem Tode : ZKathTh 37 (1913) 298-300.

5 Vgl. meine Besprechungen der Ausgabe Müllers und des Artikels von
R. Creytens, Autour de la littérature des Correctoires : ArchFrPraed 12 (1943)
313-330 in Scholastik 18 (1943) 129-131.

6 Codices Vaticani latini 2, Bibliotheca Vaticana 1931.
7 Le Traité De unitate formae de Gilles de Lessines : Les Philosophes Belges,

1, Louvain 1901.
8 Expositio super librum De anima, De gradibus formarum, Venetiis 1500.
9 In der Editio Piana der Opuscula S. Thomae Aquinatis und den späteren

Nachdrucken. Hier sind nur die beiden ersten Teile veröffentlicht. Eine ziemlich
mangelhafte und unvollständige Ausgabe des dritten Teiles hat P. A. Uccelli
(La Scienza e la Fede, ser. 4 vol. 2, Napoli 1876, 115-130, 177-187) veranstaltet.
Von ihr gibt es die noch unvollkommeneren Nachdrucke von M. de Maria und
P. Mandonnet. Ich beabsichtige eine Neuausgabe dieser und der ebenfalls
wichtigen Schrift Suttons, De productione formarum, falls die Zeitverhältnisse es

gestatten werden. Über den Verfasser vgl. F. Pelster, Thomas von Sutton O. P.,
ein Oxforder Verteidiger der thomistischen Lehre : ZKathTh 46 (1922) 227-233 ;

Thomas von Sutton O. P. als Verfasser zweier Schriften über die Einheit der
Wesensform : Schol 3 (1928) 411-413.

10 In der Ausgabe der Quodlibeta Venetiis 1513 ff. 71r-100r. Die ersten
17 Fragen sind nach der Ausgabe in der Summa Philosophica des Cosmas Ala-



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 5

Was die Sammlung und Sichtung der handschriftlich erhaltenen
Traktate angeht, so hatte F. Ehrle seit langem manches vorbereitet.
Der Weltkrieg und später andere Arbeiten verhinderten ihn an der

Ergänzung und Veröffentlichung. Die zu einer umfassenden Behandlung
des Themas notwendigen Bibliotheksreisen sind mir heute und in
absehbarer Zeit unmöglich. Ich muß mich darauf beschränken, die eine

oder andere Einzelfrage, zum Teil auf Grund des von Ehrle gesammelten
Materials weiter zu fördern. Für's erste sei der in Cod. Vat. lat. 862

erhaltene Traktat De unitate formae untersucht.
Schon vor Jahren hatte ich die Vermutung ausgesprochen, diese

umfangreiche und fast alle einschlägigen Fragen berührende Abhandlung

sei ein Werk des englischen Dominikaners Thomas von Sutton h
Eine eingehendere Untersuchung sollte die Vermutung bestätigen. Es
fand sich auch eine Anzahl inhaltlicher und formeller Berührungspunkte,
die jedoch über eine gewisse Wahrscheinlichkeit nicht hinausführten.
Es konnten auch Eigentümlichkeiten der Familie, nicht der Person sein.
So wollte ich die Untersuchung schon aufgeben. Da führte eine in
anderer Absicht vorgenommene Durchsicht der Neuausgabe des Cor-
rectorium « Circa » des Johannes von Paris auf eine neue Fährte. An
ihrem Endpunkt stand ein gesichertes Ergebnis, das ich heute vorlegen
und beweisen möchte.

1. Die handschriftliche Überlieferung des Traktats

De unitate formae « Quoniam Veritas » ist nach unserer heutigen
Kenntnis nur in Cod. Vat. lat. 862 erhalten. Hinzu kommt ein von
A. Pelzer zuerst namhaft gemachtes Fragment in Cod. Vat.-Borghes. 122.

Da beide Hss. von Pelzer2 in mustergültiger Weise beschrieben sind,
kann ich mich auf die Angabe der uns interessierenden Stücke
beschränken. Nur füge ich von zwei anderen unser Gebiet berührenden
Quästionensammlungen eine etwas ausführlichere Beschreibung bei.

mannus 1639, von neuem veröffentlicht im dritten Band der Neuausgabe der
Summa Philosophiae t. 3, Paris 1894, 523-581. F. Ehrle handelt in der Praefatio
VIII-IX über den Traktat und seinen Verfasser. Neuerdings bestreitet J. Müller
die Verfasserschaft des Herveus, in Der Tractatus de formis des Johannes Quidort
von Paris : DivThom(Fr) 19 (1941) 201-202. Meines Erachtens geschieht dies auf
nicht genügende Gründe hin, wie anderen Ortes zu zeigen ist.

1 Thomas von Sutton : ZKathTh 46, 243-245.
2 Codices Vaticani latini 2, 1 ; 235 f. — Etude sur les manuscrits des Quodlibets

de Godefroid de Fontaines : Les Philosophes Belges 14, Louvain 1937,
279-287.



6 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

Cod. Vat. lat. 862 [membr. ff. 135, 38 X 26 cm (2 col.) saec. 15].
1° (Herveus Natalis, De cognitione primi principii) lr-45v. —

2° (Idem De personis divinis) 46r-57v. — 3° (Idem De verbo) 58r-74r. —
4° (Tractatus De unitate formae) 74r-98v : Quoniam Veritas medium

ponit inter duos errores dupliciter moderni inter duplicem antiquorum
errorum de formis satagunt mediare. Der Traktat selbst schließt f. 92r :

Unde virtus <1. verius) médiat ista opinio quam alia opinio vel ponens
plures formas vel apponens inchoacionem. Es folgt f. 92ra-va ein Nachtrag

: Quoniam in humanis intencionibus nichil est perfectum, ideo post
edicionem tractatus istius de unitate formarum nobis occurrunt quedam
solvenda et quedam explananda et quedam inprobanda ; er schließt

unvollständig : Dicunt enim istorum aliqui quod non est inconveniens

quod aliquid de essencia forme specifice préexistât ante generacionem. —
5° Questio est utrum in eodem supposito possint esse multe forme sub-
stanciales actu 92v-97r. Ad evidentiam istius questionis sciendum quod
de ea sunt multe opiniones, quia aliqui posuerunt quod secundum
ordinem generum non sunt ergo plures forme substanciales in uno
supposito sed una[m] solum. — 6° Ein neuer Traktat über das Formenproblem

in 5 Fragen 1 97r-115v. 1. Secundo queritur utrum forma
uniatur materie per aliquod medium 97r-100r. Et ostenditur quod sie.

Sicut enim in primo de anima dicitur, actus activorum sunt in paciente
et disposito... sieud due différencie se ipsis différant et distinguuntur. —
2. Tercio queritur utrum in uno supposito possint esse plures forme
substanciales 100r-105v. Et probatur quod sic. Species enim composita
est tarnen ambe communicant in una[m] communi corporis inten-
cione. — 3. Quarto queritur utrum in homine vel in quolibet alio aliquo
possint esse plures forme substanciales 105v-112r. Opinantur enim
multi quod sie et indueunt ad hoc multas raciones quod trans-
substantietur in substanciam corporis sui. — 4. Quinto queritur utrum
corpus mortuum et vivum sit idem numéro 112r-114r. Et probatur
quod sie. Privacio et habitus habent fieri circa idem subiectum

sequitur necessario quod sint mutata essencialiter. — 5. Sexto queritur
circa corpus Christi utrum fuerit idem numéro mortuum et vivum 114r-

115v. Videtur quod sic, quia si non ponatur idem numéro corpus Christi
maxime autem propter unitatem suppositi ut dictum est. Amen.

1 Dieser Traktat, dem hier die erste Frage fehlt, wird in anderen Hss. einem
praedicator Anglicus zugeschrieben. Die Zuteilung muß noch näher untersucht
werden.



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 7

116r-v ist freigeblieben. — 7° Incipit über contra exemptos Egidii de

Roma ordinis fratrum Heremitarum sancti Augustini. <Index capitu-
lorum 117r-v>. Augustinus primo de trinitate c. 30 sic ait quod Deus

sic itaque administravit omnia que creavit Et bona cuncta proce-
dunt, qui cum patre et spiritu saneto vivit benedictus Deus in secuta

seculorum. Amen. Explicit liber contra exemptos editus a fratre Egidio
miseracione divina Bituricensi archiepiscopo. 117r-134v.

Die Hs. ist von einer italienischen Humanistenhand des 15.

Jahrhunderts geschrieben. Der uns unmittelbar berührende Teil hat infolge
der Indolenz oder Unkenntnis des Schreibers manche sinnstörende

Fehler, die aber meistens nach dem Kontext ohne große Mühe
verbessert werden können.

Cod. Vat.-Borghes. 122 [membr. ff. 175, 29, 5 X 22,2 cm (2 col.)
saec. 14 in]. Die Hs., die besonders wichtig ist wegen des Kommentars
zu den Sentenzen des Jakob von Metz lr-114v und der abgekürzten
Quästionen des Gottfried von Fontaines 153r-173r, ist von A. Pelzer1
bis in die letzten Einzelheiten beschrieben. Das Bruchstück unseres
Traktates steht f. 148r-v : Quoniam veritas medium querit <darüber
vel ponit) inter duos errores, dupliciter moderni inter duplicem errorem
de formis satagunt mediare Unde ergo venit diversitas, innuit
Philosophus VIII methaphisice. Distinccio enim specierum seu forma-
rum. Für die Zeitbestimmung ist es von Wert, daß die Hs. aus dem

Anfang des 14. Jahrhunderts stammt.

2. Johannes Quidort von Paris, der Verfasser von De unitate formae

Aus dem ganzen Inhalt der Schrift De unitate formae und aus der
Datierung der Borghese-Hs. geht hervor, daß wir den Verfasser zu Ende
des 13. oder spätestens zu Anfang des 14. Jahrhunderts suchen müssen.
Die entschiedene Stellungnahme für die Einheit der Form, wie sie

Thomas gelehrt hat, läßt mit großer Wahrscheinlichkeit vermuten, daß

er Dominikaner war. Aber wer ist es unter den vielen, denen im Stamser
Katalog eine Schrift De unitate formae zugeschrieben wird oder ist es

vielleicht noch ein anderer Da kommt uns das Correctorium « Circa »

des Johannes von Paris zu Hilfe. In dem Artikel 48 : Utrum animae
remaneat esse compositi post separationem schreibt Johannes sich einen
« Tractatus de formis » zu : Sed qualitercumque intelligatur, superius

1 Etude, a. a. O.



8 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

est sufficienter improbatum et sufficienter in Tractatu de formis, in quo
diffusius ista materia protractatur (!)1. Es handelt sich um eine Schrift,
die er selbst verfaßt hat ; denn er stellt die Widerlegung auf die gleiche
Stufe wie die Widerlegung im Correctorium. Es handelt sich ferner um
die Frage, ob im Menschen der Seele eine andere Form vorausgehe,
die das Dasein verleihe, während die Seele nur das Leben gebe. Dieses

Problem bildet einen Hauptgegenstand unseres Traktats. Im gleichen
Artikel wird die Ansicht, daß das substantiate Sein sich vom
Unvollkommenen zum Vollkommenen entwickle und daß in ihr Grade seien,

abgelehnt, «quod alibi ostensum est inconveniens esse» (249). Auch
dieses Problem wird im Traktat ausführlich erörtert. Aber solche
Hinweise sind zu allgemein, als daß sie eine genügende Wahrscheinlichkeit
schaffen könnten. Im Artikel 11 weist Johannes die Ansicht zurück,
daß die Begriffe genus und differentia von verschiedenen Naturen

genommen seien (ed. 71) : Quia si ab aliquibus naturis diversis sumeretur

genus et differentia, oporteret naturam generis unam esse in diversis

speciebus diversam vero per accidens, eo modo quo natura speciei
est una per se et per accidens diversa in diversis individuis, quod esse

non potest, ut alibi videri habet. Unde restât quod eadem sit natura
generis et differentiae et speciei, differens solum penes diversas inten-
tiones2. Im Traktat (f. 74rb) wird bewiesen : formam generis aliam

non esse a forma différencie Forma autem generis non videtur sic

una de se, per accidens autem diversa et plurificata in diversas species,
sed generis forma de se est divisa et distincta in diversis speciebus.

Im Arikel 30 (ed. 180) heißt es : Quae sunt inconvenientia quae
sequuntur ad opinionem eorum qui dicunt quod elementa sunt in mixto
secundum substantiam, dictum est alibi diffusius. Auch diese Frage
ist Gegenstand der Erörterung des Traktats. Ebenso werden die Meinung,
nach der das vegetative, sensitive und intellektive Prinzip drei
verschiedene Wesenheiten im gleichen Suppositum bildet — ut habet
diffuse videri alibi (184) —, desgleichen die Ansicht, daß schon die

erste zur Materie hinzutretende Form das spezifische und individuelle
Sein gebe —• et omnia ista habent diffuse discuti per se ipsa (185) — im
Traktat auf's eingehendste behandelt.

1 Ed. Müller, 249.
2 Ein ähnlicher Hinweis findet sich a. 26 (143) : Quod ipsi calumniantur

dicentes quod plures sunt formae substantiates in eodem subordinatae « sicut forma
generis et forma differentiae », dicendum quod falsum est, sicut alibi ex intentione
habet videri.



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 9

All diese Übereinstimmungen deuten daraufhin, daß unsere Schrift
der gemeinte Tractatus de formis ist. Daß sie mehr als eine gewisse
Wahrscheinlichkeit ergeben, möchte ich nicht behaupten. Im Artikel 30

sagt aber Johannes gegen Wilhelm de la Mare (170) : Quod vero male

ponant plures formas substantiales in eodem esse, alibi est dicutiendum
diffusius. Hoc enim totaliter répugnât philosophiae et rationi et etiam
fidei derogare videtur quantum ad sacramentum altaris, quia iam non
diceretur in forma verborum : Hoc est corpus meum, sed : Hoc est corpus
quod ego sum, sicut loco suo habet deduci. Der Traktat hat f. 88rb :

Item ponere in Christo duas formas est contra veritatem forme verborum
in sacramento altaris, cum dicitur : Hoc est corpus meum. Im Beweis
steht : Sed constat quod corpus quod superius est ad me, non est corpus
meum, sed corpus quia <1. quod) ego sum, sicud animal quod ego sum.
Das Correctorium fährt fort : Etiam est contra veritatem resurrectionis,
quia non resurgeret idem numéro, nisi in homine esset una anima tantum,
ut similiter ibi deduci habet. Der Traktat f. 88rb : Item ponere quod
in homine sit forma corporis alia a forma vite est contra veritatem
resurrectionis. Im Beweis wird gesagt : Iam in iterata unione anime
non resurget idem corpus numéro Igitur predicta opinio de plurali-
tate formarum répugnât veritati resurrectionis. — Endlich (170) : Etiam
haec opinio de pluralitate formarum in rebus inanimatis est contra
experientiam sensus, quia iam ex ligno per putrefactionem non posset

generari vermis, sicut ibidem probatur, quod est contra sensum. Unde
hae rationes pro unitate formarum, quae quasi infmitae sunt, dimit-
tantur propter prolixitatem. Der Traktat f. 88rb : Preterea, si in rebus

inanimatis non est nisi una forma et in rebus animatis sunt plures,
tunc probo quod ex ligno non possit generari vermis per putrefaccionem.

Daß hier das Correctorium auf unseren Traktat hinweist, ist zum
wenigsten höchst wahrscheinlich. Es sind dieselben Schwierigkeiten,
dieselben Antworten. Der einzige Unterschied, die Vertauschung des

ersten und zweiten Punktes erregt bei dem Verfasser, der sich überall
als selbständigen Denker erweist, keinerlei Bedenken. Zu beachten ist
auch, daß die Beweise für die Einheit der Form nach dem Correctorium
« quasi infinitae » sein sollen. Der Traktat hat hier, abgesehen von sehr
zahlreichen bei anderer Gelegenheit aufgezählten nicht weniger als 12.
Es finden sich aber auch längere Parallelen in den Antworten. Nur
das eine oder andere Beispiel.



10 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

De unitate formarum f. 87rb

Item non reputatur inconveniens

quod ibi fuit novum singulare
corporeitatis sustentificandum ibi <in>

supposito divino. Quod autem
inconveniens hoc reputari non debeat

quod scilicet fuerit sustentificatum
in supposito divino in triduo patet
ex hoc quod necessarium concedere

eciam in illis qui ponunt iuxta
formam corporeitatis ea(n)dem
numéro remanere que prius. Cuius

probacio est, quia si in Christo sit
alia forma corporeitatis et vite et

separata anima, que est forma vite,
a corpore <in> sepulcro remanet

corporeitas eadem que prius.

f. 80rb

Quod etiam hec intentio sit
Philosophi scilicet elementum
secundum essentiam non manere in
mixto, sed secundum virtutes et

qualitates solum, apparet. Dicit
enim principio XII De animalibus,
qui est secundus De partibus ani-
malium secundum novam transla-
tionem, quod primus modus com-

posicionis est ex hiis que dicuntur
elementa a quibusdam sicud terra,

aqua, ignis, aer ; est autem melius
forte ex virtutibus dicere et non ex

hiis omnibus Ubi habet nova
translatio planius: Humidum enim
et siccum et frigidum et calidum
materia compositorum sunt.

Correctorium « Circa » 172

Non debet videri inconveniens

quod novum singulare corporis et
nova corporeitas fuerit substantifi-
cata in supposito divino in triduo,
ita quod corporeitas illa corporis
Christi mortui fuerit alterius
specie^) quam corporeitas vivi, quia
hoc etiam necessario habent concedere,

si ponant in Christo corporeitatis

formam et formam vite et
quod separata anima a corpore,
manet corporeitas eadem que prius.

Correctorium

(179) Ecce quam expresse dicit
quod elementa non manent in
mixto, sed qualitates et virtutes
eorum.

(178) Idem etiam dicit expresse
in principio libri Animalium, qui
est IIUS De partibus animalium,
ubi dicitur secundum veterem
translationem quod primus modus

compositionis est ex his quae dicuntur

elementa a quibusdam sicut
terra, aqua aer, ignis Ubi habet

nova translatio planius sie : est

autem melius forte ex virtutibus
dicere et non ex omnibus his, humidum

enim et siccum et frigidum
materia compositorum sunt.

Eine Übereinstimmung ist hier offensichtlich. Die Abhängigkeit
wird noch dadurch bekräftigt, daß Johannes im Correctorium sowohl



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 11

zu Anfang als zu Schluß dieses Abschnittes betont : ut alibi diffusius
habet ostendi (177), dictum est alibi diffusius (180). Wiederum ist der
Abschnitt f. 80va-vb : Si autem ignis aer parallel zu Corr. 179,

42-180, 63.

Volle Gewißheit dafür, daß unmittelbare Abhängigkeit besteht,

gibt eine andere Stelle. Gegenüber Wilhelm de la Mare, der behauptete,
Augustinus habe in den Retractationes die in De immortalitate animae

vertretene Ansicht, daß die Seele dem Körper das spezifische Sein

verleihe, als « temere dictum » widerrufen, erklären Correctorium und
Traktat übereinstimmend, Augustinus habe nur seine Meinung, « quod
anima prebet corpori speciem suam <suam omCorry effective non formaliter,

ita quod ab anima, a qua corpus animatur, subsistât effective,
sicut fuit opinio Platonis als unhaltbar zurückgenommen. Dabei
wird Folgendes gesagt :

De unitate f. 85vb -
Quod autem hec fuit intencio

ibidem patet ex tribus: Primo respi-
ciendo ad illud, ex quo concludit;
hoc concludit enim animam pre-
bere corpori speciem ex eo quod
ipsa est per naturam Deo propin-
quior et similiter nobilior omni
corpore. Unde ibidem dicit : Anima

tanto prior et nobilior corpore,
quanto Deo propinquior Secundo

patet intencionem Augustini
Idem tercio apparet quia non solum

intelligit ibi quod corpus animatum

accipiat speciem per animam, sed
de omni corpore intelligit. Unde
subdit quod corpus nullum sit, nisi
accipiendo speciem per animam.
Constat autem

Correctorium « Circa » 183-84

Quod autem ista fuerit intentio

Augustini patet plane ex tribus :

Primo ex suo medio per quod ipse
concludit animam praebere corpori
speciem quia anima est Deo

propinquior quam corpus et in or-
dine naturali superior. Unde dicit
De immortalitate animae : Anima
tanto prior et notior <1. nobilior)
quanto Deo propinquior Tertio
apparet haec esse intentio Augu-
stini, quia non solum dicit quod

corpus animatum accipiat esse et

speciem per animam, sed dicit idem
de omni corpore. Unde subdit:
Corpus enim nullum est, nisi
accipiendo speciem. Constat autem

Die literarische Abhängigkeit zwischen beiden Texten ist so offenbar,
daß ich darüber kein Wort zu verlieren brauche. Wem kommt aber
die Priorität zu Für De unitate spricht schon der Umstand, daß in
ihr nur von der Schrift De immortalitate animae die Rede ist, während



12 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

im Correctorium wenigstens viermal auch der Liber sextus musicae
erwähnt wird ; also wohl ein vorgeschritteneres Stadium der Lösung.
Die Priorität von De unitate wird durch folgende Erwägung zur Gewißheit.

Im Correctorium werden drei Gründe dafür angekündigt, daß die
gegebene Erklärung die Absicht Augustins wiedergebe. Quod autem
ista fuerit intentio Augustini patet plane ex tribus. Es folgt aber
auf ein « Primo » unmittelbar ein « Tertio ». Der Herausgeber macht
darauf aufmerksam, daß in sämtlichen 9 Hss. das « Secundo » fehlt.
Wir müssen also wohl annehmen, daß es auch im Urtext ausgefallen
ist. Wie ist der Irrtum zu erklären Johannes hatte in seiner Vorlage
Primo, Secundo, Tertio. Absichtlich ließ er den zweiten Grund aus und
setzte anderes in die Lücke ; er vergaß aber in der Ankündigung und

später « tribus » und « Tertio » zu ändern. Ein Rest vom zweiten Punkt
ist übrigens geblieben : die intentio Augustini ist aus dem zweiten Punkt
in den dritten gewandert, wo sie in De unitate nicht stand. Wir haben
also : De unitate war hier die Quelle des Correctorium. Nun schreibt
sich Johannes einen Tractatus de formis zu, auf den er immer wieder
ausdrücklich oder einschließlich verweist ; hier aber hat er einen solchen

Traktat ganz sicher als Quelle benützt. Die Annahme daher, Johannes
habe an dieser Stelle nicht den eigenen, sondern einen fremden Traktat
im Auge, wäre völlig unbegründet, ja töricht. Das Ergebnis lautet also :

Johannes von Paris ist Verfasser des Traktates « De unitate formae » :

« Quoniam veritas ».

Es bleibt noch eine Schwierigkeit zu erörtern, die in Wirklichkeit
eine neue Bestätigung unserer Behauptung ergibt. Johannes sagt (176),
— auf den Einwand betreffs der Einheit des Körpers im lebenden und
gestorbenen Christus und betreffs des Altarsakramentes gäben andere
noch andere Lösungen, wie dies im 18. und 19. Kapitel des Tractatus
de formis ausführlich dargelegt sei. Nun hat aber unser Traktat gar
keine Einteilung in Kapitel. Cod. Vat. 862 ist selbst dort durchlaufend
geschrieben, wo im Text Absätze deutlich hervortreten. Die Lösung
ist einfach. Der Verfasser verweist nicht nur, ähnlich wie im
Correctorium, häufig auf andere Teile seiner Schrift durch ein dictum est

supra (84vb), est superius reprobatum (87rb, 89rb), ostensum est supra
(87vb), sicut alibi habet videri (89vb) ; er sagt auch, daß sein Traktat
in Artikel oder Kapitel geteilt war : Et per ea que dicta sunt superius
V articulo (84vb) ; Sed tunc statim arguetur ex prius dictis 17 c[apitulo]
prime partis de vegetativo simplici (92va) und Ad illud de equivoca-
cione canis et belue patet per ea que supra dicta sunt prima parte c. 1



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 13

(92vb). Unsere Hs., die sich überhaupt nicht durch Sorgfalt und
Genauigkeit auszeichnet, hat also die Einteilung einfach fortgelassen.

3. Einige Angaben zur Datierung der Schrift

Es wäre recht wertvoll, wenn wir unseren Traktat De formis
möglichst genau in den weiten Komplex der Schriften, die das Formenproblem

behandeln, einordnen könnten. Leider haben meine

dahingehenden Bemühungen ob der Menge der noch ungedruckten Quästionen
und Traktate nur in sehr beschränktem Maße Erfolg gehabt. Ich teile
die Ergebnisse mit, die vielleicht andere weiterführen werden.

Zunächst das Verhältnis zum Correctorium « Circa ». Als Johannes
den Artikel 30 des Correctorium (176) : Utrum in homine sit una forma
substantialis schrieb, da hatte er den Traktat verfaßt. Denn er sagt :

Aliter etiam dicunt alii, quod secundum substantiam alibi diffusius est
dictum Tractatu de formis cap. 18 et 19, ferner (f. 180) : ad opinionem
eorum qui dicunt quod elementa sunt in mixto secundum substantiam,
dictum est alibi diffusius. Dies wird noch bekräftigt durch die Bemerkung

im Artikel 48 (249) : Superius est sufficienter improbatum, et
sufficienter in Tractatu de formis. Wenn er im gleichen Artikel (184)

sagt : ut habet diffuse videri alibi und früher schon im Artikel 26 (143) :

sicut alibi ex intentione habet videri, so ist dies keine Schwierigkeit ;

denn habet videri braucht nicht auf die Zukunft zu verweisen — dieser

Brauch ist z. B. bei Albert dem Großen ganz gewöhnlich. Bedenklicher
ist eine Stelle im Artikel 39 (217) : Sed illud quod insinuant falsissimum

est, scilicet quod ante generationem sit inchoatio formae generandae
in materia De hoc autem alibi dicetur. Entweder liegt hier eine

TextVerderbnis vor, etwa dicetur für dicitur, oder er hat, was wenig
wahrscheinlich ist, eine andere Schrift im Auge, oder endlich er sieht
hier seinen Traktat als unvollendet an, wie er es in Wirklichkeit stets

geblieben ist.
Es bleibt noch eine andere Stelle zu erklären. Im Artikel 28 (161)

bemerkt er zum Schluß : De ista vero causa individuationis et multipli-
cationis fiet sermo alibi amplior ex intentione. Schon vorher hat er

gesagt (160) : Quidquid sit de causa individuationis, quia forte, ut alias
habet videri, non est idem principium seu causa individuacionis et
multiplicationis individuorum. Die hier angedeutete Frage wird im
Trakt-at erörtert. Anderseits ist die Beziehung auf die Zukunft
eindeutig klar. Entweder nimmt man an, daß Abfassung des Correctorium



14 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

und Traktates nebeneinander hergingen, was durchaus möglich ist, daß

jedoch etwa mit Artikel 30 die erste Redaktion des Traktates
abgeschlossen war, oder aber man stützt sich auf eine andere Möglichkeit.
Im Katalog des Ludwig von Valladolid 1 wird dem älteren Johannes
Pungensasinum von Paris neben einem Traktat De unitate formarum
auch eine Schrift De principio individuationis zugeschrieben, während
unter den Werken des Johannes Quidort keine Werke dieser Art sich
finden. Da zur Zeit des älteren Johannes diese Probleme noch wenig
ausführlich behandelt wurden, so ist es recht wahrscheinlich, daß hier
eine Verwechslung der beiden Johannes vorliegt und die Werke des

jüngeren zum älteren gewandert sind. Dann aber könnte Quidort an
der Stelle auf eine beabsichtigte eigene Schrift De principio individuationis

hinweisen, die freilich bis heute völlig unbekannt ist. Es bliebe
dann nur ein gesichertes Ergebnis. Als Johannes Artikel 30 seines

Correctorium schrieb, war der heute erhaltene Traktat De formis im
wesentlichen vollendet.

Wann aber ist das Correctorium « Circa » verfaßt Meines Erachtens
stehen wir trotz den Untersuchungen von P. Glorieuxa, J. P. Müller 3

und R. Creyten 4 betreffs der beiden Correctoria « Quare » und « Circa »

noch auf sehr schwankendem Boden, so daß eine umfassende

Neuuntersuchung notwendig wäre. Ich kann in dieser Arbeit nur den einen

oder anderen Punkt obenhin berühren. Eine Angabe von Müller5
scheint besonders bestechend. Der heute verschollene Cod. 277 der
Dominikanerbibliothek San Giovanni e Paolo in Venedig enthielt das

Correctorium « Circa » in seiner heutigen Form. Nach einer Angabe
von J. B. de Rubeis 6, der selbst die Hs. gesehen hat und die Titel der
einzelnen Artikel angibt, steht vor dem Verzeichnis der Artikel eine

1 H. Chr. Scheeben, Die Tabulae Ludwigs von Valladolid im Chor der
Predigerbrüder von St. Jakob in Paris : ArchFPraed 1 (1930) 257.

2 Le Correctorium Corruptorii « Quare », Le Saulchoir (Kain) 1927, XLIV-LV.
Répertoire des maîtres en théologie de Paris au XIIIe siècle ; Bernard de Trilia
ou Jean de Paris RevScPhilThéol 19 (1930) 469-474. Ich bedauere es, daß
Glorieux seine nicht selten höchst unsicheren chronologischen Konjekturen in das

so wertvolle Repertorium aufgenommen hat. Sie gehen von dort in die mehr
populäre Literatur über, in der sie sich eines blühenden und langwährenden Daseins
erfreuen werden.

3 Le Correctorium Corruptorii XXXIV-XXXVII.
4 Autour de la littérature des Correctoires : ArchFPraed 12 (1942) 313-316.
6 Ed. XXI.
6 Dissertationes de gestis et scriptis S. Thomae Diss. 25. Ed. Leonina Operum

S. Thomae, 1, CCLXIX.



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 15

längere Berechnung der Zeitalter vom Weltanfang bis zum Jahr 1285.

Sie schließt : A Christo usque modo (Pascha fuit videlicet 7 exeunte

Martio) 1285 : summa 6775. Usque in finem mundi incertum habemus

numerum. Daraus schließt Müller1 mit De Rubeis, daß diese Hs. vor
1285 geschrieben ist und somit das Correctorium in seiner jetzigen
Gestalt damals vorhanden war. Diese Erklärung ist an und für sich

möglich ; sie ist aber alles andere eher als zwingend. Niemand kann
den Tatbestand heute nachprüfen. Ein Teil der Hs. mit dem Brief, den

Petrus de Palude, Patriarch von Jerusalem (seit 1329), an den Magister
generalis seines Ordens Hugo de Balsa (seit 1333) sandte, ist jedenfalls
bedeutend jünger. Die Notiz steht vor dem Verzeichnis der Fragen.
Hat man für das Inhaltsverzeichnis ein älteres Blatt, das schon eine
Notiz enthielt, aus Sparsamkeitsrücksichten benutzt oder ist die Notiz
mit dem Verzeichnis gleichzeitig Aber auch wenn sie gleichzeitig ist,
so bleibt die offene Frage : Hat der Schreiber die Notiz selbst verfaßt
oder hat er nur eine ältere Zusammenstellung abgeschrieben Wenn es

nur die einfache Angabe der Zahl 1285 wäre, so hätte die zweite Annahme
keine Grundlage. Da es sich aber um die Angabe der Weltzeitalter
handelt, so ist es durchaus möglich, daß er eine ältere Berechnung, die
ihn interessierte, nur abgeschrieben hat. Aus der Zahl allein, die zudem

mit der übrigen Rechnung nicht stimmt — es müßte 1279 sein — läßt
sich deshalb nichts irgendwie Sicheres erschließen. Damit wankt aber
das Fundament aller bisherigen Berechnungen, und es ist freier Boden

für neue Untersuchungen gewonnen.
Aber Johannes scheint seinen Sentenzenkommentar zu zitieren.

Dieser aber stammt aus den Jahren 1284-86 2 oder gar 1282-843. Darauf
ist zu sagen : Wenn Johannes im Artikel 47 bei der Frage nach der

Glückseligkeit zweimal (S. 242 und 243) auf eine andere Behandlung
des Problems hinweist, so halte ich es mit Müller 4 für durchaus
wahrscheinlich, freilich bei dem traktatenfrohen Johannes nicht für sicher,
daß hier der Sentenzenkommentar gemeint ist. Eine Kontrolle durch
eine Hs. des Kommentars ist mir nicht möglich. Ist jedoch die frühe

Datierung des Sentenzenkommentars so sicher Sie beruht bisher

einzig und allein auf einer Konjektur von P. Glorieux5, daß Johannes

1 Ed. XXXIV. 2 P. Glorieux, RevScPhTh 19, 473.
3 Ed. Müller, XXXV. 4 A. a. O. XXXIII.
5 Un mémoire justificatif de Bernard de Trilia : RevScPhTh 17 (1928) 405-

426; 18 (1929) 25-58. Bernard de Trilia ou Jean de Paris: RevScPhTh 19 (1930)
469-474.



16 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

respondens in einem Quodlibet des Nicolaus von Bar gewesen sei. Man
müßte damit die für einen Baccalarius der Provinz Francia höchst
befremdende Tatsache in den Kauf nehmen, daß Johannes, der erst
1304 Magister wurde, fast 20 Jahre auf das Magisterium hätte warten
müssen. Selbst ein Anstoß, den er etwa erregt hatte, genügt da nicht
zur Erklärung. Man vergleiche etwa Durandus, bei dem die Wartezeit

nur etwa 4 Jahre betrugL Es ist auch Folgendes bei der Datierung
des Correctorium zu beachten. Müller2 weist darauf hin, daß unser
Correctorium unvollständig geblieben ist und daß verschiedene Lücken

von anderen aus dem Correctorium « Quare » aufgefüllt wurden. Warum
läßt ein Mann, der die Feder so gewandt führt, eine Schrift mehr als

20 Jahre unvollendet liegen Warum läßt ein so selbständiger Mann

andere an dem reifen Erzeugnis seines Geistes herumdoktern Ist es

nicht viel natürlicher anzunehmen, daß Correctorium und damit auch

De unitate erst in den letzten Lebensjahren, also etwa um 1300

entstanden sind und daß er beiden — denn auch De unitate hat einen

nicht zu Ende geführten Nachtrag — im Drang der politischen Ereignisse

und persönlichen Kämpfe nicht die letzte Ausgestaltung geben

konnte Johannes griff mit seinen Schriften De adventu Christi und

De adventu Antichristi in die Kontroverse um Arnald de Villanova
ein 3 ; er war im Streit zwischen Philipp dem Schönen und Bonifaz VIII.
publizistisch tätig 4

; er hatte sich selbst wegen seiner Eucharistielehre
und wohl auch wegen seines Sentenzenkommentars zu verteidigen5.

Das alles sind Wahrscheinlichkeiten. Lieber wären uns feste
Tatsachen, die eine wirklich sichere Datierung von De unitate und des

Correctorium ermöglichten. Ich habe den Weg der Zitationen versucht,

1 Vgl. /. Koch, Durandus de S. Porciano O. P. : Baeumker Beiträge 26,

Münster 1927, 402.
2 Le correctoire XXXVII.
3 Über diese Kontroverse und die Anteilnahme an ihr von Seiten Pariser

und Oxforder Magistri werde ich bald nach meist ungedruckten Quästionen und
Traktaten berichten können.

4 Vgl. R. Scholz, Die Publizistik zur Zeit Philipps des Schönen und Bonifaz

VIII. : Kirchenrechtl. Abh. 6-8, Stuttgart 1903, 275-333.
5 Diese Verteidigungsschrift ist leider heute verloren. Sie umfaßte in Cod. 147

der Stadtbibliothek Bordeaux nicht weniger als 12 Blätter. Auf f."448v (heute 4v)
steht nämlich die Notiz : Ibi autem incipit lectura fratris Jo. Par. super quatuor
libros sentenciarum et finietur in CC°LXXVI°, ubi incipit exposicio articulorum,
qui impositi fuerunt fratri Jo. Par., quando legit sentencias, et durât usque ad
CCLXXXVIII fol. Sie kann nicht identisch sein mit dem Mémoire Justificatif
Glorieux' in Cod. Mazarine 3490, das kaum 5 Kolumnen zählt. Diese Schrift hat
vermutlich bei der Verteidigung Johanns in Bordeaux 1306 eine Rolle gespielt.



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 17

aber ohne allzu großen Erfolg. Es finden sich reiche und genaue Zitate
aus Aristoteles, Averroes, Avicenna Algazel, die den ehemaligen Magister

artium, der auch eine Vorliebe für das Werden der Stoffe und
für Embryologie hegt, verraten. Aber von jüngeren Autoritäten und
Magistri wird nur Albert der Große mit seiner Physik und De natura
et origine anime wenigstens einschließlich genannt1. Ägidius von Rom
und Heinrich von Gent, die Protagonisten der ersten Zeit, sind der
Sache nach bekannt, so Ägidius mit seinem corpus mathematicum oder
den dimensiones als corporeitas, die unmittelbar in der materia prima
wurzelt, oder Heinrich mit der forma corporeitatis in allen Lebewesen.

Indessen konnte ich ein wörtliches Zitat bisher nicht auffinden. Ebenso

erging es mir bei einer Reihe anderer Entlehnungen, die offenbar sogut
wie wörtlich sind. Letzteres scheint mir anzudeuten, daß die Literatur
zum Formenproblem noch reicher war als sie bis jetzt bekannt ist,
dann aber auch, daß unser Traktat nicht dem Anfangsstadium der
Kontroverse angehört.

Nur in einem Punkte hatte ich mehr Erfolg, insofern als ich mit
sehr großer Wahrscheinlichkeit eine Abhängigkeit von den beiden
Schriften De productione formarum und Contra pluralitatem formarum
des Thomas von Sutton feststellen konnte. Vergleichen wir De
productione formarum mit De unitate formae, so fällt sofort die große
Ähnlichkeit im Aufbau in die Augen. In De productione werden gleich
zu Anfang zwei entgegengesetzte Ansichten einander gegenübergestellt.
Nach den einen entstehen alle Substanzen, auch die Tag für Tag
werdenden, durch Schöpfung ; sie kommen also gänzlich von außen.
Nach den anderen sind sie zwar verborgen, aber vollständig im Subjekt
vorhanden ; sie werden nur aus der Verborgenheit ans Licht geführt
(latitatio formarum). In der Mitte zwischen beiden steht eine dritte
Meinung, die auch dem Subjekt bei der Zeugung eine Rolle zuteilt.
Avicenna, Algazel, Plato und andere nehmen zwar Spender der Formen
(datores formarum) oder eine Idee als Ursprung an ; sie lassen diese

aber nicht ohne die Materia wirken. Neben ihnen, gleichfalls in der
Mitte zwischen den beiden ersten Erklärungen steht Aristoteles mit
seiner eigenen Theorie. Nicht die Form wird, sondern das Ganze (com-
P°situm) aus Materie und Form. Die Form ist zwar der Potenz nach

1 V 88va wird bei einer Meinung am Rande bemerkt: Modus dicendi
Alberti ftlagni primo Phisicorum de incoacione formarum. Die Richtigkeit der
Randbemerkung beweist der folgende Satz des Textes : Tarnen aliter ipse ponit
in libello suo De natura et origine anime, c. 3 in fine.

Divus Thomas o



18 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

in der Materie, aber nicht irgendwie real, in unvollkommenem Zustand.
Diese Theorie hat eine doppelte Auslegung gefunden. Die einen sagen :

die Essenz, nicht das Esse ist vorher in der Materie ; die anderen

dagegen : es ist nichts von der Form zuvor da, sondern nur die Aufnahmefähigkeit

der Materie. Die erste Auslegung teilt sich abermals. Sutton
geht nun so voran, daß er alle anderen Auslegungen des Aristoteles
außer der letzten als sachlich unmöglich ausschließt. Er kann dann

zu Schluß die anderen Auslegungen des Aristoteles nochmals aufzählen
und siegesbewußt verkünden (Cod. Ottob. 198 f. 222vb) : Patet autem
intuenti quod hec sola via potest esse sentencia Aristotelis, quia solum
sic possumus dicere quod forma inducatur in materia, cum prius non
esset et cum hoc quod forma non fiat, quorum utrumque est de

sentencia Aristotelis. Patet eciam quod secundum istam viam faciliter
vitantur omnia inconveniencia.

Johannes hat nun, soweit das verschiedene Thema dies gestattet,
— er handelt nicht nur über den Ursprung der Formen, sondern über
das Einheitsproblem im allgemeinen —, ganz den gleichen Aufbau. Der
Ausgangspunkt ist derselbe. Zwei Irrtümer stehen einander gegenüber.
Die einen sagen, daß die Formen vor der Zeugung in den Dingen
vollständig und wirklich existieren und nur offenbar gemacht werden ; die

anderen dagegen behaupten, wie die Platoniker und Algazel, daß die
Formen durch eine höhere Macht von außen eingeführt werden.
Dazwischen liegen nun die Vermittlungsversuche. Nach der einen Ansicht
existieren die generischen Formen schon vorher in der Materie, die
Differenz wird durch die Zeugung hervorgebracht ; nach den anderen

existieren auch die spezifischen Formen vorher, aber in unvollkommenem
Zustand ; sie werden durch die Zeugung zur Vollkommenheit geführt.
Beide Ansichten werden als unmöglich dargetan. Nur ist bei Johannes
die Ausführung viel umfassender ; es werden manche Teilprobleme
erörtert, die Sutton nicht berücksichtigt. Er faßt dann zusammen
f. 88rb : Ex predictis apparet ergo esse falsam opinionem ponencium

plures formas et sie modus primus mediandi inter duos errores annume-

ratos a prineipio inconveniens est. Unde videndum est de alio modo

(f. 88va) mediandi superius tacto, scilicet de formali inchoacione, quam
aliqui <ponunt>. Er schließt dann triumphierend f. 92ra : Sic ergo patet
perfecte : non necessario concludunt formales inchoaciones esse. Ex quo
apparet quod uterque modus mediandi inter duos errores antiquorum
de formis superius in prineipio huius tractatus positus non est (conveniens

?> sed conveniencius item <1. inter) utrumque errorem mediatur



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 19

secundum modum nostre opinionis, que nec plures formas ponit in
eodem nec ponit inchoacionem eiusdem forme.

Diese Übereinstimmung im Aufbau ist, wie jeder sieht, so groß,
daß es schwer sein wird, eine direkte Abhängigkeit zu leugnen. Ein
anderes Moment kommt verstärkend hinzu. In der näheren Erklärung
der Einheit der Form herrschte damals in der Schule von Thomas

keineswegs Übereinstimmung. So nahm Robert von Orford eine
Präexistenz der Essentia an ; Ägidius von Rom und Richard von Knapwell1
traten für die « dimensiones interminatae » ein. Thomas von Sutton
dagegen und Johannes von Paris lehnen beides mit Entschiedenheit ab

und vertreten eine unmittelbare Verbindung der Form mit der Materie.
Eine letzte Tatsache bringt die Abhängigkeit Johannes von der

Schrift Contra pluralitatem formarum des Sutton an die Grenze der
Gewißheit. Wilhelm de la Mare hatte im 31. Artikel seines Correctorium
die Behauptung aufgestellt, daß Augustinus im ersten Buch der Retracta-
tiones c. 58, seine in De immortalitate animae geäußerte Meinung widerrufen

habe, daß nämlich die Seele als Form das Körpersein verleihe2.
Im Correctorium « Quare » wird darauf kurz geantwortet, Augustinus
widerrufe nur als « temerarie dictum », daß die Seele als Wirkursache
das Körpersein verleihe, nicht aber, daß sie dies als Formalursache tue3.
Diese Lösung wird nun in dem noch nicht veröffentlichten Schlußteil

von Contra pluralitatem formarum (Cod. Vat. Ottob. 184 f. 234v)
eingehend begründet. Nachdem Sutton den erhobenen Einwand gebracht
hat, erklärt er zunächst die Ansicht der Platoniker vom stufenweise

Hervorgehen der Dinge aus Gott, nach der am Ende der Reihe die
Seele den Körper hervorbringe. Aus dieser Anschauung heraus habe

Augustinus bewiesen, daß die Seele nicht in den Körper verwandelt
werde. Aus der Begründung aber dieser letzten Behauptung gehe klar
hervor, daß Augustin damals glaubte, die Seele verleihe als Wirkursache
das Sein. Dieses habe er widerrufen, nicht aber daß die Seele als Formalursache

das Körpersein gebe. Somit bestehe kein Widerspruch.
Ganz dieselben Gedanken, nur noch schärfer formuliert und in

selbständiger Widergabe, wie wir es bei Johannes aus seinem Correctorium

1 Diese Tatsache neben anderen bestimmt mich, den von Glorieux als
Verfasser des Correctoriums « Quare » vorgeschlagenen Richard abzulehnen. Dort
wird das Gegenteil aufgestellt. In anderem Zusammenhang muß die Frage von
neuem behandelt werden.

2 Ed. Glorieux, 131.
3 A. a. O. 138 f.



20 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

kennen, und mit neuer Nachprüfung am Urtext finden wir in De unitate
formae wieder. Ich setze nur einige Texte nebeneinander.

Contra pluralitatem f. Ottob. 184
f. 234v

Manifestum est quod Augustinus
ibidem intendebat quod species tri-
buitur corpori per animam effective

et hoc manifeste sonant verba

sua, que retractat. Non enim

solum dicit <quod> per animam

[quodj corpus est et subsistit et

animatur Secundum istam ergo
opinionem Augustinus libro De im-
mortalitate animae probat quod non

mutatur in corpus, ut sic moriatur
tali racione : Anima propinquior
(235r) est summe essende secundum

ordinem nature, quam corpus, quia
anima est nobilior corpore. Sed

nobiliora in entibus tradunt spe-
ciem inferioribus naturali quodam
ordine.

De unitate f. Vat. 862 f. 85vb

Fuit enim intencio sua <i. e.

Augustini) quod anima prebet
corpori speciem suam effective, non
formaliter, ita quod ah anima, a

qua corpus animatur, subsistât
effective Concludit enim animam
prebere corpori speciem ex eo
quod ipsa est per naturam Deo

propinquior et similiter nobilior
omni corpore. Secundo patet in-
tencionem fuisse Augustini ex eo

quod ex hoc concludit. Quia enim
anima prebet corpori speciem ut
<1. et> Deus per animam,
concludit quod anima non convertitur
in corpus, quia superiora eo quod
prebent inferioribus speciem, non
addunt <1. adimunt) suam
speciem.

Die gemeinsamen Augustinustexte habe ich als nicht beweisend

übergangen, da Johannes nachweislich auch aus Augustinus selbst

geschöpft hat. Aber auch so ersieht man leicht die nahe Verwandtschaft
beider Texte. Dieselbe These, die fast mit den gleichen Worten formuliert

wird. Der gleiche Beweis für die Erklärung durch eine Wirk-
ursächlichkeit — Augustinus gebraucht den Ausdruck effective und
formaliter nicht —. Nur hat Johannes aus dem Beweismaterial bei

Thomas von Sutton einen ersten Beweis ex « quo » concludit
ausgesondert, um alsdann wie Sutton einen zweiten Beweis ex eo « quod ex
hoc concludit » aufzustellen. Aus erneutem Studium der Augustinustexte

ergibt sich ihm ein dritter Beweis, der bei Sutton fehlt. Johannes
hat offenbar ein fortgeschritteneres Stadium des Beweises, so daß
De unitate nach Contra pluralitatem einzuordnen ist. Absolut möglich
ist ein Zwischenglied zwischen beiden. Da jedoch ein solches durch
nichts gefordert wird, so bleibt als allerwahrscheinlichste Annahme die



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 21

unmittelbare Abhängigkeit des Traktates De unitate von den beiden
Schriften des Thomas Sutton.

Wann aber sind diese beiden Schriften entstanden Diese Frage,
die hier nur berührt werden kann, hängt von der Datierung des Correc-

torium « Quare » ab. Denn beide werden in ihm, wie anderwärts zu
zeigen ist, ausführlich zitiert. Dieses aber ist in seiner ersten Redaktion

jedenfalls kurz vor 1292, dem Todesjahr Pechams entstanden1. Viel
weiter darf man nicht hinaufgehen, da Thomas von Sutton erst in den

letzten Jahren des dreizehnten Jahrhunderts (um 1298) Magister regens
wurde 2 und es sehr unwahrscheinlich ist, daß er bereits lange vorher
größere Werke verfaßte.

Noch eine andere Erwägung kann uns wenigstens indirekt einer

Datierung näher bringen. Nach allem, was wir bis jetzt wissen, ist es

Heinrich von Gent in seinem Quodlibet 9 q. 8 gewesen, der zuerst in
größerer Ausführlichkeit den patristischen Beweis gegen die Einzigkeit
der Wesensform im Menschen geführt hat. Dies Quodlibet ist aus dem

Jahre 1286 (Ostern)3. Bei Behandlung der erwähnten Retractatio
Augustins betreffs De immortalitate animae bringt Heinrich als erster
auch eine Retractatio des liber VI De musica. Außerdem hat er eine

eigene Erklärung : Augustin hat seine frühere Erklärung nicht als

falsch, sondern nur als zweifelhaft bezeichnet. Nun läßt sich bei Johannes
Folgendes beobachten. In De unitate formae offenbart er weder eine

Kenntnis der Lösung Heinrichs noch der Retractatio von De musica.

Im Correctorium dagegen setzt er die Lösung Heinrichs an die erste

Stelle, um freilich alsdann der eigenen Lösung den Vorzug zu geben 4.

1 Abweichend von Glorieux sehe ich im Correctorium « Quare » ein Werk
des Thomas von Sutton und glaube, daß die Überlieferung ASV, in der der Dominus
Cantuariensis fehlt (S. 206), die ursprüngliche ist; denn diese Redaktion geht
mit den Hss. von Contra pluralitatem zusammen. Da jedoch auch unter dem
aliquis der ersten Redaktion sehr wahrscheinlich Pecham zu verstehen ist, so
bleibt die Datierung vor 1292 gut begründet.

2 Vgl. Little-Pelster, Oxford Theology and Theologians, Oxford 1934, 272.
3 Vgl. E. Hocedez, Richard de Middleton, Spicilegium Lovaniense 7, Louvain-

Paris 1925, 479.
3 Ed. Ven. f. 92r : Sed hoc non, quia sentiret hoc esse falsum. Sed quia

non certitudinaliter novit hoc esse verum Retractando quaedam dicta in
libro Musicae dicit sic : animal esse istum mundum, sicut Plato sensit aliique
philosophi plurimi, nec ratione certa indagare nec divinarum scripturarum aueto-
ritate persuadere posse cognovi.

1 Ed. Müller, 182 : Ad auetoritatem Augustini dicendum quod posset dici
quod hoc non retractat quasi falsum, sed dicit quod temere dictum est, quia sibi
dubium et indiscussum est Ecce quod illam retractationem retractat vel



22 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

In diese selbst führt er De musica als erweiterndes Moment ein h Aus
dieser Tatsache müssen wir wohl folgern, daß Johannes unterdessen auf
direktem oder indirektem Wege Kenntnis von der Erklärung Heinrichs

gewonnen hat. Das Correctorium « Circa » wäre also frühestens 1286

verfaßt und deshalb auch De unitate oder höchstens noch etwas früher.
Es wäre aber vollständig verfehlt, das Correctorium nun deshalb ins

Jahr 1286 zu verlegen. Die Quodlibeta Heinrichs und insbesondere

unsere Frage sind so sorgfältig und weitläufig ausgeführt, daß sie

unmöglich so gehalten werden konnten. Ihre Ausarbeitung erforderte

geraume Zeit. Ferner bleibt es höchst zweifelhaft, ob Heinrich jedes

Quodlibet einzeln veröffentlichte. Die handschriftliche Überlieferung,
die zwei Gruppen 1-7 und 8-15 unterscheidet, spricht ebenso wie die

Analogie mit anderen Quodlibeta eher dagegen. Wir müßten deshalb

bis etwa 1291 oder 1292 hinaufgehen, um den Termin der Veröffentlichung

zu finden. Und selbst dann braucht Johannes die ziemlich
verborgene Stelle nicht gleich am ersten oder zweiten Tag nach der

Veröffentlichung gekannt und verwendet zu haben. Wir kämen also

auch auf diesem Wege für De unitate und damit auch für das Correc-

torium frühestens nach 1286, viel wahrscheinlicher aber in das letzte

Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts.

4. Übersicht über den Inhalt des Traktats

Unsere Schrift ist besonders deshalb von Wichtigkeit, weil sie eine

Gesamtdarstellung der mit dem Einheitsproblem der Form verbundenen

Fragen gibt und zwar vom Standpunkt eines bis ins Letzte konsequenten
Verfechters der Einheit, und ebenso weil sie die bei Freunden und
Feinden der Einheit sich findenden Schattierungen der Meinung
sorgfältig aufzeichnet. Die letzten besonders möchte ich, soweit eine sehr

gedrängte Übersicht dies gestattet, vermerken. Sie können zu einer
umfassenderen Kenntnis der ganzen Kontroverse dienlich sein.

Die als Irrtümer der Alten gezeichneten Ansichten sind : Die
vollendeten substanziellen Formen liegen von vornherein in der Materie,
und dem gegenüber : Die natürlichen Formen kommen ganz von außen
entweder durch Teilnahme an den getrennt existierenden Formen oder

saltem exponit illud incomplexum « temere », non quia falsum, sed quia dubium.
Tarnen potest dici quod illa retractatio in nullo est contra propositum nostrum.
Darauf folgt der Beweis aus De unitate.

1 A. a. O. 183.



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 23

durch wirkursächliche Tätigkeit Gottes oder der Intelligenzen (f. 74r).
Von den Modernen, die die Mitte einhalten wollen, sagen die einen, das

Wesen der Dinge sei aus mehreren Formen zusammengesetzt, der
Gattung und der Differenz. Die Gattungsform existiert zuvor in der

Materie, während durch die Zeugung die Differenz hinzukommt und
damit die Gesamtform verwirklicht wird. Die anderen behaupten, die

spezifischen Formen haben zuvor ein unvollkommenes Sein in der
Materie und werden durch eine äußere Wirkursache aus der Potenz
in den Akt überführt (f. 74r). Beiden Ansichten gegenüber vertritt
Johannes erstens die völlige Einheit der Form, und zwar in allen Dingen,
und zweitens, daß der spezifischen Form in der Materie weder ein Anfang
der Form noch eine aktive Potenz voraufgeht. Außerdem will er
darlegen, daß seine Lehre von der Einheit nichts Glaubenswidriges enthält.
Um den Vertretern mehrerer Formen den Boden zu entziehen, führt
Johannes zuerst den Beweis, daß die Form der Gattung und der Art
nicht real verschieden ist (74ra). Sie kommt durch die vergleichende
Tätigkeit des Verstandes zustande, der in mehreren Arten das Gemeinsame

betrachtet. Die Arten unterscheiden sich nur durch die größere
oder geringere Annäherung an die erste Wirklichkeit (ff. 74r-75r). Ein
zweites Fundament der Pluralisten : Die Formen der Arten können eine

größere oder geringere Vollkommenheit (magis et minus) zulassen.

Antwort : Das ist unmöglich, da ein Ding nicht mehr oder weniger zu
einer Art gehören kann. Auch ein Wachstum durch größere Teilnahme

an der Ausdehnung ist unmöglich ; denn das Steinsein ist unter jeder
Ausdehnung dasselbe. Es würden ferner die Individuen sich nur durch
die Lage der Materie und die Anteilnahme an der Ausdehnung
unterscheiden, was unter Bischof Stephan verurteilt wurde (ff. 75r-76r).

Im Zusammenhang wird das Individuationsproblem der Formen
erörtert. Nach Averroës werden nicht die Formen in sich geteilt,
sondern « per accidens » durch die « dimensiones interminatae ». Diese

folgen der Körperform, die nie von der ersten Materie sich trennt, dann

erst tritt die spezifische Form hinzu (f. 76r-v). Averroës wird abgelehnt,
da aus seiner Ansicht die Mehrheit der Formen folgt. Andere erklären
Averroës dahin, daß seine « dimensiones interminatae » zwar der
spezifischen Form vorausgehen, daß sie aber mit Eintritt der letzten Form
verschwinden und durch die bestimmte Ausdehnung ersetzt werden.
Antwort : Das ist richtig, gibt aber nicht die Ansicht des Kommentators,

sondern jene des Avicenna (f. 76v-77r).
Andere wieder nehmen als Zwischenglied zwischen Materie und



24 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

Form eine von der Materie verschiedene aktive Potenz an. Da sie als
Akzidens eine substanzielle Form voraussetzt, so ergeben sich auch hier
für jedes Individuum zwei substanzielle Formen (f. 77r-v). Antwort :

Es wird der Beweis geführt, daß sich die Form ohne Mittelglied mit
der Materie vereint. Die Dispositionen gehen der Einführung der neuen
Form voraus, werden aber mitsamt der alten Form im Augenblick, da
die neue Form eintritt, abgeworfen. All dieses wird eingehend begründet,

und damit ist nach den Worten des Verfassers vielen Beweisen

für die Mehrheit von vornherein die Antwort erteilt.
Nun geht er an die « Substanz » der gegnerischen Ansicht heran.

Er scheidet die Pluralisten in mehrere Klassen : Die einen vertreten
eine Mehrheit in allen Dingen ; sie werden magni genannt —
Bonaventura gehört zu ihnen. Andere behaupten eine Mehrheit wenigstens
in den « mixta », andere endlich wenigstens in den belebten Wesen. Die
ersten unterscheiden die Form der Substanz, die Körperform,
wodurch das corpus mathematicum entsteht, endlich die verschiedenen

physischen Formen. Die Körperform bleibt bei allen Verwandlungen
(f. 78r-v). Gegen das Gemeinsame bei allen Angehörigen dieser Klasse

wird das Hauptargument aller Unitarier ins Feld geführt : Die Form

gibt das Sein des Dinges. Jedes Ding hat aber nur ein Sein. Außerdem

wird betont, daß nach vielen Philosophen, z.B. Avicenna, die Formen der

Gattung und der Art identisch sind (f. 79v-80r). Es folgt die Widerlegung

jener, die wenigstens für alle « mixta » eine Mehrheit der Formen

behaupten (f. 80r-v). Sie stützen sich darauf, daß überall, wo die
Eigentümlichkeiten dieselben sind, auch die tragenden Formen dieselben sein

müssen. Johannes leugnet, daß die Eigentümlichkeiten die gleichen
sind ; sie werden in den mixta temperiert. Außerdem kann die höhere

Form, was die niedere vermag. Aristoteles ist gegen das Verbleiben
der Formen.

Nunmehr geht er zu jenen über, die wenigstens in allen Lebewesen

mehrere Formen annehmen (f. 81r). Nach ihnen sind Lebendes und
Totes konträre Gegensätze. Diese aber müssen ein gemeinsames Subjekt
haben : die Körperform. Ferner ist die Seele die Form des organischen

Körpers. Bei dieser Klasse nun setzt die theologische Beweisführung

gegen die Einheit ein, die den Sturmbock gegen die Unitarier abgab.
Die Einheit ist gegen die Lehre von der Identität des Leibes Christi
im Grabe und im Leben (f. 81vb). Wenn die Seele die einzige Form
ist, so bleibt die Materie im Grabe entweder ohne Form, was nicht
angeht, oder sie erhält eine neue Form ; dann ist der Körper und das



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 25

Fleisch Christi nicht der Zahl nach dasselbe, was gegen den Psalmisten :

Caro mea requiescit in spe. Auch wäre die Gottheit einer neuen Natur
und einer neuen Spezies vereint ; also eine neue Annahme unseres
Fleisches. Auch ist diese Theorie gegen die Lehre von der Eucharistie.
Hätte ein Apostel in der Zeit der Grabesruhe konsekriert, so wäre die

Seele als Körperform kraft des Sakramentes dort zugegen gewesen ; sie

war aber in der Vorhölle (f. 81vb).
Bevor Johannes auf die zahlreichen Einwände antwortet (ff. 81r-82r),

schickt er eine Abhandlung über Embryologie im Zusammenhang mit
unserem Problem voraus (82r-84r). Einige sagen, vor Eingießung der
Seele gebe es im Menschen keine andere Seele, sondern nur eine

formende Kraft, die den Körper organisiere und die letzte Disposition
zur Eingießung der vernünftigen Seele herbeiführe (f. 83v). Johannes

spricht sich dagegen aus und tritt für ein substanzielles Lebensprinzip
ein. Jedoch gibt er diese virtus formativa für ein Anfangsstadium zu.

Er beruft sich für die Lebensform auf die Analogie mit der Entwicklung
der Tiere. Die Natur macht keine Sprünge. Man entgegnet, in dieser

Annahme entwickle sich der Mensch aus dem Tiere, das Tier aus der

Pflanze. Einige antworten auf diesen Einwand, im Embryo entstehe

nur die Gattung Pflanze oder Tier, aber nicht eine bestimmte Art der
Pflanze oder des Tieres. Dies wird abgelehnt unter Berufung auf die

Zahl, wo die zweite Einheit schon eine Art ergibt, wenn sie nicht mit
der dritten verbunden wird. Das Pflanzesein ergibt schon eine Spezies,

wenn es nicht weiter bestimmt wird. Daher sagen andere, gestützt auf
das Prinzip, daß Akt und Potenz in derselben Spezies sind : Da der

Embryo auf eine bestimmte Spezies, z. B. Mensch- hingerichtet ist,
empfängt er seine Artbestimmung erst bei Empfang der letzten Form.

Johannes erkennt den Scharfsinn der gegebenen Lösung an, aber

er zieht eine andere vor : Die Form Pflanze gibt zwar eine Spezies,
aber diese Spezies ist unvollkommener als jede andere Form der
Lebewesen. Seine Lösung lautet : zuerst die bildende Kraft, dann Embryo
durch eigentliche Formen (f. 83r-v). Nun erhebt sich die entscheidende

Frage : Bleiben im Embryo bei Hinzutreten der letzten Form die
vorhergehenden (f. 83v). Einige sagen, daß sie bleiben ; denn die Seele als

geistige Form stehe nicht im Widerspruch zu ihnen, es fehle also der
zerstörende Faktor. Wiederum zwei Klassen unter ihnen. Die
Embryonalformen haben nur ein generisches Sein ; durch die letzte Form erhalten
sie das spezifische Sein ; so die einen. Die Formen des Embryo geben
nach Eingießung der letzten Form nicht mehr das spezifische Sein,



26 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

sondern nur das generische ; so die anderen. Sie bleiben der Essenz

nach, nicht dem Esse nach (f. 83v). Auch das wird abgelehnt mit der

Begründung : die Formen verhalten sich wie die Zahlen. Die letzte
Schlußfolgerung lautet (f. 84ra) : Ex predictis ergo potest concludi in
animatis unicam formam substancialem esse sicud in rebus inanimatis.
Ex quo omnes forme precedentes corrumpuntur in adventu ultime.

Nunmehr nimmt er die Beantwortung der zuvor gebrachten
gegnerischen Beweise auf (ff. 84r-87v) ; viele von ihnen sind nach ihm bereits

gelöst. Die ersten 14 Einwände sind der Philosophie entnommen

(ff. 84r-85r) ; die folgenden zumeist der Schrift, den Vätern, der
scholastischen Theologie (ff. 85r-87v). Der Einwand 15, in der Theorie von
der Einheit der Form habe die Reliquienverehrung keinen Sinn, erhält
als Antwort : Sie hat Berechtigung, da die erste Materie die gleiche ist
und einst mit dem Körper verherrlicht wird. Ehrfurcht wird den

Reliquien auch deshalb gezollt, weil sie Leben und Leiden der Heiligen
ins Gedächtnis zurückrufen. Die lange Auseinandersetzung über Augustinus

in der Antwort auf den Einwand 21 wurde bereits erwähnt.
Einwand 25 sagte, die Erbsünde könne nicht übertragen werden, da

für den Träger, ein Akzidens, das Subjekt fehle. Antwort : Die
Erbsünde wird auf dieselbe Weise übertragen wie die von Adam stammende
menschliche Natur. Das geschieht, indem die Seele sich mit dem durch
die Sünde verdorbenen Fleisch vereinigt (f. 86vb)1.

Besonders ausführlich ist die Antwort auf den wichtigsten
theologischen Einwand aus der Identität des Körpers im lebenden und toten
Christus (ff. 86v-87v). Man hat gesagt — offenbar von thomistischer
Seite —, daß die zwei Formen eine Eigentümlichkeit Christi seien. Wenn
auch die Seele die Aufgabe der Körperform übernehmen konnte, so war
diese Form gleichwohl nicht überflüssig in Hinsicht auf die Zeit zwischen
Tod und Auferstehung. Dies wird als unbegründet abgelehnt. Die eigene
Ansicht lautet : Der Leib Christi im Grab und beim Abendmahl waren
der Zahl nach identisch wegen der Gleichheit des Suppositum, aber

nicht identisch der Spezies nach, da die Natur des Körpers verschieden.

1 Die leider unvollständige Antwort auf Einwand 26 sei hier angeführt, da
sie zur Auffindung eines Verfassers dienen kann fol. 86vb : Nota hic de corpore
Christi, ubi primo ponit frivolam solucionem et inprobat, tercio ponit veram solu-
cionem, ibi : « Ideo dicendum est aliter », 3° opponit contra illam solucionem :

« Sed tu dices, 4° opposiciones illas solvit: « Sed hec omnia», 5° inconveniencia
conclusa ex unitate formarum retorquet contra pluralitatem : « Quod autem hoc
inconveniens ».



über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862 27

Der Gegner macht nun verschiedene Gründe geltend, weshalb dies nicht
genüge, da das Fleisch Christi auch der Zahl nach dasselbe sein müsse.

Antwort : Christus hat die Menschheit so angenommen, wie sie ist, mit
allen Folgeerscheinungen, also auch mit dem Tod und seinen Folgen.
Johannes wendet das Argument dann gegen seinen Gegner, der die

gleiche Schwierigkeit zu lösen habe, da zur Körperlichkeit im Tode eine

neue Form hinzuträte. Er betont dabei, daß zwar die göttliche Person

die neue Spezies trage, daß aber keine neue Annahme der Natur stattfinde

; denn die Einigung geschehe nicht um eines neuen Zweckes willen,
sondern zur Erlösung der Menschheit.

Auf den Einwand, durch die Konsekration werde kraft der Worte

nur der Leib Christi gegenwärtig gesetzt, die Seele nur « per concomi-
tantiam » wird geantwortet : Da die Seele « virtute » die Körperform
enthält, so wird sie kraft der Verwandlungsworte insofern gegenwärtig,
als sie diese Form in sich enthält (f. 87vb).

Johannes schließt seine Antworten (f. 87vb). Ex hiis ergo patet
quod ex posicione, que ponit unicam formam in omnibus animatis cor-
poribus nichil sequitur racioni repugnans vel fidei. Tarnen quodsi
<1. ne> pro se ipsa opinio raciones non habens videre <1. videatur) ficta,
in Deo <1. ideo) subiungamus raciones pro ipsa opinione, ut sicut habet

specialem impugnacionem, ita adducamus pro ea speciales raciones. Es

folgen nun einige neue Gründe gegen die Mehrheit (ff. 87v-88r). Damit
schließt der erste Hauptteil (f. 88rb) : Apparet ergo falsam esse opinionem
ponencium plures formas. Der zweite Teil gegen die « formales incho-
aciones et potencie quedam active in materia » ist ungleich kürzer, da

fast alles hieher Gehörige schon vorweggenommen ist (ff. 88r-89r). Die
einen lassen diese Potenzen im mathematischen Körper, der schon die
Form der Substanz und Ausdehnung in sich enthält — sie nennen ihn
auch materia physica prima — ihre Wurzeln haben. Die anderen

erklären : Das Ziel der Zeugung ist nicht die Hervorbringung der Wesenheit,

die schon da ist, sondern nur des vollen Daseins, — so Albert
in der Physik.

Nach Aufzählung der Beweise für diese Ansichten heißt es f. 89rb :

Et iste raciones sunt de valde diversis scripturis collecte et diversis
disputacionibus pro formarum inchoacione. Ad ista dicendum videtur
predictas opiniones esse falsas. Die erste Meinung ist im ersten Teil
schon ausreichend widerlegt, da sie die Verschiedenheit der generischen
und spezifischen Form voraussetzt. Gegen die zweite Erklärung wird
geltend gemacht, daß sie in den Formen ein « magis et minus » annehmen



28 Ein anonymer Traktat des Johannes von Paris O. P.

müsse, was gegen alle Philosophie sei und durch neue Gründe widerlegt
wird. Die Annahme von « inchoaciones formarum » ist also unhaltbar
(f. 90ra). Zum Schluß wird bei Widerlegung der Einwände (ff. 90r-92r)
die eigene Ansicht über die Vorbereitung der Materie zur Aufnahme
der neuen Form, zumal für die Lebewesen, noch einmal dargelegt
(f. 90r). Unvollkommene Formen gehen bei der Zeugung voraus. Sie
verschwinden aber restlos bei Einführung der letzten Form, die nun
entsprechende, aber nicht numerisch identische Eigenschaften besitzt L

Das Schlußergebnis lautet dahin, daß die eigene Meinung am besten
zwischen den beiden Extremen vermittelt. Sie wird f. 92ra dahin
zusammengefaßt : Nec plures formas ponit in eodem nec ponit incho-
acionem eiusdem forme. Ponit enim ista opinio duo : Unum est quod
ante generacionem naturalem forma non preexistit secundum aliquid
sui, et sie excludit latitacionem. Ponit aliud sc. quod forma efficiatur
in materia ab agente naturali, habente formam in materia, et sie

excludit opinionem de datore formarum Unde virtus <1. melius)
médiat ista opinio quam aliqua alia opinio vel ponens plures formas
vel apponens inchoacionem.

Der Wert des Traktates liegt meines Erachtens in Folgendem. Er
behandelt das ganze Problem in all seinen philosophischen und
theologischen Verästelungen ; er gewährt eine Übersicht über den Stand
der Frage gegen Ende des 13. Jahrhunderts. Dabei zählt der Verfasser

nicht nur die Gründe der Gegner auf, er geht auf sie ein, begründet
nach allen Seiten die eigene Ansicht und erweist sich so als einen in
Philosophie und Theologie wohl bewanderten Gelehrten. Johannes von
Paris ist nicht nur Verfechter einer neuen Staatstheorie, einer nicht
haltbaren Erklärung der eucharistischen Verwandlung, nicht nur
Verkünder eines nahenden Weltendes, er dürfte nach Ausweis des Correc-
torium und unseres Traktates mit Herveus der bedeutendste Thomist
an der Pariser Universität um die Wende des 13. und den Anfang des

14. Jahrhunderts sein.

1 In den valde diversae scripturae und den diversae interpretationes ist ein
neuer Grund gegeben, den Traktat in eine spätere Periode der Kontroverse zu
versetzen.


	Ein anonymer Traktat des Johannes v. Paris O.P. über das Formenproblem in Cod. Vat. lat. 862

