Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 23 (1945)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Philosophie.

O. Gigon : Der Ursprung der griechischen Philosophie. — Basel, Schwabe.
1945. 292 SS.

Mit der bewuBten Selbstindigkeit des seinen Stoff beherrschenden
Meisters zeichnet hier der bekannte Freiburger Dozent die Entwicklung
der griechischen Philosophie von Hesiod bis Parmenides.

In dieser iiberaus lebendigen, anregenden und groBziigigen Gesamt-
darstellung, die in der Regel alles gelehrte Material beiseite la3t und die
Beweisstellen nur in deutscher Ubertragung bietet, ist der Verfasser beson-
ders bestrebt gewesen, die Kontinuitit, « den dialogischen Charakter » des
geistigen Geschehens deutlich zu machen, innerhalb dessen die griechische
Philosophie ihren Ursprung fand. Wie schwierig ein solches Unternehmen
ist, weil er wohl am besten und betont ausdriicklich, daB3 die Diirftigkeit
unserer textlichen und doxographischen Uberlieferung dem Historiker
nicht gestattet, in dieser Beziehung « iiber die innere Wahrscheinlichkeit »
hinauszukommen. « Das ist nicht viel und mulBl doch geniigen ». Letzten
Endes konne er sich nur darauf berufen, « daB das Ergebnis ein kohirentes
Ganzes zu sein versucht ».

Zwei groBangelegte Poeme, die Theogonie des bootischen LLandmannes
und das Naturgedicht des eleatischen Denkers, markieren Beginn und
AbschluB dieser philosophischen Urzeit. Unverkennbar besteht eine gewisse
Entsprechung dieser sonst so verschiedenen Werke zueinander.

Insofern zunichst, und das ist wohl vor allem bemerkenswert, der
Gegensatz zwischen der Wahrscheinlichkeit der dichtenden Muse und der
Wahrheit der lehrenden Muse, von dem Hesiod ausgeht, seine extreme und
grundsitzliche Auspriagung erhilt in dem Gegensatz zwischen den triige-
rischen Meinungen der Erfahrung und der unerschiitterlichen Wahrheit des
Denkens, zwischen Schein und Sein, den Parmenides, bzw. die Gottin
seines Prologs, als Hauptthema verkiindet.

Auch insofern Hesiod schon den Anspruch erhebt, ebenso wie allge-
mein die Philosophen, die allerdings mehr als ein Jahrhundert spater
kommen, das Ganze des Weltalls, « alles was gewesen und was ist und was
sein wird » (eine Formulierung, die bei Heraklit 22 B 30 und bei Parmenides
28 B 19 bedeutsam nachklingt) zum Gegenstand seiner Unterweisung zu
machen,

Ob aber Hesiod schon unter die Philosophen zu rechnen wire, — es
gehe ihm um die Wahrheit, um das Ganze, um den Ursprung — bleibt
doch fraglich. So sehr man auch mit wahrem GenuB3 den glinzenden Aus-

Divus Thomas 23



338 Literarische Besprechungen

fiihrungen folgt, die Verfasser ihm widmet, steigen einem dennoch unbe-
zwingbare Bedenken auf.

Vor allem ist die Wahrheit, die Hesiod mitteilen will, noch nicht die
einsichtige Wahrheit, die allein im Wissen des Philosophen gelten darf,
sondern nur eine auf Grund anonymer Uberlieferung hingenommene Wahr-
heit, die noch immer Mythos ist viel eher als ILogos.

Sodann kann bei Hesiod noch nicht von einem eigentlichen Ursprung
des Alls die Rede sein, nachdem jedes der ersten Dinge, die er als Anfang
setzt (« zuallererst Chaos, nachher Erde und Liebesdrang»), etwas Ent-
standenes ist (yéveto, nicht 7v), dessen Herkunft unerklirt bleibt.

Immerhin wird man zugeben diirfen, dal3 die spiatere Philosophie doch
faktisch von der Theogonie des Hesiods irgendwie wachgerufen wurde, wie
auch und vielleicht noch mehr von den ihr nachfolgenden « orphischen »
Theogonien und von den schon halbphilosophischen Versuchen eines Phere-
kydes. Dieses und jenes liegt aber noch zu sehr im Dunkel, als daB man
es positiv verwerten kénnte. Nur bei Hesiod haben wir ein greifbares, zu-
verlissiges Ganzes, das als ein noch sehr unphilosophischer Anfang systema-
tischer Welterklirung von der Historie gebucht zu werden verdiente. So
war denn Verfasser wohl berechtigt, mit Hesiod anzufangen.

Dem Thales wird blo3 der gelegentliche Versuch zugesprochen, gewisse
erstaunliche Naturerscheinungen (favuzstz), iiber die er in seiner Periegese
(Weltreise) berichtete, begreifbar zu machen. Er ist der Begriinder der
Naturwissenschaft. Die Frage nach dem Ursprung hatte er aber noch
nicht gestellt. Hierin ist Verf., wie auch sonst 6fters (aber nicht immer,
fiir die Deutung des Apeiron als ein petaf?, ein Zwischending wird gerade
Aristoteles angerufen), von der aristotelischen Uberlieferung abgeriickt, mit
welcher die antike Doxographie so verheiBungsvoll beginnt.

Auch in der Besprechung des Anaximander macht sich diese zuriick-
haltende Stellungnahme geltend. Mit Recht wird diesem eigenwilligen
Systematiker eine eingehende Wiirdigung zu teil. Wir mdéchten aber
kaum mit Verf. das Apeiron in die Nihe des hesiodischen Chaos brin-
gen. Das hesiodische Chaos ist « gihnende Leere», die Hypostase des
leeren Raumes. Hingegen ist das Apeiron, in dem alle Gegensitze bereits
enthalten sind, « unerschépfliche Fiille» und als solches, wie etwa das
wiywa des Anaxagoras, das Aristoteles mit ihm verbindet, eher dem parme-
nidischen Sein verwandt.

Noch weniger wird man der Ansicht beizupflichten geneigt sein, auf
die Verf. immer wieder zuriickkommt, wonach bei Anaximander die Erde
nicht aus dem Apeiron stammt, sondern schon von Anfang an da ist, dem
Apeiron gleich urspriinglich. Mag auch in der doxographischen Uberlieferung
die Entstehung der Erde aus dem Apeiron nirgends ausdriicklich erwihnt
sein, mit diesem argumentum a silentio ist die Frage nicht zu entscheiden.
Nach allem ist doch das Apeiron das allumfassende Urwesen, aus dem
alle Himmel und alle Welten hervorgegangen sind. Es wire sonderbar,
daB gerade die Erde hierin eine Ausnahme machte.

Anderes iibergehend kommen wir auf die Darstellung des Pythagoras.
Nach sorgfiltig abwigender Feststellung des historisch Glaubwiirdigen



Literarische Besprechungen 339

wird seine geradezu epochemachende Bedeutung in der Linie des Religiésen
und Ethischen (Gottheit und Seele) gefunden. Mit ihm beginnt die griechische
Theologie. Von ihm sind Xenophanes und Heraklit, die ihn gekannt und
bekampft haben, auf Probleme gefiihrt worden, die von den friiheren Natur-
philosophen unberiihrt blieben. DaB er geschrieben habe, diirfe nun gegen-
iiber der lange herrschenden Ansicht auf Grund der dltesten Zeugnisse als
gesichert gelten. Naturphilosophie und Mathematik gehdren erst dem
spateren Pythagordertum an. Doch mogen Anfinge einer Zahlenlehre auf
ihn zuriickgehen.

« Pythagoras hat nichts mit Aufklirung zu tun. Er hat im Gegenteil
die maichtigste Gegenbewegung gegen die rein gegenstindliche Natur-
betrachtung loniens in Gang gebracht. Er hat in die Philosophie ein
Element der Religion und des Geheimnisses eingefiihrt, das seither nicht
mehr verloren gegangen ist. Pythagoras und die Milesier sind die zwei
Pole des klassischen griechischen Denkens, die immer um die Herrschaft
gekimpfit haben und nie ganz ausgeglichen worden sind » (S. 146).

Von Xenophanes wissen wir verhialtnismafig viel, jedenfalls wesentlich
mehr als von Pythagoras. Nach Verf. wire er der Erste gewesen, der es
unternahm, «die pythagoreische Verkiindigung mit der Kosmologie der
Ionier zu verbinden ». Das wissen wir eigentlich nicht. Aber wir wissen,
daB Xenophanes sich mit Pythagoras polemisch befalte und da liegt die
Vermutung nahe, er habe gerade von Pythagoras das Neue her, wodurch
er sich von den fritheren Ioniern unterscheidet. Wie dem immer sei,
zweifellos ist dieser frische und anmutige Elegiendichter ein ungemein
urteilsfihiger und tiefblickender Denker gewesen. Dall er daneben noch
ein besonders aufmerksamer Beobachter der Natur sein konnte, spricht fiir
die Vielseitigkeit seiner Begabung.

Drei Einsichten sind es hauptsichlich, die er in seinem duBerst langen
Wanderleben gewonnen und als « fahrender Sianger » alliiberall im Lande
der Hellenen verkiindet hat. Die erste ist die Einsicht, daB3 es nur einen
einzigen Gott ganz geistigen und ganz heiligen Wesens gebe, der das Weltall
durch des Geistes Denkkraft miihelos beherrscht. ! Die zweite ist, da die
gesamte bisherige IKosmologie, die seinige miteinbegriffen, nur Vermutung
ist ohne wissenschaftliche Sicherheit : « selbst wenn es einem gliickte, das
Richtige vollendet auszusprechen, er wiiBte es doch selber nicht » (21 B 34)
und so « soll dies bloB als wahrscheinliche Meinung gelten » (ib. 35). Die
dritte ist die Einsicht, daB die geistige und sittliche Bildung, die &7107‘1
gogin, wie er sie einmal nennt (21 B 2, 14), das kostbarste Kulturgut der
Menschheit ausmacht.

Den letzten Punkt hat Verf. absichtlich nur gestreift. Den zweiten
Punkt hat er in AnschluB3 an der sehr ausfiihrlichen Darstellung der xeno-
phanischen Kosmologie gebiihrend unterstrichen. Damit erscheint Xeno-
phanes als der Erste, der das sokratische « scire nescire » vorwegnehmend

1 DaB dieser eine Gott kugeldhnlich gedacht wird, beweist nur, daB dem
Xenophanes die Unstofflichkeit des Geistigen noch nicht aufgegangen war.



340 Literarische Besprechungen

mit bewuBt kritischem Sinn die Grenzen seines Wissens erkannt hat. Ein
Skeptiker ist er deswegen nicht gewesen. Sein Zweifel gilt nur, wie Verf.
gelegentlich bemerkt, den wankenden Spekulationen der Kosmologie, die
wahrlich damals nicht anderes samt und sonders sein konnten als kiihne
Wagnisse eines um Beweise wenig bekiimmerten Denkens. DaB er das
einsah, war ein groBer Fortschritt, der aber kaum die richtige Beachtung
fand. Denn die Lehre des Parmenides iiber den triigerischen Scheincharakter.
der Erfahrungswelt fiihrt in eine ganz andere, diesmal wirklich skeptische
Richtung.

Den ersten Punkt hat Verf. besonders eingehend und liebevoll behandelt.
Er hat dabei wohl iiberzeugend nachgewiesen, dal3 die xenophanische Theo-
logie ganz eindeutig im Sinn eines strengen Monotheismus zu verstehen ist.
Auch Walther Kranz bekennt neulich von Xenophanes: « Hier ist die
reinste Form des Monotheismus erreicht » (Die Griechische Philosophie,
Leipzig 1941, S. 50). Freilich kann man sich noch immer dagegen auf die
so bestimmt lautenden Angaben des Platon und des Aristoteles («auf
das ganze Weltall hinblickend erklirte er — Xenophanes —, das Eine
sei die Gottheit », Met. 986 B 20) berufen. Diese Schwierigkeit hat noch
keine ganz befriedigende Losung gefunden (ein Versuch S. 180 f.).

Das diesbeziigliche SchluBwort des Verf. verdient angefiihrt zu wer-
den. «Dies ist die Theologie des Xenophanes, eine Lehre von stirkster
Geschlossenheit, wie sie spiter keine griechische Philosophie mehr hervor-
gebracht hat. Freilich ist hier noch einmal auf einen Punkt zu verweisen,
der fiir die Theologie der Griechen charakteristisch ist. Die Gottesvorstellung
Homers und Hesiods wird radikal verworfen. Aber wird damit auch der
griechische Kultus und die Religion des Volkes, die in den Gétternamen
des Mythos lebte, verworfen ? Hat nun Xenophanes zu diesem seinen
einer Kugel dhnlichen Gott gebetet ? Dies sind ganz andere Fragen, die
man nicht so leicht bejahen wird ... Die Religion der Philosophen hat es
sogut wie nie gewagt, sich der Staatsreligion offen entgegenzustellen, so
starke Vorbehalte sie theoretisch machte. Es liegt darin eine Inkonsequenz,
die verstindlich ist, die aber Jahrhunderte spiter fiir die Auseinander-
setzung zwischen antiker Religion und Christentum iiberaus folgenreich
gewesen ist » (S. 191 f.). Man wei3, mit welch bitterem Ernst der hl. Paulus
eben diese Inkonsequenz verurteilte (Rém. 1, 18-32).

Nun kommen die groBen Zwei daran : Heraklit und Parmenides. Auch
sie hat Verf. mit gewohnter Umsicht, Sorgfalt und Eindringlichkeit behandelt.
Fiir den, der sich von Burnets Darstellung hat beeindrucken lassen, wird
es hin und wieder schwierig, mit Verf. mitzugehen, der sich eher im Ganzen
von Reinhardt inspiriert. Doch geht er nicht so weit mit letzterem, Par-
menides chronologisch vor Heraklit anzusetzen. Nur bestreitet er sehr ent-
schieden, daB Parmenides je auf die Anschauungen des Heraklit angespielt
habe. Es ist schlieBlich wohl moglich, daB die Dinge sich so verhalten.
Wabhrscheinlicher ist es jedoch, wie wir mit der groen Mehrheit der
modernen Forscher glauben, daf im vielbesprochenen parmenidischen Text
iiber « die Doppelképfe », fiir die es « bei allem eine gegenstrebige Bahn »
gibt (28 B 6, 4-9), Heraklit gemeint ist.



Literarische Besprechungen 341

Von Heraklit sagt Verf. zusammenfassend : « Sein zentraler Gedanke
ist ein ethischer. Aber weil das Gesetz, dem der Mensch gehorchen soll,
gleichzeitig das Gesetz des Kosmos ist, lehrt er Kosmologie » (S. 198).
« Er will etwas vollig Neues, das erst die hellenistische Philosophie wieder
einigermaBen begriffen hat, eine Durchdringung des Kosmos mit ethischem
Sinn und eine Einordnung des menschlichen Handelns in den Ablauf des
Kosmos » (S. 199). « So hat er, schematisch gesprochen, Ethik und Kosmo-
logie verbunden wie kein anderer Vorsokratiker. Mindestens ein Teil sei-
nes Raitsels liegt in dieser eigenartigen Verbindung » (S. 206). « Wir werden
also geneigt sein, Heraklit letzten Endes als Ethiker zu interpretieren »
(S. 242). Damit wird der stoischen Deutung der heraklitischen Lehre Recht
gegeben. « Erst der ethische Radikalismus der Stoa hat Heraklit wieder
wirklich verstanden » (S. 243).

Dabei tritt die Lehre vom bestindigen FluB der Dinge, das herakli-
tische Charakteristikum nach althergebrachter Auffassung, wie bei den
Stoikern, vollig zuriick. Nur einmal am SchluBl wird sie erwidhnt, ohne
daf3 indes ihre heraklitische Echtheit eigentlich bestritten werde, wie es
Verf. {rither getan hat (Untersuchungen zu Heraklit, S. 106-108 : « ein un-
iiberwindbarer Widerspruch » zur sonstigen heraklitischen Lehre). Jetzt
heit es bloB : « Die platonische Beschreibung der ILehre Heraklits (als
Philosophie des Werdens) ist nicht falsch ; aber sie verschiebt alle Akzente
vom Ethischen aufs Ontologische und stellt Heraklit eine Frage, die nicht
die seinige war» (S. 242).

Uber Parmenides Seinslehre im ersten Teil seines Gedichtes ist man
jetzt ziemlich einig geworden. Die nahezu vollstindig erhaltenen Texte
sind im Ganzen von iiberwiltigender Klarheit. Immer wieder muf3 man
iiber die Kiihnheit und die Kraft dieser Geistesschépfung staunen. Sie ragt
einsam empor. Sie hat keine Wurzel in der Vergangenheit, denn Xenophanes
geht von anderen Voraussetzungen aus und zielt gar nicht auf eine Seins-
lehre. Man muf8 bis auf Platon warten, bis sie kongenial weitergefiihrt und
ausgebaut werden kann. Die kommentierende Besprechung dieses ersten
Teils ist so gut wie erschépfend. '

Umstrittener ist die Deutung des zweiten Teils, wo der Eleate eine
Kosmologie als Lehre vom triigerischen Schein der Erfahrungswelt darlegt.
Es konnte Verf. nicht gelingen, volle Klarheit iiber ein Weltsystem zu
bringen, das uns nur in unzulinglichen Bruchstiicken und in ziemlich ver-
worrenen Berichten vorliegt. Wir wollen nur einiges herausheben, das fiir
den Historiker von besonderem Interesse sein diirfte. Nach Verf. gibt diese
Kosmologie nicht irgend eine fremde, etwa pythagoreische, Theorie wieder,
sondern stellt die eigene Auffassung des Parmenides selbst dar : das System
der triigerischen Scheinwelt, wie man sie sich nach Parmenides richtig
« zusammenreimen » soll. Bedeutsam und neu in dieser Welterklirung ist
der Begriff der Mischung von Licht und Nacht, den beiden Grundformen
des sichtbaren Kosmos : bei Anaxagoras und Empedokles, wo er wieder
aufgenommen ist, wird dieser Begriff der Mischung gleichsam zum Schema
der Weltbildung. Bedeutsam ist auch, daB8 nach Verf. die kugelférmige
Mischwelt des Scheins als das unreine Abbild des reinen sphéirischen Seins



342 Literarische Besprechungen

aufzufassen ist, ein Gedanke, der dann bei Platon zur vollen Entfaltung
gelangte. Das sind Einsichten, die fiir das iiberblickende Verstindnis der
philosophischen Entwicklung besonders wertvoll sind.

Unsere Rezension ist schon iiber Gebiihr lang geworden. Wir wollen
sie mit dem herzlichen Wunsch schlieBen, da3 der Verf. seine Darstellung
der griechischen Philosophie weiterfilhren mége. Wir freuen uns im Voraus
auf die neuen Werke, die er dieser Aufgabe widmen wird und die man
gewiB, wie diesen ersten geistvollen und gehaltvollen Band, mit vielem
Nutzen und mit nicht geringem Genuf3 durchlesen und durcharbeiten wird.

Freiburg. M.-St. Morard O. P.

B. Kilin O. S. B. : Ethik (Lehrbuch der Philosophie II). Zum Ge-
brauch fiir die Schule. — Sarnen. Selbstverlag des Benediktinerkollegiums.
1945, 111-328 SS.

Ce nouvel ouvrage du Rme Abbé de Muri-Gries, publié quelques mois
avant son élévation a la dignité abbatiale, se présente comme un com-
plément a « Logik und Metaphysik », le manuel bien connu et si apprécié.
Les deux volumes forment un cours complet et systématique de philosophie
a l'usage de nos gymnases catholiques.

Dans son avant-propos, 'auteur indique clairement le caractére qu'’il
a voulu donner a son livre. « Der Verfasser ist sich wohl bewuf3t, daB seine
neue Veroffentlichung nicht eine erschépfende Darstellung aller Probleme
enthilt, die auf dem Gebiete der Moralphilosophie gestellt werden koénnen.
Sein Lehrbuch méchte aber gleichwohl, und dies in mdéglichster Anlehnung
an die beiden Geistesheroen auf dem Gebiete der Philosophie, an Aristoteles
und Thomas von Aquin, im ersten Teile eine systematische Einfithrung
in die Grundfragen und in die hauptsichlichsten Prinzipien der Ethik
bieten und im zweiten Teil zeigen, wie die wichtigsten sittlichen Grundsitze,
die aus der richtig erfaBten Menschennatur abgeleitet werden, im Leben
des einzelnen und im Bereiche der Ehe und Familie, des Staates und der
Volkerfamilie zur Anwendung gelangen miissen, wenn der Mensch als
Individuum und als Glied der bedeutsamsten natiirlichen Gemeinschaften
in vollkommener Weise sich betitigen soll. »

Disons-le d’emblée, I'auteur a bien réalisé son intention. C’est toute
I’éthique qui est traitée dans le présent ouvrage, de maniére a ce qu’elle
puisse étre assimilée par les ¢éleves de nos gymnases. Dans une bréve intro-
duction, le Rme P, Kilin élucide la notion de philosophie morale, sans entrer,
on le comprend fort bien étant donné le caractére de son livre, dans les
controverses récentes a ce sujet. Il aborde ensuite I'étude des divers problémes
qui ressortissent a la morale. Adoptant la division classique en éthique
générale et spéciale, il ne s’étend pas trés longuement en somme sur la pre-
miére partie, expose avec beaucoup d’ordre, de clarté, de précision, mais
de fagon concise, les grandes théses de la morale en insistant avant tout
sur les principes.

En ce qui concerne l'éthique spéciale, il commence par expliquer les
notions corrélatives de droit et de devoir, expose et critique les doctrines



Literarische Besprechungen 343

qui s’inspirent du positivisme juridique en mettant en relief, pour terminer,
la notion véritable et traditionnelle de droit naturel. Il divise ensuite, comme
on le fait communément, 1'éthique spéciale en individuelle et sociale et
considere, dans cette derniére, aprés avoir briévement parlé de la nature
de la société en général, la société familiale, I'Etat, société parfaite, et la
communauté internationale. Il traite, pour terminer cette partie, de la
question des nationalités et des divers problémes relatifs a la guerre.

Ajoutons que l'ouvrage débute par un » Literaturverzeichnis », ou
I'on regrette de ne pas trouver l'indication de l'ouvrage du P. Welty,
« Gemeinschaft und Einzelmensch » !, une des meilleures études qui existent
sur la question des rapports de la personne humaine et de la société, et se
termine par un « Sach- und Namenverzeichnis », qui rendra les plus grands
services en permettant de se retrouver aisément dans un ouvrage qui traite
de matiéres si diverses.

On trouve dans ce nouveau livre du Rme P, Kilin les qualités qui
ont fait le succés du précédent. Ceux qui connaissent « Logik und Meta-
physik » ne s’é¢tonneront pas de la shreté doctrinale qui se manifeste tout
au cours de ces pages. Ce nouveau traité de morale fournit une réponse
stre et précise, quoique bréve dans la plupart des cas, aux multiples pro-
blémes que pose aujourd’hui I'étude de la morale. A ce point de vue, et cela
répond d’ailleurs au veeu manifesté par l'auteur, il peut rendre service
non seulement aux étudiants de nos colléges, mais encore a tous ceux qui
ont la légitime préoccupation d’étre au clair sur une foule de problemes
de capitale et décisive importance. Ce livre se recommande aussi par des
qualités pédagogiques de premier ordre. Il est le résultat de longues années
d’enseignement, le fruit et la mise au point d’une riche expérience. L’auteur,
en bon pédagogue, sait exposer et rendre accessibles des matiéres en soi
difficiles en restant simple, clair et précis. Un étudiant qui aura bien assimilé
la doctrine présentée dans ce livre pourra ensuite aborder avec profit des
ouvrages plus spéciaux, ou les mémes questions sont envisagées d’une
manié¢re plus approfondie en tenant compte davantage de la complexité
de certains problémes.

Relevons enfin dans ce manuel un souci bien compris d’actualité.
Si l'auteur ne s’est pas trés longuement étendu sur I'éthique générale, tout
en en donnant d’ailleurs et largement I'essentiel, c’est pour insister mieux
sur les questions briilantes qui se posent aujourd’hui dans le domaine de
la philosophie morale. C'est ainsi qu’il traite, entre autres, de la stérili-
sation des anormaux et de l’euthanasie. A propos du droit de propriété,
il fait un exposé systématique, génétique et critique a la fois du socialisme
en montrant, a la suite du P. Horvath, que le seul titre primitif et fonda-
mental (il y a par ailleurs des titres dérivés) d’acquisition du droit de
propriété privée est le travail. Le Rme P, Kilin met aussi en garde,

1 E. Welty, « Gemeinschaft und Einzelmensch». Eine sozialmetaphysische
Untersuchung, bearbeitet nach den Grundsitzen des hl. Thomas von Aquin.
Verlag Pustet, Salzburg-Leipzig 1935.



344 Literarische Besprechungen

comme il se doit, contre les idéologies totalitaires de droite et de gauche en
insistant sur la conception organique de I’Etat qui s’oppose a la conception
individualiste et a la conception collectiviste.

On ne peut que louer le Rme P. Kilin d’avoir ainsi insisté sur des pro-
blémes actuels. Il aurait pu, a notre avis, s’étendre davantage encore sur la
question sociale. Cette maniére de procéder présente lI'indéniable avantage
de mieux faire saisir, & de jeunes étudiants, 'importance et le caractere
vraiment vital de la philosophie morale en montrant l'application de ses
principes aux questions les plus concrétes et les plus brtlantes. Par ailleurs,
comme ces problémes sont agités dans les milieux les plus divers et résolus
de fagon trés diverse, il importe qu’un manuel de philosophie comme celui-
ci propose, a la lumieére de la « philosophia perennis», la solution qu'ils
comportent.

I1 convient de souhaiter a ce livre une large diffusion. A un moment
ou une dignité nouvelle et des responsabilités accrues ¢loignent le
Rme Abbé de Muri-Gries de l’enseignement, son livre prolongera I'écho
de sa parole vivante en lui assurant un rayonnement plus vaste et plus
durable encore. S’il trouve, comme il faut l'espérer, l'accueil qu’il mérite,
il pourra contribuer efficacement, nous n’en doutons pas, a préparer les
étudiants de nos gymnases aux taches que l'avenir leur réserve.

Fribourg. M. Gétaz O. P.



	Literarische Besprechungen

