
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 23 (1945)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Philosophie.

O. Gigon : Der Ursprung der griechischen Philosophie. — Basel, Schwabe.
1945. 292 SS.

Mit der bewußten Selbständigkeit des seinen Stoff beherrschenden
Meisters zeichnet hier der bekannte Freiburger Dozent die Entwicklung
der griechischen Philosophie von Hesiod bis Parmenides.

In dieser überaus lebendigen, anregenden und großzügigen
Gesamtdarstellung, die in der Regel alles gelehrte Material beiseite läßt und die
Beweisstellen nur in deutscher Übertragung bietet, ist der Verfasser besonders

bestrebt gewesen, die Kontinuität, « den dialogischen Charakter » des

geistigen Geschehens deutlich zu machen, innerhalb dessen die griechische
Philosophie ihren Ursprung fand. Wie schwierig ein solches Unternehmen
ist, weiß er wohl am besten und betont ausdrücklich, daß die Dürftigkeit
unserer textlichen und doxographischen Überlieferung dem Historiker
nicht gestattet, in dieser Beziehung « über die innere Wahrscheinlichkeit »

hinauszukommen. « Das ist nicht viel und muß doch genügen ». Letzten
Endes könne er sich nur darauf berufen, « daß das Ergebnis ein kohärentes
Ganzes zu sein versucht ».

Zwei großangelegte Poeme, die Theogonie des böotischen Landmannes
und das Naturgedicht des eleatischen Denkers, markieren Beginn und
Abschluß dieser philosophischen Urzeit. Unverkennbar besteht eine gewisse
Entsprechung dieser sonst so verschiedenen Werke zueinander.

Insofern zunächst, und das ist wohl vor allem bemerkenswert, der
Gegensatz zwischen der Wahrscheinlichkeit der dichtenden Muse und der
Wahrheit der lehrenden Muse, von dem Hesiod ausgeht, seine extreme und
grundsätzliche Ausprägung erhält in dem Gegensatz zwischen den
trügerischen Meinungen der Erfahrung und der unerschütterlichen Wahrheit des

Denkens, zwischen Schein und Sein, den Parmenides, bzw. die Göttin
seines Prologs, als Hauptthema verkündet.

Auch insofern Hesiod schon den Anspruch erhebt, ebenso wie allgemein

die Philosophen, die allerdings mehr als ein Jahrhundert später
kommen, das Ganze des Weltalls, « alles was gewesen und was ist und was
sein wird » (eine Formulierung, die bei Heraklit 22 B 30 und bei Parmenides
28B19 bedeutsam nachklingt) zum Gegenstand seiner Unterweisung zu
machen.

Ob aber Hesiod schon unter die Philosophen zu rechnen wäre, — es

gehe ihm um die Wahrheit, um das Ganze, um den Ursprung — bleibt
doch fraglich. So sehr man auch mit wahrem Genuß den glänzenden Aus-

Divus Thomas 23



338 Literarische Besprechungen

führungen folgt, die Verfasser ihm widmet, steigen einem dennoch
unbezwingbare Bedenken auf.

Vor allem ist die Wahrheit, die Hesiod mitteilen will, noch nicht die
einsichtige Wahrheit, die allein im Wissen des Philosophen gelten darf,
sondern nur eine auf Grund anonymer Überlieferung hingenommene Wahrheit,

die noch immer Mythos ist viel eher als Logos.
Sodann kann bei Hesiod noch nicht von einem eigentlichen Ursprung

des Alls die Rede sein, nachdem jedes der ersten Dinge, die er als Anfang
setzt (« zuallererst Chaos, nachher Erde und Liebesdrang »), etwas
Entstandenes ist (yévsTO, nicht vjv), dessen Herkunft unerklärt bleibt.

Immerhin wird man zugeben dürfen, daß die spätere Philosophie doch
faktisch von der Theogonie des Hesiods irgendwie wachgerufen wurde, wie
auch und vielleicht noch mehr von den ihr nachfolgenden « orphischen »

Theogonien und von den schon halbphilosophischen Versuchen eines Phere-
kydes. Dieses und jenes liegt aber noch zu sehr im Dunkel, als daß man
es positiv verwerten könnte. Nur bei Hesiod haben wir ein greifbares,
zuverlässiges Ganzes, das als ein noch sehr unphilosophischer Anfang systematischer

Welterklärung von der Historie gebucht zu werden verdiente. So

war denn Verfasser wohl berechtigt, mit Hesiod anzufangen.
Dem Thaies wird bloß der gelegentliche Versuch zugesprochen, gewisse

erstaunliche Naturerscheinungen (Qauuäsia), über die er in seiner Periegese
(Weltreise) berichtete, begreifbar zu machen. Er ist der Begründer der
Naturwissenschaft. Die Frage nach dem Ursprung hätte er aber noch
nicht gestellt. Hierin ist Verf., wie auch sonst öfters (aber nicht immer,
für die Deutung des Apeiron als ein irEtac'l, ein Zwischending wird gerade
Aristoteles angerufen), von der aristotelischen Überlieferung abgerückt, mit
welcher die antike Doxographie so verheißungsvoll beginnt.

Auch in der Besprechung des Anaximander macht sich diese
zurückhaltende Stellungnahme geltend. Mit Recht wird diesem eigenwilligen
Systematiker eine eingehende Würdigung zu teil. Wir möchten aber
kaum mit Verf. das Apeiron in die Nähe des hesiodischen Chaos bringen.

Das hesiodische Chaos ist « gähnende Leere », die Hypostase des
leeren Raumes. Hingegen ist das Apeiron, in dem alle Gegensätze bereits
enthalten sind, « unerschöpfliche Fülle » und als solches, wie etwa das

des Anaxagoras, das Aristoteles mit ihm verbindet, eher dem parme-
nidischen Sein verwandt.

Noch weniger wird man der Ansicht beizupflichten geneigt sein, auf
die Verf. immer wieder zurückkommt, wonach bei Anaximander die Erde
nicht aus dem Apeiron stammt, sondern schon von Anfang an da ist, dem
Apeiron gleich ursprünglich. Mag auch in der doxographischen Überlieferung
die Entstehung der Erde aus dem Apeiron nirgends ausdrücklich erwähnt
sein, mit diesem argumentum a silentio ist die Frage nicht zu entscheiden.
Nach allem ist doch das Apeiron das allumfassende Urwesen, aus dem
alle Himmel und alle Welten hervorgegangen sind. Es wäre sonderbar,
daß gerade die Erde hierin eine Ausnahme machte.

Anderes übergehend kommen wir auf die Darstellung des Pythagoras.
Nach sorgfältig abwägender Feststellung des historisch Glaubwürdigen



Literarische Besprechungen 339

wird seine geradezu epochemachende Bedeutung in der Linie des Religiösen
und Ethischen (Gottheit und Seele) gefunden. Mit ihm beginnt die griechische
Theologie. Von ihm sind Xenophanes und Heraklit, die ihn gekannt und
bekämpft haben, auf Probleme geführt worden, die von den früheren
Naturphilosophen unberührt blieben. Daß er geschrieben habe, dürfe nun gegenüber

der lange herrschenden Ansicht auf Grund der ältesten Zeugnisse als

gesichert gelten. Naturphilosophie und Mathematik gehören erst dem
späteren Pythagoräertum an. Doch mögen Anfänge einer Zahlenlehre auf
ihn zurückgehen.

« Pythagoras hat nichts mit Aufklärung zu tun. Er hat im Gegenteil
die mächtigste Gegenbewegung gegen die rein gegenständliche
Naturbetrachtung Ioniens in Gang gebracht. Er hat in die Philosophie ein
Element der Religion und des Geheimnisses eingeführt, das seither nicht
mehr verloren gegangen ist. Pythagoras und die Milesier sind die zwei
Pole des klassischen griechischen Denkens, die immer um die Herrschaft
gekämpft haben und nie ganz ausgeglichen worden sind» (S. 146).

Von Xenophanes wissen wir verhältnismäßig viel, jedenfalls wesentlich
mehr als von Pythagoras. Nach Verf. wäre er der Erste gewesen, der es

unternahm, « die pythagoreische Verkündigung mit der Kosmologie der
Ionier zu verbinden ». Das wissen wir eigentlich nicht. Aber wir wissen,
daß Xenophanes sich mit Pythagoras polemisch befaßte und da liegt die
Vermutung nahe, er habe gerade von Pythagoras das Neue her, wodurch
er sich von den früheren Ioniern unterscheidet. Wie dem immer sei,
zweifellos ist dieser frische und anmutige Elegiendichter ein ungemein
urteilsfähiger und tiefblickender Denker gewesen. Daß er daneben noch
ein besonders aufmerksamer Beobachter der Natur sein konnte, spricht für
die Vielseitigkeit seiner Begabung.

Drei Einsichten sind es hauptsächlich, die er in seinem äußerst langen
Wanderleben gewonnen und als « fahrender Sänger » allüberall im Lande
der Hellenen verkündet hat. Die erste ist die Einsicht, daß es nur einen
einzigen Gott ganz geistigen und ganz heiligen Wesens gebe, der das Weltall
durch des Geistes Denkkraft mühelos beherrscht. 1 Die zweite ist, daß die
gesamte bisherige Kosmologie, die seinige miteinbegriffen, nur Vermutung
ist ohne wissenschaftliche Sicherheit : « selbst wenn es einem glückte, das

Richtige vollendet auszusprechen, er wüßte es doch selber nicht » (21 B 34)

und so « soll dies bloß als wahrscheinliche Meinung gelten » (ib. 35). Die
dritte ist die Einsicht, daß die geistige und sittliche Bildung, die àyzlr,
<jo<p:7], wie er sie einmal nennt (21 B 2, 14), das kostbarste Kulturgut der
Menschheit ausmacht.

Den letzten Punkt hat Verf. absichtlich nur gestreift. Den zweiten
Punkt hat er in Anschluß an der sehr ausführlichen Darstellung der xeno-
phanischen Kosmologie gebührend unterstrichen. Damit erscheint
Xenophanes als der Erste, der das sokratische « scire nescire » vorwegnehmend

1 Daß dieser eine Gott kugelähnlich gedacht wird, beweist nur, daß dem

Xenophanes die Unstofflichkeit des Geistigen noch nicht aufgegangen war.



340 Literarische Besprechungen

mit bewußt kritischem Sinn die Grenzen seines Wissens erkannt hat. Ein
Skeptiker ist er deswegen nicht gewesen. Sein Zweifel gilt nur, wie Verf.
gelegentlich bemerkt, den wankenden Spekulationen der Kosmologie, die
wahrlich damals nicht anderes samt und sonders sein konnten als kühne
Wagnisse eines um Beweise wenig bekümmerten Denkens. Daß er das
einsah, war ein großer Fortschritt, der aber kaum die richtige Beachtung
fand. Denn die Lehre des Parmenides über den trügerischen Scheincharakter
der Erfahrungswelt führt in eine ganz andere, diesmal wirklich skeptische
Richtung.

Den ersten Punkt hat Verf. besonders eingehend und liebevoll behandelt.
Er hat dabei wohl überzeugend nachgewiesen, daß die xenophanische Theologie

ganz eindeutig im Sinn eines strengen Monotheismus zu verstehen ist.
Auch Walther Kranz bekennt neulich von Xenophanes : « Hier ist die
reinste Form des Monotheismus erreicht » (Die Griechische Philosophie,
Leipzig 1941, S. 50). Freilich kann man sich noch immer dagegen auf die
so bestimmt lautenden Angaben des Piaton und des Aristoteles (« auf
das ganze Weltall hinblickend erklärte er — Xenophanes —, das Eine
sei die Gottheit », Met. 986 B 20) berufen. Diese Schwierigkeit hat noch
keine ganz befriedigende Lösung gefunden (ein Versuch S. 180 f.).

Das diesbezügliche Schlußwort des Verf. verdient angeführt zu werden.

« Dies ist die Theologie des Xenophanes, eine Lehre von stärkster
Geschlossenheit, wie sie später keine griechische Philosophie mehr
hervorgebracht hat. Freilich ist hier noch einmal auf einen Punkt zu verweisen,
der für die Theologie der Griechen charakteristisch ist. Die Gottesvorstellung
Homers und Hesiods wird radikal verworfen. Aber wird damit auch der
griechische Kultus und die Religion des Volkes, die in den Götternamen
des Mythos lebte, verworfen Hat nun Xenophanes zu diesem seinen
einer Kugel ähnlichen Gott gebetet Dies sind ganz andere Fragen, die
man nicht so leicht bejahen wird Die Religion der Philosophen hat es

sogut wie nie gewagt, sich der Staatsreligion offen entgegenzustellen, so
starke Vorbehalte sie theoretisch machte. Es liegt darin eine Inkonsequenz,
die verständlich ist, die aber Jahrhunderte später für die Auseinandersetzung

zwischen antiker Religion und Christentum überaus folgenreich
gewesen ist » (S. 191 f.). Man weiß, mit welch bitterem Ernst der hl. Paulus
eben diese Inkonsequenz verurteilte (Rom. 1, 18-32).

Nun kommen die großen Zwei daran : Heraklit und Parmenides. Auch
sie hat Verf. mit gewohnter Umsicht, Sorgfalt und Eindringlichkeit behandelt.
Für den, der sich von Burnets Darstellung hat beeindrucken lassen, wird
es hin und wieder schwierig, mit Verf. mitzugehen, der sich eher im Ganzen

von Reinhardt inspiriert. Doch geht er nicht so weit mit letzterem,
Parmenides chronologisch vor Heraklit anzusetzen. Nur bestreitet er sehr
entschieden, daß Parmenides je auf die Anschauungen des Heraklit angespielt
habe. Es ist schließlich wohl möglich, daß die Dinge sich so verhalten.
Wahrscheinlicher ist es jedoch, wie wir mit der großen Mehrheit der
modernen Forscher glauben, daß im vielbesprochenen parmenidischen Text
über « die Doppelköpfe », für die es « bei allem eine gegenstrebige Bahn »

gibt (28 B 6, 4-9), Heraklit gemeint ist.



Literarische Besprechungen 3'.1

Von Heraklit sagt Verf. zusammenfassend : « Sein zentraler Gedanke
ist ein ethischer. Aber weil das Gesetz, dem der Mensch gehorchen soll,
gleichzeitig das Gesetz des Kosmos ist, lehrt er Kosmologie » (S. 198).
« Er will etwas völlig Neues, das erst die hellenistische Philosophie wieder
einigermaßen begriffen hat, eine Durchdringung des Kosmos mit ethischem
Sinn und eine Einordnung des menschlichen Handelns in den Ablauf des

Kosmos » (S. 199). « So hat er, schematisch gesprochen, Ethik und Kosmologie

verbunden wie kein anderer Vorsokratiker. Mindestens ein Teil
seines Rätsels liegt in dieser eigenartigen Verbindung » (S. 206). « Wir werden
also geneigt sein, Heraklit letzten Endes als Ethiker zu interpretieren »

(S. 242). Damit wird der stoischen Deutung der heraklitischen Lehre Recht
gegeben. « Erst der ethische Radikalismus der Stoa hat Heraklit wieder
wirklich verstanden» (S. 243).

Dabei tritt die Lehre vom beständigen Fluß der Dinge, das herakli-
tische Charakteristikum nach althergebrachter Auffassung, wie bei den
Stoikern, völlig zurück. Nur einmal am Schluß wird sie erwähnt, ohne
daß indes ihre heraklitische Echtheit eigentlich bestritten werde, wie ës

Verf. früher getan hat (Untersuchungen zu Heraklit, S. 106-108 : « ein un-
überwindbarer Widerspruch» zur sonstigen heraklitischen Lehre). Jetzt
heißt es bloß : « Die platonische Beschreibung der Lehre Heraklits (als
Philosophie des Werdens) ist nicht falsch ; aber sie verschiebt alle Akzente
vom Ethischen aufs Ontologische und stellt Heraklit eine Frage, die nicht
die seinige war» (S. 242).

Über Parmenides Seinslehre im ersten Teil seines Gedichtes ist man
jetzt ziemlich einig geworden. Die nahezu vollständig erhaltenen Texte
sind im Ganzen von überwältigender Klarheit. Immer wieder muß man
über die Kühnheit und die Kraft dieser Geistesschöpfung staunen. Sie ragt
einsam empor. Sie hat keine Wurzel in der Vergangenheit, denn Xenophanes
geht von anderen Voraussetzungen aus und zielt gar nicht auf eine Seinslehre.

Man muß bis auf Piaton warten, bis sie kongenial weitergeführt und
ausgebaut werden kann. Die kommentierende Besprechung dieses ersten
Teils ist so gut wie erschöpfend.

Umstrittener ist die Deutung des zweiten Teils, wo der Eleate eine
Kosmologie als Lehre vom trügerischen Schein der Erfahrungswelt darlegt.
Es konnte Verf. nicht gelingen, volle Klarheit über ein Weltsystem zu
bringen, das uns nur in unzulänglichen Bruchstücken und in ziemlich
verworrenen Berichten vorliegt. Wir wollen nur einiges herausheben, das für
den Historiker von besonderem Interesse sein dürfte. Nach Verf. gibt diese

Kosmologie nicht irgend eine fremde, etwa pythagoreische, Theorie wieder,
sondern stellt die eigene Auffassung des Parmenides selbst dar : das System
der trügerischen Scheinwelt, wie man sie sich nach Parmenides richtig
« zusammenreimen » soll. Bedeutsam und neu in dieser Welterklärung ist
der Begriff der Mischung von Licht und Nacht, den beiden Grundformen
des sichtbaren Kosmos : bei Anaxagoras und Empedokles, wo er wieder
aufgenommen ist, wird dieser Begriff der Mischung gleichsam zum Schema
der Weltbildung. Bedeutsam ist auch, daß nach Verf. die kugelförmige
Mischwelt des Scheins als das unreine Abbild des reinen sphärischen Seins



342 Literarische Besprechungen

aufzufassen ist, ein Gedanke, der dann bei Piaton zur vollen Entfaltung
gelangte. Das sind Einsichten, die für das überblickende Verständnis der
philosophischen Entwicklung besonders wertvoll sind.

Unsere Rezension ist schon über Gebühr lang geworden. Wir wollen
sie mit dem herzlichen Wunsch schließen, daß der Verf. seine Darstellung
der griechischen Philosophie weiterführen möge. Wir freuen uns im Voraus
auf die neuen Werke, die er dieser Aufgabe widmen wird und die man
gewiß, wie diesen ersten geistvollen und gehaltvollen Band, mit vielem
Nutzen und mit nicht geringem Genuß durchlesen und durcharbeiten wird.

Freiburg. M.-St. Morard O. P.

B. Kälin 0. S. B. : Ethik (Lehrbuch der Philosophie II). Zum
Gebrauch für die Schule. — Sarnen. Selbstverlag des Benediktinerkollegiums.
1945. ni-328 SS.

Ce nouvel ouvrage du Rme Abbé de Muri-Gries, publié quelques mois
avant son élévation à la dignité abbatiale, se présente comme un
complément à « Logik und Metaphysik », le manuel bien connu et si apprécié.
Les deux volumes forment un cours complet et systématique de philosophie
à l'usage de nos gymnases catholiques.

Dans son avant-propos, l'auteur indique clairement le caractère qu'il
a voulu donner à son livre. « Der Verfasser ist sich wohl bewußt, daß seine

neue Veröffentlichung nicht eine erschöpfende Darstellung aller Probleme
enthält, die auf dem Gebiete der Moralphilosophie gestellt werden können.
Sein Lehrbuch möchte aber gleichwohl, und dies in möglichster Anlehnung
an die beiden Geistesheroen auf dem Gebiete der Philosophie, an Aristoteles
und Thomas von Aquin, im ersten Teile eine systematische Einführung
in die Grundfragen und in die hauptsächlichsten Prinzipien der Ethik
bieten und im zweiten Teil zeigen, wie die wichtigsten sittlichen Grundsätze,
die aus der richtig erfaßten Menschennatur abgeleitet werden, im Leben
des einzelnen und im Bereiche der Ehe und Familie, des Staates und der
Völkerfamilie zur Anwendung gelangen müssen, wenn der Mensch als
Individuum und als Glied der bedeutsamsten natürlichen Gemeinschaften
in vollkommener Weise sich betätigen soll. »

Disons-le d'emblée, l'auteur a bien réalisé son intention. C'est toute
l'éthique qui est traitée dans le présent ouvrage, de manière à ce qu'elle
puisse être assimilée par les élèves de nos gymnases. Dans une brève
introduction, le Rme P. Kälin élucide la notion de philosophie morale, sans entrer,
on le comprend fort bien étant donné le caractère de son livre, dans les

controverses récentes à ce sujet. Il aborde ensuite l'étude des divers problèmes
qui ressortissent à la morale. Adoptant la division classique en éthique
générale et spéciale, il ne s'étend pas très longuement en somme sur la
première partie, expose avec beaucoup d'ordre, de clarté, de précision, mais
de façon concise, les grandes thèses de la morale en insistant avant tout
sur les principes.

En ce qui concerne l'éthique spéciale, il commence par expliquer les

notions corrélatives de droit et de devoir, expose et critique les doctrines



Literarische Besprechungen 343

qui s'inspirent du positivisme juridique en mettant en relief, pour terminer,
la notion véritable et traditionnelle de droit naturel. Il divise ensuite, comme
on le fait communément, l'éthique spéciale en individuelle et sociale et
considère, dans cette dernière, après avoir brièvement parlé de la nature
de la société en général, la société familiale, l'Etat, société parfaite, et la
communauté internationale. Il traite, pour terminer cette partie, de la
question des nationalités et des divers problèmes relatifs à la guerre.

Ajoutons que l'ouvrage débute par un » Literaturverzeichnis », où
l'on regrette de ne pas trouver l'indication de l'ouvrage du P. Welty,
« Gemeinschaft und Einzelmensch » 1, une des meilleures études qui existent
sur la question des rapports de la personne humaine et de la société, et se
termine par un « Sach- und Namenverzeichnis », qui rendra les plus grands
services en permettant de se retrouver aisément dans un ouvrage qui traite
de matières si diverses.

On trouve dans ce nouveau livre du Rme P. Kälin les qualités qui
ont fait le succès du précédent. Ceux qui connaissent « Logik und
Metaphysik » ne s'étonneront pas de la sûreté doctrinale qui se manifeste tout
au cours de ces pages. Ce nouveau traité de morale fournit une réponse
sûre et précise, quoique brève dans la plupart des cas, aux multiples
problèmes que pose aujourd'hui l'étude de la morale. A ce point de vue, et cela
répond d'ailleurs au vœu manifesté par l'auteur, il peut rendre service
non seulement aux étudiants de nos collèges, mais encore à tous ceux qui
ont la légitime préoccupation d'être au clair sur une foule de problèmes
de capitale et décisive importance. Ce livre se recommande aussi par des

qualités pédagogiques de premier ordre. Il est le résultat de longues années
d'enseignement, le fruit et la mise au point d'une riche expérience. L'auteur,
en bon pédagogue, sait exposer et rendre accessibles des matières en soi
difficiles en restant simple, clair et précis. Un étudiant qui aura bien assimilé
la doctrine présentée dans ce livre pourra ensuite aborder avec profit des

ouvrages plus spéciaux, où les mêmes questions sont envisagées d'une
manière plus approfondie en tenant compte davantage de la complexité
de certains problèmes.

Relevons enfin dans ce manuel un souci bien compris d'actualité.
Si l'auteur ne s'est pas très longuement étendu sur l'éthique générale, tout
en en donnant d'ailleurs et largement l'essentiel, c'est pour insister mieux
sur les questions brûlantes qui se posent aujourd'hui dans le domaine de
la philosophie morale. C'est ainsi qu'il traite, entre autres, de la stérilisation

des anormaux et de l'euthanasie. A propos du droit de propriété,
il fait un exposé systématique, génétique et critique à la fois du socialisme
en montrant, à la suite du P. Horvâth, que le seul titre primitif et
fondamental (il y a par ailleurs des titres dérivés) d'acquisition du droit de

propriété privée est le travail. Le Rme P. Kälin met aussi en garde,

1 E. Welty, « Gemeinschaft und Einzelmensch ». Eine sozialmetaphysische
Untersuchung, bearbeitet nach den Grundsätzen des hl. Thomas von Aquin.
Verlag Pustet, Salzburg-Leipzig 1935.



344 Literarische Besprechungen

comme il se doit, contre les idéologies totalitaires de droite et de gauche en
insistant sur la conception organique de l'Etat qui s'oppose à la conception
individualiste et à la conception collectiviste.

On ne peut que louer le Rme P. Kälin d'avoir ainsi insisté sur des
problèmes actuels. Il aurait pu, à notre avis, s'étendre davantage encore sur la
question sociale. Cette manière de procéder présente l'indéniable avantage
de mieux faire saisir, à de jeunes étudiants, l'importance et le caractère
vraiment vital de la philosophie morale en montrant l'application de ses

principes aux questions les plus concrètes et les plus brûlantes. Par ailleurs,
comme ces problèmes sont agités dans les milieux les plus divers et résolus
de façon très diverse, il importe qu'un manuel de philosophie comme celui-
ci propose, à la lumière de la « philosophia perennis », la solution qu'ils
comportent.

Il convient de souhaiter à ce livre une large diffusion. A un moment
où une dignité nouvelle et des responsabilités accrues éloignent le
Rme Abbé de Muri-Gries de l'enseignement, son livre prolongera l'écho
de sa parole vivante en lui assurant un rayonnement plus vaste et plus
durable encore. S'il trouve, comme il faut l'espérer, l'accueil qu'il mérite,
il pourra contribuer efficacement, nous n'en doutons pas, à préparer les

étudiants de nos gymnases aux tâches que l'avenir leur réserve.

Fribourg. M. Gétaz O. P.


	Literarische Besprechungen

