
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 23 (1945)

Artikel: Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das menschliche Leben

unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

Von P. Dr. Matthias THIEL O.S.B., Rom (S. Anselmo)

Der hl. Augustinus schreibt in seinem Werke über die Dreifaltigkeit

1, Gott erkenne alle geistigen und körperlichen Geschöpfe nicht
deshalb, weil sie sind, sondern umgekehrt, diese seien nur, weil Gott sie

erkenne. Damit hat der große Kirchenlehrer auf die ihm eigene geistvolle

Weise den wesentlichen Unterschied zwischen göttlichem und
geschöpflichem Erkennen angegeben. Nur das göttliche Erkennen ist
schöpferisch. Daher gilt die These, daß Gott allein erschaffen könne 2,

auch für die Welt des Erkennens. Alle Geschöpfe, angefangen vom
niedrigsten Tier bis hinauf zum höchsten Geist, sind in ihrem Erkennen

von einem anderen abhängig : die einen von dem zu erkennenden Gegenstand,

die anderen unmittelbar von Gott.
Daraus ersehen wir schon, daß Erkennen und Sein innerlich

zusammengehören 3. Man hat besonders im letzten Jahrzehnt darüber
gestritten, ob der Satz, alles Seiende sei erkennbar, zu den unmittelbar
einsichtigen, unbeweisbaren Sätzen gerechnet werden könne4. Mir
scheint das nicht der Fall zu sein ; aber der Satz folgt unmittelbar aus
der Natur des Verstandes, dessen Gegenstand das Seiende als solches ist.

Verstehen wir unter Sein nur das in unserer Außenwelt wirklich
Gegebene oder wenigstens Mögliche, dann hat das Erkennen sogar einen

größeren Umfang als das Seiende. Denn wer wollte leugnen, daß wir

1 Lib. XV c. 13 n. 22 (MPL 42, 1076) : « Universas creaturas suas, et spiri-
tuales et corporales, non quia sunt ideo novit Deus, sed ideo sunt quia novit. »

Und : Lib. VI c. 10 n. 11 (a. a. O. 931 f.) : « Non enim haec quae creata sunt, ideo
sciuntur a Deo, quia facta sunt : ac non potius ideo facta sunt vel mutabilia, quia
immutabiliter ab eo sciuntur. »

2 Thomas, S. Th. I 45, 5 : « Impossibile est quod alicui creaturae conveniat
creare ; neque virtute propria, neque instrumentaliter, neque per ministerium. »

3 Thomas, De Verit. II 3 ad 12 : « Cognitio non est nisi entis ».
1 Vgl. die Deutsche Thomasausgabe, 1. Bd. Salzburg 1933, 396 Anm. 150,

und Rezension von Gredt, in : Divus Thomas 1935, 96 f.



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 249

auch Nichtseiendes erkennen So bestimmen wir die Finsternis als

das Fehlen des physischen Lichtes, die Blindheit als die Beraubung der
Sehkraft und das Übel als Mangel des Guten. Finsternis, Blindheit und
Übel aber haben in der Außenwelt kein eigentliches Sein. Wie schon

ihre Definitionen anzeigen, sind sie schlechthin nicht.
Aber daß doch auch im Erkennen von Nichtseiendem die innere

Hinordnung alles Erkennens auf ein Sein gewahrt bleibt, ist daraus

ersichtlich, daß wir Nichtseiendes nur mittels eines Seienden bestimmen
können. Und darin liegt nicht etwa nur eine menschliche Unvollkommen-
heit. Auch Gott erkennt Nichtseiendes bloß durch das Seiende, in erster
Linie durch sich selbst h Der wesentliche Unterschied zwischen
göttlicher und menschlicher Erkenntnisweise des Nichtseienden offenbart
sich erst darin, daß der Mensch aus dem Nichtseienden sogenannte reine

Gedankendinge macht, Gott dagegen nicht. Noch mehr, der Mensch

gebraucht diese « entia rationis » sogar, um sich im Erkennen des

Seienden und selbst in seinem praktischen Leben immer mehr zu
vervollkommnen.

In einem früheren Aufsatz haben wir schon bemerkt, daß die

Rückwirkung dieser vom Menschen gebildeten reinen Gedankendinge auf ihn
selbst eine größere Bedeutung habe, als die meisten ahnen 2. Die
folgenden Untersuchungen sollen diese Bedeutung sichtbar machen. Zu
diesem Zwecke müssen wir aber zunächst die Natur und die Entstehungsweise

der reinen Gedankendinge noch genauer ins Auge fassen.

I. Die Natur der reinen Gedankendinge

Auf eine dreifache Weise kann etwas im Verstände sein : nämlich
erstens als Wirkung einer äußeren Ursache, zweitens als Wirkung einer

vom Verstände selbst gesetzten Tätigkeit, und drittens rein
gegenständlich. Auf die erste Weise sind im menschlichen Verstände die vom
tätigen Verstände und dem Phantasiebilde eingeprägten Erkenntnisbilder

; auf die zweite sind in ihm seine eigenen Erkenntnistätigkeiten
sowie die durch diese hervorgebrachten einfachen Begriffe, Urteile und

1 Gredt Jos., Elementa Philosophiae aristotelico-thomisticae. Freiburg 1937/7.
n. 867 : « Cum malum ut malum nihil sit, neque directe cognoscibile est, sed

indirecte tantum, quatenus cognoscitur bonitas seu entitas, cui deest aliquid.
Itaque Deus cognoscit malum ex bonitate cuius causa est, cui tarnen accidit
defectus, qui privationis seu mali rationem habet. »

2 Erkenntniswahrheiten und Seinswahrheiten, in : Divus Thomas 1943, 145.



250 Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

Schlußfolgerungen oder kurz, die Gedanken. Und auf die dritte Weise

ist in ihm alles das, was er erkennt oder was er denkt. So denke ich

augenblicklich an den Soldaten, der sich eben von mir verabschiedete,

um an die Front zurückzukehren. Indem ich das tue, gebe ich dem
Soldaten in meinem Verstände ein rein gegenständliches Erkanntsein.
In diesem Beispiele hat der Gegenstand meines Denkens außer dem ihm
von mir gegebenen Erkanntsein in meinem Verstände noch ein anderes,

physisches Sein in der Außenwelt. Es ist aber auch möglich, daß ich

an etwas denke, dem in der Außenwelt überhaupt kein Sein zukommt,
ja nicht einmal zukommen kann, so daß das ihm von mir gegebene
Erkanntsein sein einziges Sein ist. So denke ich jetzt an die Blindheit
eines Bekannten. Wie bereits gesagt, ist die Blindheit nichts anderes

als die Beraubung der Sehkraft in einem Subjekte, das an sich für das

Sehen geschaffen ist. Und sie wird von uns auch so bestimmt. Aber
sie wird von uns nicht schlechthin auch so gedacht. Während nämlich
Gott und die reinen Geister das Nichtseiende nur mittels des ihm entgegengesetzten

Seienden erkennen 1, erkennt der Mensch das Nichtseiende
auch nach Art des Seienden 2. Das zeigt sich darin, daß der Mensch

auch das Nichtseiende zum Subjekt oder Prädikat oder Grund von
Aussagen macht. So sagen wir von der Blindheit, sie sei die Beraubung
der Sehkraft, sie sei ein großes Übel, sie sei nicht begehrenswert usw.,
genau so wie wir das beim Seienden tun. Ebenso sagen wir den

Allgemeinbegriff « Mensch » von Petrus, Paulus u. a. aus, obwohl das von
ihm unmittelbar Bezeichnete in der Außenwelt nicht sein kann und
darum ein reines Gedankending ist. Und wenn wir z. B. von der Wand

sagen, sie werde von uns gesehen, so machen wir eine tatsächlich nicht
existierende, sondern von uns bloß gedachte Beziehung der Wand zum
Sehenden in ähnlicher Weise zum Grund einer Aussage, wie die wirkliche

Beziehung des Sehenden zur Wand. Wir behandeln also das
Nichtseiende ganz nach Art des Seienden. Darin liegt das Eigenartige der

menschlichen Weise, das Nichtseiende zu erkennen. Und erst durch
dieses Besondere kommt das zustande, was man ein reines Gedanken-

1 Joannes a S. Thoma, Cursus theol. (Paris 1883) III 53 n. 57 : « Cognoscit
Deus negationem ut negatio est in re per suam formam oppositam, nec tarnen
ratione entis vel ente rationis illam vestit, quia forma opposita, per ordinem ad
quam cognoscitur, se habet ut forma ablata per negationem, non ut id ad cuius
instar concipitur ut ens. »

2 Joannes a S. Thoma, Cursus philos. (Editio Reiser) I 309a 38 : « Quando
ad modum relationis intelligitur id quod non est relatio in re, tunc formatur relatio
rationis. »



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 251

ding nennt. Dieses ist also nicht einfach ein Nichtseiendes. Das Nichtsein

eines bestimmten Sachverhaltes ist in der Außenwelt wirklich
gegeben, und dieser Sachverhalt fehlt, auch wenn niemand daran
denkt So ist Sortes auch blind, wenn niemand an ihn denkt, aber

so lange niemand das tut, hat die Blindheit des Sortes überhaupt kein
Sein, sondern ist sie nur die Beraubung der Sehkraft. Erst wenn die

Blindheit von unserem Verstände so behandelt wird, als hätte sie ein
Sein, wird aus ihr ein ens rationis oder ein reines Gedankending 2.

Obwohl die Bildung des reinen Gedankendinges erst im Urteil und
Schluß offenbar wird 3, kann sie doch schon durch die einfache geistige
Erfassung des Verstandes geschehen. Denn der wirklichen Aussage,
in der das Wesen des Urteils liegt, muß die Erkenntnis der Aussag-
barkeit eines bestimmten P von einem bestimmten S vorausgehen ;

um aber die Aussagbarkeit eines P von einem S, das in der Außenwelt
niemals ein positives Sein haben kann, zu erkennen, z. B. die Aussag-
barkeit des P « häßlich » von der Undankbarkeit, muß dieses S vom
Verstände schon nach Art eines positiv Seienden gedacht und damit
schon zu einem Gedankending gemacht sein. Das gleiche gilt für den

Fall, in dem ein Gedankending P eines Satzes werden soll. Um z. B.

sagen zu können : Titus ist ein Mensch, müssen wir schon einen Begriff
von Mensch im allgemeinen haben. Ein Mensch im allgemeinen aber
ist in der Außenwelt nicht möglich. Daher erhält schon beim einfachen

Allgemeinbegriff ein Nichtseiendes im Verstände ein Erkanntsein.
Würden wir dieses Nichtseiende nicht nach Art eines Seienden erkennen,
dann kämen wir niemals dazu, es für aussagbar zu halten.

Um das recht zu verstehen, muß man eine wichtige Unterscheidung
beachten. Es gibt ein dreifaches Sein. Das erste nennt man Dasein,
das zweite Sosein und das dritte einfaches Gleichsein. Ein reines

Gedankending hat weder ein Dasein noch ein Sosein 4. Denn wie schon

1 A. a. O. 288b 23 ff. : « Respondetur negationem, ut dicit carentiam formae,
dari a parte rei negative, quia ipsa forma in re non est. »

2 Caielanus, in De ente et ess. (Editio Laurent) n. 9 : « Licet nullo intellectu
considérante Sortes sit caecus, et per considerationem intellectus non fiat magis
vel minus caecus, tarnen caecitas nullo intellectu considérante nullum habet esse

in Sorte. »

3 Thomas, in Met. IV 1 lect. In 540 : « Unum eorum (quae dicuntur entia)
quod est debilissimum, est tantum in ratione, scilicet negatio et privatio, quam
dieimus in ratione esse, quia ratio de eis negotiatur quasi de quibusdam entibus,
dum de eis affirmât vel negat aliquid. »

4 Thomas, De ente et ess. c. 1 : « Secundo modo potest dici ens omne illud
de quo affirmativa propositio formari potest, etiamsi illud in re nihil ponat ; per



252 Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

bemerkt, kann es ja in der Außenwelt nicht vorkommen, und darum
ist es kein modus essendi, hat es also auch kein Sosein. Aus diesem

Grunde sind alle Sätze über reine Gedankendinge nur propositiones de

tertio adiacente, d. h. Sätze, in denen die Kopula « ist » nicht zugleich
die Stelle des P einnimmt, sondern einzig die Identität von S und P

bezeichnet. Wenn daher gesagt wird, im reinen Gedankending werde
Nichtseiendes nach Art eines Seienden erkannt, so soll das nur heißen,
Nichtseiendes werde so erkannt, daß es uns als S oder P einer wahren

Aussage dienen kann h

Unmögliches nach Art eines Seienden erkennen ist natürlich etwas

ganz anderes, als es für ein Seiendes oder Seinsmögliches halten. Dieses

zweite ist ein Irrtum, das erste dagegen nicht. Daher kann auch von
den reinen Gedankendingen Wahres ausgesagt werden, wie das aus den

bereits gegebenen Beispielen erhellt. Nur muß man sich bei diesem

Zugeständnis bewußt bleiben, daß es von den reinen Gedankendingen
keine ontologische Wahrheit geben kann. Die ihnen zukommende

Wahrheit ist vielmehr reine Satzwahrheit2 und reicht deshalb nur so

weit, als die von ihnen gemachten Aussagen sachlich begründet sind.
So ist es in der menschlichen Erkenntnisweise begründet, daß wir vom
Allgemeinen sagen, es sei im Einzelding verwirklicht, obwohl es als

quem modum privationes et negationes entia dicuntur : dicimus enim quod affir-
matio est opposita negationi, et quod caecitas est in oculo. Sed primo modo non
potest dici ens, nisi quod aliquid in re ponit. Unde primo modo caecitas et huius-
modi non sunt entia. Nomen igitur essentiae non sumitur ab ente secundo modo
dicto ; aliqua enim hoc modo dicuntur entia, quae essentiam non habent, ut patet
in privationibus ; sed sumitur essentia ab ente primo modo dicto. »

1 De natura generis, c. 1 : « Ens namque est obiectum intellectus primum ;

cum nihil sciri possit nisi secundum quod est ens actu, ut dicitur 9 Metaph. Unde
nec oppositum eius intelligere potest intellectus, non ens scillicet, nisi fingendo
ipsum ens aliquo modo : quod cum intellectus apprehendere nititur, efficitur ens
rationis. De quo modo entis dicitur in 5 Metaph. quod ens uno modo dicitur,
de quo possunt propositiones formari etiam si essentiam non habent. » (M. Grab-

mann, Die Werke des hl. Thomas von Aquin, in : Beiträge zur Geschichte des

Mittelalters, Bd. XXII, 307, rechnet dieses opusculum zu den echten Schriften
des Aquinaten.)

2 Caietanus, a. a. O. : « Veritas propositionis, quae est entis secundo modo
significati, nihil aliud est quam compositio facta in secunda operatione intellectus
obiecto conformis, verbi gratia, Sortes est caecus, ly est non significat inhaerentiam
caecitatis in Sorte, eo quod caecitas omni inhaerentia caret, cum inhaerere realium
accidentium sit, sed significat compositionem factam ab intellectu adaequante
seipsum per illam obiecto, Sorti, scillicet carente virtute visiva, unde 5 Metaph.
in alia littera, dicitur quod ens significans veritatem propositionis significat quoniam
propositio est vera. »



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 253

solches nicht existieren kann. Daher spricht Thomas 1 nur den
willkürlich gebildeten reinen Gedankendingen alle Wahrheit ab.

So sehen wir, daß zur Bildung eines reinen Gedankendinges
zweierlei gehört : einmal ein Denkgegenstand, der wenigstens in der
Form wie er gedacht wird, in der Außenwelt nicht sein kann ; und
sodann, daß dieser Denkgegenstand gleichwohl nach Art eines in der
Außenwelt Möglichen gedacht wird, indem man ihn genau so wie dieses

zum S oder P oder Grund von Aussagen macht. Daher genügt zu seiner

Bildung weder die analoge Erkenntnis rein geistiger Dinge, z. B. der
menschlichen Seele, nach Art der körperlichen, noch die einfache
Erfassung negativer Sachverhalte mittels der positiven, sondern muß beides

zusammenkommen.
Was den Ausdruck « reine Gedankendinge bilden » anbelangt, so

haben wir hier ein Gegenstück zu den Fällen, in denen wir positive
Vollkommenheiten nur negativ ausdrücken können. So ist die Einheit
eine Vollkommenheit, ohne die kein Ding existieren kann. Und doch

bestimmen wir sie so, als ob sie nur das Nichtsein eines positiven
Sachverhaltes wäre, nämlich der Teilung. Umgekehrt ist es gleichfalls nur
die Folge unserer mangelhaften Ausdrucksfähigkeit, wenn wir bei den
reinen Gedankendingen so sprechen, als sei unser Verstand schöpferisch

tätig. Tatsächlich ist unser Verstand das hier ebenso wenig wie beim
Erkennen der wirklichen Dinge. Denn das Erkanntsein, das unser
Verstand im Gedankending einem Nichtseienden gibt, ist nichts weiter als

der das Nichtseiende zum Gegenstand habende Begriff oder Gedanke.

Dieser Begriff selbst wird wirklich gebildet ; aber sein Inhalt muß ein
Nichtseiendes bleiben, sonst haben wir kein reines Gedankending mehr.
Weil jedoch das Nichtseiende ohne einen solchen es zum Gegenstand
habenden Begriff kein Gedankending ist, wird das Zeitwort « bilden »,

das an sich nur für das Entstehen des Begriffes paßt, im analogen Sinne

auch auf das Gedankending angewandt. (Analogia attributionis.)

II. Ursachen und Einteilung der reinen Gedankendinge

Weil das reine Gedankending in der Außenwelt kein Sein hat, hat

es auch keine Wirkursache. Aus dem gleichen Grunde kann es nicht

1 I Dist. 11, la 3 corp. : « Aliquando id quod significatur per nomen, non
habet fundamentum in re, neque proximum, neque remotum, sicut conceptio
chimerae : quia neque est similitudo alicuius rei extra animam, neque consequitur
ex modo intelligendi rem aliquam vere ; et ideo ista conceptio est falsa. »



254 Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

aus einer Materialursache entstehen. Es kommen folglich bei ihm nur
zwei Ursachen in Betracht : die Formalursache und der Zweck. Seine

Formalursache ist einzig der menschliche Verstand. Denn der Wille
kann nur begehren, was der Verstand erkannt hat ; wenn er also ein
reines Gedankending erstrebt, so ist dieses schon vom Verstände

gebildet. Wie wir bei der Einteilung der reinen Gedankendinge sehen

werden, kann der Wille den Verstand bewegen, solche Dinge
auszudenken, aber selbst bilden kann er sie niemals. Er ist also nur die

Wirkursache des Verstandesaktes, durch den das Gedankending gebildet
wird. Die äußeren Sinne setzen gleichfalls ihren Gegenstand schon als

gegeben voraus. Die inneren Sinne können zwar Dinge vorstellen, die
in der Außenwelt unmöglich sind, aber was sie vorstellen, ist nur das,

was an diesen Dingen im Falle, daß sie möglich wären, nach außen

in die Erscheinung träte. So können wir uns mit der Phantasie
vorstellen, wie eine Chimäre aussehen würde, wenn sie in der Außenwelt
vorkäme. Aber das ist kein Erkennen eines Seinsunmöglichen nach
Art eines Seienden, sondern nur das Phantasiebild, ohne das wir uns
die Chimäre nicht einmal denken können. Daher liefern solche
Konstruktionen unserer Phantasie dem Verstände nur den Stoff zur eigentlichen

Bildung reiner Gedankendinge l. Mittels eines Bildes könnte man
auch einem Hunde eine solche Phantasievorstellung von einer Chimäre

verschaffen, aber dadurch entstände in ihm noch lange kein reines

Gedankending, weil das, was der Hund von der Chimäre sich vorstellt,
in der Außenwelt wirklich möglich ist.

Die Zweckursache der reinen Gedankendinge kann sein eine neue
Erkenntnis oder eine bloße Unterhaltung oder auch eine Belehrung.
Das erste ist sie bei allen sachlich begründeten, das andere bei den

willkürlich gebildeten Gedankendingen. Ein Beispiel für Gedankendinge,
die einzig in unserer Willkür begründet sind, haben wir schon in der
Chimäre gegeben. Andere Beispiele finden sich in den Fabeln und
Märchen, von denen es eine reiche Literatur gibt. Ein sachlich begründetes

Gedankending ist z. B. die von uns nach Art einer positiven
Beschaffenheit gedachte Finsternis. Denn ist diese auch nichts weiter
als die Beraubung des Lichtes, so hat ihr Verhältnis zum Lichte doch

wenigstens eine große Ähnlichkeit mit dem Verhältnis einer zerstörenden
Ursache zu dem, was sie zerstört, und ist es auch wahr, daß im Luft-

1 Joannes a S. Thoma, a. a. O. 301b 33 : « Sensus interni non formant entia
rationis formaliter loquendo, licet malerialiter repraesentare possint id, ad cuius
instar formatur aliquod ens Actum, quod est materialiter formare entia rationis. »



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 255

räum Finsternis und Licht einander ablösen. Ob wir wollen oder nicht
wollen, wir nehmen wahr, daß das Licht nicht mehr da ist, und darum
haben wir auch gegenüber der Finsternis den Eindruck, von ihr in
gleicher Weise abhängig zu sein wie von den wirklich seienden Dingen.
Dasselbe gilt noch in erhöhtem Maße vom Tode, den man gerade
deshalb sogar als menschliches Skelett mit einer Sense in der Hand sinnlich

dargestellt hat1.
Eine zweite Einteilung der reinen Gedankendinge kann gegeben

werden auf Grund der zehn Prädikamente, in die man in der aristote-
lisch-thomistischen Philosophie das Mögliche unterscheidet. Denn man
kann Nichtseiendes nach Weise aller zehn Seinskategorien denken. So

erhält die Chimäre im Verstände das gegenständliche Sein einer
Substanz, der viereckige Kreis das von etwas Ausgedehntem und die

Finsternis das einer Beschaffenheit.
Ihrem Wesen nach werden die reinen Gedankendinge in zwei

oberste Kategorien eingeteilt : nämlich die Verneinung oder Beraubung
und die rein gedankliche Beziehung. Denn wie bereits gezeigt, wird
ja etwas nur deshalb reines Gedankending genannt, weil es in der Außenwelt

nicht vorkommen kann. Es gehört also zu ihrem Wesen, in der
Außenwelt nicht möglich zu sein. Nun kann aber etwas aus einem

doppelten Grunde seinsunfähig sein : nämlich erstens, weil es weiter
nichts ist als einfach die Verneinung oder die Beraubung eines bestimmten

Seins. Diesen Fall haben wir bei den Gedankendingen der ersten

Kategorie. Blindheit, Finsternis und Tod sind Beispiele dafür. Sodann,
weil das ihm zugedachte positive Sein weder das einer Substanz noch
das eines prädikamentalen Akzidenz ist. In einem solchen Sein besteht
nämlich das eigentümliche Wesen der Beziehung, die als solche

überhaupt kein Dasein und darum auch kein Sosein besagt, sondern nur
die Hinordnung des einen auf das andere. So denken wir uns die Wand
mit der Beziehung des Gesehenwerdens behaftet, weil wir sie ansehen,

obwohl es uns nicht einfällt, zu glauben, die Wand erhalte durch unser
Anschauen ein neues Sein. Ein anderes Beispiel für eine rein gedankliche

Beziehung ist die des Geliebten zum Liebenden. Auch durch den

1 Thomas, in Met. IV lect. 4 n. 539 : « Alia autem entia dicuntur, quia sunt
corruptiones substantiae. Corruptio enim est via ad non esse, sicut generatio via
ad substantiam. Et quia corruptio terminatur ad privationem, sicut generatio
ad formam, convenienter etiam ipsae privationes formarum substantialium esse

dicuntur Item negationes eorum quae ad substantiam habitudinem habent,
vel etiam ipsius substantiae esse dicuntur. Unde dicimus quod non ens est non
ens. Quod non diceretur, nisi negationi aliquo modo esse competeret. »



256 Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

Akt der Liebe allein wird nach außen nichts hervorgebracht, und wenn
wir dennoch den Gegenstand der Liebe auf den Geliebten hingeordnet
denken, so denken wir eine Beziehung, die in der Außenwelt nicht
möglich ist und daher nur ein Erkanntsein hat. Nach Thomas haben

wir überall dort eine reine gedankliche Beziehung, wo das Subjekt der

Beziehung von deren Zielpunkt in keiner Weise abhängt. So hängt der

Gegenstand unseres Wissens nicht im Geringsten von unserem Wissen

ab, und deshalb ist die von ihm ausgesagte Beziehung zu unserem Wissen
ein reines Gedankending der zweiten Kategorie L

III. Beitrag (1er reinen Gedankendinge

zum Erkennen der Außenwelt

Es ist etwas schwer, einzusehen, wie Dinge, die niemals verwirklicht
werden können und zur Außenwelt in einem inneren Widerspruch stehen,
dennoch etwas zu deren Erkennen beitragen sollen. Und doch ist dem

so. Wir müssen allerdings sofort unterscheiden zwischen den willkürlich

gebildeten und den sachlich begründeten Gedankendingen. Wie
bereits gesagt, dienen erstere vor allem der Unterhaltung. Sie können
auch, wie das in den Fabeln geschieht, gebraucht werden, um über
gewisse Wahrheiten zu belehren, aber zur Erforschung der Wahrheit
tragen sie kaum etwas bei. Ganz anders verhält es sich mit den sachlich

begründeten Gedankendingen. Um deren Bedeutung für unser Erkennen

zu verstehen, muß man sich klar machen, daß der Mensch keine

angeborenen Ideen hat, daß er seine Ideen auch nicht gleich den reinen
Geistern unmittelbar von Gott eingegossen erhält, sondern daß er sie

alle mittels der ganz auf die Außenwelt gerichteten Sinne erwerben muß.
Dabei übt die Außenwelt eine doppelte. Ursächlichkeit aus : sie ist für
unser Erkennen sowohl Wirkursache als Formalursache. Denn sie wirkt
zunächst auf die äußeren Sinne ein, sodann mittels dieser auf die inneren
Sinne, und endlich durch den tätigen Verstand und das Phantasiebild

1 De Verit. 21, 1 corp. : « lila relatio dicitur esse rationis tantum.
secundum quam dicitur referri id quod non dependet ad id ad quod refertur,
sed e converso, cum ipsa relatio quaedam dependentia sit, sicut patet in scientia
et scibili, sensu et sensibili ; scientia enim dependet a scibili, sed non e converso :

unde relatio qua scientia refertur ad scibile, est realis ; relatio vero qua scibile
refertur ad scientiam est rationis tantum ; dicitur enim scibile referri non quia
ipsum referatur, sed quia aliud refertur ad ipsum ; et ita est in omnibus aliis quae
se habent ut mensura et mensuratum, vel perfectivum et perfectibile. »



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 257

auch auf den eigentlichen Verstand. Zugleich aber erhält unser Erkennen
durch diese Einwirkung der Außenwelt auf die Sinne und den Verstand
bestimmte Formen ; denn ein Erkennen ohne bestimmte Richtung ist
ein innerer Widerspruch. Vergleichen wir jedoch unsere Erkenntnisformen

mit den Seinsformen der Dinge, was uns leicht möglich ist,
indem wir unser Erkennen immer wieder auf den gleichen Gegenstand
richten, dann nehmen wir bald wahr, daß keine unserer Erkenntnisformen

den Seinsformen an Genauigkeit gleichkommt, sondern daß alle

in dieser Beziehung viel zu wünschen übriglassen. Der Grund dafür
ist, weil kein Ding sich uns ganz offenbart, was daher kommt, daß alles
Geschaffene aus Potenz und Akt zusammengesetzt ist und deshalb nur
zum Teil nach außen wirken kann. Omne agens agit, in quantum est

in actu, sagt Thomas.
Die darin objektiv begründete Unvollkommenheit unseres menschlichen

Verstandeserkennens zeigt sich in seiner Abstraktheit. Diese ist
eine doppelte : weil der eigentümliche Gegenstand unseres Verstandes
die körperlichen Wesenheiten sind, sieht er zunächst davon ab, ob diese

Wesenheiten auch wirklich existieren oder nur gedacht sind. Das ist
schon eine wesentliche Voraussetzung für seine Bildung reiner Gedankendinge.

Die reinen Geister, die Sosein und Dasein in einem Akte erfassen,

können schon aus diesem Grunde keine reinen Gedankendinge bilden.
Denn wie könnten sie ein Nichtseiendes nach Art eines Seienden erkennen,

wenn sie im Nichtseienden auch sofort dessen Nichtsein so vollkommen
miterfassen, daß eine weitere Vervollkommnung, wie sie im Fortschritt
von der einfachen Erfassung (simplex apprehensio) zum Urteil statthat,
gänzlich ausgeschlossen ist Der andere Teil der von unserem Verstände

gemachten Abstraktion betrifft die körperlichen Wesenheiten selbst.

In der Außenwelt existieren nur Einzelwesenheiten, aber, wie wir
schon in einem früheren Aufsatz gezeigt haben, vermag unser Verstand
die Einzelwesenheiten als solche nicht zu erkennen, sondern muß er

immer viele unter einem gemeinsamen Allgemeinbegriff zusammenfassen

1. Daher entsprechen die Dinge in der Außenwelt unseren
abstrakten Begriffen nur dem Inhalte nach, und ist also das von unserem
Verstände unmittelbar Erkannte, die allgemeine Wesenheit, seiner Form

nach ein reines Gedankending. Von welcher Bedeutung das für unser

gesamtes Erkennen ist, erhellt daraus, daß alle anderen Erkenntnisse

unseres Verstandes nur mittels des eigentümlichen Gegenstandes er-

1 Der Einzelmensch und seine Philosophie, in : Divus Thomas 1944, 385-412.

Divus Thomas 18



258 Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

worben werden können. Denn das hat zur Folge, daß wir Menschen

überhaupt keine Verstandeserkenntnis haben, bei der kein Gedankending

gebildet würde. Weil die Dinge der Außenwelt unseren Allgemeinbegriffen

wenigstens dem Inhalte nach entsprechen, ist jener Umweg
unseres Erkennens über das Allgemeine kein Hindernis, die Dinge doch

so zu erkennen, wie sie sind. Wir erkennen sie auf diesem Wege nur
nicht so vollkommen, wie die reinen Geister mittels ihrer von Gott
eingegossenen Ideen.

Die moderne Existenzialphilosophie, deren Zentralproblem die
konkrete, von der Wesenheit nicht unterschiedene Existenz des
Einzelmenschen ist, lehnt jenen Umweg über das Allgemeine ab. Aber sie

ist aus der Reaktion gegen den Idealismus entstanden, und deshalb

darf das, was sie gegen das Allgemeine geltend macht, nicht ohne

weiteres auf unsere scholastische Universalienlehre übertragen werden.
Wenn sie ab und zu auch der Scholastik einen Hieb versetzen will, so

ist das durchweg ein leerer Luftstreich. Selbst der Einwand, daß man
mittels abstrakter Begriffe nicht das Leben mit seinen unabläßlichen

Veränderungen erfassen könne, ist unbegründet. Schon der Begriff, den

wir vom Leben haben, widerlegt den Einwurf.
Man teilt die Allgemeinbegriffe ein in eindeutige Begriffe (conceptus

univoci) und Ähnlichkeitsbegriffe (conceptus analogi). Der eindeutige
Allgemeinbegriff bezeichnet Eines schlechthin (unum simpliciter), das

in Vielen ist. So ist die vom Allgemeinbegriff « Mensch » bezeichnete

Natur in Petrus, in Paulus und in vielen anderen in gleicher Weise

verwirklicht. Der Ähnlichkeitsbegriff dagegen bezeichnet schlechthin
Vieles und nur beziehungsweise Eines, das in Vielen ist (unum secundum

quid).
Die eindeutigen Allgemeinbegriffe werden in der Prädikamenten-

lehre in Gattungen und Arten unterschieden ; und auf die gleiche Weise

können nebensächlich (per accidens) auch die ihnen entsprechenden
reinen Gedankendinge eingeteilt werden. Die Ähnlichkeitsbegriffe
werden von unserem Verstände zum Teil auf Grund innerer und zum
Teil auf Grund äußerer Ähnlichkeit der von ihnen bezeichneten Dinge
miteinander gebildet (Analogia proportionalitatis propriae, analogia
proportionalitatis impropriae). Und dementsprechend können auch die

zugleich mit ihnen gebildeten reinen Gedankendinge nebensächlich
eingeteilt werden.

Vergleichen wir die eindeutigen Allgemeinbegriffe mit den

Ähnlichkeitsbegriffen in Bezug auf ihren Erkenntniswert, so müssen wir ohne



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 259

Zweifel ersteren den Vorzug geben. Aber eben deshalb sind diese auch

später als die Ähnlichkeitsbegriffe, sodaß nicht sie, sondern diese die

Grundlage unseres gesamten Denkens bilden. Schauen wir uns einmal
die philosophische Terminologie an, so können wir nicht anders als

staunen über die große Zahl der in der vollkommensten aller natürlichen
Wissenschaften gebrauchten Ähnlichkeitsbegriffe. Es seien hier nur die

wichtigsten aufgezählt. An erster Stelle steht der Seinsbegriff, der von
allen anderen vorausgesetzt und von diesen nur mehr und mehr geklärt
wird. Sodann folgen die sogenannten transzendentalen Begriffe : Ding
(res), Etwas (aliquid), Eines (unum), Wahres (verum), und Gutes

(bonum). Auf sie folgen die Begriffe « Potenz » und « Akt ». Selbst der

Substanzbegriff ist in seiner Anwendung auf Gott und die Geschöpfe,
auf erste und zweite, auf vollständige und unvollständige Substanzen

nur ein Ähnlichkeitsbegriff. Erst recht ist der Akzidenzbegriff zu nennen.
Gehen wir sodann zu der Ursachenlehre über, so finden wir, daß nicht
nur der Begriff « Ursache », ganz allgemein genommen, ein Ähnlichkeitsbegriff

ist, sondern auch die ihm untergeordneten Begriffe «

Wirkursache », « Zweckursache », « Materialursache » und « Formalursache ».

Aus der Kosmologie sei nur der Grundbegriff « Bewegung » genannt,
aus der Psychologie nennen wir die Begriffe « Leben », « Tätigkeit »,

« Intellekt », « Wille » und « Freiheit », aus der Ethik die Begriffe «

Glückseligkeit » und « Vollkommenheit ».

Das Verhältnis dieser Begriffe zueinander zeigt sich schon bei den

transzendentalen Begriffen. Obwohl diese Begriffe alle den gleichen
Umfang haben, wie der Seinsbegriff, bezeichnen sie doch etwas mehr
als dieser. Sie bezeichnen zwar allgemeinste Seinsweisen, aber sie fügen
dem Seinsbegriff trotzdem etwas hinzu, indem sie das gemeinsame
Seiende in besonderer Weise bezeichnen. So bezeichnet das Eine die

Ungeteiltheit des Seienden, das Etwas den Gegensatz des Seienden zum
Nichtseienden, das Wahre die Übereinstimmung des Seienden mit dem
Verstände und das Gute die Übereinstimmung des Seienden mit dem

Begehren. Auf die Frage, was das von den transzendentalen Begriffen
dem Seienden Hinzugefügte denn sei, antwortet die Philosophie, dieses

könne nur ein reines Gedankending sein. Ein reines Gedankending ist
also die Ungeteiltheit, die das Eine zugleich mit dem Seienden bezeichnet,
ebenso der vom Etwas mitbezeichnete Gegensatz des Seienden zum
Nichtseienden, desgleichen die vom Wahren mitbezeichnete
Übereinstimmung des Seienden mit dem Verstände und die vom Guten
mitbezeichnete Übereinstimmung des Seienden mit dem Begehren.



260 Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

In De Verit. q. 21 a. 1 unterscheidet der Aquinate drei Weisen,
auf die eines dem anderen etwas hinzufügen kann. Die erste Weise

geschieht durch Hinzutreten des einen zum anderen ; sie findet sich in
dem Verhältnis des Akzidenz zur Substanz. Auf die zweite Weise
werden in den einzelnen Prädikamenten die allgemeinen Wesenheiten
durch Hinzufügen neuer, weniger allgemeiner Merkmale immer mehr

zusammengezogen. So bestimmt das Vernünftigsein das Lebewesen

näher, zu dem es aber nicht als neue Wesenheit hinzutritt, denn das

Lebewesen kann ja auch vernünftig sein. Die dritte Weise, auf die
eines zum anderen etwas hinzufügen kann, ist dann gegeben, wenn von
zwei Gedankeninhalten der eine etwas enthält, was dem anderen fehlt,
jedoch so, daß ihnen in der Außenwelt keine zwei wirklich verschiedene

Dinge entsprechen ; auch kommt es dabei nicht darauf an, ob der eine

Gedankeninhalt sich zum anderen verhält wie die Art zur Gattung,
also ihn zusammenziehend, sondern es kann das eine so gut wie das

andere der Fall sein. Diese dritte Weise nennt Thomas die rein gedankliche,

obwohl er schon bei der zweiten ausdrücklich bemerkt hatte, daß

die Zusammenziehung des Allgemeinen durch ein weniger Allgemeines
nicht durch Hinzufügen einer anderen Sache geschehe. Aber bei der
zweiten Weise handelt es sich um die Zusammenziehung einer mit dem
Zusammenziehenden identischen Wesenheit, z. B. die Zusammenziehung
des Lebewesens durch die menschliche Natur in Petrus, bei der dritten
dagegen hat das Zusammenziehende überhaupt kein Sein in der Außenwelt,

ist es also auch nicht identisch mit dem Zusammengezogenen. Als

Beispiel éiner solchen Zusammenziehung gebraucht Thomas die Blindheit.

Wenn wir von blinden Menschen sprechen, ziehen wir den Begriff
« Mensch » durch etwas zusammen, was weder mit der menschlichen
Wesenheit identisch ist noch außerhalb dieser ein Sein besitzt, sondern
durch ein reines Gedankending. Beispiele für die andere Möglichkeit,
daß ein in der Außenwelt überhaupt nicht Seiendes einem anderen

hinzugefügt wird, ohne dieses zusammenzuziehen, bieten die
Transzendentalien. Denn die vom Einen dem Seienden hinzugefügte Unge-
teiltheit ist eine reine Verneinung ; das von den übrigen Transzendentalien

dem Seienden Hinzugefügte aber sind lauter rein gedankliche
Beziehungen.

Aus dem Verhältnis der transzendentalen Begriffe zum Seinsbegriff
ist ersichtlich, daß jedes reine Gedankending bereits die Kenntnis eines

Seienden voraussetzt. Wie könnte auch ein Nichtseiendes nach Art
eines Seienden von einem erkannt werden, der das Seiende selbst noch



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 261

in keiner Weise erkannt hat Zudem ist der Mensch in seinem Erkennen
von der Mitwirkung des Gegenstandes abhängig. Was aber nicht ist,
kann auch nicht wirkursächlich tätig sein.

Wie aber, so kann man dann fragen, ist bei einer solchen Abhängigkeit

des menschlichen Erkennens vom Gegenstand die Bildung reiner

Gedankendinge überhaupt möglich Wollen wir mit dem allgemeinen
Gesetze, daß nichts sich selbst bewegt, nicht in Widerspruch geraten,
dann müssen wir annehmen, daß im reinen Gedankending ein Nicht-
seiendes nicht nur nach Art eines Seienden erfaßt wird, sondern zugleich
unter Mitwirkung eines Seienden. Das Seiende muß auf unseren
Verstand so einwirken, daß dieser unter seinem Einfluß auch einem Nicht-
seienden das Erkanntsein gibt. Die Erklärung für diese auffallende

Erscheinung haben wir im Vorausgehenden wenigstens schon
angedeutet. Sie liegt darin, daß sich die Dinge unserem Verstände nicht
auf einmal offenbaren, sondern allmählich in der Weise, daß wir sie

zuerst unter ganz allgemeinen Begriffen zusammenfassen und erst nach

und nach voneinander unterscheiden. Denn sooft die Einzeldinge sich

unserem Verstände in der Weise offenbaren, daß dieser sie nur unter
einem Allgemeinbegriff erfassen kann, wirken sie bei der Bildung eines

reinen Gedankendinges mit. Erhält ja doch ein Begriff eben dadurch
den Charakter eines Allgemeinbegriffes, daß Vieles in Eins zusammengenommen

wird. Eine solche Einheit von Dingen aber, die wesentlich
viele sind, ist ein reines Gedankending, das unter die Kategorie der

Verneinung fällt. Wenn sodann unser Verstand unter beständiger
Mitwirkung der Außendinge die im Allgemeinbegriff erkannte abstrakte
Wesenheit mit den EinzelWesenheiten, aus denen sie abstrahierbar ist,
vergleicht und im Urteil von diesen aussagt, dann hilft ihm die Welt
der wirklichen Dinge auch in einem fort rein gedankliche Beziehungen
bilden.

Der Unterschied zwischen den willkürlich gebildeten und den sachlich

begründeten reinen Gedankendingen liegt darin, daß die Außenwelt
bei diesen den ganzen Inhalt liefert, bei jenen dagegen nur die verschiedenen

Teile, die der Mensch dann nach freiem Belieben zusammensetzt.

Daß es uns schwer fällt, zu begreifen, wie ein Seiendes zur Bildung
eines reinen Gedankendinges etwas beitragen kann, kommt daher, daß

wir bei unseren einfachen Begriffen zwar das Bewußtsein haben, es

entspreche ihnen etwas, aber nicht gleich auch das andere, dieses Etwas
habe in der Außenwelt ein Sein. Man denke nur an den Streit um das

Wesen der Sünde. Noch heute wollen viele nicht glauben, daß die



262 Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

Sünde nichts weiter ist als ein Mangel an sittlicher Vollkommenheit,
der von uns nach Art eines Seienden erkannt wird, also mittels eines

reinen Gedankendinges. Unserem Begriff « Sünde » entspricht wirklich
etwas in der Außenwelt, aber das was ihm entspricht ist das Fehlen
eines Seins, nämlich der Übereinstimmung, die ein bestimmter menschlicher

Akt mit dem göttlichen Gesetze haben sollte. Denn nur dieses

Fehlen der Übereinstimmung macht den menschlichen Akt zu einer
Sünde. Weil im einfachen Begriff das wirkliche Sein des Erkannten
weder bejaht noch verneint wird, kann bei der Bildung solcher Gedankendinge

von keinem Irrtum die Rede sein. Wie jedoch die Geschichte
der Philosophie, besonders der Universalienstreit, beweist, liegt hier
für das menschliche Erkennen eine Gefahrenzone. Weil im reinen

Gedankending ein Nichtseiendes so nach Art eines Seienden erfaßt wird,
daß sein Nichtsein nicht unmittelbar einleuchtet, fordert es vom
Menschen noch eine besondere Überlegung, ob und inwieweit er ihm
in der Außenwelt ein wirkliches Sein zuschreiben darf. Beweise dafür,
daß es zuweilen sehr schwer ist, reine Gedankendinge als solche zu
erkennen oder wirkliche Dinge von rein gedanklichen klar zu
unterscheiden, liefert besonders die Welt der Beziehungen. So beantworten
nicht einmal die Thomisten die Frage einstimmig, ob Rechte und
Pflichten nur gedankliche oder reale Beziehungen seien. Man denke
sodann an die Fälle, in denen gestritten wird, ob wir eine wirkliche
oder bloß gedankliche Unterscheidung machen, z. B. zwischen Sosein

und Dasein in den geschöpflichen Dingen, zwischen gewissen Akzi-
dentien, zwischen der Seelensubstanz und ihren Vermögen.

So sehen wir, daß der Beitrag der reinen Gedankendinge zum
menschlichen Erkennen eine doppelte Seite hat : auf der einen Seite

sind sie ein Mittel, dasselbe zu vervollkommnen ; aber auf der anderen
Seite halten sie das menschliche Erkennen auf einer wesentlich tieferen
Stufe der Vollkommenheit, als das der reinen Geister, ja, bereiten
sie ihm eine nicht geringe Gefahr, von der Wahrheit abzuirren und
Unmögliches für möglich zu halten.

IV. Bedeutung der reinen Gedankendinge
für das praktische Leben

In der Metaphysik wird das für die teleologische Weltanschauung
grundlegende Axiom aufgestellt : omne agens agit propter finem, jedes
Handelnde handelt wegen eines Zweckes. In der Ethik wird dieses



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 263

Axiom auf den Menschen angewandt und dadurch näher bestimmt,
daß man sagt, der Mensch handle bei allem, was er als Mensch tut,
aus Liebe zu einem letzten Zweck.

Daraus ersehen wir schon, daß für das ganze Leben eines Menschen

seine Zwecksetzung maßgebend ist. Daher schreibt Thomas dem Gut,
dessen Erreichung ein Mensch sich zum Ziele gesetzt hat, eine doppelte
Ursächlichkeit zu : nämlich die einer Zweckursache, durch die es den

Menschen anlockt, und die einer Formalursache, durch die es dieses

Handeln von jedem auf ein anderes Gut gerichtetem Handeln
verschieden macht L Das menschliche Handeln unterscheidet sich von
dem des Tieres dadurch, daß zwischen dem Erkennen eines Gutes und
dem Streben danach ein freier Willensakt liegt und also der Mensch

selbst Ziel und Form dieses Handelns bestimmt. Nun hat jede Handlung

schon von Natur aus ein Ziel, das ihr von niemandem genommen
werden kann. So hat die Handlung des Almosengebens wesentlich die

Linderung der Not eines Mitmenschen zum Ziel, so daß alle Handlungen,
die diesem Ziele nicht dienen, von der Bezeichnung « Almosen »

ausgeschlossen sind. Die Freiheit des Menschen in bezug auf seine

Zielsetzung ist daher nicht unbegrenzt. Im Falle, daß ihm zwar eine

bestimmte Handlung, nicht aber deren Naturzweck (finis operis) gefällt,
bedarf es einer zweiten Handlung, um die Wirkung der ersten zu
verhindern. Aber der Mensch kann dem Naturzweck einer Handlung noch
einen ganz andern hinzufügen (finis operantis). Während der erste
mit der Notwendigkeit eines Naturgesetzes erreicht wird, kann das

Streben nach dem zweiten, einer Handlung vom Menschen willkürlich
hinzugefügten Zweck gänzlich mißlingen. So will einer durch Spendung
einer großen Geldsumme für Arme eine hohe Auszeichnung erhalten,
aber statt dessen wird er von allen, die seine Absicht durchschauen,
nur ausgelacht.

Ob aber auch dieser zweite Zweck erreicht wird oder nur der erste,

in jedem Falle spezifizieren beide die gesetzte menschliche Handlung,
zuerst physisch und dann moralisch 2. Denn die Zweckursache unter-

1 De Carit. a. 3 : « In omnibus actibus voluntariis id quod est ex parte finis,
est formale : quod ideo est quia unusquisque actus formam et speciem recipit
secundum formam agentis, ut calefactio secundum calorem. Forma autem voluntatis

est obiectum ipsius, quod est bonum et finis, sicut intelligibile est forma
intellectus ; unde oportet quod id quod est ex parte finis, sit formale in actu
voluntatis. »

2 Thomas, S. Th. I-II 18, 4 : « In actione humana bonitas quadruplex con-
siderari potest: una quidem secundum genus, prout scilicet est actio ; quia quan-



264 Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

scheidet sich von der Wirkursache wesentlich dadurch, daß die
Ausübung ihrer Ursächlichkeit nicht an die wirkliche Existenz eines

bestimmten Gutes gebunden ist1. Daher unterscheidet man zwischen
einem finis in intentione und einem finis in executione, d. h. zwischen
einem beabsichtigten und einem bereits erreichten Zweck. Nicht dieser,
sondern jener gibt der menschlichen Handlung die Spezifikation oder
bestimmende Form 2.

Um die Natur des finis in intentione besser zu verstehen, müssen

wir uns die Abhängigkeit unseres spezifisch menschlichen Begehrens

vom Verstandeserkennen noch etwas klarer machen. Die bekannteste

allgemeine Formel, in der das Verhältnis des Erkennens zum Begehren

ausgedrückt wird, lautet : nihil volitum nisi cognitum. Diese Formel
wird in der Metaphysik genauer bestimmt durch die Untersuchung, ob

nur die objektive Güte eines Dinges oder auch die Erkenntnis dieser
Güte zum metaphysischen Wesen der Zweckursache gehöre. Ramirez3

prüft drei von Thomisten aufgestellte Ansichten. Nach der ersten liegt
das eigentliche Wesen der Zweckursächlichkeit einzig in der objektiven
Güte des Zweckes und ist die Erkenntnis dieser Güte nur die

Vorbedingung für die Ausübung der Zweckursächlichkeit. Nach der zweiten
Ansicht gehört auch die Erkenntnis des Begehrten zum metaphysischen
Wesen der Zweckursächlichkeit, ja sogar noch mehr als die Güte des

Begehrten. Die dritte Ansicht schlägt einen Mittelweg vor : nach ihr
ist die Erkenntnis des Guten zwar mehr als eine bloße Vorbedingung
für das Begehren, aber doch kein konstituierendes Wesensmerkmal,
sondern die Wurzel, aus der das Begehren entsteht. Wir gehen hier
auf diese Kontroverse nicht weiter ein, weil sie für unsere Frage ohne

Belang ist. Mit Ramirez scheint uns die erste der drei Ansichten die

tum habet de actione et entitate, tantum habet de bonitate alia vero secundum
speciem, quae accipitur secundum obiectum conveniens ; tertia secundum circum-
stantias, quasi secundum accidentia quaedam ; quarta autem secundum finem,
quasi secundum habitudinem ad bonitatis causam. »

1 Thomas, S. Th. III 62, 6 : « Nihil prohibet id quod est posterius tempore,
antequam sit, movere, secundum quod praecedit in actu animae ; sicut finis, qui
est posterior tempore, movet agentem, secundum quod est apprehensus et desi-
deratus ab ipso ; sed illud quod nondum est in rerum natura, non movet secundum
usum exteriorum rerum ; unde causa efliciens non potest esse posterior in esse
ordine durationis sicut causa finalis. »

2 Thomas, S. Th. I-II 1, 3 ad 2 : « Finis secundum quod est prior in intentione
dat speciem actui humano sive morali. »

3 Ramirez I. M., De hominis beatitudine tractatus theologicus. Salamanticae
1942, torn. I 187 ff.



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 265

Lehre des hl. Thomas am getreuesten wiederzugeben. Obwohl sie dem

Erkennen in bezug auf die von einem Gute ausgeübte Zweckursächlich-
keit nur die Stellung einer Vorbedingung zuerkennt, läßt auch sie die

Möglichkeit bestehen, daß einer sich etwas zum Ziele seines Strebens

macht, was überhaupt nicht möglich und deshalb ein reines Gedankending

ist. Will jemand z. B. genau so werden, wie ein anderer, so erstrebt

er ein reines Gedankending. In der Metaphysik wird zwar betont, daß

ein reines Gedankending niemals gut sein könne, aber es kann auch

nicht sein, und trotzdem wird es nach Art eines Seienden gedacht. Und
in ganz gleicher Weise kann Unmögliches auch nach Art eines Gutes

gedacht werden.
Welche Bedeutung das für das praktische Leben hat, beginnen

wir schon daraus zu ersehen, daß die dem Begehren vorausgehende
Erkenntnis des Gegenstandes zu den praktischen Erkenntnissen gehört L
Ramirez glaubt sogar, die dem Begehren vorausgehende Erkenntnis
« quaedam concausa in ratione causandi finaliter » 2, eine Art Mitursache
der Zweckursache nennen zu dürfen. So weit möchten wir nicht gehen,

um nicht die beiden grundverschiedenen Dinge : Vorbedingung und

eigentliche Ursache miteinander zu vermengen ; aber so viel ist gewiß,
daß die dem Begehren vorausgehende Erkenntnis für das Leben
entscheidend ist. Denn ohne sie gibt es kein Begehren, und ohne Begehren
gibt es auch keine Wirkursächlichkeit 3.

Im vorausgehenden Abschnitt haben wir bemerkt, daß die

willkürlichen, d. h. sachlich nicht begründeten reinen Gedankendinge für
die Wahrheitserkenntnis keinen Wert haben. Anders liegt die Sache,

wenn wir die Bedeutung dieser reinen Gedankendinge für die Gestaltung
des praktischen Lebens ins Auge fassen. Wir haben schon an die vielen
Fabeln und Märchen erinnert. Wenn die Fabel untermenschliche Dinge,
namentlich Tiere, wie Menschen reden und handeln läßt, und das

1 Thomas, S. Th. I-II 9, 1 ad 2 : « Sicut imaginatio formae sine aestimatione
convenientis vel nocivi non movet appetitum ; ita nec apprehensio veri sine

ratione boni et appetibilis. Unde intellectus speculativus non movet, sed intel-
lectus practicus. » — In III De anima, lect. 15 n. 821 : « Haec duo sunt moventia,
scilicet appetitus et intellectus practicus. Quia enim ipsum appetibile, quod est

primum consideratum ab intellectu practico, movet, propter hoc dicitur intellectus
practicus movere, quia scillicet eius principium, quod est appetibile, movet. »

2 A. a. O. 197 n. 345.
3 Thomas, in Met. V, lect. 3 n. 782 : « Licet sit finis ultimus in esse in

quibusdam, in causalitate tarnen est prior semper. Unde dicitur causa causarum,
quia est causa causalitatis in omnibus causis. Est enim causa causalitatis effi-
cientis Efficiens autem est causa causalitatis et materiae et formae. »



266 Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

Märchen von der im Mittelpunkt stehenden Person Taten erzählt, die
allen Naturgesetzen widerstreiten, so sind das lauter reine Gedankendinge.

Das gleiche gilt vom Mythus. Das Wort « Mythus » wird nicht
immer gleich genommen. D. F. Strauß versteht in seinem Buche « Das

Leben Jesu » unter ihm die « absichtslos dichtende Sage », und nennt
Mythus alles, was auf unhistorische Weise Bestandteil einer Religion
geworden ist. Auch in der Gegenwart unterscheiden nicht alle klar
zwischen Mythus und Sage. Sein Wesen dürfte am zutreffendsten in
folgender Definition ausgedrückt sein : « Die Darstellung von
Naturereignissen und Naturvorgängen in der Form der Erzählung von Taten
und Schicksalen göttlicher oder halbgöttlicher Personen, soweit dieselbe

religiöse Bedeutung hat oder wenigstens mit religiösen Anschauungen
und Gebräuchen in engem Zusammenhange steht. »1 So hält Homer
den Regenbogen für ein religiöses Wesen, dem die Aufgabe zukommt,
Bote der Götter zu sein 2.

Fabel und Märchen haben einen ästhetisch-didaktischen Wert ;

beim Mythus kann man zweifeln, ob ihm ein eigentlicher Wert zuerkannt
werden kann, oder ob es nicht richtiger ist, bei ihm nur von einem

Einfluß zu sprechen. Ein solcher ist bei ihm unbestreitbar. Die
Geschichte der antiken heidnischen Religionen legt dafür offenkundiges
Zeugnis ab.

Um Beispiele zu finden für willkürlich gebildete reine Gedankendinge,

die für das praktische Leben von Bedeutung sind, brauchen wir
aber nicht einmal so weit zu gehen, daß wir uns allerlei Fabeln, Märchen
und Mythen in die Erinnerung zurückrufen. Das tägliche Leben ist
überreich an ihnen. Wir sagten schon, daß die Zweckursache im Gegensatz

zur Wirkursache ihre Ursächlichkeit auch schon ausüben könne,
bevor das begehrte Gut ein physisches Dasein hat, ja dann erst recht ;

denn sobald ein Ziel erreicht ist, hört das Streben nach ihm auf. Nun
hat aber das menschliche Streben das Besondere an sich, daß es wesentlich

ein Glückstreben ist. Das will sagen, der Mensch kann sich niemals

ganz zufrieden geben mit der Erreichung eines begrenzten Zieles, mag
dieses noch so wertvoll sein, sondern notgedrungen richtet er sein Stre-

1 Aus Realencyklopädie für protest. Theologie und Kirche von /. /. Herzog,
Bd. VII 2 549 ; Artikel « Heidentum ». Zitiert von Brunsmann Joh., Lehrbuch
der Apologetik. Bd. 1 : Religion und Offenbarung. St. Gabriel bei Wien 1930 3, 273,
Fußnote 114.

2 Vgl. Zelter - Nestle, Grundriß der Geschichte der Griech. Philosophie.
Leipzig 1928 13, 36.



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 267

ben auf ein Gut, das überhaupt nichts mehr zu wünschen übrigläßt.
In Wirklichkeit vermag aber einzig Gott alle Wünsche des menschlichen

Herzens ganz zu stillen. Daher steckt hinter jedem Streben nach
einem anderen Höchstwert als Gott, ein reines Gedankending. Denn
wird Höheres nach Weise eines Niederen erkannt, z. B. die geistige Seele

nach Weise einer Körpersubstanz, dann ist das eine Analogie. Eine
solche Analogie ist vollkommen wahr, mag sie auch eine sehr
unvollkommene Erkenntnis sein. Wird jedoch dem Niederen eine Fähigkeit
nach der Weise zugeschrieben, auf die sie nur dem Höheren zukommen

kann, dann haben wir es nicht mit einer Analogie zu tun, sondern mit
einem Irrtum. Nicht jeder Irrtum beruht auf der Bildung eines reinen

Gedankendinges. Wenn ich z. B. eine falsche Meinung habe über die

gegenwärtige Zeitlage, aber so, daß die Dinge sich wenigstens so
verhalten könnten, wie ich mir sie denke, dann bilde ich mir keine reinen

Gedankendinge. Denn wie wir im ersten Abschnitt gezeigt haben,

gehört zum Wesen des reinen Gedankendinges, daß es in der Außenwelt

überhaupt nicht sein kann. Aber wenn wir einem Niederen die Leistungsfähigkeit

eines Höheren zuschreiben, dann ist das eine Utopie, eine

nicht zu verwirklichende Idee oder ein reines Gedankending. Jede
Sünde enthält eine solche Überwertung irgendeines geschaffenen Gutes,
und darum ist das ganze Weltbild des Sünders mit reinen Gedankendingen

angefüllt. Welche Wirkung das hat für die Gestaltung des

praktischen Lebens, braucht hier nicht weiter ausgeführt zu werden.
Sie wird jedem offenbar, der sich die Mühe nimmt, über das Verhältnis
der Zweckursache zu den übrigen Ursachen ein wenig nachzudenken.

Wenden wir nun unsere Aufmerksamkeit wieder den sachlich

begründeten reinen Gedankendingen zu. Ihre Bedeutung für das
praktische Leben erkennen wir aus der Rolle, die sie im Verkehr der
Menschen untereinander und mit den höheren Wesen spielen.

a) Die reinen Gedankendinge im Verkehr der Menschen

untereinander

Das gesellschaftliche Leben der Menschen wird durch Rechte und

Pflichten bestimmt. Wie wir im vorausgehenden schon bemerkten, ist

man auch unter den Thomisten nicht ganz einig, ob diese Rechte und
Pflichten als wirkliche oder nur als sachlich begründete gedankliche

Beziehungen angesehen werden müssen. Hier auf diese schwierige Frage

einzugehen, ist nicht notwendig, weil auch dann, wenn Rechte und



268 Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

Pflichten reale Beziehungen sind, der ganze gesellschaftliche Verkehr
der Menschen dem Einflüsse reiner Gedankendinge unterworfen bleibt.
Denn was helfen alle Rechte und Pflichten, wenn die Menschen keine

Hochachtung voreinander haben Sooft aber einer dem anderen
Hochachtung erweist, bildet er sich ein reines Gedankending. Denn die
Hochachtung ist ein wesentlich innerer Akt, durch den nach außen nichts
hervorgebracht wird. Daher sagen die Scholastiker : honor est in
honorante. Der Gegenstand wird durch den Akt der Hochachtung
ebenso wenig verändert, wie die Wand durch unser bloßes Anschauen.
So erzählt der hl. Augustinus in seinen Bekenntnissen (IV 14), daß er
sich vor seiner Bekehrung einmal durch andere für einen ihm ganz
unbekannten römischen Redner mit Namen Hierius begeistern ließ und
ihm deshalb sogar seine Bücher über das Schöne und Schickliche
zugeeignet habe. Dann aber bemerkt er : « Hätten dieselben Leute ihn
nicht gelobt, sondern getadelt und ebendasselbe von ihm, aber unter
Äußerungen des Tadels und der Verachtung erzählt, so hätte ich mich
für ihn nicht entzündet und erwärmt ; und doch wären die Tatsachen

und der Charakter des Mannes genau dieselben geblieben, und geändert
hätte sich nur die Auffassung der Erzähler L Gleichwohl kommt sich

der Mensch unwillkürlich so vor, als gebe er dem Geehrten etwas. Denn
sein allgemeiner Begriff von Tätigkeit ist ja von sinnlich wahrnehmbaren

Einzeltätigkeiten abstrahiert, die alle nach außen etwas
hervorbringen. Und diese seine Herkunft ist wohl der Grund, warum wir uns
den Gegenstand der Ehre so auf den Akt der Ehre hingeordnet denken,
wie bei der aus sich hinausgehenden Tätigkeit das Leidende zum Tätigen.
Wie naturgesetzlich notwendig das geschieht, zeigt die auffallende
Erscheinung, daß selbst der Geehrte die gleiche Vorstellung hat, wenn er
sich geehrt fühlt. Es dürfte kaum ein offensichtlicheres Zeichen des

sachlichen Unterschiedes zwischen der einfachen Erfassung und dem
Urteil geben, als das Verhalten, das der Mensch der Ehre gegenüber
einnimmt. Einerseits steht er unter dem Eindruck, daß er etwas

empfängt, aber anderseits weiß er ganz gut, daß ihm alle Ehrerweise
keinen Zuwachs an Wissen, Können und Wert eintragen. Im Gegenteil,
er läßt sich die Ehren zuweilen sogar noch viel kosten. Was er wirklich
empfängt, ist nur die Kenntnis von der Achtung, die ein anderer vor
ihm hat. Diese Kenntnis ist es, was ihm Freude bereitet. Aber diese

Kenntnis gehört nicht zum Wesen der Achtung. Denn sie kann auch

1 Übersetzung von Alfred Hoffmann, in Bibliothek der Kirchenväter. München
1914, 75.



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 269

fehlen, ohne daß die Achtung aufhört. Sie kann auch von einem anderen

gewonnen werden, als von dem Geehrten. Zwischen der Ehre und ihr
liegt das äußere Zeichen, und dieses, nicht die Ehre selbst, ist ihre
Ursache. Daher muß man sagen, der Geehrte erhalte durch die Ehre
nicht mehr als dadurch, daß ihn ein anderer anschaut. Und doch, man
denke sich einmal so weit als möglich alle Ehrenbezeugungen und Ehrentitel

aus dem menschlichen Leben weg, was dann Selbst die Liebe
wäre außerstande, die soziale Ordnung aufrecht zu erhalten.

b) Die reinen Gedankendinge im Verkehr der Menschen

mit den höheren Wesen

Der Verkehr des Menschen mit den reinen Geistern hat das
Eigentümliche an sich, daß er nur durch geistige Akte des Erkennens und
des Begehrens geschehen kann. Denn durch andere Akte sind reine
Geister nicht erreichbar. Diese beiden Arten von Akten sind wesentlich
innere Akte, durch die direkt nach außen nichts hervorgebracht wird.
Und wenn sie nebensächlich etwas hervorbringen, so geschieht das nicht
in den reinen Geistern, sondern nur in den dem menschlichen Willen
untergeordneten anderen Seelenvermögen, z. B. in der Phantasie und
im sinnlichen Begehrungsvermögen. Daher gilt von ihnen das Gleiche,
wie von unseren Ehrenbezeugungen. Wie wir durch diese dem Geehrten
nichts geben, was er nicht schon hat, so bleiben auch alle unsere auf
höhere Wesen gerichteten Akte ganz in uns. Wir vervollkommnen durch
sie nur uns selbst. Dem höheren Wesen gegenüber vermag der Mensch

sogar noch weniger. Anderen Menschen können wir unsere innere

Gesinnung wenigstens noch durch äußere Zeichen zur Kenntnis bringen.
Bei den höheren Wesen versagt auch dieses Mittel, weil sie ihre Ideen
nicht von ihren geschöpflichen Gegenständen, sondern unmittelbar von
Gott erhalten. Gott und den geschaffenen reinen Geistern gegenüber
offenbaren wir unsere innere Gesinnung nicht, weil diese ihnen sonst

verborgen bliebe, sondern weil wir als Wesen, die aus Leib und Seele

zusammengesetzt sind, das Bedürfnis haben, alles was uns innerlich

bewegt, auch sinnlich auszudrücken. Wir können aber dieses Bedürfnis

nicht anders befriedigen, als indem wir mit Gott und den geschaffenen

Geistern so verkehren, als ob sie von uns etwas empfingen. Darin,
daß wir die reinen Geister nach Art körperlicher Wesen erkennen, und

an ihnen die Unvollkommenheiten dieser letzteren abziehen, liegt eine

Analogie. Aber wenn wir einen nach außen nichts hervorbringenden



270 Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge

Akt nach Art eines wirkursächlichen denken, dann ist das etwas ganz
anderes. In diesem Falle bilden wir ein reines Gedankending.

In der Ethik wird gezeigt, daß die freien Willensakte das
eigentümliche Subjekt der Sittlichkeit sind. Denn der sittliche Wert sowohl
einer Person als auch der äußeren Akte hängt ganz von der
Willenseinstellung ab. Solange die Absicht eines Menschen gut ist, ist er auch
selbst gut, und mögen seine äußeren Handlungen, rein sachlich genommen,

noch so verkehrt sein, eine moralische Schuld wird ihm nun niemals
anhaften. Unsere inneren Willensakte aber sind so weit sittlich gut,
als sie mit dem göttlichen Gesetze in Einklang stehen. So wird jeder
sittliche Akt des Menschen zu einer Stellungnahme für oder gegen Gott.
Aber sobald der Mensch sich dabei als Geber und Gott als Empfänger
denkt, bildet er sich ein freies Gedankending. Denn in seinem sittlichen
Leben ist der Mensch zugleich Geber und Empfänger, Gott aber nur
Geber. Die reine Freundschaftsliebe, aus der Gott die Welt erschaffen

hat, würde einen Abbruch erleiden, wenn er von uns wirklich etwas
annähme. In bezug auf Gott bleibt der Mensch in alle Ewigkeit ein
unnützes Werkzeug. Selbst von der Verherrlichung, die Gott uns zur
Pflicht gemacht hat, haben nur wir einen Vorteil. Das ist nicht nur
eine vom hl. Paulus den Athenern auf dem Areopag gepredigte \ sondern
auch eine streng philosophische Wahrheit. Die Verherrlichung Gottes

gehört so, wie auch mein Sehen auf die Wand, der Welt wirklicher
Dinge an. Es ist auch wahr, daß an sich jede Beziehung gegenseitig
ist. Aber einer sachlichen Beziehung entspricht nur dann eine andere
sachliche Beziehung von Seiten des Beziehungszieles, wenn dem
sachlichen Beziehungsgrunde auf der einen Seite auch ein sachlicher
Beziehungsgrund auf der anderen entspricht. Das aber ist in den beiden
Fällen vom Sehen auf die Wand und vom Verherrlichen Gottes nicht
der Fall. Deshalb ist sowohl die Beziehung der Wand zum Sehenden
als die Beziehung Gottes zu dem ihn Verherrlichenden nur eine rein
gedankliche.

Von welcher praktischen Bedeutung eine rein gedankliche
Unterscheidung sein kann, zeigt am klarsten die Unterscheidung zwischen der

Verherrlichung Gottes und der Glückseligkeit des Menschen. Dieselben
Akte des Gotterkennens und Gottliebens, durch die der Mensch Gott
verherrlicht, machen ihn auch glücklich. Und doch muß der Mensch
die Verherrlichung Gottes mehr lieben als sein eigenes Glück. Denn

1 Apostelgeschichte 17, 25.



Das menschliche Leben unter dem Einflüsse reiner Gedankendinge 271

nicht sein eigenes Glück, sondern die Verherrlichung Gottes ist sein

eigentliches Endziel. Der Sünder möchte diese Ordnung umkehren,
indem er ein Glück erstrebt, das nicht der Ehre Gottes untergeordnet
ist. Aber was er damit wirklich erreicht, ist sein Unglück.

Das dürfte genügen, um den ungeheueren Einfluß der Gedankendinge

auf die Gestaltung des menschlichen Lebens ins Licht zu rücken.
Wie wir sahen, ist die Notwendigkeit, reine Gedankendinge zu bilden
eine Folge unserer abstrakten Erkenntnisweise. Denn diese ist der

Grund, warum wir in den Dingen Sosein und Dasein nicht auf einmal
erfassen und darum Urteile bilden und Schlüsse ziehen müssen, um so

unsere im Anfange recht mangelhafte Erkenntnis allmählich immer mehr

zu vervollkommnen. In diesen Urteilen und Schlüssen aber arbeiten
wir beständig mit allgemeinen Begriffen, denen die Dinge der Außenwelt

in bezug auf die Form der Allgemeinheit niemals, und in bezug
auf den Inhalt nur so weit entsprechen, als sie wirklich abstrahiert und
nicht willkürlich zusammengesetzt sind. Weil unser Willensleben wesentlich

von der Vollkommenheit unseres Erkennens abhängt, ist es

unvermeidlich, daß die reinen Gedankendinge selbst in das sittliche Leben
des Menschen hinüberwirken. Man kann deshalb sagen, das Bilden
reiner Gedankendinge gehöre ebenso zu unserem Menschsein wie das

Abstrahieren und das Schlußfolgern. So verstehen wir auch, warum
es gleich diesen beiden Aktreihen durchweg unbewußt geschieht. Wer
sich einmal über die Gesetze Rechenschaft gegeben hat, nach denen

die sachlich begründeten reinen Gedankendinge gebildet werden müssen,
kann nicht anders als über die große Treffsicherheit staunen, mit der

unser Verstand auch hier zu Werke geht. Wie beim Abstrahieren und
Schlußfolgern, können auch hier Fehler unterlaufen, besonders kann es

geschehen, daß reine Gedankendinge für Wirklichkeiten, und umgekehrt

wirkliche Sachverhalte für reine Gedankendinge gehalten werden,
aber notwendig ist das nicht. An sich sind die reinen Gedankendinge

Mittel, die dem Menschen helfen, sich im Erkennen und sittlichen
Handeln immer mehr zu vervollkommnen. Im Vergleich zum Schaffen

Gottes offenbart der Mensch gerade im Bilden reiner Gedankendinge
seine große Ohnmacht ; dagegen mit dem Tun der untermenschlichen

Geschöpfe verglichen, bedeutet die Bildung reiner Gedankendinge schon

eine große Vollkommenheit. Denn sie zeigt, daß im Menschen schon

ein Geist am Werke ist, der eine höhere Stufe der Ähnlichkeit mit Gott
aufweist.


	Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

