Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 23 (1945)

Artikel: Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge
Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762368

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das menschliche Leben

unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

Von P. Dr. Matthias THIEL O.S.B., Rom (S. Anselmo)

Der hl. Augustinus schreibt in seinem Werke iiber die Dreifaltig-
keit 1, Gott erkenne alle geistigen und kérperlichen Geschépfe nicht des-
halb, weil sie sind, sondern umgekehrt, diese seien nur, weil Gott sie
erkenne. Damit hat der groBe Kirchenlehrer auf die ihm eigene geist-
volle Weise den wesentlichen Unterschied zwischen gottlichem und
geschopflichem Erkennen angegeben. Nur das gottliche Erkennen ist
schopferisch. Daher gilt die These, daBB Gott allein erschaffen kénne 2,
auch fiir die Welt des Erkennens. Alle Geschépfe, angefangen vom
niedrigsten Tier bis hinauf zum héchsten Geist, sind in ihrem Erkennen
von einem anderen abhiingig : die einen von dem zu erkennenden Gegen-
stand, die anderen unmittelbar von Gott.

Daraus ersehen wir schon, daB Erkennen und Sein innerlich zu-
sammengehoren ®. Man hat besonders im letzten Jahrzehnt dariiber
gestritten, ob der Satz, alles Seiende sei erkennbar, zu den unmittelbar
einsichtigen, unbeweisbaren Sitzen gerechnet werden konne*. Mir
scheint das nicht der Fall zu sein ; aber der Satz folgt unmittelbar aus
der Natur des Verstandes, dessen Gegenstand das Seiende als solches ist.

Verstehen wir unter Sein nur das in unserer Aullenwelt wirklich
Gegebene oder wenigstens Mdogliche, dann hat das Erkennen sogar einen
groBeren Umfang als das Seiende. Denn wer wollte leugnen, daB wir

1 Lib. XV c. 13 n. 22 (MPL 42, 1076) : « Universas creaturas suas, et spiri-
tuales et corporales, non quia sunt ideo novit Deus, sed ideo sunt quia novit. »
Und : Lib. VI c. 10 n. 11 (a. a. O. 931 {.) : « Non enim haec quae creata sunt, ideo
sciuntur a Deo, quia facta sunt : ac non potius ideo facta sunt vel mutabilia, quia
immutabiliter ab eo sciuntur. »

2 Thomas, S. Th. I 45, 5: « Impossibile est quod alicui creaturae conveniat
creare ; neque virtute propria, neque instrumentaliter, neque per ministerium. »

3 Thomas, De Verit. II 3 ad 12 : « Cognitio non est nisi entis ».

4 Vgl. die Deutsche Thomasausgabe, 1. Bd. Salzburg 1933, 396 Anm. 150,
und Rezension von Gredt, in: Divus Thomas 1935, 96 f.



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 249

auch Nichtseiendes erkennen ? So bestimmen wir die Finsternis als
das Fehlen des physischen Lichtes, die Blindheit als die Beraubung der
Sehkraft und das Ubel als Mangel des Guten. Finsternis, Blindheit und
Ubel aber haben in der AuBenwelt kein eigentliches Sein. Wie schon
ihre Definitionen anzeigen, sind sie schlechthin nicht.

Aber daB doch auch im Erkennen von Nichtseiendem die innere
Hinordnung alles Erkennens auf ein Sein gewahrt bleibt, ist daraus
ersichtlich, da3 wir Nichtseiendes nur mittels eines Seienden bestimmen
kénnen. Und darin liegt nicht etwa nur eine menschliche Unvollkommen-
heit. Auch Gott erkennt Nichtseiendes bloB durch das Seiende, in erster
Linie durch sich selbst !. Der wesentliche Unterschied zwischen gott-
licher und menschlicher Erkenntnisweise des Nichtseienden offenbart
sich erst darin, daB der Mensch aus dem Nichtseienden sogenannte reine
Gedankendinge macht, Gott dagegen nicht. Noch mehr, der Mensch
gebraucht diese «entia rationis» sogar, um sich im FErkennen des
Seienden und selbst in seinem praktischen Leben immer mehr zu ver-
vollkommnen.

In einem fritheren Aufsatz haben wir schon bemerkt, daB die Riick-
wirkung dieser vom Menschen gebildeten reinen Gedankendinge auf ihn
selbst eine griBere Bedeutung habe, als die meisten ahnen ®. Die fol-
genden Untersuchungen sollen diese Bedeutung sichtbar machen. Zu
diesem Zwecke miissen wir aber zunédchst die Natur und die Entstehungs-
weise der reinen Gedankendinge noch genauer ins Auge fassen.

I. Die Natur der reinen Gedankendinge

Auf eine dreifache Weise kann etwas im Verstande sein : nimlich
erstens als Wirkung einer duBeren Ursache, zweitens als Wirkung einer
vom Verstande selbst gesetzten Titigkeit, und drittens rein gegen-
stiandlich. Auf die erste Weise sind im menschlichen Verstande die vom
titigen Verstande und dem Phantasiebilde eingepriigten Erkenntnis-
bilder ; auf die zweite sind in ihm seine eigenen Erkenntnistitigkeiten
sowie die durch diese hervorgebrachten einfachen Begriffe, Urteile und

1 Gredt Jos., Elementa Philosophiae aristotelico-thomisticae. Freiburg 1937/7.
n. 867 : « Cum malum ut malum nihil sit, neque directe cognoscibile est, sed
indirecte tantum, quatenus cognoscitur bonitas seu entitas, cui deest aliquid.
Itaque Deus cognoscit malum ex bonitate cuius causa est, cui tamen accidit
defectus, qui privationis seu mali rationem habet. »

2 Erkenntniswahrheiten und Seinswahrheiten, in : Divus Thomas 1943, 145.



250 Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

SchluBfolgerungen oder kurz, die Gedanken. Und auf die dritte Weise
ist in 1thm alles das, was er erkennt oder was er denkt. So denke ich
augenblicklich an den Soldaten, der sich eben von mir verabschiedete,
um an die Front zuriickzukehren. Indem ich das tue, gebe ich dem
Soldaten in meinem Verstande ein rein gegenstindliches Erkanntsein.
In diesem Beispiele hat der Gegenstand meines Denkens auBer dem ihm
von mir gegebenen Erkanntsein in meinem Verstande noch ein anderes,
physisches Sein in der AuBlenwelt. Es ist aber auch mdglich, daB ich
an etwas denke, dem in der Aullenwelt iiberhaupt kein Sein zukommt,
ja nicht einmal zukommen kann, so daBl das ihm von mir gegebene
Erkanntsein sein einziges Sein ist. So denke ich jetzt an die Blindheit
eines Bekannten. Wie bereits gesagt, ist die Blindheit nichts anderes
als die Beraubung der Sehkraft in einem Subjekte, das an sich fiir das
Sehen geschaffen ist. Und sie wird von uns auch so bestimmt. Aber
sie wird von uns nicht schlechthin auch so gedacht. Wihrend nimlich
Gott und die reinen Geister das Nichtseiende nur mitfels des ihm entgegen-
gesetzten Seienden erkennen!, erkennt der Mensch das Nichtseiende
auch nach Art des Seienden . Das zeigt sich darin, daB der Mensch
auch das Nichtseiende zum Subjekt oder Priadikat oder Grund von
Aussagen macht. So sagen wir von der Blindheit, sie sez die Beraubung
der Sehkraft, sie sez ein groBes Ubel, sie sei nicht begehrenswert usw.,
genau so wie wir das beim Seienden tun. Ebenso sagen wir den All-
gemeinbegriff « Mensch » von Petrus, Paulus u. a. aus, obwohl das von
ihm unmittelbar Bezeichnete in der AuBenwelt nicht sein kann und
darum ein reines Gedankending ist. Und wenn wir z. B. von der Wand
sagen, sie werde von uns gesehen, so machen wir eine tatsichlich nicht
existierende, sondern von uns bloB gedachte Beziechung der Wand zum
Sehenden in dhnlicher Weise zum Grund einer Aussage, wie die wirk-
liche Beziehung des Sehenden zur Wand. Wir behandeln also das Nicht-
seiende ganz nach Art des Seienden. Darin liegt das Eigenartige der
menschlichen Weise, das Nichtseiende zu erkennen. Und erst durch
dieses Besondere kommt das zustande, was man ein reines Gedanken-

1 Joannes a S. Thoma, Cursus theol. (Paris 1883) III 53 n. 57 : « Cognoscit
Deus negationem ut negatio est in re per suam formam oppositam, nec tamen
ratione entis vel ente rationis illam vestit, quia forma opposita, per ordinem ad
quam cognoscitur, se habet ut forma ablata per negationem, non ut id ad cuius
instar concipitur ut ens.»

* Joannes a S. Thoma, Cursus philos. (Editio Reiser) I 309a 38 : « Quando
ad modum relationis intelligitur id quod non est relatio in re, tunc formatur relatio
rationis. »



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 251

ding nennt. Dieses ist also nicht einfach ein Nichtseiendes. Das Nicht-
sein eines bestimmten Sachverhaltes ist in der AuBenwelt wirklich
gegeben, und dieser Sachverhalt fehlt, auch wenn niemand daran
denkt !. So ist Sortes auch blind, wenn niemand an ihn denkt, aber
so lange niemand das tut, hat die Blindheit des Sortes iiberhaupt kein
Sein, sondern ist sie nur die Beraubung der Sehkraft. Erst wenn die
Blindheit von unserem Verstande so behandelt wird, als hitte sie ein
Sein, wird aus ihr ein ens rationis oder ein reines Gedankending .

Obwohl die Bildung des reinen Gedankendinges erst im Urteil und
SchluB offenbar wird *, kann sie doch schon durch die einfache geistige
Erfassung des Verstandes geschehen. Denn der wirklichen Aussage,
in der das Wesen des Urteils liegt, mul die Erkenntnis der Aussag-
barkeit eines bestimmten P von einem bestimmten S worausgehen ;
um aber die Aussagbarkeit eines P von einem S, das in der AulBenwelt
niemals ein positives Sein haben kann, zu erkennen, z. B. die Aussag-
barkeit des P « haBlich » von der Undankbarkeit, muBB dieses S vom
Verstande schon nach Art eines positiv Seienden gedacht und damit
schon zu einem Gedankending gemacht sein. Das gleiche gilt fiir den
FFall, in dem ein Gedankending P eines Satzes werden soll. Um z. B.
sagen zu konnen : Titus ist ein Mensch, miissen wir schon einen Begriff
von Mensch im allgemeinen haben. Ein Mensch im allgemeinen aber
ist in der AuBenwelt nicht méglich. Daher erhilt schon beim einfachen
Allgemeinbegriff ein Nichtseiendes im Verstande ein Erkanntsein.
Wiirden wir dieses Nichtseiende nicht nach Art eines Seienden erkennen,
dann kidmen wir niemals dazu, es fiir aussagbar zu halten.

Um das recht zu verstehen, mull man eine wichtige Unterscheidung
beachten. Es gibt ein dreifaches Sein. Das erste nennt man Dasein,
das zweite Sosein und das dritte einfaches Gleichsein. Ein reines
Gedankending hat weder ein Dasein noch ein Sosein *. Denn wie schon

1 A.a.O. 288b 23 ff. : « Respondetur negationem, ut dicit carentiam formae,
dari a parte rei negative, quia ipsa forma in re non est.»

® Caietanus, in De ‘ente et ess. (Editio Laurent) n. 9 : « Licet nullo intellectu
considerante Sortes sit caecus, et per considerationem intellectus non fiat magis
vel minus caecus, tamen caecitas nullo intellectu considerante nullum habet esse
in Sorte. »

8 Thomas, in Met. IV 1 lect. In 540 : « Unum eorum (quae dicuntur entia)
quod est debilissimum, est tantum in ratione, scilicet negatio et privatio, quam
dicimus in ratione esse, quia ratio de eis negotiatur quasi de quibusdam entibus,
dum de eis affirmat vel negat aliquid. »

4 Thomas, De ente et ess. ¢. 1: « Secundo modo potest dici ens omne illud
de quo affirmativa propositio formari potest, etiamsi illud in re nihil ponat ; per



252 Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

bemerkt, kann es ja in der AuBenwelt nicht vorkommen, und darum
ist es kein modus essendi, hat es also auch kein Sosein. Aus diesem
Grunde sind alle Sitze iiber reine Gedankendinge nur propositiones de
tertio adiacente, d. h. Sitze, in denen die Kopula «ist » nicht zugleich
die Stelle des P einnimmt, sondern einzig die Identitit von S und P
bezeichnet. Wenn daher gesagt wird, im reinen Gedankending werde
Nichtseiendes nach Art eines Seienden erkannt, so soll das nur heien,
Nichtseiendes werde so erkannt, da3 es uns als S oder P einer wahren
Aussage dienen kann 1.

Unmogliches nach Art eines Seienden erkennen ist natirlich etwas
ganz anderes, als es fiir ein Seiendes oder Seinsmdégliches halten. Dieses
zweite ist ein Irrtum, das erste dagegen nicht. Daher kann auch von
den reinen Gedankendingen Wahres ausgesagt werden, wie das aus den
bereits gegebenen Beispielen erhellt. Nur mufl man sich bei diesem
Zugestindnis bewuBt bleiben, daBl es von den reinen Gedankendingen
keine ontologische Wahrheit geben kann. Die ihnen zukommende
Wahrheit ist vielmehr reine Satzwahrheit * und reicht deshalb nur so
weit, als die von ihnen gemachten Aussagen sachlich begriindet sind.
So ist es in der menschlichen Erkenntnisweise begriindet, dall wir vom
Allgemeinen sagen, es se: im Linzelding verwirklicht, obwohl es als

quem modum privationes et negationes entia dicuntur : dicimus enim quod affir-
matio est opposita negationi, et quod caecitas est in oculo. Sed primo modo non
potest dici ens, nisi quod aliquid in re ponit. Unde primo modo caecitas et huius-
modi non sunt entia. Nomen igitur essentiae non sumitur ab ente secundo modo
dicto ; aliqua enim hoc modo dicuntur entia, quae essentiam non habent, ut patet
in privationibus ; sed sumitur essentia ab ente primo modo dicto. »

1 De natura generis, c. 1: « Ens namque est obiectum intellectus primum ;
cum nihil sciri possit nisi secundum quod est ens actu, ut dicitur 9 Metaph. Unde
nec oppositum eius intelligere potest intellectus, non ens scillicet, nisi fingendo
ipsum ens aliquo modo : quod cum intellectus apprehendere nititur, efficitur ens
rationis. De quo modo entis dicitur in 5 Metaph. quod ens uno modo dicitur,
de quo possunt propositiones formari etiam si essentiam non habent. » (M. Grab-
mann, Die Werke des hl. Thomas von Aquin, in: Beitrige zur Geschichte des
Mittelalters, Bd. XXII, 307, rechnet dieses opusculum zu den echten Schriften
des Aquinaten.)

2 Caietanus, a.a.0.: « Veritas propositionis, quae est entis secundo modo
significati, nihil aliud est quam compositio facta in secunda operatione intellectus
obiecto conformis, verbi gratia, Sortes est caecus, ly est non significat inhaerentiam
caecitatis in Sorte, eo quod caecitas omni inhaerentia caret, cum inhaerere realium
accidentium sit, sed significat compositionem factam ab intellectu adaequante
seipsum per illam obiecto, Sorti, scillicet carente virtute visiva, unde 5 Metaph.
in alia littera, dicitur quod ens significans veritatem propositionis significat quoniam
propositio est vera.»



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 253

solches nicht existieren kann. Daher spricht Thomas! nur den will-
kiirlich gebildeten reinen Gedankendingen alle Wahrheit ab.

So sehen wir, daB zur Bildung eines reinen Gedankendinges
zweierlei gehort : einmal ein Denkgegenstand, der wenigstens in der
Form wie er gedacht wird, in der AuBenwelt nicht sein kann; und
sodann, daB dieser Denkgegenstand gleichwohl nach Art eines in der
AuBenwelt Moglichen gedacht wird, indem man ihn genau so wie dieses
zum S oder P oder Grund von Aussagen macht. Daher geniigt zu seiner
Bildung weder die analoge Erkenntnis rein geistiger Dinge, z. B. der
menschlichen Seele, nach Art der korperlichen, noch die einfache Er-
fassung negativer Sachverhalte mitfels der positiven, sondern muB beides
zusammenkommen.

Was den Ausdruck «reine Gedankendinge bzlden » anbelangt, so
haben wir hier ein Gegenstiick zu den Fillen, in denen wir positive
Vollkommenheiten nur negativ ausdriicken kénnen. So ist die Einheit
eine Vollkommenheit, ohne die kein Ding existieren kann. Und doch
bestimmen wir sie so, als ob sie nur das Nichtsein eines positiven Sach-
verhaltes wire, namlich der Teilung. Umgekehrt ist es gleichfalls nur
die Folge unserer mangelhaften Ausdrucksfihigkeit, wenn wir bei den
reinen Gedankendingen so sprechen, als sei unser Verstand schopferisch
tatig. Tatsdchlich ist unser Verstand das hier ebenso wenig wie beim
Erkennen der wirklichen Dinge. Denn das Erkanntsein, das unser Ver-
stand im Gedankending einem Nichtseienden gibt, ist nichts weiter als
der das Nichtseiende zum Gegenstand habende Begriff oder Gedanke.
Dieser Begriff selbst wird wirklich gebildet ; aber sein Inhalt muB ein
Nichtseiendes bleiben, sonst haben wir kein reines Gedankending mehr.
Weil jedoch das Nichtseiende ohne einen solchen es zum Gegenstand
habenden Begriff kein Gedankending ist, wird das Zeitwort « bilden »,
das an sich nur fiir das Entstehen des Begriffes paBt, im analogen Sinne
auch auf das Gedankending angewandt. (Analogia attributionis.)

II. Ursachen und Einteilung der reinen Gedankendinge

Weil das reine Gedankending in der AuBenwelt kein Sein hat, hat
es auch keine Wirkursache. Aus dem gleichen Grunde kann es nicht

1 1 Dist. 11, 1a 3 corp. : « Aliquando id quod significatur per nomen, non
habet fundamentum in re, neque proximum, neque remotum, sicut conceptio
chimerae : quia neque est similitudo alicuius rei extra animam, neque consequitur
ex modo intelligendi rem aliquam vere ; et ideo ista conceptio est falsa.»



254 Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

aus einer Materialursache entstehen. Es kommen folglich bei ihm nur
zwei Ursachen in Betracht : die Formalursache und der Zweck. Seine
Formalursache ist einzig der menschliche Verstand. Denn der Wille
kann nur begehren, was der Verstand erkannt hat ; wenn er also ein
reines Gedankending erstrebt, so ist dieses schon vom Verstande
gebildet. Wie wir bei der Einteilung der reinen Gedankendinge sehen
werden, kann der Wille den Verstand bewegen, solche Dinge auszu-
denken, aber selbst bilden kann er sie niemals. Er ist also nur die
Wirkursache des Verstandesaktes, durch den das Gedankending gebildet
wird. Die duBeren Sinne setzen gleichfalls ihren Gegenstand schon als
gegeben voraus. Die inneren Sinne kénnen zwar Dinge vorstellen, die
in der AuBenwelt unmdéglich sind, aber was sie vorstellen, ist nur das,
was an diesen Dingen im Falle, daB sie moglich wiren, nach auBlen
in die Erscheinung trite. So kénnen wir uns mit der Phantasie vor-
stellen, wie eine Chimire aussehen wiirde, wenn sie in der AuBenwelt
vorkime. Aber das ist kein Erkennen eines Seinsunmoglichen nach
Art eines Seienden, sondern nur das Phantasiebild, ohne das wir uns
die Chimére nicht einmal denken koénnen. Daher liefern solche Kon-
struktionen unserer Phantasie dem Verstande nur den Stoff zur eigent-
lichen Bildung reiner Gedankendinge !. Mittels eines Bildes kénnte man
auch einem Hunde eine solche Phantasievorstellung von einer Chimire
verschaffen, aber dadurch entstinde in ihm noch lange kein reines
Gedankending, weil das, was der Hund von der Chimire sich vorstellt,
in der AuBenwelt wirklich mdglich ist.

Die Zweckursache der reinen Gedankendinge kann sein eine neue
Erkenntnis oder eine bloBe Unterhaltung oder auch eine Belehrung.
Das erste ist sie bei allen sachlich begriindeten, das andere bei den
willkiirlich gebildeten Gedankendingen. Ein Beispiel fiir Gedankendinge,
die einzig in unserer Willkiir begriindet sind, haben wir schon in der
Chimire gegeben. Andere Beispiele finden sich in den Fabeln und
Mirchen, von denen es eine reiche Literatur gibt. Ein sachlich begriin-
detes Gedankending ist z. B. die von uns nach Art einer positiven
Beschaffenheit gedachte Iinsternis. Denn ist diese auch nichts weiter
als die Beraubung des Lichtes, so hat ihr Verhiltnis zum Lichte doch
wenigstens eine groBe Ahnlichkeit mit dem Verhiltnis einer zerstérenden
Ursache zu dem, was sie zerstort, und ist es auch wahr, dall im Luft-

1 Joannes a S. Thoma, a.a.O. 301b 33 : « Sensus interni non formant entia
rationis formaliter loquendo, licet malerialiter repraesentare possint id, ad cuius
instar formatur aliquod ens fictum, quod est materialiter formare entia rationis. »



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 255

raum Finsternis und Licht einander ablésen. Ob wir wollen oder nicht
wollen, wir nehmen wahr, dal3 das Licht nicht mehr da ist, und darum
haben wir auch gegeniiber der Finsternis den Eindruck, von ihr in
gleicher Weise abhingig zu sein wie von den wirklich seienden Dingen.
Dasselbe gilt noch in erhéhtem MaBe vom Tode, den man gerade des-
halb sogar als menschliches Skelett mit einer Sense in der Hand sinn-
lich dargestellt hat .

Eine zweite Einteilung der reinen Gedankendinge kann gegeben
werden auf Grund der zehn Pridikamente, in die man in der aristote-
lisch-thomistischen Philosophie das Mogliche unterscheidet. Denn man
kann Nichtseiendes nach Weise aller zehn Seinskategorien denken. So
erhilt die Chimire im Verstande das gegenstindliche Sein einer Sub-
stanz, der viereckige Kreis das von etwas Ausgedehntem und die
Finsternis das einer Beschaffenheit.

IThrem Wesen nach werden die reinen Gedankendinge in zwei
oberste Kategorien eingeteilt : nimlich die Verneinung oder Beraubung
und die rein gedankliche Beziehung. Denn wie bereits gezeigt, wird
ja etwas nur deshalb reines Gedankending genannt, weil es in der Aullen-
welt nicht vorkommen kann. Es gehort also zu ihrem Wesen, in der
AuBenwelt nicht mdoglich zu sein. Nun kann aber etwas aus einem
doppelten Grunde seinsunfihig sein : nidmlich erstens, weil es weiter
nichts ist als einfach die Verneinung oder die Beraubung eines bestimm-
ten Seins. Diesen Fall haben wir bei den Gedankendingen der ersten
Kategorie. Blindheit, Finsternis und Tod sind Beispiele dafiir. Sodann,
weil das ihm zugedachte positive Sein weder das einer Substanz noch
das eines pridikamentalen Akzidenz ist. In einem solchen Sein besteht
namlich das eigentiimliche Wesen der Beziehung, die als solche iiber-
haupt kein Dasein und darum auch kein Sosein besagt, sondern nur
die Hinordnung des einen auf das andere. So denken wir uns die Wand
mit der Beziehung des Gesehenwerdens behaftet, weil wir sie ansehen,
obwohl es uns nicht einfillt, zu glauben, die Wand erhalte durch unser
Anschauen ein neues Sein. Ein anderes Beispiel fiir eine rein gedank-
liche Beziechung ist die des Geliebten zum Liebenden. Auch durch den

1 Thomas, in Met. IV lect. 4 n. 539 : « Alia autem entia dicuntur, quia sunt
corruptiones substantiae. Corruptio enim est via ad non esse, sicut generatio via
ad substantiam. Et quia corruptio terminatur ad privationem, sicut generatio
ad formam, convenienter etiam ipsae privationes formarum substantialium esse
dicuntur ... Item negationes eorum quae ad substantiam habitudinem habent,
vel etiam ipsius substantiae esse dicuntur. Unde dicimus quod non ens est non
ens. Quod non diceretur, nisi negationi aliquo modo esse competeret. »



256 Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

Akt der Liebe allein wird nach aullen nichts hervorgebracht, und wenn
wir dennoch den Gegenstand der Liebe auf den Geliebten hingeordnet
denken, so denken wir eine Beziehung, die in der AuBenwelt nicht
moglich ist und daher nur ein Erkanntsein hat. Nach Thomas haben
wir iiberall dort eine reine gedankliche Beziehung, wo das Subjekt der
Beziehung von deren Zielpunkt in keiner Weise abhidngt. So hiangt der
Gegenstand unseres Wissens nicht im Geringsten von unserem Wissen
ab, und deshalb ist die von ihm ausgesagte Beziehung zu unserem Wissen
ein reines Gedankending der zweiten Kategorie 1.

III. Beitrag der reinen Gedankendinge
zum Erkennen der Auflenwelt

Es ist etwas schwer, einzusehen, wie Dinge, die niemals verwirklicht
werden kénnen und zur AuBenwelt in einem inneren Widerspruch stehen,
dennoch etwas zu deren Erkennen beitragen sollen. Und doch ist dem
so. Wir miissen allerdings sofort unterscheiden zwischen den willkiir-
lich gebildeten und den sachlich begriindeten Gedankendingen. Wie
bereits gesagt, dienen erstere vor allem der Unterhaltung. Sie kénnen
auch, wie das in den Fabeln geschieht, gebraucht werden, um iiber
gewisse Wahrheiten zu belehren, aber zur Erforschung der Wahrheit
tragen sie kaum etwas bei. Ganz anders verhilt es sich mit den sachlich
begriindeten Gedankendingen. Um deren Bedeutung fiir unser Erken-
nen zu verstehen, muB man sich klar machen, daB der Mensch keine
angeborenen Ideen hat, daB er seine Ideen auch nicht gleich den reinen
Geistern unmittelbar von Gott eingegossen erhilt, sondern dal} er sie
alle mittels der ganz auf die AuBenwelt gerichteten Sinne erwerben mug.
Dabei iibt die AuBenwelt eine doppelte. Ursichlichkeit aus : sie ist fiir
unser Erkennen sowohl Wirkursache als Formalursache. Denn sie wirkt
zunachst auf die duBeren Sinne ein, sodann mittels dieser auf die inneren
Sinne, und endlich durch den titigen Verstand und das Phantasiebild

1 De Verit. 21, 1 corp.: «Illa relatio ... dicitur esse rationis tantum.
secundum quam dicitur referri id quod non dependet ad id ad quod refertur,
sed e converso, cum ipsa relatio quaedam dependentia sit, sicut patet in scientia
et scibili, sensu et sensibili ; scientia enim dependet a scibili, sed non e converso :
unde relatio qua scientia refertur ad scibile, est realis ; relatio vero qua scibile
refertur ad scientiam est rationis tantum ; dicitur enim scibile referri ... non quia
ipsum referatur, sed quia aliud refertur ad ipsum ; et ita est in omnibus aliis quae
se habent ut mensura et mensuratum, vel perfectivum et perfectibile. »



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 257

auch auf den eigentlichen Verstand. Zugleich aber erhilt unser Erkennen
durch diese Einwirkung der AuBenwelt auf die Sinne und den Verstand
bestimmte Formen ; denn ein Erkennen ohne bestimmte Richtung ist
ein innerer Widerspruch. Vergleichen wir jedoch unsere Erkenntnis-
formen mit den Seinsformen der Dinge, was uns leicht mdglich ist,
indem wir unser Erkennen immer wieder auf den gleichen Gegenstand
richten, dann nehmen wir bald wahr, dal keine unserer Erkenntnis-
formen den Seinsformen an Genauigkeit gleichkommt, sondern daB alle
in dieser Beziehung viel zu wiinschen iibriglassen. Der Grund dafiir
ist, weil kein Ding sich uns ganz offenbart, was daher kommt, daB alles
Geschaffene aus Potenz und Akt zusammengesetzt ist und deshalb nur
zum Teil nach auBen wirken kann. Omne agens agit, in quantum est
in actu, sagt Thomas.

Die darin objektiv begriindete Unvollkommenheit unseres mensch-
lichen Verstandeserkennens zeigt sich in seiner Abstraktheit. Diese ist
eine doppelte : weil der eigentiimliche Gegenstand unseres Verstandes
die korperlichen Wesenheiten sind, sieht er zunichst davon ab, ob diese
Wesenheiten auch wirklich existieren oder nur gedacht sind. Das ist
schon eine wesentliche Voraussetzung fiir seine Bildung reiner Gedanken-
dinge. Die reinen Geister, die Sosein und Dasein in einem Akte erfassen,
konnen schon aus diesem Grunde keine reinen Gedankendinge bilden.
Denn wie konnten sie ein Nichtseiendes nach Art eines Seienden erkennen,
wenn sie im Nichtseienden auch sofort dessen Nichtsein so vollkommen
miterfassen, dal3 eine weitere Vervollkommnung, wie sie im Fortschritt
von der einfachen Erfassung (simplex apprehensio) zum Urteil statthat,
ganzlich ausgeschlossen ist ? Der andere Teil der von unserem Verstande
gemachten Abstraktion betrifft die kdrperlichen Wesenheiten selbst.

In der AuBenwelt existieren nur Einzelwesenheiten, aber, wie wir
schon in einem fritheren Aufsatz gezeigt haben, vermag unser Verstand
die Einzelwesenheiten als solche nicht zu erkennen, sondern mul er
immer viele unter einem gemeinsamen Allgemeinbegriff zusammen-
fassen !. Daher entsprechen die Dinge in der AuBenwelt unseren ab-
strakten Begriffen nur dem Inhalte nach, und ist also das von unserem
Verstande unmittelbar Erkannte, die allgemeine Wesenheit, seiner Form
nach ein reines Gedankending. Von welcher Bedeutung das fiir unser
gesamtes Erkennen ist, erhellt daraus, daB alle anderen Erkenntnisse
unseres Verstandes nur mittels des eigentiimlichen Gegenstandes er-

1 Der Einzelmensch und seine Philosophie, in : Divus Thomas 1944, 385-412.

Divus Thomas 18



258 Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

worben werden koénnen. Denn das hat zur Folge, da wir Menschen
iiberhaupt keine Verstandeserkenntnis haben, bei der kein Gedanken-
ding gebildet wiirde. Weil die Dinge der AuBenwelt unseren Allgemein-
begriffen wenigstens dem Inhalte nach entsprechen, ist jener Umweg
unseres Erkennens iiber das Allgemeine kein Hindernis, die Dinge doch
so zu erkennen, wie sie sind. Wir erkennen sie auf diesem Wege nur
nicht so vollkommen, wie die reinen Geister mittels ihrer von Gott ein-
gegossenen Ideen.

Die moderne Existenzialphilosophie, deren Zentralproblem die kon-
krete, von der Wesenheit nicht unterschiedene Existenz des Einzel-
menschen ist, lehnt jenen Umweg {iber das Allgemeine ab. Aber sie
ist aus der Reaktion gegen den Idealismus entstanden, und deshalb
darf das, was sie gegen das Allgemeine geltend macht, nicht ohne
weiteres auf unsere scholastische Universalienlehre iibertragen werden.
Wenn sie ab und zu auch der Scholastik einen Hieb versetzen will, so
ist das durchweg ein leerer Luftstreich. Selbst der Einwand, dal3 man
mittels abstrakter Begriffe nicht das Leben mit seinen unabliBlichen
Verinderungen erfassen konne, ist unbegriindet. Schon der Begriff, den
wir vom Leben haben, widerlegt den Einwurf.

Man teilt die Allgemeinbegriffe ein in eindeutige Begriffe (conceptus
univoci) und Ahnlichkeitsbegriffe (conceptus analogi). Der eindeutige
Allgemeinbegriff bezeichnet Eines schlechthin (unum simpliciter), das
in Vielen ist. So ist die vom Allgemeinbegriff « Mensch » bezeichnete
Natur in Petrus, in Paulus und in vielen anderen in gleicher Weise
verwirklicht. Der Ahnlichkeitsbegriff dagegen bezeichnet schlechthin
Vieles und nur beziehungsweise Eines, das in Vielen ist (unum secun-
dum quid).

Die eindeutigen Allgemeinbegriffe werden in der Pridikamenten-
lehre in Gattungen und Arten unterschieden ; und auf die gleiche Weise
konnen nebensichlich (per accidens) auch die ihnen entsprechenden
reinen Gedankendinge eingeteilt werden. Die Ahnlichkeitsbegriffe
werden von unserem Verstande zum Teil auf Grund innerer und zum
Teil auf Grund duBerer Ahnlichkeit der von ihnen bezeichneten Dinge
miteinander gebildet (Analogia proportionalitatis propriae, analogia
proportionalitatis impropriae). Und dementsprechend kénnen auch die
zugleich mit ihnen gebildeten reinen Gedankendinge nebensichlich ein-
geteilt werden.

Vergleichen wir die eindeutigen Allgemeinbegriffe mit den Ahn-
lichkeitsbegriffen in Bezug auf ihren Erkenntniswert, so miissen wir ohne



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 259

Zweifel ersteren den Vorzug geben. Aber eben deshalb sind diese auch
spater als die Ahnlichkeitsbegriffe, soda8 nicht sie, sondern diese die
Grundlage unseres gesamten Denkens bilden. Schauen wir uns einmal
die philosophische Terminologie an, so kénnen wir nicht anders als
staunen iiber die groBe Zahl der in der vollkommensten aller natiirlichen
Wissenschaften gebrauchten Ahnlichkeitsbegriffe. Es seien hier nur die
wichtigsten aufgezihlt. An erster Stelle steht der Seinsbegriff, der von
allen anderen vorausgesetzt und von diesen nur mehr und mehr geklirt
wird. Sodann folgen die sogenannten transzendentalen Begriffe : Ding
(res), Etwas (aliquid), Eines (unum), Wahres (verum), und Gutes
(bonum). Auf sie folgen die Begriffe « Potenz » und « Akt ». Selbst der
Substanzbegriff ist in seiner Anwendung auf Gott und die Geschépfe,
auf erste und zweite, auf vollstindige und unvollstindige Substanzen
nur ein Ahnlichkeitsbegriff. Erst recht ist der Akzidenzbegriff zu nennen.
Gehen wir sodann zu der Ursachenlehre iiber, so finden wir, da3 nicht
nur der Begriff « Ursache », ganz allgemein genommen, ein Ahnlichkeits-
begriff ist, sondern auch die ihm untergeordneten Begriffe « Wirk-
ursache », « Zweckursache », « Materialursache » und « Formalursache ».
Aus der Kosmologie sei nur der Grundbegriff « Bewegung » genannt,
aus der Psychologie nennen wir die Begriffe « Leben », «Tdtigkeit »,
« Intellekt », « Wille » und « Freiheit », aus der Ethik die Begriffe « Gliick-
seligkeit » und « Vollkommenheit ».

Das Verhiltnis dieser Begriffe zueinander zeigt sich schon bei den
transzendentalen Begriffen. Obwohl diese Begriffe alle den gleichen
Umfang haben, wie der Seinsbegriff, bezeichnen sie doch etwas mehr
als dieser. Sie bezeichnen zwar allgemeinste Seinsweisen, aber sie fiigen
dem Seinsbegriff trotzdem etwas hinzu, indem sie das gemeinsame
Seiende in besonderer Weise bezeichnen. So bezeichnet das Eine die
Ungeteiltheit des Seienden, das Etwas den Gegensatz des Seienden zum
Nichtseienden, das Wahre die Ubereinstimmung des Seienden mit dem
Verstande und das Gute die Ubereinstimmung des Seienden mit dem
Begehren. Auf die Frage, was das von den transzendentalen Begriffen
dem Seienden Hinzugefiigte denn sei, antwortet die Philosophie, dieses
kénne nur ein reines Gedankending sein. Ein reines Gedankending ist
also die Ungeteiltheit, die das Eine zugleich mit dem Seienden bezeichnet,
ebenso der vom Etwas mitbezeichnete Gegensatz des Seienden zum
Nichtseienden, desgleichen die vom Wahren mitbezeichnete Uberein-
stimmung des Seienden mit dem Verstande und die vom Guten mit-
bezeichnete Ubereinstimmung des Seienden mit dem Begehren.



260 Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

In De Verit. q. 21 a. 1 unterscheidet der Aquinate drei Weisen,
auf die eines dem anderen etwas hinzufiigen kann. Die erste Weise
geschieht durch Hinzutreten des einen zum anderen ; sie findet sich in
dem Verhiltnis des Akzidenz zur Substanz. Auf die zweite Weise
werden in den einzelnen Pridikamenten die allgemeinen Wesenheiten
durch Hinzufiigen neuer, weniger allgemeiner Merkmale immer mehr
zusammengezogen. So bestimmt das Verniinftigsein das Lebewesen
niaher, zu dem es aber nicht als neue Wesenheit hinzutritt, denn das
Lebewesen kann ja auch verniinftig sein. Die dritte Weise, auf die
eines zum anderen etwas hinzufiigen kann, ist dann gegeben, wenn von
zwei Gedankeninhalten der eine etwas enthilt, was dem anderen fehlt,
jedoch so, daB ihnen in der AuBenwelt keine zwei wirklich verschiedene
Dinge entsprechen ; auch kommt es dabei nicht darauf an, ob der eine
Gedankeninhalt sich zum anderen verhilt wie die Art zur Gattung,
also ihn zusammenziehend, sondern es kann das eine so gut wie das
andere der Fall sein. Diese dritte Weise nennt Thomas die rein gedank-
liche, obwohl er schon bei der zweiten ausdriicklich bemerkt hatte, daB
die Zusammenziehung des Allgemeinen durch ein weniger Allgemeines
nicht durch Hinzufiigen einer anderen Sache geschehe. Aber bei der
zweiten Weise handelt es sich um die Zusammenziehung einer mit dem
Zusammenziehenden identischen Wesenheit, z. B. die Zusammenziehung
des Lebewesens durch die menschliche Natur in Petrus, bei der dritten
dagegen hat das Zusammenziehende iiberhaupt kein Sein in der AuBen-
welt, ist es also auch nicht identisch mit dem Zusammengezogenen. Als
Beispiel einer solchen Zusammenziehung gebraucht Thomas die Blind-
heit. Wenn wir von blinden Menschen sprechen, ziehen wir den Begriff
« Mensch » durch etwas zusammen, was weder mit der menschlichen
Wesenheit identisch ist noch auBerhalb dieser ein Sein besitzt, sondern
durch ein reines Gedankending. Beispiele fiir die andere Moglichkeit,
daB ein in der AuBlenwelt itiberhaupt nicht Seiendes einem anderen
hinzugefiigt wird, ohne dieses zusammenzuziehen, bieten die Trans-
zendentalien. Denn die vom Einen dem Seienden hinzugefiigte Unge-
teiltheit ist eine reine Verneinung; das von den iibrigen Transzenden-
talien dem Seienden Hinzugefiigte aber sind lauter rein gedankliche
Beziehungen.

Aus dem Verhiltnis der transzendentalen Begriffe zum Seinsbegriff
ist ersichtlich, daB jedes reine Gedankending bereits die Kenntnis eines
Seienden voraussetzt. Wie koénnte auch ein Nichtseiendes nach Art
eines Seienden von einem erkannt werden, der das Seiende selbst noch



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 261

in keiner Weise erkannt hat ? Zudem ist der Mensch in seinem Erkennen
von der Mitwirkung des Gegenstandes abhingig. Was aber nicht ist,
kann auch nicht wirkursichlich titig sein.

Wie aber, so kann man dann fragen, ist bei einer solchen Abhingig-
keit des menschlichen Erkennens vom Gegenstand die Bildung reiner
Gedankendinge iiberhaupt moglich ? Wollen wir mit dem allgemeinen
Gesetze, daB nichts sich selbst bewegt, nicht in Widerspruch geraten,
dann miissen wir annehmen, da im reinen Gedankending ein Nicht-
seiendes nicht nur nach Art eines Seienden erfaf3t wird, sondern zugleich
unter Mitwirkung eines Seienden. Das Seiende mulB auf unseren Ver-
stand so einwirken, daB dieser unter seinem EinfluBl auch einem Nicht-
seienden das Erkanntsein gibt. Die Erklirung fiir diese auffallende
Erscheinung haben wir im Vorausgehenden wenigstens schon ange-
deutet. Sie liegt darin, dal sich die Dinge unserem Verstande nicht
auf einmal offenbaren, sondern allmihlich in der Weise, daB wir sie
zuerst unter ganz allgemeinen Begriffen zusammenfassen und erst nach
und nach voneinander unterscheiden. Denn sooft die Einzeldinge sich
unserem Verstande in der Weise offenbaren, dall dieser sie nur unter
einem Allgemeinbegriff erfassen kann, wirken sie bei der Bildung eines
reinen Gedankendinges mit. Erhilt ja doch ein Begriff eben dadurch
den Charakter eines Allgemeinbegriffes, daB Vieles in Eins zusammen-
genommen wird. Eine solche Einheit von Dingen aber, die wesentlich
viele sind, ist ein reines Gedankending, das unter die Kategorie der
Verneinung fillt. Wenn sodann unser Verstand unter bestindiger Mit-
wirkung der Aulendinge die im Allgemeinbegriff erkannte abstrakte
Wesenheit mit den Einzelwesenheiten, aus denen sie abstrahierbar ist,
vergleicht und im Urteil von diesen aussagt, dann hilft ihm die Welt
der wirklichen Dinge auch in einem fort rein gedankliche Beziehungen
bilden.

Der Unterschied zwischen den willkiirlich gebildeten und den sach-
lich begriindeten reinen Gedankendingen liegt darin, daB3 die AuBenwelt
bei diesen den ganzen Inhalt liefert, bei jenen dagegen nur die verschie-
denen Teile, die der Mensch dann nach freiem Belieben zusammensetzt.

DaB es uns schwer fillt, zu begreifen, wie ein Seiendes zur Bildung
eines reinen Gedankendinges etwas beitragen kann, kommt daher, daB}
wir bei unseren einfachen Begriffen zwar das BewuBtsein haben, es ent-
spreche ihnen etwas, aber nicht gleich auch das andere, dieses Etwas
habe in der AuBenwelt ein Sein. Man denke nur an den Streit um das
Wesen der Siinde. Noch heute wollen viele nicht glauben, daB die



262 Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

Siinde nichts weiter ist als ein Mangel an sittlicher Vollkommenbheit,
der von uns nach Art eines Seienden erkannt wird, also mittels eines
reinen Gedankendinges. Unserem Begriff « Siinde » entspricht wirklich
etwas in der AuBenwelt, aber das was ihm entspricht ist das Fehlen
eines Seins, nimlich der Ubereinstimmung, die ein bestimmter mensch-
licher Akt mit dem géttlichen Gesetze haben sollte. Denn nur dieses
Fehlen der Ubereinstimmung macht den menschlichen Akt zu einer
Siinde. Weil im einfachen Begriff das wirkliche Sein des Erkannten
weder bejaht noch verneint wird, kann bei der Bildung solcher Gedanken-
dinge von keinem Irrtum die Rede sein. Wie jedoch die Geschichte
der Philosophie, besonders der Universalienstreit, beweist, liegt hier
fiir das menschliche Erkennen eine Gefahrenzone. Weil im reinen
Gedankending ein Nichtseiendes so nach Art eines Seienden erfalt wird,
daB sein Nichtsein nicht unmittelbar einleuchtet, fordert es vom
Menschen noch eine besondere Uberlegung, ob und inwieweit er ihm
in der AuBenwelt ein wirkliches Sein zuschreiben darf. Beweise dafiir,
daB es zuweilen sehr schwer ist, reine Gedankendinge als solche zu
erkennen oder wirkliche Dinge von rein gedanklichen klar zu unter-
scheiden, liefert besonders die Welt der Beziehungen. So beantworten
nicht einmal die Thomisten die Frage einstimmig, ob Rechte und
Pflichten nur gedankliche oder reale Beziehungen seien. Man denke
sodann an die Fille, in denen gestritten wird, ob wir eine wirkliche
oder bloB gedankliche Unterscheidung machen, z. B. zwischen Sosein
und Dasein in den geschipflichen Dingen, zwischen gewissen Akzi-
dentien, zwischen der Seelensubstanz und ihren Vermdogen.

So sehen wir, daB der Beitrag der reinen Gedankendinge zum
menschlichen Erkennen eine doppelte Seite hat: auf der einen Seite
sind sie ein Mittel, dasselbe zu vervollkommnen ; aber auf der anderen
Seite halten sie das menschliche Erkennen auf einer wesentlich tieferen
Stufe der Vollkommenheit, als das der reinen Geister, ja, bereiten
sie ihm eine nicht geringe Gefahr, von der Wahrheit abzuirren und
Unmégliches fiir moglich zu halten.

IV. Bedeutung der reinen Gedankendinge
fiir das praktische Leben

In der Metaphysik wird das fiir die teleologische Weltanschauung
grundlegende Axiom aufgestellt : omne agens agit propter finem, jedes
Handelnde handelt wegen eines Zweckes. In der Ethik wird dieses



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 263

Axiom auf den Menschen angewandt und dadurch niher bestimmt,
daB man sagt, der Mensch handle bei allem, was er als Mensch tut,
aus Liebe zu einem lelzten Zweck.

Daraus ersehen wir schon, daB fiir das ganze Leben eines Menschen
seine Zwecksetzung maflgebend ist. Daher schreibt Thomas dem Gut,
dessen Erreichung ein Mensch sich zum Ziele gesetzt hat, eine doppelte
Ursachlichkeit zu : nimlich die einer Zweckursache, durch die es den
Menschen anlockt, und die einer Formalursache, durch die es dieses
Handeln von jedem auf ein anderes Gut gerichtetem Handeln ver-
schieden macht'. Das menschliche Handeln unterscheidet sich von
dem des Tieres dadurch, daB zwischen dem Erkennen eines Gutes und
dem Streben danach ein freier Willensakt liegt und also der Mensch
selbst Ziel und Form dieses Handelns bestimmt. Nun hat jede Hand-
lung schon von Natur aus ein Ziel, das ihr von niemandem genommen
werden kann. So hat die Handlung des Almosengebens wesentlich die
Linderung der Not eines Mitmenschen zum Ziel, so da@ alle Handlungen,
die diesem Ziele nicht dienen, von der Bezeichnung « Almosen » aus-
geschlossen sind. Die Freiheit des Menschen in bezug auf seine Ziel-
setzung ist daher nicht unbegrenzt. Im Falle, daB ihm zwar eine
bestimmte Handlung, nicht aber deren Naturzweck (finis operis) gefillt,
bedarf es einer zweiten Handlung, um die Wirkung der ersten zu ver-
hindern. Aber der Mensch kann dem Naturzweck einer Handlung noch
einen ganz andern hinzufiigen (finis operantis). Wihrend der erste
mit der Notwendigkeit eines Naturgesetzes erreicht wird, kann das
Streben nach dem zweiten, einer Handlung vom Menschen willkiirlich
hinzugefiigten Zweck gianzlich miBlingen. So will einer durch Spendung
einer groBen Geldsumme fiir Arme eine hohe Auszeichnung erhalten,
aber statt dessen wird er von allen, die seine Absicht durchschauen,
nur ausgelacht.

Ob aber auch dieser zweite Zweck erreicht wird oder nur der erste,
in jedem Falle spezifizieren beide die gesetzte menschliche Handlung,
zuerst physisch und dann moralisch 2. Denn die Zweckursache unter-

1 De Carit. a. 3: « In omnibus actibus voluntariis id quod est ex parte finis,
est formale : quod ideo est quia unusquisque actus formam et speciem recipit
secundum formam agentis, ut calefactio secundum calorem. Forma autem volun-
tatis est obiectum ipsius, quod est bonum et finis, sicut intelligibile est forma
intellectus ; unde oportet quod id quod est ex parte finis, sit formale in actu
voluntatis. »

2 Thomas, S. Th. I-II 18, 4: « In actione humana bonitas quadruplex con-
siderari potest: una quidem secundum genus, prout scilicet est actio ; quia quan-



264 Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

scheidet sich von der Wirkursache wesentlich dadurch, dal die Aus-
iibung ihrer Ursidchlichkeit nicht an die wirkliche Existenz eines
bestimmten Gutes gebunden ist !. Daher unterscheidet man zwischen
einem finis tn intentione und einem finis tn executione, d. h, zwischen
einem beabsichtigten und einem bereits erreichten Zweck. Nicht dieser,
sondern jener gibt der menschlichen Handlung die Spezifikation oder
bestimmende Form 2.

Um die Natur des finis in intentione besser zu verstehen, miissen
wir uns die Abhingigkeit unseres spezifisch menschlichen Begehrens
vom Verstandeserkennen noch etwas klarer machen. Die bekannteste
allgemeine Formel, in der das Verhiltnis des Erkennens zum Begehren
ausgedriickt wird, lautet : nihil volitum nisi cognitum. Diese Formel
wird in der Metaphysik genauer bestimmt durch die Untersuchung, ob
nur die objektive Giite eines Dinges oder auch die Erkenntnis dieser
Giite zum metaphysischen Wesen der Zweckursache gehore. Ramirez
priift drei von Thomisten aufgestellte Ansichten. Nach der ersten liegt
das eigentliche Wesen der Zweckursichlichkeit einzig in der objektiven
Giite des Zweckes und ist die Erkenntnis dieser Giite nur die Vor-
bedingung fiir die Ausiibung der Zweckursichlichkeit. Nach der zweiten
Ansicht gehort auch die Erkenntnis des Begehrten zum metaphysischen
Wesen der Zweckursichlichkeit, ja sogar noch mehr als die Giite des
Begehrten. Die dritte Ansicht schligt einen Mittelweg vor : nach ihr
ist die Erkenntnis des Guten zwar mehr als eine bloBe Vorbedingung
fiir das Begehren, aber doch kein konstituierendes Wesensmerkmal,
sondern die Wurzel, aus der das Begehren entsteht. Wir gehen hier
auf diese Kontroverse nicht weiter ein, weil sie fiir unsere Frage ohne
Belang ist. Mit Ramirez scheint uns die erste der drei Ansichten die

tum habet de actione et entitate, tantum habet de bonitate ..., alia vero secundum
speciem, quae accipitur secundum obiectum conveniens ; tertia secundum circum-
stantias, quasi secundum accidentia quaedam ; quarta autem secundum finem,
quasi secundum habitudinem ad bonitatis causam. »

1 Thomas, S. Th. III 62, 6 : « Nihil prohibet id quod est posterius tempore,
antequam sit, movere, secundum quod praecedit in actu animae ; sicut finis, qui
est posterior tempore, movet agentem, secundum quod est apprehensus et desi-
deratus ab ipso ; sed illud quod nondum est in rerum natura, non movet secundum
usum exteriorum rerum ; unde causa efficiens non potest esse posterior in esse
ordine durationis sicut causa finalis. »

% Thomas, S. Th. I-II 1, 3 ad 2 : « Finis secundum quod est prior in intentione
... dat speciem actui humano sive morali. »

3 Ramirez I. M., De hominis beatitudine tractatus theologicus. Salamanticae
1942, tom. I 187 ff.



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 265

Lehre des hl. Thomas am getreuesten wiederzugeben. Obwohl sie dem
Erkennen in bezug auf die von einem Gute ausgeiibte Zweckursichlich-
keit nur die Stellung einer Vorbedingung zuerkennt, 1iBt auch sie die
Moglichkeit bestehen, daB einer sich etwas zum Ziele seines Strebens
macht, was {iberhaupt nicht moglich und deshalb ein reines Gedanken-
ding ist. Will jemand z. B. genau so werden, wie ein anderer, so erstrebt
er ein reines Gedankending. In der Metaphysik wird zwar betont, daB
ein reines Gedankending niemals gut sein konne, aber es kann auch
nicht sein, und trotzdem wird es nach Art eines Seienden gedacht. Und
in ganz gleicher Weise kann Unmdégliches auch nach Art eines Gutes
gedacht werden.

Welche Bedeutung das fiir das praktische Leben hat, beginnen
wir schon daraus zu ersehen, da3 die dem Begehren vorausgehende
Erkenntnis des Gegenstandes zu den praktischen Erkenntnissen gehort .
Ramirez glaubt sogar, die dem Begehren vorausgehende Erkenntnis
« quaedam concausa in ratione causandi finaliter » 2, eine Art Mitursache
der Zweckursache nennen zu diirfen. So weit mochten wir nicht gehen,
um nicht die beiden grundverschiedenen Dinge: Vorbedingung und
eigentliche Ursache miteinander zu vermengen ; aber so viel ist gewil,
daB die dem Begehren vorausgehende Erkenntnis fiir das Leben ent-
scheidend ist. Denn ohne sie gibt es kein Begehren, und ohne Begehren
gibt es auch keine Wirkursichlichkeit 3.

Im vorausgehenden Abschnitt haben wir bemerkt, daB die will-
kiirlichen, d. h. sachlich nicht begriindeten reinen Gedankendinge fiir
die Wahrheitserkenntnis keinen Wert haben. Anders liegt die Sache,
wenn wir die Bedeutung dieser reinen Gedankendinge fiir die Gestaltung
des praktischen Lebens ins Auge fassen. Wir haben schon an die vielen
Fabeln und Mirchen erinnert. Wenn die Fabel untermenschliche Dinge,
namentlich Tiere, wie Menschen reden und handeln liB8t, und das

! Thomas, S. Th. I-I1 9, 1 ad 2 : « Sicut imaginatio formae sine aestimatione
convenientis vel nocivi non movet appetitum ; ita nec apprehensio veri sine
ratione boni et appetibilis. Unde intellectus speculativus non movet, sed intel-
lectus practicus. » — In III De anima, lect. 15 n. 821 : « Haec duo sunt moventia,
scilicet appetitus et intellectus practicus. Quia enim ipsum appetibile, quod est
primum consideratum ab intellectu practico, movet, propter hoc dicitur intellectus
practicus movere, quia scillicet eius principium, quod est appetibile, movet. »

2 A a. 0. 197 n. 345.

3 Thomas, in Met. V, lect. 3 n. 782 : « Licet sit finis ultimus in esse in
quibusdam, in causalitate tamen est prior semper. Unde dicitur causa causarum,
quia est causa causalitatis in omnibus causis. Est enim causa causalitatis effi-
cientis ... Efficiens autem est causa causalitatis et materiae et formae. »



266 Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

Mirchen von der im Mittelpunkt stehenden Person Taten erzihlt, die
allen Naturgesetzen widerstreiten, so sind das lauter reine Gedanken-
dinge. Das gleiche gilt vom Mythus. Das Wort « Mythus » wird nicht
immer gleich genommen. D. F. Strauf versteht in seinem Buche « Das
Leben Jesu» unter ihm die «absichtslos dichtende Sage », und nennt
Mythus alles, was auf unhistorische Weise Bestandteil einer Religion
geworden ist. Auch in der Gegenwart unterscheiden nicht alle klar
zwischen Mythus und Sage. Sein Wesen diirfte am zutreffendsten in
folgender Definition ausgedriickt sein: « Die Darstellung von Natur-
ereignissen und Naturvorgingen in der Form der Erzihlung von Taten
und Schicksalen gottlicher oder halbgéttlicher Personen, soweit dieselbe
religiose Bedeutung hat oder wenigstens mit religiésen Anschauungen
und Gebriuchen in engem Zusammenhange steht.»! So hidlt Homer
den Regenbogen fiir ein religioses Wesen, dem die Aufgabe zukommt,
Bote der Gotter zu sein 2.

Fabel und Mirchen haben einen isthetisch-didaktischen Wert ;
beim Mythus kann man zweifeln, ob ihm ein eigentlicher Wert zuerkannt
werden kann, oder ob es nicht richtiger ist, bei ihm nur von einem
Einflufp zu sprechen. Ein solcher ist bei ihm unbestreitbar. Die
Geschichte der antiken heidnischen Religionen legt dafiir offenkundiges
Zeugnis ab.

Um Beispiele zu finden fiir willkiirlich gebildete reine Gedanken-
dinge, die fiir das praktische Leben von Bedeutung sind, brauchen wir
aber nicht einmal so weit zu gehen, daB wir uns allerlei Fabeln, Marchen
und Mythen in die Erinnerung zuriickrufen. Das tagliche Leben ist
iberreich an ihnen. Wir sagten schon, daB die Zweckursache im Gegen-
satz zur Wirkursache ihre Ursichlichkeit auch schon ausiiben kénne,
bevor das begehrte Gut ein physisches Dasein hat, ja dann erst recht ;
denn sobald ein Ziel erreicht ist, hort das Streben nach ihm auf. Nun
hat aber das menschliche Streben das Besondere an sich, daB3 es wesent-
lich ein Gliickstreben ist. Das will sagen, der Mensch kann sich niemals
ganz zufrieden geben mit der Erreichung eines begrenzten Zieles, mag
dieses noch so wertvoll sein, sondern notgedrungen richtet er sein Stre-

1 Aus Realencyklopadie fiir protest. Theologie und Kirche von J. J. Herzog,
Bd. VII ? 549 ; Artikel « Heidentum ». Zitiert von Brunsmann Joh., Lehrbuch
der Apologetik. Bd. 1: Religion und Offenbarung. St. Gabriel bei Wien 1930 3, 273,
FuBnote 114.

2 Vgl. Zeller - Nestle, Grundril der Geschichte der Griech. Philosophie.
Leipzig 1928 13, 36.



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 267

ben auf ein Gut, das iiberhaupt nichts mehr zu wiinschen iibriglaBt.
In Wirklichkeit vermag aber einzig Gott alle Wiinsche des mensch-
lichen Herzens ganz zu stillen. Daher steckt hinter jedem Streben nach
einem anderen Héchstwert als Gott, ein reines Gedankending. Denn
wird Hoheres nach Weise eines Niederen erkannt, z. B. die geistige Seele
nach Weise einer Korpersubstanz, dann ist das eine Analogie. Eine
solche Analogie ist vollkommen wahr, mag sie auch eine sehr unvoll-
kommene Erkenntnis sein. Wird jedoch dem Niederen eine Fihigkeit
nach der Weise zugeschrieben, auf die sie nur dem Hoheren zukommen
kann, dann haben wir es nicht mit einer Analogie zu tun, sondern mit
einem Irrtum. Nicht jeder Irrtum beruht auf der Bildung eines reinen
Gedankendinges. Wenn ich z. B. eine falsche Meinung habe iiber die
gegenwiirtige Zeitlage, aber so, daB die Dinge sich wenigstens so ver-
halten koénnten, wie ich mir sie denke, dann bilde ich mir keine reinen
Gedankendinge. Denn wie wir im ersten Abschnitt gezeigt haben,
gehort zum Wesen des reinen Gedankendinges, dal3 es in der AuBenwelt
iiberhaupt nicht sein kann. Aber wenn wir einem Niederen die Leistungs-
fahigkeit eines Hoheren zuschreiben, dann ist das eine Utopie, eine
nicht zu verwirklichende Idee oder ein reines Gedankending. Jede
Siinde enthiilt eine solche Uberwertung irgendeines geschaffenen Gutes,
und darum ist das ganze Weltbild des Siinders mit reinen Gedanken-
dingen angefiillt. Welche Wirkung das hat fiir die Gestaltung des
praktischen Lebens, braucht hier nicht weiter ausgefiihrt zu werden.
Sie wird jedem offenbar, der sich die Miihe nimmt, tiber das Verhiltnis
der Zweckursache zu den iibrigen Ursachen ein wenig nachzudenken.
Wenden wir nun unsere Aufmerksamkeit wieder den sachlich
begriindeten reinen Gedankendingen zu. lhre Bedeutung fiir das prak-
tische Leben erkennen wir aus der Rolle, die sie im Verkehr der
Menschen untereinander und mit den hoheren Wesen spielen.

a) Die reinen Gedankendinge im Verkehr der Menschen

untereinander

Das gesellschaftliche Leben der Menschen wird durch Rechte und
Pflichten bestimmt. Wie wir im vorausgehenden schon bemerkten, ist
man auch unter den Thomisten nicht ganz einig, ob diese Rechte und
Pflichten als wirkliche oder nur als sachlich begriindete gedankliche
Beziehungen angesehen werden miissen. Hier auf diese schwierige Irage
einzugehen, ist nicht notwendig, weil auch dann, wenn Rechte und



268 Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

Pflichten reale Beziehungen sind, der ganze gesellschaftliche Verkehr
der Menschen dem Einflusse reiner Gedankendinge unterworfen bleibt.
Denn was helfen alle Rechte und Pflichten, wenn die Menschen keine
Hochachtung voreinander haben ? Sooft aber einer dem anderen Hoch-
achtung erweist, bildet er sich ein reines Gedankending. Denn die Hoch-
achtung ist ein wesentlich innerer Akt, durch den nach aullen nichts
hervorgebracht wird. Daher sagen die Scholastiker : honor est in
honorante. Der Gegenstand wird durch den Akt der Hochachtung
ebenso wenig veriandert, wie die Wand durch unser bloles Anschauen.
So erzihlt der hl. Augustinus in seinen Bekenntnissen (IV 14), dal3 er
sich vor seiner Bekehrung einmal durch andere fiir einen ihm ganz
unbekannten rémischen Redner mit Namen Hierius begeistern lie und
ihm deshalb sogar seine Biicher iiber das Schéne und Schickliche zu-
geeignet habe. Dann aber bemerkt er : « Hitten dieselben Leute ihn
nicht gelobt, sondern getadelt und ebendasselbe von ihm, aber unter
AuBerungen des Tadels und der Verachtung erzihlt, so hitte ich mich
fiir ihn nicht entziindet und erwiarmt ; und doch wiren die Tatsachen
und der Charakter des Mannes genau dieselben geblieben, und geindert
hitte sich nur die Auffassung der Erzidhler '. Gleichwohl kommt sich
der Mensch unwillkiirlich so vor, als gebe er dem Geehrten etwas. Denn
sein allgemeiner Begriff von Tiétigkeit ist ja von sinnlich wahrnehm-
baren Einzeltitigkeiten abstrahiert, die alle nach auBen etwas hervor-
bringen. Und diese seine Herkunft ist wohl der Grund, warum wir uns
den Gegenstand der Ehre so auf den Akt der Ehre hingeordnet denken,
wie bei der aus sich hinausgehenden Titigkeit das Leidende zum Titigen.
Wie naturgesetzlich notwendig das geschieht, zeigt die auffallende Er-
scheinung, daB selbst der Geehrte die gleiche Vorstellung hat, wenn er
sich geehrt fiihlt. Es diirfte kaum ein offensichtlicheres Zeichen des
sachlichen Unterschiedes zwischen der einfachen Erfassung und dem
Urteil geben, als das Verhalten, das der Mensch der Ehre gegeniiber
einnimmt. Einerseits steht er unter dem Eindruck, daB er etwas
empfingt, aber anderseits weil3 er ganz gut, daB3 ihm alle Ehrerweise
keinen Zuwachs an Wissen, Kénnen und Wert eintragen. Im Gegenteil,
er 1Bt sich die Ehren zuweilen sogar noch viel kosten. Was er wirklich
empfingt, ist nur die Kenntnis von der Achtung, die ein anderer vor
ihm hat. Diese Kenntnis ist es, was ihm Freude bereitet. Aber diese
Kenntnis gehort nicht zum Wesen der Achtung. Denn sie kann auch

1 Ubersetzung von Alfred Hoffmann, in Bibliothek der Kirchenviter. Miinchen
1914, 75.



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 269

fehlen, ohne daf3 die Achtung aufhort. Sie kann auch von einem anderen
gewonnen werden, als von dem Geehrten. Zwischen der Ehre und ihr
liegt das duBere Zeichen, und dieses, nicht die Ehre selbst, ist ihre
Ursache. Daher muB man sagen, der Geehrte erhalte durch die Ehre
nicht mehr als dadurch, daB ihn ein anderer anschaut. Und doch, man
denke sich einmal so weit als méglich alle Ehrenbezeugungen und Ehren-
titel aus dem menschlichen Leben weg, was dann ? Selbst die Liebe
wire auBerstande, die soziale Ordnung aufrecht zu erhalten.

b) Die reinen Gedankendinge im Verkehr der Menschen
mit den hiheren Wesen

Der Verkehr des Menschen mit den reinen Geistern hat das Eigen-
tiimliche an sich, da8 er nur durch geistige Akte des Erkennens und
des Begehrens geschehen kann. Denn durch andere Akte sind reine
Geister nicht erreichbar. Diese beiden Arten von Akten sind wesentlich
innere Akte, durch die direkt nach auBen nichts hervorgebracht wird.
Und wenn sie nebensichlich etwas hervorbringen, so geschieht das nicht
in den reinen Geistern, sondern nur in den dem menschlichen Willen
untergeordneten anderen Seelenvermdigen, z. B. in der Phantasie und
im sinnlichen Begehrungsvermégen. Daher gilt von ihnen das Gleiche,
wie von unseren Ehrenbezeugungen. Wie wir durch diese dem Geehrten
nichts geben, was er nicht schon hat, so bleiben auch alle unsere auf
hohere Wesen gerichteten Akte ganz in uns. Wir vervollkommnen durch
sie nur uns selbst. Dem hoheren Wesen gegeniiber vermag der Mensch
sogar noch weniger. Anderen Menschen koénnen wir unsere innere
Gesinnung wenigstens noch durch duBere Zeichen zur Kenntnis bringen.
Bei den hoheren Wesen versagt auch dieses Mittel, weil sie ihre Ideen
nicht von ihren geschopflichen Gegenstinden, sondern unmittelbar von
Gott erhalten. Gott und den geschaffenen reinen Geistern gegeniiber
offenbaren wir unsere innere Gesinnung nicht, weil diese ihnen sonst
verborgen bliebe, sondern weil wir als Wesen, die aus Leib und Seele
zusammengesetzt sind, das Bediirfnis haben, alles was uns innerlich
bewegt, auch sinnlich auszudriicken. Wir kénnen aber dieses Bediirfnis
nicht anders befriedigen, als indem wir mit Gott und den geschaffenen
Geistern so verkehren, als ob sie von uns etwas empfingen. Darin,
daB wir die reinen Geister nach Art korperlicher Wesen erkennen, und
an ihnen die Unvollkommenheiten dieser letzteren abziehen, liegt eine
Analogie. Aber wenn wir einen nach auBen nichts hervorbringenden



270 Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

Akt nach Art eines wirkursichlichen denken, dann ist das etwas ganz
anderes. In diesem Falle bilden wir ein reines Gedankending.

In der Ethik wird gezeigt, daB die freien Willensakte das eigen-
tiimliche Subjekt der Sittlichkeit sind. Denn der sittliche Wert sowohl
einer Person als auch der duBeren Akte hingt ganz von der Willens-
einstellung ab. Solange die Absicht eines Menschen gut ist, ist er auch
selbst gut, und moégen seine duBeren Handlungen, rein sachlich genom-
men, noch so verkehrt sein, eine moralische Schuld wird ihm nun niemals
anhaften. Unsere inneren Willensakte aber sind so weit sittlich gut,
als sie mit dem gottlichen Gesetze in Einklang stehen. So wird jeder
sittliche Akt des Menschen zu einer Stellungnahme fiir oder gegen Gott.
Aber sobald der Mensch sich dabei als Geber und Gott als Empfinger
denkt, bildet er sich ein freies Gedankending. Denn in seinem sittlichen
Leben ist der Mensch zugleich Geber und Empfinger, Gott aber nur
Geber. Die reine Freundschaftsliebe, aus der Gott die Welt erschaffen
hat, wiirde einen Abbruch erleiden, wenn er von uns wirklich etwas
annihme. In bezug auf Gott bleibt der Mensch in alle Ewigkeit ein
unniitzes Werkzeug. Selbst von der Verherrlichung, die Gott uns zur
Pflicht gemacht hat, haben nur wir einen Vorteil. Das ist nicht nur
eine vom hl. Paulus den Athenern auf dem Areopag gepredigte !, sondern
auch eine streng philosophische Wahrheit. Die Verherrlichung Gottes
gehort so, wie auch mein Sehen auf die Wand, der Welt wirklicher
Dinge an. Es ist auch wahr, daB an sich jede Beziehung gegenseitig
ist. Aber einer sachlichen Beziehung entspricht nur dann eine andere
sachliche Beziehung von seiten des Beziehungszieles, wenn dem sach-
lichen Beziehungsgrunde auf der einen Seite auch ein sachlicher Be-
ziehungsgrund auf der anderen entspricht. Das aber ist in den beiden
Fillen vom Sehen auf die Wand und vom Verherrlichen Gottes nicht
der Fall. Deshalb ist sowohl die Beziehung der Wand zum Sehenden
als die Beziehung Gottes zu dem ihn Verherrlichenden nur eine rein
gedankliche.

Von welcher praktischen Bedeutung eine rein gedankliche Unter-
scheidung sein kann, zeigt am klarsten die Unterscheidung zwischen der
Verherrlichung Gottes und der Gliickseligkeit des Menschen. Dieselben
Akte des Gotterkennens und Gottliebens, durch die der Mensch Gott
verherrlicht, machen ihn auch gliicklich. Und doch muB der Mensch
die Verherrlichung Gottes mehr lieben als sein eigenes Gliick. Denn

1 Apostelgeschichte 17, 25.



Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge 271

nicht sein eigenes Gliick, sondern die Verherrlichung Gottes ist sein
eigentliches Endziel. Der Siinder mochte diese Ordnung umkehren,
indem er ein Gliick erstrebt, das nicht der Ehre Gottes untergeordnet
ist. Aber was er damit wirklich erreicht, ist sein Ungliick.

Das diirfte geniigen, um den ungeheueren Einflul der Gedanken-
dinge auf die Gestaltung des menschlichen Lebens ins Licht zu riicken.
Wie wir sahen, ist die Notwendigkeit, reine Gedankendinge zu bilden
eine Folge unserer abstrakten Erkenntnisweise. Denn diese ist der
Grund, warum wir in den Dingen Sosein und Dasein nicht auf einmal
erfassen und darum Urteile bilden und Schliisse ziehen miissen, um so
unsere im Anfange recht mangelhafte Erkenntnis allmdhlich immer mehr
zu vervollkommnen. In diesen Urteilen und Schliissen aber arbeiten
wir bestindig mit allgemeinen Begriffen, denen die Dinge der AulBen-
welt in bezug auf die Form der Allgemeinheit niemals, und in bezug
auf den Inhalt nur so weit entsprechen, als sie wirklich abstrahiert und
nicht willkiirlich zusammengesetzt sind. Weil unser Willensleben wesent-
lich von der Vollkommenheit unseres Erkennens abhingt, ist es unver-
meidlich, daB die reinen Gedankendinge selbst in das sittliche Leben
des Menschen hintiberwirken. Man kann deshalb sagen, das Bilden
reiner Gedankendinge gehdre ebenso zu unserem Menschsein wie das
Abstrahieren und das SchluBfolgern. So verstehen wir auch, warum
es gleich diesen beiden Aktreihen durchweg unbewuBt geschieht. Wer
sich einmal tber die Gesetze Rechenschaft gegeben hat, nach denen
die sachlich begriindeten reinen Gedankendinge gebildet werden miissen,
kann nicht anders als iiber die groBe Treffsicherheit staunen, mit der
unser Verstand auch hier zu Werke geht. Wie beim Abstrahieren und
SchluBfolgern, kénnen auch hier Fehler unterlaufen, besonders kann es
geschehen, daB reine Gedankendinge fiir Wirklichkeiten, und umge-
kehrt wirkliche Sachverhalte fiir reine Gedankendinge gehalten werden,
aber notwendig ist das nicht. An sich sind die reinen Gedankendinge
Mittel, die dem Menschen helfen, sich im Erkennen und sittlichen
Handeln immer mehr zu vervollkommnen. Im Vergleich zum Schaffen
Gottes offenbart der Mensch gerade im Bilden reiner Gedankendinge
seine groBe Ohnmacht ; dagegen mit dem Tun der untermenschlichen
Geschopfe verglichen, bedeutet die Bildung reiner Gedankendinge schon
eine groBe Vollkommenheit. Denn sie zeigt, daB im Menschen schon
ein Geist am Werke ist, der eine hohere Stufe der Ahnlichkeit mit Gott
aufweist. '



	Das menschliche Leben unter dem Einflusse reiner Gedankendinge

