
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 23 (1945)

Artikel: Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anwendung des Naturrechts

auf individuellem Gebiete
Von G. M. MANSER O. P.

(Fortsetzung)

Artikel 6

Die Sklaverei

Die persönliche Freiheit gehört zur Königskrone des Menschen.

Weil Gott ihn von Ewigkeit her als vernünftig-freies Wesen gedacht,
schuf er ihn in der Zeit nach seinem Urbilde : als Mitherrscher der
sichtbaren Welt. Die älteste Urkunde des menschlichen Herrscheradels

liegt in jenen Worten der Genesis : « Lasset uns den Menschen machen
nach unserem Bild und Gleichnisse, der da herrsche über die Fische
des Meeres und das Geflügel des Himmels und die Tiere und über die

ganze Erde und alles Gewürme, das sich regt auf Erden. »1 Der
Psalmist hat diesen Herrscheradel besungen mit den Worten : « Du hast
ihn nur wenig unter die Engel erniedrigt, mit Herrlichkeit und Ehre

gekrönt und ihn gesetzt über die Werke deiner Hände. » 2 Nichts
widerspricht diesem herrlichen Herrscheradel gröber und direkter als

die Sklaverei.

Legen wir, der Klarheit halber, zuerst den Begriff der Sklaverei
fest, dann die Stellung, die ihr gegenüber Heidentum und Christentum
und das Völkerrecht einnahmen, um dann die naturrechtliche
Verworfenheit derselben nach Thomas von A quin kurz zu skizzieren.

1. Begriff der Sklaverei

Zwei Dinge sind dem Menschen naturgemäß, und ein drittes ist
ihm naturwidrig. « Herrschen » und « Gehorchen », also Dienen sind ihm
naturgemäß, Sklaverei aber ist ihm naturwidrig. Ohne die beiden

ersteren gäbe es keine Obern und Untergebenen, keine Ehe, keine

1 Gen. I 26.

Divus Thomas

2 Ps. 8, 6-8.

16



226 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

Familie, keinen Staat. Die Sklaverei ruiniert alle drei : die Ehe, die
Familie und den Staat. Wer diese Grundwahrheiten leugnet,
widerspricht dem Naturrechte. Warum Wer seine innerste Natur fragt,
steht einer doppelten Reihe von Tatsachen gegenüber ; es gibt eine

doppelte Sphäre im Innersten eines jeden Menschen : die eine dieser

Sphären betrifft sein eigenes Sein und daher seine Seele, seinen Leib
als Mitkonstituenten, also seine Natur oder Wesenheit und damit seine

Tätigkeitsprinzipien und sein Ziel. Alles das ist ihm von einem anderen

gegeben, kann er nicht ändern. Hier muß er also gehorchen, dienen,
kann er nicht herrschen. Das ist die eine naturgegebene Sphäre. Daher
ist er nicht ein absoluter Herrscher wie Gott. Dagegen herrscht er über
den Gehrauch der Fähigkeiten und Tätigkeiten, und hier liegt die zweite

naturmäßig gegebene Sphäre. Über allem aber steht die Person, die
als höchste Trägerin alles Seins, aller Fähigkeiten und Tätigkeiten,
kraft ihrer rationalen Natur, Subjekt aller Rechte und Pflichten und
daher sui iuris ist1. Wer immer also die Person eines Menschen unterjocht,

vergewaltigt den Menschen als solchen und ist der Tyrann des

menschlichen Herrscheradels. Damit haben wir die Unterlage für den

Begriff der Sklaverei.
Historisch unterschied man eine doppelte Sklaverei : Sklaverei im

strengen und in einem weiteren Sinne 2.

a) Die Sklaverei im strengen Sinne : Sie legte die eiserne Herrscherhand

auf die Person der Mitmenschen und damit auf den Menschen

als solchen und folglich den Ganzmenschen, den sie mit Seele und Leib,
Natur und Ziel als Eigentum und beliebigen Handelsartikel betrachtet.
Hier vindizierte sich der Sklavenhändler das Recht auf Sein, Leben
und Tod des Sklaven. Das war die Sklaverei des alten Heidentums,
wie der Griechen, Römer und anderer Völker. Sie war die grauenhafte
Völkergeißel

b) Die Sklaverei im weiteren Sinne, wie die Leibeigenschaft, suchte
die wesentlichen Menschenrechte des Menschen zu wahren. Aber als

Ersatz für den Lebensunterhalt gehörte die ganz äußere Nutztätigkeit
des Sklaven dem Sklavenbesitzer, sei es infolge freiwilliger Abmachung,

1 I 29, 1.
2 II-II 104, 5, 6 ad 1 ; Soto, De iust et iure, 1. IV q. 2 a. 2 ; Gredt, Eth. spec,

p. II c. 2 (991) ; Zigliara, lus. nat. 1. II c. 1 a. 7 (48) ; F. Keller, « Sklaverei »,

Lexikon für Theologie und Kirche.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 227

oder eines Deliktes, oder des Sklavenkaufes, oder des Kriegsrechtes, oder
auch der Gehurt. An sich lag in dieser Sklaverei weder ein Vergehen

gegen das Naturrecht, noch gegen das göttliche Gebot. An sich ist die

Arbeit für den Lebensunterhalt da und daher auch käuflich und
verkäuflich, wie jedes Dienstverhältnis beweist. A fortiori kann die Frucht
der Arbeit auch freiwillig-bleibend abgetreten werden. Infolge
Verbrechens kann, wie jedermann weiß, der Mensch auch lebenslänglich

jeder äußeren Freiheit und jedes Verdienstes beraubt werden. Nach
dem alten Kriegsrecht war der Besiegte sogar völliges Eigentum des

Siegers. Das war naturrechtlich ungerecht und wurde später
völkerrechtlich verneint. Aber das Recht auf die Arbeit und den Dienst
des Besiegten könnte naturrechtlich kaum bestritten werden. Etwelche
Schwierigkeiten bereitet die Gehurt als Titel der Leibeigenschaft. Aber
deshalb ist die Leibeigenschaft im Prinzip sicher nicht strittig, da sie

andere Titel für sich hat. Auch das göttliche Recht hat die Sklaverei
im weiteren Sinne nie an sich verboten. Redet nicht gerade Moses von
« hausgehorenen » Knechten, die nirgends verboten werden L Also galt
da sogar die Geburt als Erwerbstitel von Sklaven. Auch das Neue

Testament schaffte die Knechtschaft nicht absolut ab, mahnt sogar
die Knechte, treu den Herren zu dienen, selbst wenn letztere
übelgesinnt sind 2.

Trotz all dem Gesagten, war sicher auch die Sklaverei im weiteren
Sinne nie ein Idealzustand der sozialen Ordnung. Die lebenslängliche
Brotabhängigkeit von einem anderen, oft Launenhaften und
Rücksichtslosen, Geizigen, war gewiß nichts Leichtes und Erhabenes Die
Gefahr der Ausbeutung, der Übergriffe auf Wesensrechte, der Bedrük-
kung der Schwachen, Wehrlosen, Leidenden, lag nahe genug. Auch die

gemäßigte Sklaverei galt daher im Christentum stets als eine Folge der

Sünde, als eine Folge eines gewissen wirtschaftlichen Zwanges, den man
zu heben jahrhundertelang bestrebt war. Der Urzustand des geschaffenen

Menschen hatte, das sahen sogar Heiden ein, mit ihr nichts zu
tun3. Sie gehörte nicht zum eigentlichen Naturrechte, sondern zum
alten lus gentium, das die Tatsache des gefallenen und daher
verdorbenen Menschen zur Voraussetzung hat 4.

1 Gen. 14, 14; 17, 23; 17, 27. Exod. 21, 6.
2 Petr. I 2, 18; Col. 3, 22; Ephes. 6, 5.
3 IV. Sent. d. 36 q. 1 a. 1.
4 II-II 57, 3 ad 2.



228 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

2. Die Sklaverei und das Heidentum

Die Sklaverei ist unleugbar heidnischen Ursprungs. « In » und
« aus » dem Heidentum ist sie entstanden. Dort waren auch allzeit die
Wurzeln ihrer Kraft und Macht. Doch hat das ganze Problem eine
interessante historische Entwicklung durchgemacht. In und aus dem
Heidentum in ihrer schärfsten Form entstanden, entwickelte sich die
Sklaverei durch den Einfluß des Christentums zu einer milderen Form,
um nach hartem säkularem Kampfe, den das Christentum gegen sie

geführt, endlich völkerrechtlich unterdrückt zu werden. Wir sagen
vorsichtig « völkerrechtlich », denn Sklaven gibt es auch heute noch.
So verhängnisvoll war der Fluch der bösen Tat

Wie wahr das Gesagte ist, zeigt uns die Geschichte des wichtigsten
heidnischen Kulturvolkes, der Griechen. Und da stützen wir uns gerade
auf den größten Staatslehrer, Aristoteles. Für den Stagiriten ist der
Sklave nur ein Teil des Herrn und nur des Herrn ganz allein : « ô 8è

SoûXoç où jjLOVov Secttïotou SoùXoç Icmv, à),Àà xod ÔXcoç èxsivoo ».1 Er
ist nicht seiner Natur nach « Eigensein », sondern seiner Natur nach
ist er eine Sache des Herrn 2. Er besitzt für sich keine Rechte 3, muß

jede Schmach über sich ergehen lassen4. Er hat kein Anrecht auf
Glückseligkeit5. Welch ein soziales Elend das alles bedeutete, erfaßt

man, wenn man bedenkt, daß es zeitweilig in Athen 400 000 Sklaven

gab, in Korinth 460 000, in Aegina 370 000 6.

Nicht besser stand es mit dem Los der Sklaven bei den Römern.
Auch für Plutarch gab es kein Unrecht gegen Sklaven 7. Es ist bezeichnend,

wenn Seneca meinte, der Herr könnte dem Sklaven, wenn er aus

Ungeschicklichkeit ein Gefäß zerbrochen, die Hände abhacken, ihn den

Fischen zum Fräße vorwerfen, ihn ans Kreuz schlagen lassen 8. Die
Berichte von Plutarch 9, Juvenal10, Tacitus 11, Martial12 und Tertul-

1 I. Pol. c. 2 (Did. I 485, 24).
2 Ib. (485, 28).
3 V. Eth. c. 6 (Did. II 60, 25).
4 V. Eth. c. 5 (II 57-58).
5 X. Eth. c. 6 (II 123). III. Pol. c. 5 (I 529, 20).
6 Vgl. A. M. Weiß, Apol. II 181.

' Crassus, 2, 7 ; A. M. Weiß, das. 182.
8 Seneca, Ira 3, 40, 2.
0 De vera vindicta 9.

10 Sat. 1, 155 ss.
11 Annal. 15, 44.
12 Spectac. 9, 4, 5.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 229

lian 1 sind eindrucksvoll genug : sie berichten von römischen
Schauspielen, in welchen zahllose arme Sklaven zum allgemeinen Ergötzen
des römischen Publikums in der Arena von Löwen zerrissen, oder

lebendig ans Kreuz genagelt wurden. Das elende Los der Sklavinnen
in Rom und Griechenland ließe sich nicht beschreiben. Die Sklaverei

war vor allem das Unglück und der Ruin der Frau, auch der Hausfrau.
Hat doch beispielsweise der jüngere Cato, der sonst etwas auf äußere

Ehre gab, seine zweite Gattin durch förmlichen Vertrag dem Rhetor
Hortensius vermietet2. Die Hausfrau selber wurde zur Sklavin Das

ist die niedrige Stellung der Frau bei vielen heidnischen Völkern : in
China, Mexiko, in Australien und bei den Medern 3. Gestützt auf die
Forscherresultate der Ethnologen hat P. Weiß die Stellung des Sklaven
also beschrieben : er war « ein menschenähnliches Wesen, ohne

vernünftige Seele, ohne Gesetz, ohne Gewissen, ohne persönliche Freiheit,
ohne Gott, ohne Recht, ohne Besitz, ohne Ehre, ohne Anspruch auf
menschliche Würde »4. — Das Schlimmste aber war sicherlich, daß

man im alten und modernen Heidentum, dem Sklaven zumeist, wie
schon Aristoteles gelehrt, die rationale Menschennatur absprach. Damit
wurde die Sklaverei, im strikten Sinne genommen, zu einem
naturrechtlichen Postulate

3. Die Sklaverei und das Christentum

Zutreffend sagt F. Keller : « Das mosaische Gesetz kannte Sklaven

mit Aberkennung der Menschenrechte nicht. »5 Aber schon das A. T.
trat für milde, menschenwürdige Behandlung der Sklaven ein, durch
Verbot der Grausamkeit6, Teilnahme an der Festtagsruhe7, durch
Bestimmungen über die Ehen der Sklaven 8, durch teilweise Freilassung

von Sklaven 9. Das war wegweisend für die Zukunft.
Im N. T. waren die Briefe der beiden Apostelfürsten Petrus 10 und

Paulus 11 programmartige Entscheidungen über die Sklavenfrage. Be-

1 Apolog. 15; vgl. A. M. Weiß, Apol. II 183.
2 Cato minor 52 ; vgl. A. M. Weiß, Apol. I 422.
3 Das. 424 ff.
1 Das. II 182.
5 « Sklaverei », Lexikon für Theologie und Kirche.
6 Exod. 21, 20 ff. 7 Exod. 20, 10.
8 Exod. 21, 3-4. 9 Exod. 21, 2-6.

10 I. Petr. 2, 18.
11 Gal. 3, 28 ; Col. 3, 11 ; I. Cor. 12, 1-31 ; Ephes. 6, 5-8 ; Tit. 2, 9.



230 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

sonders prägnant sind Pauli Worte I. Cor. 7, 22-23 : « Denn wer im
Herrn berufen war als Knecht, ist ein Freigelassener des Herrn ;

desgleichen wer als Freier berufen war, ist ein Knecht Christi. Ihr seid

teuer erkauft, werdet nicht Knechte der Menschen. » Mit anderen

Worten: von Gott und vor Gott sind alle gleich, zum gleichen höchsten
Ziele berufen, weil durch Christus erlöste Menschen, also auch naturgleich.

Hier liegt eigentlich die göttliche Magna-Charta der Erlösung
aller Menschen von der menschlichen Wesenssklaverei Dennoch hebt
auch Paulus nicht jede Knechtschaft auf, denn er mahnt die

Untergebenen zum Gehorsam gegen die Obern 1.

Und welche Stellung hat die Kirche zur Sklavenfrage eingenommen
Haben nicht Päpste wie Nikolaus V. (1452) und Alexander VI. (1493)

den Portugiesen und Spaniern nach der Entdeckung der neuen Welt
erlaubt, die Eingebornen zu Sklaven zu machen Und hat nicht auch

der verdienstvolle Barth. Las Casas O. P. (1517) die Einführung von
Negersklaven an Stelle der Indianer befürwortet, was Karl V. auch

durchführte Sogar der sonst so objektive Trendelenburg berichtet,
Paul III. hätte die Sklaverei begünstigt und feiert den protestantischen
Geist als Befreier vom Sklaventum mit den Worten : « Es ist eine

Schande der Christenheit, daß in den nächsten Jahrhunderten die

Greuel der Sklaverei in größter Ausdehnung betrieben wurden, als

je da gewesen. Erst im Bereich der protestantischen Bildung gelang es

seit der Mitte des vorigen Jahrhunderts den preiswürdigen Anstrengungen,

praktisch den Rechtsbegriff der Sklaverei zu erschüttern. »2

Richtig betont er, daß es nur der Stolz und Irrtum der weißen Rasse

war, der einen spezifischen Unterschied der Menschennatur im Neger
und Weißen schuf3. Noch letzthin las ich den Satz : « Die englischen

Quäker vertraten als Erste die Überzeugung, daß ein solcher Menschenhandel

nur auf Unrecht beruhen könne. » Ihnen wären dann die

Methodisten gefolgt. Man hat vor allem auf den Kampf, den William
Wilberforce (1759-1833) — von dem Ministerpräsidenten William Pitt
unterstützt —, gegen die Sklaverei führte, hingewiesen, der zum
Gesetze vom 31. Juli 1834 geführt, kraft dessen im ganzen britischen
Reiche die Sklaverei abgeschafft wurde.

Ohne Zweifel hat auch der Protestantismus im Kampfe gegen die

Sklaverei große Verdienste, und das vor allem im protestantischen Eng-

1 Ephes. 6, 5-8.
2 Naturrecht § 96, S. 176.
3 Das. S. 177.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 231

land, wo, und auch das ist wahr, der Sklavenhandel unerhörte Dim-
mensionen angenommen hatte. Zu jener Zeit wurden die Sklaven von
ganz Afrika an der Küste zusammengetrieben und dort auf Schiffen
nach Westindien verfrachtet und dort, wenn sie nicht schon auf der
Fahrt elendiglich starben, versteigert. Das war das Los von
Hunderttausenden. Daß das mächtige Albion mit dem Kampf gegen die

Sklaverei seine besondere Pflicht erkannte und anerkannte, gereicht
ihm zur Ehre, und das umso mehr, als Staat und Private mit der

Abschaffung der Sklaverei Riesenvermögen einbüßten.
Aber die katholische Kirche, welche Rolle hat sie im Sklavenhandel

gespielt Der Satz ist nachgewiesen : daß sie weder direkt noch indirekt
je die Sklaverei im strengen Sinne, sagen wir die Wesenssklaverei,

gebilligt, oder auch nur begünstigt hat. War es nicht gerade Paul III.,
der, wie Pastor nachgewiesen hat, in zwei aufeinanderfolgenden Bullen
vom 29. Mai 1537 an den Kardinal von Toledo, und vom 2. Juni 1537,

sogar unter Strafe der Exkommunikation die Indianersklaven in Schutz
nahm1 und Karl V. veranlaßte, ähnliche Schutzmaßregeln zu ergreifen2.
Auch Las Casas O. P. wurde mit Unrecht zum Urheber des

Negersklavenhandels gemacht, wie Illgen und andere nachgewiesen. Er war
es bekanntlich, der im Interesse der Indianer sieben Mal über den

Ozean reiste 3. Wenn er 1520 Kaiser Karl V. den Vorschlag machte,
den Handel mit Negersklaven zu dulden, damit die Eingebornen Amerikas

nicht ausgerottet würden, so trat er für das kleinere Übel ein,

was vielleicht unklug, aber naturrechtlich nicht unerlaubt war4.
Da die Sklaverei im weiteren Sinne kein malum intrinsecum ist,

weil weder dem göttlichen noch dem Naturrecht zuwider, konnte sie

unter Umständen als kleineres Übel gestattet werden. Das war
Jahrhunderte lang am Platze. Eine plötzliche absolute Aufhebung der

Sklaverei durch die Kirche wäre gleichbedeutend gewesen mit einem

wirtschaftlichen Umsturz. Zutreffend sagt diesbezüglich F. Keller :

« Als Produktionsmittel waren Sklaven so unentbehrlich geworden, daß

Sein oder Nichtsein der wirtschaftlichen und industriellen Betriebe von
der Einrichtung der Sklaven abhing. » 5 Um es kurz zu sagen :

Jahrhunderte lang lag es weder in der Macht, noch war es Pflicht der Kirche,

1 Geschichte der Päpste, Geschichte Pauls III. (Herder) 1925, S. 719-720.
2 Das. 720 2.

3 Pastor, das. 719 ; Bruch, Lehrbuch der Kirchengeschichte (4. Aufl.) 518 5.

4 Vgl. Cathrein, II 441.
6 A. a. O.



232 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

die Sklaverei absolut abzuschaffen. Nicht Pflicht: denn die Sklaverei
im milderen Sinne ist, wie gesagt, kein malum intrinsecum. Noch war
es in der Macht der Kirche : weil der wirtschaftliche Ruin ein größeres
Übel gewesen wäre. Also zog die Kirche das kleinere Übel vor

Dennoch behielt sie die völlige Abschaffung der Sklaverei ständig
im Auge. Das beweisen die Anti-Sklavenerlasse zahlreicher Päpste, eines

Paul III., Pius II. \ Urban VIII.2, Benedikt XIV.3, Gregor XVI.4
und endlich Leo XIII.5. Längst vor dem Protestantismus haben

zahlreiche Konzilien das Los der Sklaven zu mildern gesucht. So die

Synoden von Oran (441), von Orleans (549), von Paris (614), von
Toledo (675), von London (1102), und von Armagh in Irland (1171)8.
Überall gingen Klöster und geistliche Grundbesitzer, und das schon

im 9. Jahrhundert, mit dem guten Beispiel der Freilassung der Sklaven

voran. Zum Zwecke des Loskaufes von Christensklaven aus den

Händen der Juden und Mohammedaner entstanden anfangs des

13. Jahrhunderts sogar zwei Orden : die Trinitarier und Mercedarier.
Man war bestrebt, so die Jesuiten in Paraguay, sklavenlose
Kolonialwirtschaft zu gründen 7. Und schließlich war es bekanntlich Kardinal
Lavigerie, der, von Leo XIII. wirksam unterstützt, einen tapfern Feldzug

gegen die Sklaverei führte, die europäischen Mächte auf dem Anti-
sklaven-Kongreß von Brüssel zu bewegen vermochte, den Sklavenhandel

gesetzlich zu bekämpfen. Die Kirche hat also auch in der

Sklavenfrage, ihrer hohen Stellung bewußt, ein erstes und höchstes

Verdienst sich erworben.

4. Die Sklavenfrage und das Völkerrecht

Vom erwähnten Kongreß in Brüssel an, d. h. seit 1889, war die

Sklavenfrage ein Problem des Völkerrechts. Zwar hatten schon frühere
internationale Kongresse mit der Frage sich beschäftigt. So hatte schon

der Wiener Kongreß durch eine Erklärung vom 8. Februar 1815 den

Handel mit Negersklaven als eine Verletzung der Grundsätze der
Menschlichkeit und der allgemeinen Moral bezeichnet. Weitere Ver-

1 Ad Episc. Rubic in Guim. 7. Oktober 1462.
2 22. April 1639.
3 Ad antist. Bras. 20. Dezember 1741.
1 Encycl. «In Supremo ». 3. Dezember 1837.
6 Encycl. «In plurimis ». 5. Mai 1888.
6 Vgl. Castelein, Droit nat. 130.
' Vgl. Lexikon für Theologie und Glaube, « Sklaverei ».



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 233

suche wurden gemacht auf Kongressen in London 1817 und 1818,
Aachen 1818, Verona 1822 und am 20. Dezember 1841, wobei England
überall an der Spitze stand1.

Durchschlagende Bedeutung erhielt indes erst der erwähnte Kongreß

von Brüssel von 1889. Er wurde ratifiziert in seinen Generalakten

vom 2. Juli 1890 Folgende Mächte stimmten ihm zu : Deutschland,
Österreich-Ungarn, Belgien, Dänemark, Spanien, Kongostaat, Vereinigte
Staaten, Frankreich, Großbritannien, Italien, Niederlande, Persien,
Portugal, Rußland, Schweden, Norwegen, die Türkei und Zanzibar. Später
trat auch Liberia und der Oranje-Freistaat noch bei 3.

Inhaltlich wird in der Vereinbarung, die 100 Artikel umfaßte, überall

dem Sklavenhandel der schärfste Krieg angesagt und die Sklavenjagd

: zu Wasser und zu Land und im häuslichen Betrieb durch wirksame

Mittel überwacht und verfolgt. Die Seehafenplätze werden überall
überwacht, die Kriegsschiffe haben das Recht, verdächtige Schiffe
anzuhalten und zu untersuchen, Fehlende zu bestrafen, Schiffe zu
sequestrieren usw. Das alles konnte seine Wirkung nicht verfehlen 4.

In seiner Antisklaven-Enzyklika vom 5. Mai 1888 hat der große
Leo XIII. auf den tiefsten Grundirrtum, aus dem die schreckliche

Gottesgeißel entstand, hingewiesen : sie ist aus der Vergessenheit der

gemeinsamen Menschennatur und Menschenwürde und Gottesebenbild-

lichkeit entstanden B.

5. Die Sklaverei und Thomas von Aquin

Thomas berührt unser Problem wiederholt6. Klassisch ist indessen

II-II 104 a. 5, wo er die Sklavenfrage eigentlich ex professo einer

Prüfung unterzieht, zu der IV. Sent. d. 36 wichtige Ergänzungen gibt.
Wie faßt der Aquinate den Begriff der Sklaverei auf Was fällt

unter Menschen nie unter die Herrschaft des Einen oder Anderen
Welches ist der tiefste Grund des Kampfes gegen die Sklaverei Worin
liegt das Ideal der gesellschaftlichen Beziehungen unter den Einzel-

1 Vgl. F. von Liszt, Das Völkerrecht (11. Aufl.) § 37, S. 255.
2 Das. 256.
2 Das.
* Das. 257-258.
6 « Nulla ratione habita neque communis naturae, neque dignitatis humanae

neque divinae impressae similitudinis. »

6 I-II 94, 5 ad 3; II-II 10, 10; 104, 5-6; 81, 1 ad 3 ; 183, 4; IV. Sent. d. 36

q. 1 SS. In I. Cor. c. 7 lect. 4.



234 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

menschen Das sind die Fragen, die Thomas hauptsächlich in Erwägung

zog. Sie behandeln die Sklavenfrage erschöpfend
Voraussetzung zur Lösung all dieser Fragen sind für den Aquinaten

die Thesen : der göttliche Wille ist oberste Regel alles sittlichen
Handelns, der menschliche ist ebenfalls ein Maßstab, aber erst ein

zweiter1, weil dem ersteren in allem unterworfen2, weil Gott Urheber
und Herr von Leben und Tod ist s.

I. Begrifflich ist sowohl das Leben des Sklaven, wie das des Freien
ein bleibender Tätigkeitsstand, kraft dessen der Sklave dauernd «so»
oder « so » handeln oder tätig sein muß. Daher der Begriff : « Sklavenstand

». Er berührt eminent die Person, weil der Sklave im Gegensatze

zum Freien nicht sui iuris, sondern alieni iuris, ist, nicht Eigenrecht
hat, sondern « fremdrechtlich » ist4. Die Sklaverei greift also in jedem
Falle in persönliche Rechte des Privaten ein. Aber in welchem Sinne

II. Das beantwortet die Frage über den Gegenstand oder die

Materie der Sklaverei. Es gibt unter Privaten eine doppelte Klasse von
persönlichen Rechten :

a) Es kann ein Privater auf die äußeren Tätigkeiten des anderen

Privaten dauernd sich Rechte erwerben : « in his, quae exterius per
corpus sunt agenda. » 5 Ein solches Recht erwirbt er sich nie aus dem

bloßen Naturrecht. Ein solcher Rechtszustand ist an sich immer das

Resultat positiven Rechtes : « est de iure positivo »6. Das ist die

Sklaverei, wie sie, des Nutzes wegen, von der Menschenvernunft bei den

Völkern eingeführt wurde 7. Sie ist nach Thomas die einzig erlaubte
Sklaverei, die bekanntlich zum alten lus gentium gehörte 8.

b) Unter den persönlichen Rechten aber gibt es solche, die
naturrechtlich absolut unveräußerlich sind, die ein Privater einem anderen

1 II-II 104, 1.
2 II-II 104, 3.
3 II-II 104, 4 ad 2-3.
1 » Id videtur ad statum hominis pertinere, quod respicit obligationem

personae hominis prout sc. aliquis est sui iuris vel alieni, et hoc non ex aliqua
causa levi vel de facili mutabili, sed ex aliquo permanenti ; et hoc est, quod
pertinet ad rationem libertatis vel servitutis ; unde status pertinet proprie ad
libertatem vel servitutem in spiritualibus, sive civilibus. » II-II 183, 1 ; auch 183, 4.

6 II-II 104, 5.
6 IV. Sent. d. 36 q. 1 a. 1 ad 3.
7 I-II 94, 5 ad 3.
8 II-II 57, 3 ad 2.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 235

Privaten nie entreißen kann, wo es also nie einen Sklavenzustand geben
kann. Welches sind diese Rechte Kurz gesagt ist das das Recht des

Menschen auf sein eigenes Sein und die Selbsterhaltung h Dieses Grundrecht,

das jedes Sein primär intendiert — « prima intentio naturae »,

involviert eine Reihe von weiteren Rechten : erstens, das Recht auf die

Seele als höheren Teil des Menschen2; zweitens, den Leib als Wesensteil

der menschlichen Natur3 ; drittens das Recht auf alles, was zur
Erhaltung des eigenen Seins gehört4, wie essen und schlafen 5

; viertens auf
alles, was auch zur Erhaltung der Menschenart (species) gehört, d. h.

das Recht zu erzeugen 6. Jeder Sklave hat daher auch das Recht zu
heiraten, « wen » und « wie » er will, ohne den Herrn zu fragen 7.

Thomas von Aquin verdammt somit jede Wesenssklaverei. Sie ist
widernatürlich, und jeder Eingriff eines Privaten auf diesem Gebiete
in die Rechte eines anderen Privaten ist naturrechtlich unstatthaft,
erklärt er. Es irrt daher jedermann, sagt er, der mit Seneca behauptet,
daß es ein Eigentumsrecht auf den ganzen Menschen gebe 8. Somit hat
Thomas längst vor den englischen Protestanten die Sklaverei richtig
erfaßt und scharf verurteilt.

III. Aber welches ist der tiefste Grund, warum es keine «

Wesenssklaverei » geben kann Das ist die allen Menschen gemeinsame
Menschennatur und all das, was zur Natur gehört, die « naturalia ».

Warum Etwas als Eigentum beanspruchen, heißt etwas ausschließlich

für sich allein in Anspruch nehmen. Nun aber ist das Wesen, die

Natur allen Menschen gemeinsam, also kann sie mit allem, was zu ihr
gehört, nie Eigentum eines Anderen werden : « sed quantum ad naturalia

omnes sunt pares. » 9 Daher gibt es auch bezüglich des körperlichen

Wesens keine Unterjochung, kein Dienstverhältnis ; denn jeder
hat das ausschließliche Recht, sich zu erhalten, Nachkommenschaft zu

erzeugen, eine Ehe zu schließen oder die Jungfräulichkeit zu geloben:

1 II-II 104, 5.
2 Ib. ; 122, 4 ad 3.
3 II-II 104, 5.
4 II-II 104, 5.
6 IV. Sent. d. 36 q. 1 a. 2.
0 Ib.
7 Ib. u. II-II 104, 5.
8 Ib.
9 « Dicendum quod servus est res domini, quantum ad ea, quae naturalibus

superadduntur; sed quantum ad naturalia omnes sunt pares. » IV. Sent. d. 36

a. 2 ad 1.



236 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

« quia omnes homines natura sunt pares. »1 Sind alle Menschen ihrer
Natur nach gleichberechtigt, so kann kein Privater dem Anderen

gegen seinen Willen dienstpflichtig sein Hier gibt es keine Sklaverei
Damit hat Thomas scharf den tiefsten Grund markiert, warum es

naturrechtlich keine Sklaverei auf wesentliche Menschenrechte geben
kann. Höchstens die Sklaverei im weiteren Sinne ist zulässig. Aber
auch sie ist nur eine Folge der ersten Sünde.

IV. Das Ideal der gesellschaftlichen Ordnung wäre die Abschaffung
und Unterdrückung jeder Sklaverei, denn in Christus sind, wie Paulus

so oft betont, alle zur Freiheit berufen 2. Ursprünglich, sagt Leo XIII.
so schön, war der Mensch wohl berufen, über die unvernünftigen
Lebewesen zu herrschen, aber nicht der Mensch über den Menschen3.

Die Freiheit ist an sich das Ideal sowohl des natürlichen, wie des

übernatürlichen Menschen So lehrte Thomas von Aquin schon im
13. Jahrhundert, und seine Stellungnahme wurzelte in einer säkulären
Tradition früherer Zeiten

Artikel 7

Die Zinsfrage

« Zins » (census) bedeutet ursprünglichst eine « Abschätzung »,

dann, auf Vermögen bezogen, eine Schätzung des Besitztums-Vermögens

und endlich einen Geldtribut für Darleihen « fenus ». Es ist
also auch hier eine Abschätzung, sei es in gerechtem oder ungerechtem
Sinne, weshalb auch das Wort « usura » (Wucher) gebräuchlich ist.

Alles das zeigt uns schon an, daß die Zinsfrage es mit dem Eigentum

zu tun hat. Aber es sagt uns herzlich wenig von der heiklen und
schwierigen Frage des Zinsnehmens, die in der modernen Wirtschaftslehre

eine so große und teilweise verhängnisvolle Rolle spielt.
Mehr Licht über das Problem werden uns spenden die verschiedenen

Ansichten der Philosophen und Theologen. Noch mehr eine

1 « Tenetur autem homo homini obedire in his quae exterius per corpus
sunt agenda ; in quibus tarnen secundum ea, quae ad naturam corporis pertinent,
homo homini obedire non tenetur sed solum Deo, quia omnes homines natura
sunt pares, puta in his, quae pertinent ad corporis sustenlationem et prolis genera-
tionem de matrimonio contrahendo vel virginitate servanda. » II-II 104, 5.

2 In I. Cor. c. 7 lect. 4 ; IV. Sent. d. 36 q. 1 a. 2.
3 « Noluit nisi irrationalibus dominari, non hominem homini, sed hominem

pecori. » Encycl. 5. Mai 1888.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 237

genauere Auseinandersetzung über die Natur des Geldes als Tauschmittel,

das an sich unfruchtbar ist, das aber kraft äußerer Faktoren
in der modernen Wirtschaft eine Riesenbedeutung erhielt. Es ist etwas

kühn, wenn wir daraus zu beweisen suchen, daß die Kirche bezüglich
der Zinsfrage prinzipiell immer die gleiche Stellung einnahm

1. Verschiedene Ansichten über das Zinsnehmen

Aus der Geschichte der Zinsfrage heben wir einige Hauptzüge
heraus, auf die schon kompetente Autoren, wie A. Weiß 1, A. Castelein 2,

Victor Cathrein 3 und K. Hilgenreiner 4 hinwiesen.
Sie weisen in erster Linie auf Zinsverböte und -Vorschriften der

Heiligen Schrift, sowohl des Alten 5 als auch Neuen Testamentes 6 hin,
die aber (selbstverständlich nicht alle von allen gleichsinnig
interpretiert werden Wir werden auf die eine und andere Stelle
zurückkommen.

Unter den alt-heidnischen Völkern war, wie Hilgenreiner betonte,
das Zinsverbot bei den Ägyptern rigoros. Unter den griechischen
Philosophen ist schon Plato Gegner des Zinsnehmens 7. Aristoteles hat den

tiefsten Grund des Verbotes angegeben. Wer für Geld als solches, das

seiner Natur nach unfruchtbar ist, weil nur Tauschmittel, Zins verlangt,
macht gebären, was nicht gebären kann und irrt also gegen das Naturgesetz

« ~y.py. 9'j(7iv »8. Doch hebt auch er schon das Geld als Mittel
der Güterbereicherung hervor, wo er offenbar den Zins aus geldäußeren
Faktoren erlaubt9. Auch die ältesten römischen Philosophen, wie Cato10,

Seneca 11 und Plutarch12 waren Gegner des Zinsnehmens. Zwar hatte
das Zweitafelrecht einen kleinen Zins erlaubt, was aber 339 v. Chr.

1 Apol. IV 085 ff.
2 Droit nat. 338 ff.
3 Moralphil. II 349 ff.
4 Lexikon für Theologie und Kirche, « Zins ».
6 Vorzüglich : Deut. XV 3 ; XXIII 19 ; Exod. XXII 25 ; Lev. XXV 35 ;

Ezech. XVIII 8; XXII 18; Ps. 14; Eccles. XXIX 4-13.
6 Luc. VI 34-35.
7 De leg. V 722.
8 I. Pol. c. 3 (Did. I 492, 31 ss.).
9 I. Pol. c. 4 (Did. I 493, 4 ss.). Offenbar widerspricht sich da Aristoteles

gar nicht, wie Castelein meint. Droit nat. 341. Dazu besser Cathrein, 1. c. 350.
10 Bei Cicero, De offic. 1. II c. 25.
11 De benefic. VII 10.
12 Vgl. Cathrein, Moralphil. II 350.



238 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

wieder verboten wurde L A. M. Weiß betont mit Recht2, wie das

Römische Recht beim Zinsverbot mit Vorliebe auf das Naturrecht sich
berief3. Fügen wir des unmittelbaren Zusammenhanges wegen gleich
hier bei, daß die eminentesten Scholastiker mit der gleichen Vorliebe
beim Zinsverbot sich auf dasselbe Naturrecht beriefen. So Thomas 4,

Soto5, die Salmantizenser6, Billuart7, Sylvius8, Schmalzgrueber9,
Baues 10, Sporer11, Alplionsus 12. Daß später bei den Römern gewaltiger

Zinswucher getrieben wurde ist bekannt. Aber wichtiger ist
es vielleicht noch hier beizufügen, daß eminenteste Romanisten, wie

Dernburg, Windscheid, Sohm und Thibaut zugeben : das Recht des

Zinsnehmens wäre vor den Römern nicht in den Darlehensvertrag selbst

verlegt worden 13.

Die alten Germanen kannten, wie Tacitus berichtet u, den
Zinswucher überhaupt nicht. Mehr Einfluß hatte er später in Frankreich,
bis er 1789 durch Landesgesetz verboten wurde 15. Auch die Reformatoren

Luther, Melanchton, Zwingli waren Gegner des Zinsnehmens16.

Dagegen räumte Calvin mit der alten Auffassung gründlich auf, und

er ist der Vater des modernen eisernen Wuchersystemes 17.

Und die katholische Kirche Hat nicht sie in der Frage einen

eigentlichen Krebsgang durchgemacht Haben nicht einstens schon
Clemens Alexandrinus, Cyprian, Basilius, Gregorius von Nyssa, Johannes
Chrysostomus, Hilarius, Ambrosius mit Augustinus und Flieronymus
die Praxis des Zinswuchers und die Ausbeutung der Armen durch ihn
einstimmig verurteilt Das hat Castelein nachgewiesen ls. Das Verbot

1 Liv. VII 42. Tacitus, Annales VI 16.
2 Apol. IV 705.
3 Wichtigste Stellen : Dig. 2, 14 1. 17 ; 12, 1 1. 11 § 1 ; 19, 5 1. 24 ; 50, 16 1. 121 ;

Cod. IV 32 1. 3.
4 II-II 78, 1.
6 De iust. et iure 1. VI q. 1 a. 1.
6 Mor. tr. 14 c. 3.
7 De contract, dis. 4 a. 3, 3.
8 In II-II 78, 1.
9 5, 19, 1.

10 In II-II 78, 1.
11 Decal. tr. 6 c. 4, 112.
12 De contract. 759.
13 Vgl. A. M. Weiß, Apol. IV 706.
14 Germania, c. 26.
15 Chéruel, Diet, des institut, de la France, II 10, 14.
16 Vgl. A. M. Weiß, das. 707.
17 Das. 708.
18 Droit nat. 339 1. Dazu auch Hilgenreiner, 1. c.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 239

des Zinsnehmens im strengen Sinne galt sogar als ein Dogma und nicht
bloß naturrechtlich begründet Faktisch haben sogar eine ganze Reihe

von Konzilien sich damit beschäftigt. Zwar verboten die Synoden von
Elvira (um das Jahr 300) und jene von Arles (314), das Nycaenum (325)

nur den Klerikern, allerdings unter Exkommunikation und Degradation,
das Zinsgeschäft. Das Verbot wurde aber später, und zwar unter
schwersten Strafen, auch auf die Laien ausgedëhnt, so auf dem 2. und
3. Laterankonzil (1139 und 1179). Das 5. Laterankonzil (1517) und

später Benedikt XIV. (1775) erneuerten die früheren Zinsverbote im
Sinne des bloßen Darlehensvertrages (mutui), während rein äußere

Entschädigungen für Handelsverluste und Gewinnabgang nicht verboten
wurden 1.

Nun aber kam eine Wandlung in der Frage, so meint der verdienstvolle

Cathrein mit anderen. Beweis dafür sind die apostolischen Entscheidungen

im letzten Jahrhundert in dem Sinne : das Zinsnehmen könnte

geduldet werden 2. Zwar wagte man nicht, einen PrinzipienWechsel zu
betonen. Im Gegenteil : das Geld als solches und abstraktiv genommen,
ist immer noch unfruchtbar Nach Calvin und Salmasius, die nun
Wege wiesen4, ist eine « vollendete Wandlung » eingetreten 5. Die neuen
wirtschaftlichen Verhältnisse haben dem Gelde « den Charakter eines

gewinnbringenden Geschäftswerkzeuges verliehen » 6. Das Geld « ist den

Produktionsgütern gleichgeachtet »7. Der Gewinn haftet dem Oelde

selbst an8. Das Geld selbst ist « als Frucht bringend anerkannt »9.

Es ist eine «vollendete Umwandlung» eingetreten10. Im gleichen Sinne

spricht auch Lehmkuhl von einer « quasi fertilitas » des Geldes in der

modernen Zeit n. Auch Dr. Gisler äußerte sich in ähnlichem Sinne 12.

2. Die Natur des Geldes als Tauschmittel

Die Pforte zu etwas wird in ihrer Wertschätzung oft mit dem
verwechselt, zu was sie führt. « Geld », welches Zauberwort Um Geld,

sagt Cathrein, ist alles feil. Was kann man heutzutage um Geld nicht

1 Hilgenreiner, das.
2 Cathrein, Moralphil. II 350-351.
3 Das. 359-360. » Das. 352.
6 Das. 360. 6 Das.
7 Das. 356. 8 Das. 357.
9 Das. 358. 10 Das. 360.

11 Theol. mor. I n. 110, 5, 2.

12 Schweiz. Rundschau (1919-20), S. 12 u. 16.



240 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

alles haben Nicht bloß Grundstücke, Häuser, auch Menschen, Liebe,
Krieg und Frieden

Indes, eben da gilt, was wir oben sagten : die Pforte zu etwas
wird wertschätzig oft mit dem verwechselt, zu was sie führt. Das
Geld ist schließlich doch nur wegen anderem da, das daher wirtschaftlich

höher steht, weil das Geld nur Mittel dazu ist. Es ist wie Nell-
Breuning gesagt \ nur das unentbehrliche Tauschmittel, das den

Zugang zu allen irdischen Gütern erschließt. Folglich hat es all seinen

Wert von dem, zu was es führen kann, also von einem anderen : nämlich
den zeitlichen Gütern, die damit erworben werden können. Eben
darum ist es nur « Tauschmittel ». Damit stoßen wir gleich auf unsere
Grundthese, die so oft Anstoß erregte : das Geld ist an sich unfruchtbar.

Damit beginnen wir die Begründung unserer Hauptthese, die da
lautet : Zinsnehmen vom Darlehen als solchem ist naturrechtlich und
nach göttlichem Rechte unerlaubt, kann aber kraft äußerer Faktoren
gestattet werden.

Vorläufig beschäftigt uns hier nur der erste Teil. Doch müssen

wir der Begründung eine Unterscheidung vorausschicken, die nicht
allseitig genügend in Betracht gezogen wurde. Schon Aristoteles hat den
Zins in einem doppelten Sinne ins Auge gefaßt : eine Geldvergütung
kraft des Darlehens als solchem, und eine Vergütung kraft äußerer

Faktoren, d. h. kraft der Güter, deren Tauschmittel das Geld ist.
Cathrein betrachtet diese Unterscheidung als einen Streit um Worte 2.

Das ist unseres Erachtens irrig. Schon A. M. Weiß hat diesen Unterschied

kräftig markiert 3.

a) Verlange ich eine Geldvergütung vom Darlehen als solchem,
so ist sie sachlich unbegründet, weil weder in den vermittelten Gütern
noch in meiner Arbeit um dieselben begründet. Sie ist also nur
persönlich 4.

b) Verlange ich aber eine Geldvergütung, kraft dessen, was ich

an Gütern mit dem geliehenen Gelde hätte verdienen können, so

entspricht der Vergütung etwas, was in den Gütern selbst liegt : sie ist
sachlich begründet 6. Diese Unterscheidung ist also nicht ein bloßer

1 Lexikon für Theologie und Kirche, « Geld ».
2 Moralphil. II 355.
3 Apol. IV 767.
4 Das.
5 « Et ideo pecuniae usus non habet mensuram utilitatis ex ipsa pecunia,

sed ex rebus, quae per pecuniam mensurantur. » III. Sent. d. 37 q. 1 a. 6.

A. M. Weiß, das.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 241

Wortstreit, wie Cathrein behauptete. Sie ist sehr wichtig und wurde
schon von Aristoteles angedeutet und von Thomas ausdrücklich
verteidigt 1, so wie auch von Benedikt XIV., der innere und äußere Früchte
unterscheidet 2. Nun zur Begründung der Hauptthese selbst.

I. Daß man vom Darlehen als solchem keinen Zins nehmen dürfe,

galt von jeher als Dogma, für das, wie oben betont, nicht bloß die

heiligen Väter, sondern auch zahlreiche Konzilien mit den großen
Scholastikern eintraten. Es ist vor allem in der Heiligen Schrift an
vielen Stellen verbürgt 3. So heißt es auch bei Lukas 4 : « Wenn ihr
denen leihet, von denen ihr hoffet wieder zu bekommen, welcher Lohn
gebührt euch Denn auch die Sünder leihen Sündern, daß sie Gleiches

wieder erhalten. » In 5. Moses 23, 19 heißt es : « Du sollst deinem Bruder
weder Geld, noch Früchte noch irgend ein Ding auf Zinsen leihen,
sondern einem Fremden. » Dieser letztere Nachsatz « sondern einem
Fremden » bereitet Schwierigkeiten, denn, wenn Zinsnehmen kraft des

Darlehens als solchem ein « malum per se » wäre, so könnte es auch

Fremden gegenüber nie gestattet sein. Darauf antwortet der Aquinate :

auch Fremden gegenüber wurde es nur toleriert ad maius malum
evitandum, wegen der Herzenshärte der Juden, was bekanntlich auch
das Naturrecht gestattet 6. Jedenfalls hat die Kirche durch mehrfache

Konzilien, durch die Päpste Alexander III., Urban III., Leo Magnus
und Benedikt XIV. und andere konstant im gleichen Sinn das
Zinsnehmen vom Darlehen als solchem : als dem göttlichen Rechte
widersprechend taxiert6. Das Gleiche finden wir in dem berühmten Can. 1543

des neuen kirchlichen Rechtsbuches. Die Frage hat also auch in der

neuesten Zeit keine Wandlung durchgemacht
II. Aber die Sache naturrechtlich betrachtet, wie steht es da

Alles hängt hier von der Frage ab : ist das Geld an sich und für sich

allein unfruchtbar Ist es an sich unfruchtbar, so kann es an sich auch
heute noch als Frucht nicht Zins abwerfen. Prüfen wir die Frage genauer.

Man kann alles das, was irgendwie zum Gelde gehört in einem
dreifachen Sinne ins Auge fassen : physisch, als Tauschmittel, investiert
in Gütern.

1 II-II 78, 2 ad 1.
2 In « Vix pervenit », Constit. sc. I 117.
3 2. Mos. 22, 25 ; 3. Mos. 25, 36 ; 5. Mos. 23 Ps. 14, 5 ; Esdras 2, 5 ; Ezech.

18, 8 ; 22, 12 ; Jerem. 15, 10.
1 6, 34.
6 II-II 78, 1 ad 2 ; De Malo, q. 13 a. 4 ad 1 ; I-II 105, 3 ad 3.
6 Lateranense III c. 25 ; Nycaenum I 17 ; Lugdunense II c. 1, 2 ; Arelat. I 12.

Divus Thomas 17



242 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

a) Rein physisch, oder wie Cajetan sagt, die Natur dessen, was
wir Geld nennen x. So genommen ist Geld entweder Papier oder Metall :

Gold, Silber, Kupfer usw. Selbstverständlich ist unter diesem Gesichtspunkte

der Gebrauch nicht zugleich « Verbrauch », denn dassèlbe Silberstück

kann jahrhundertlang durch tausend Hände gehen. So genommen

ist das, was wir Geld nennen, noch gar nicht « Geld », sondern
ein Fetzen Papier oder ein Klumpen Metall. Erst durch Prägung und
autoritative Währung erhält Papier oder Metall « Kurswert », wird es

Geld, d. h. Handelsmittel. Und selbst das reinste Gold hängt in seinem

Kurswert von der Währung ab.

b) Das Geld als Tauschmittel. Durch Prägung und autoritative
Anerkennung erst werden Papier und Metall gleichsam « sozial », d. h.
ein Tauschmittel der Güter. Sie werden zur «res fungibilis », d. h.

stellvertretend, « Ersatz », « Umsatzmittel » von Waren Gütern 2. Das ist
Geld seinem Hauptsinne nach, wie Thomas sagt : « principaliter inventa
est pecunia ad commutationes faciendas » 3. Das Geld als Geld ist und
war daher auch bei den Rechtslehrern stets eine vertretbare Sache :

« Fungibiles res dicuntur apud iurisconsultos quarum una fungi potest
vice alterius ut eae, quae constant numéro, pondéré et mensura »4. So

das Geld formell genommen, d. h. als Geld, ist der « Gebrauch » des

Geldes zugleich « Verbrauch » : « cuius usus est eiusdem consumptio »B,

denn im Darlehen geht der Besitz des Dargelehnten dem Darleher
verloren und muß daher, soll die ausgleichende Gerechtigkeit6 gewahrt
werden, vom Empfänger quantitativ-qualitativ eiusdem generis
zurückerstattet werden. Wer mehr verlangt, sündigt gegen die Gerechtigkeit.
Wer also in Darlehen außer und neben der Rückstattung der gleichguten,

gleichgroßen, artgleichen Sache noch Zins verlangt, verletzt die
natürliche Gerechtigkeit, wie der Aquinate sagt : « et hoc est manifeste
contra rationem iustitiae naturalis » 7. Der Darleher verkauft ein und
denselben Gebrauch der Sache, der mit dem Verbrauch identisch ist,
zweimal : « usum bis vendis »8.

1 In II-II 78, 1.
2 Vgl. Sleumer Alb., Kirchenlatein. Wörterbuch, Limburg 1926, S. 347 ;

Zehentbauer Franz, Das Zinsproblem nach Moral und Recht. Wien 1920, S. 138.
3 De Malo, q. 13 a. 4 ad 15 ; II-II 78, 1.
1 Vgl. Du Cange, Glossarium med. et infimae latinitatis, t. III (1884), 631.
6 II-II 78, 1 ; dazu Landner Jos., Das kirchliche Zinsverbot und seine

Bedeutung. Graz 1918, S. 79 ff.
6 II-II 78, 1 ; Soto, De iust. et iure 1. VI q. la. 1.
7 De Malo q. 13 a. 4.
8 De 7° praecepto Decalogi c. 24.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 243

All das Gesagte ist naturrechtlich begründet, denn es geht aus der
Natur des Darlehens und des Geldes als Tauschmittel hervor. Deshalb,
weil es eine naturrechtliche Frage ist, die aus den unveränderlichen
Wesenheiten von Darlehen und Geld gelöst werden muß, ist
Zinsnehmen ratione mutui etwas an sich unstatthaftes : « peccatum secundum

se », nicht bloß, weil positiv verboten, « quia prohibitum »1, sondern
eine naturrechtlich ungerechte Tat : « obligatio usuraria. naturaliter
iniusta »2.

Aber hat nicht die ganze Frage in der modernen Wirtschaft eine

tiefgreifende Umwälzung erlebt Welchen Einfluß hat heutzutage das

Geld Wir hörten Cathrein : wie er dem heutigen Geld gewinnbringenden
Charakter zuschreibt, wie er von einem Gewinn redet, der dem Gelde

selbst anhaftet und es selbst als fruchtbringend anerkennt, und wie er es

daher den Produktionsgütern gleichachtet. Er spricht sogar von einer
vollendeten Umwandlung, der auch die neuesten apostolischen Entscheidungen

mit ihrer Toleranz Rechnung getragen haben sollen Wie ist
das zu erklären

Und dennoch ist auch heute noch das Geld als Tauschmittel absolut

unfruchtbar. Das bestätigt erstens, die Erfahrung. Auch mit einem

Haufen geprägter kursfähiger Banknoten oder Münzen kann ich ohne

meine Arbeit und Tätigkeit kein Brötchen kaufen. Ich muß dabei

verhungern. Daher hat zweitens, das Geld an sich auch heute noch keinen

Eigenwert, denn es hat allen Wert nur von den Gütern, die ich event,

mit ihm durch meine Tätigkeit erwerben kann. Drittens, sagen wir,
und das ist kühn : es kann sogar, weil es eben Tauschmittel ist, an sich

gar keinen Wert haben, denn das Tauschmittel als Tauschmittel ist
immer « Zähl- » und « Umsatzmittel » eines anderen, — der Güter —
und Zähl- und Umsatzmittel sind innerlich notwendig verschieden vom
Gezählten und dem, was umgesetzt wird. Es liegt ein innerer Widerspruch

im Satze : das Geld hat als solches Eigenwert oder ist den

Produktionsgütern gleichgeachtet. Das alles bestätigt Cathrein, allerdings
im Widerspruch mit sich selbst, wieder mit eigenen Worten, wenn er

sagt : der Wert des Geldes als Tauschmittel « richtet sich nach dem

Wert der Güter » 3. Wenn das wahr ist, dann hat es an sich als Tausch-

1 De Malo, q. 13 a. 4.
2 Das. a. 4 ad 11. Selbstverständlich kann, wer ein Darlehen aufnimmt,

dem Darleher aus Güte und Freundschaft ein Geschenk machen (De Malo, q. 13

a. 4 ad 13), denn der Darleher ist nicht verpflichtet, Geld zu leihen (II-II 78,
1 ad 4 ; De Malo, q. 13 a. 4 ad 3). Wir reden hier nur von der Rechtspflicht

3 Moralphil. II 355.



244 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

mittel keinen Eigenwert, ist also auch heute noch absolut unfruchtbar.
Daher viertens, sind alle Argumente, die Cathrein anderwärts für eine

Quasi-Fruchtbarkeit des Geldes in der heutigen Zeit anführt, nur
äußeren Faktoren •— damnum emergens, lucrum cessans periculum
sortis etc. — entnommen1 und beweisen nichts. Auch fünftens : die
Toleranz apostolischer Entscheidungen gegenüber staatlichen Wuchergesetzen

der modernen Zeit beweist keine kirchliche Wandlung im
Zinsnehmen, denn positive Naturrechtsvorschriften verpflichten nicht
immer und überall. Um ein größeres Übel zu vermeiden, konnte man
und konnte auch die Kirche allzeit schlechte Gesetze tolerieren. Das
ist fürwahr keine moderne Lehre in der katholischen Kirche, denn der

Aquinate kannte und bekannte sie schon im 13. Jahrhundert und zwar
präzis hinsichtlich des Wuchers 2. Und wie konstant die Kirche, treu
ihrer früheren Tradition, auch in der modernsten Zeit die Unfruchtbarkeit

des Geldes als solchem und das Zinsnehmen ratione mutui
verurteilt, beweist der Canon 1543 des neuen kirchlichen Gesetzbuches,

kraft dessen auf Grund des Darlehensvertrages als solchem auch heute
noch jeder Zinsbezug verboten ist : « Si res fungibilio ita alicui detur
ut eius fiat et post ea tandundem in eodem genere restituatur, nihil
lucri ratione ipsius contractus percipi potest. » Dieser Canon konnte
allerdings weder Cathrein noch Lehmkuhl bekannt sein, da er später
ediert wurde. Und Franz Zehentbauer hebt zutreffend hervor : « Die
res fungibilis als Darlehensobjekt läßt nur den Verbrauchswert zu.
Und das gilt auch heute noch genau so wie zur Zeit der Scholastik :

der Zins ist damals wie heute beim Darlehen nur erlaubt aus einem

äußeren, dem Darlehen als solchem nicht wesentlichen Nebenumstand. »3

Auf diese äußeren Nebenumstände, die das Zinsnehmen gestatten und
nach denen auch der Canon 1543 einen mäßigen Zins erlaubt, werden

wir im Folgenden zu sprechen kommen.
Aber hat in dieser Sache in der modernen Zeit gar keine Wandlung

stattgefunden Antwort : nur eine rein äußere-materielle, die an sich

die Kirche nichts anging. Das Geld-Tauschmittel hat in der modernen
Wirtschaft als leichtes, allgemein zugängliches Handelsinstrument in
Handel und Industrie, — man denke nur an die Aktiengesellschaften,
an die Erfindung der Dampfmaschinen, der Eisenbahnen, der Banken
mit Telegraph und Telephon — einen Riesenwirkkreis erhalten. Es hat

1 Vgl. das. 353-356.
2 II-II 78, 1 ad 3.
3 Das Zinsproblem nach Moral und Recht, S. 150.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 245

also eine größere Anwendungssphäre, einen rein quantitativ-größeren
Wirkungskreis erhalten. Das ist etwas rein Äußerlich-Materielles, wie

jede andere quantitative Vergrößerung einer Sache.

c) Das Geld, insofern es investiert gefaßt wird, ist das Mittel, kraft
dessen jemand ein bestimmtes Gut besitzt oder auch sichert. Damit
ist es ein Instrument der Bereicherung durch das Gut, das man besitzt.
Diese Bereicherung hängt also vom Gute ab, das man besitzt. Auch da

hat somit das Geld nicht Eigenwert. Aller Wert und Nutzen hängt
vom Gute ab, das man besitzt.

Das alles, was wir über das Geld als Tauschmittel gesagt, hat
Thomas prägnant in folgende Worte gekleidet : « Et ideo pecuniae
usus non habet mensuram utilitatis ex ipsa pecunia, sed ex rebus, quae
per pecuniam mensurantur secundum differentiam eius qui pecuniam
ad res transmutât. »1

3. Zinsnehmen kraft äußerer Titel gestattet

Wir sind also nicht Gegner jedes Zinsnehmens, sondern nur des

Zinsnehmens aus dem Darlehen als solchem. Nur das letztere hat die

Kirche je und je verdammt und mit ihr die katholischen Soziologen.
Nennen wir Franz Funk'1, 0. Schilling3, A. M. Weiß 4 und Anton Orel5.

Das gilt, wie oben dargetan als Dogma. Auf dem gleichen Boden steht
auch der bekannte Prof. Ude : Zinsnehmen vom Darlehen als solchem

ist Wucher 6. Dagegen geht Ude zu weit, daß er jedes Zinsnehmen

bekämpft. Und zu dieser These kam er : indem für ihn Entschädigungen
aus äußeren Titeln überhaupt kein Zins im wahren Sinne des Wortes
sind. «In Tat und Wahrheit sind aber diese Entschädigungen wirkliche
Zinsen. » Schon Thomas nennt sie « Interesse »7, was mit dem
französischen « intérêt » durchaus sich deckt. Titel für solche Entschädigungen,

1 III. Sent. d. 37 q. 1 a. 6.
2 Geschichte des Zinsverbotes, S. 6. Vgl. « Das Geld », sein Einfluß auf

Gesellschaft, Wirtschaft und Kultur, nach Vorlesungen von Universitätsprofessor
Dr. Joh. Ude.

3 Christliche Gesellschaftslehre. Freiburg 1926, S. 60.
4 Apol. IV 702. A. M. Weiß betont aber die Erlaubtheit des Zinsnehmens

aus äußeren Titeln. Apol., das. 769.
6 Oeconomia perennis. Vgl. Das Geld, sein Einfluß auf die Gesellschaft,

Wirtschaft und Kultur, S. 69.
6 Das. 61.
7 «Duplex est interesse». De Malo, q. 13 a. 4 ad 14.



246 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

also Zinsen, gibt es verschiedene, die nicht etwa erst in der modernen
Wirtschaft ersonnen wurden, sondern schon im finsteren Mittelalter
bekannt waren. Also auch da keine weltumwälzende Neuerung
Welches sind diese hauptsächlichsten Zinstitel

1. Der Darleiher kann eine Entschädigung für das Darlehen
verlangen kraft des Verlustes, sagen wir genauer, kraft des Gewinnverlustes,

den er durch das Darlehen erleidet. Er hätte mit dem Gelde,
das er darlieh, Güter erwerben können. Das ist nichts anderes als der
alte Erwerbstitel : « lucrum cessans », den fürwahr schon das Mittelalter

mit Thomas kannte 1. Der Darleiher hätte Güter kaufen können,
die Früchte eingebracht hätten. Auch da ist oder wäre also nicht das

Geld als solches fruchtbar, sondern die Güter.

2. Der Darleiher kann durch das Darlehen einen besonderen Schaden

erleiden, da er eine günstige Gelegenheit, Gewinn zu machen, verpaßt.
Dafür hat er ein Recht auf eine Entschädigung, also Zins. Auch dieser

Titel war unter « damnum ermergens » bereits im Mittelalter bekannt2.

3. Der Darleiher ist besonders in unserer Zeit der Gefahr ausgesetzt,
das geliehene Geld nicht mehr zurückzubekommen. Es liegt somit im
Darlehen die Gefahr oder das Risiko, das Geld zu verlieren. Auch das

war schon im Mittelalter ein äußerer Titel der Entschädigung : « peri-
culum sortis »3.

4. Schon Thomas anerkannte die « poena conventionalis » als Rechtstitel

des Zinses oder einer Entschädigung. Der Darleiher läuft Gefahr,
daß ihm das Darlehen nicht zur bestimmten abgemachten Zeit, «statuto
termino » zurückerstattet werde, und dafür kann der Empfänger
verpflichtet werden, eine Entschädigung, also Zins zu bezahlen : « et in
tali casu ille, qui mutuum accepit, tenetur ad interesse »4.

Bei dieser Sachlage frägt man sich ernstlich : « wann » und « wie »

hat denn die Kirche bezüglich des Zinsnehmens in der modernen Zeit
irgend einen « Krebsgang », irgend eine innere, neue Änderung
vollzogen Sie hat allzeit mit den heiligen Vätern und großen Scholastikern
den Zins aus dem Darlehen als solchem, also den eigentlichen Wucher-

1 II-II 78, 2 ad 5 ; Soto, De iust. et iur, 1. IV q. 1 a. 3 ; Cajetan in
II-II 78, 2 ad 1.

2 II-II 78, 2 ad 1 ; De Malo, q. 13 a. 4 ad 14 ; Soto, ib. ; Cajetan, ib.
3 De Malo, q. 13 a. 4 ad 15.
4 De Malo, q. 13 a. 4 ad 14.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 247

zins, als dem göttlichen und dem Naturrecht widersprechend bekämpft.
Sie hat nie das mäßige Zinsnehmen aus äußeren Gründen verboten,
sondern sogar die wichtigsten Titel dafür aufgezeigt. Und das alles

bis auf den heutigen Tag, wo sie, wie ehedem, durch Canon 1543 des

neuen Gesetzbuches nur den Wucherzins verbietet, aber äußere
Ursachen für das Zinsnehmen billigt1.

Fügen wir zum Schlüsse nur noch die Bemerkung bei : Das was in
der modernen Wirtschaft den ungerechten Kapitalismus enorm befördert
hat, sind zwei Momente : erstens, daß man vom Darlehen selbst Zinsen

bezog ; zweitens, daß man für das Risiko des Darlehens, also kraft der
äußeren Titel zu hohe Zinsen forderte. Beides ist Wucher, der zum
Ruin des kleinen Mannes führt, jede gesunde Wirtschaft untergräbt.
Beides ist von der Kirche je und je verurteilt worden Eine wirksame

Besserung vermögen nur naturgerechtere positive Gesetze zu schaffen,

mit denen wir aber hier uns nicht zu beschäftigen haben

1 « Sed in praestatione rei fungibilis non est per se illicitum de lucro legali
pacisci, nisi constet ipsum esse immoderatum, aut etiam de lucro maiore, si iustus
a proportionatus titulus suffragetur. » Can. 1543.


	Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete [Fortsetzung]

