Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 23 (1945)

Artikel: Le pouvoir d'ordre et le pouvoir de juridiction dans le sacrement de
pénitence

Autor: Charriere, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le pouvoir d’ordre et le pouvoir de
juridiction dans le sacrement de pénitence

Par le professeur Dr Frangois CHARRIERE, Fribourg

Parmi les théses qui paraissent les plus faciles de la théologie
sacramentaire et auxquelles en tous cas on s’attarde le moins, figure
la nécessité chez le confesseur, pour que l'absolution qu’il donne soit
valide, d'un pouvoir de juridiction distinct du pouvoir d’ordre.

« Praeter potestatem ordinis, ad validam peccatorum absolutionem
requiritur in ministro potestas jurisdictionis, sive ordinaria, sive dele-
gata in poenitentem. » Ainsi s’exprime le canon 872 du Code, qui ne
fait que rappeler la doctrine traditionnelle.

Mais la nécessité de ce double pouvoir est expliquée de maniéres
bien diverses par les théologiens et les canonistes. A la question :
d’ou procéde formellement 1’absolution sacerdotale ? les uns répondent :
a la fois des deux pouvoirs d’ordre et de juridiction, sans préciser si
I'une des deux causes est principale et l'autre secondaire, ou méme
simple condition sine qua mon. D’autres attribuent la rémission des
péchés a un seul de ces pouvoirs, ne voyant dans I’autre qu'une condi-
tion sime qua mon. Mais parmi ces derniers, plusieurs, des théologiens
surtout, disent : la vraie cause de I’absolution, c’est le pouvoir d’ordre ;
d’autres, des canonistes surtout, déclarent : c’est le pouvoir de juri-
diction.

A cette premiere divergence s’en rattachent d’autres : ce pouvoir
de juridiction, quand est-il conféré ? Inchoative dans 1'ordination,
répondent certains ; par mission canonique, en dehors de l'ordination,
soutiennent la plupart. Enfin, si la juridiction est nécessaire a la vali-
dité de l'absolution, en vertu de quelle juridiction le confesseur du
Pape absout-il son pénitent ? En vertu d’'une vraie juridiction que le
Pape lui délégue, disent les uns. En vertu d’une juridiction au sens
large, analogue a celle d'un arbitre, disent les autres.

Ces divergences s’expliquent par des confusions sur la nature
des deux pouvoirs en question. Aprés avoir exposé les différentes théories,
nous essayerons d'en juger a la lumiére des notions traditionnelles



192 Le pouvoir d’ordre et le pouvoir de

sur la nature des pouvoirs d’ordre et de juridiction. Notre distingué
confrére, M. 'abbé Journet, dans sa magistrale étude sur I'Eglise du
Verbe Incarné, a touché aux mémes probléemes. Sur plusieurs points,
nous sommes en plein accord avec lui. Sur d’autres, nous divergeons.
Quoi qu'il en soit, nous essayerons de dissiper quelques confusions,
génératrices d'inexactitudes, qui se transmettent de manuels en manuels
parmi les théologiens et les canonistes. Les recherches ultérieures en
seront facilitées d’autant.

I. Opinions des théologiens et des canonistes

A. Sur la cause propre de l’absolution sacramentelle

Certains auteurs, disions-nous, font dériver I'absolution sacramen-
telle, a la fois et pour ainsi dire ex aequo, du pouvoir d’ordre et du
pouvoir de juridiction, sans attribuer & l'un de ces deux principes
une causalité principale et a l'autre une causalité subordonnée. Telle
est, ce semble, la pensée du P. Tilmann Pesch, qui écrit :

« Ex his igitur apparet utramque potestatem active concurvere ad abso-
lutionem peccatorum. Nam a peccatis absolvere imprimis est nomine Christi
seu Dei renuntiare iuri odio habendi et puniendi peccatorem. Et hoc fit
per actum iudicialem. Quia autem in hoc ordine salutis cum remissione
peccati coniuncta est infusio gratiae, ideo sententia iudicialis simul est
signum sacramentale, quod ut valeat, supponit in ministro potestatem
ordinis. Ergo, qui non habet iurisdictionem, non potest sacramentum admi-
nistrare, quia forma sacramenti est sententia iudicialis ; qui vero non habet
ordinem, non potest iudicialem sententiam absolutionis ferre, quia non
potest valide ponere signum efficax gratiae, sine qua absolutio peccatorum
est impossibilis. Ergo iurisdictio in hoc sacramento non ut in aliis sacra-
mentis administrandis est solum condicio extrinsecus efficiens, ut actus sit
licitus, sed elementum intrinsecus constituens ipsum actum, ut sit validus.
Evehitur autem potestas iurisdictionis quodammodo ad potestatem ordinis,
quatenus actus iudicialis simul est signum sacramentale '. »

On aura remarqué l'affirmation soulignée par I'auteur : chacun
des deux pouvoirs concourt activement a l'absolution du péché. Et
la précision : la juridiction n’est pas seulement une condition extrin-
seque rendant l'acte licite, mais un élément intrinséque constituant
I'acte méme pour qu’il soit valide. Le pouvoir de juridiction est «en
quelque sorte » élevé au pouvoir d’'ordre en tant que l'acte judiciaire

1 C. Pesch, Praelectiones dogmaticae, De Sacramento Poenitentiae, 428, 6.



juridiction dans le sacrement de pénitence 193

est en méme temps signe sacramentel. Pour le P. Pesch, les deux pou-
voirs sont donc requis et opérent comme causes et rien ne permet de
dire que l'une de ces causes soit principale, 'autre analogue :

Suarez soutenait déja une opinion analogue :

« ... solus character Ordinis, ut extenditur ad corpus Christi mysticum,
valde improprie appellatur jurisdictio, etiam habitualis, vel inchoata, quia
solum est quasi quaedam potestas ad sanctificandos fideles, qui in peccato
existunt ; quae tamen non potest exercere suum actum, nisi per modum
judicii et sententiae, et ideo requirit conjunctam potestatem jurisdictionis,
ut efficaciter operetur ; ipsa tamen proprie non est jurisdictio, imo neque
est simpliciter necessaria ad habendam potestatem jurisdictionis in hoc
foro ; nam parochus non sacerdos habet integram jurisdictionem, quamvis
non habeat potestatem remittendi peccata, quae in ordinatione confertur,
et ideo non possit per se actum illius jurisdictionis exercere, sed solum
eam alteri delegare ; quia ad exercitium talis actus est simpliciter necessaria
potestas ordinis. Unde possumus considerare, talem esse actum harum
potestatum, ut simul sit et sententia, et executio seu effectio illius remissionis,
qua sacerdos judicat dignum eum, in quem sententiam profert ; et ideo et
jurisdictionem requirit ad moralitatem sententiae, ut sic dicam, et potes-
tatem sanctificativam, seu remissivam peccati, ad efficacitatem sententiae.
Est enim necessaria ad hanc executionem supernaturalis efficientia confe-
rendi gratiam, ad quam accipiunt vim supernaturalem ministri, qui ad hoc
officium consecrantur, ex vi suae ordinationis ; ubi hanc tantum recipiunt
potestatem, quam ut exerceant, jurisdictione indigent, quae est potestas
moralis ad dicendum eius. Optime ergo hae potestates his nominibus discer-
nuntur, et potestas, quae ex vi characteris datur, dicitur potestas ordinis,
non jurisdictionis *. »

On le voit, Suarez semble dire d’abord que c’est le pouvoir d’ordre
qui remet les péchés. Mais ce pouvoir d’ordre requiert, pour opérer
efficacement, un pouvoir de juridiction conjoint. De quel ordre est
cette conjonction ? Celle d'une condition a une cause, comme semblent
I'indiquer les mots : ut efficaciter operetur, ou l'union d’une cause a
une cause, et, si oui, laquelle des deux est principale. Suarez ne donne
pas de réponse précise. Il parle d’un acte procédant des deux pouvoirs
qui serait 4 la fois sentence et exécution de cette sentence. Plus loin,
il semble admettre deux actes distincts procédant de deux pouvoirs,
un acte qui serait une sentence et qui proviendrait de la juridiction,
un autre acte qui serait I'exécution de la sentence et qui serait du
ressort du pouvoir d’ordre. Mais alors, ce ne serait plus l'acte issu du

1 Fy. Suarez, De sacramento poenitentiae, Disp. XVI, sect. 1I, Opera omnia,
ed. Vives, t. 22, p. 355.



194 Le pouvoir d'ordre et le pouvoir de

pouvoir d’ordre qui serait une sentence, un acte judiciaire proprement
dit, on se heurterait a la doctrine du Concile de Trente, selon laquelle
le pouvoir d’ordre est judiciaire et 1'absolution une sentence. Suarez
I'a sans doute senti et c’est peut-étre pour cela qu'il a fait précéder
sa déclaration, sur les deux actes distincts, d’'une phrase ou il déclare
qu’il n’y a qu’un acte, a la fois sentence et exécution, mais qui procede
de deux pouvoirs. Suarez ne nous dit pas si I'un de ces pouvoirs est
le principal. On pourrait penser que le pouvoir principal est le pouvoir
de juridiction ecclésiastique ; car le pouvoir chargé de l'exécution
d’'une sentence est awu service du pouvoir judiciaire qui porte cette
sentence. Mais Suarez agréerait-il cette déduction ?

L’explication du P. Pesch n'est pas identique a celle de Suarez.
Pour ce dernier, le pouvoir d’ordre est requis a la fois pour exécuter
la rémission des péchés et pour l'infusion de la grace. Pour le P. Pesch,
la juridiction remet les péchés et l'ordre confére la grace, comme si
c’étaient 14 deux actes différents. Ce qui est commun aux deux auteurs,
c’est qu’ils ne nous disent pas nettement si l’absolution procéde princi-
palement de I'un ou de I'autre des pouvoirs en question.

Voici maintenant des théologiens qui se prononcent plus caté-
goriquement. Ils affirment clairement que l'absolution sacramentelle
procéde de l'un de ces deux pouvoirs. Mais pour les uns il s’agit du
pouvoir de juridiction, pour les autres du pouvoir d’ordre. Parlons
d’abord de ceux pour qui le pouvoir de juridiction est la principale
et méme l'unique cause de l'absolution des péchés.

Nous avons entendu a plusieurs reprises des canonistes nous dire
que l'absolution des péchés est affaire de juridiction et que le pouvoir
d’ordre n’intervient qu’a titre de condition indispensable a l'exercice
de la juridiction. Nous n’avons cependant pas rencontré cette affir-
mation explicite dans un texte. La plupart des auteurs restent dans
I'imprécision. Certains canonistes écrivent : le pouvoir de juridiction
dans le sacrement de pénitence est le pouvoir de remettre les péchés,
mais ils diront aussi du pouvoir d'ordre qu'il est un vrai pouvoir de
remettre les péchés. Le contexte pourtant laisse entendre clairement
chez plusieurs que le pouvoir d'ordre est une condition et non pas
une cause, ou du moins pas la cause principale, que c’est la juridiction
qui est l'essentiel.



juridiction dans le sacrement de pénitence 195

Suarez, on I'a vu, disait dans un passage du texte que nous avons
cité que la sentence procédait de la juridiction et non pas du pouvoir
d’ordre, celui-ci n’étant qu’un pouvoir d’exécution de cette méme
sentence. Les canonistes dont nous parlons ont-ils simplement poussé
plus loin cette pensée de Suarez, ou celui-ci a-t-il été influencé par des
auteurs qui affirmaient cette doctrine ? Quoi qu'il en soit de cette
question de fait (il est vraisemblable que Suarez a subi l'influence de
certains canonistes et que d’autres canonistes se sont appuyés sur
Suarez), une fois admis que la sentence releve de la juridiction et non
pas du pouvoir d’ordre, il est facile de conclure que !'absolution reléve,
essentiellement, de la seule juridiction. C’est en effet une seule et méme
chose que la sentence et l’absolution : c’est la sentence qui absout.

Citons maintenant quelques textes a l'appui de ce que nous venons
d’affirmer sur le compte de plusieurs canonistes.

Le P. Wernz, dans son ouvrage réputé : « Jus decretalium », expose
la nature des deux pouvoirs, d’ordre et de juridiction. L’auteur dis-
tingue deux juridictions :

« La juridiction ecclésiastique se subdivise d’abord en juridiction
propre et en juridiction vicaive. La premiére est le pouvoir qui découle
naturellement de l’existence de ’Eglise, société parfaite. Ce pouvoir, I'Eglise
I'exerce en son nom et comme dans son for a elle. C'est ce pouvoir qu’elle
exerce quand elle excommunie des fidéles indignes... L’autre espéce de
juridiction, dite wvicaire, est celle qui est communiquée a I'Eglise par
Dieu, mais en vertu d’'une mission spéciale ; 1'Eglise exerce ce pouvoir

non pas comme dans son for a elle, mais comme dans le for de Dieu. En

vertu de ce pouvoir vicaire, I'Eglise déclare infailliblement la parole de

Dieu, remet les péchés, concéde les indulgences. . . 1,

Notons ici que cette juridiction spéciale ou wvicaire, le P. Wernz
la distingue soigneusement du pouvoir d’ordre. Il en parle dans le
paragraphe réservé a la juridiction ecclésiastique et aprés avoir exposé
pleinement ce qu’il voulait dire & propos du pouvoir d’ordre. A lire
le passage cité, on peut bien conclure que, pour l'auteur, 1'absolition
des péchés découle formellement de ce pouvoir de juridiction et non
du pouvoir d’ordre. En attribuant d’ailleurs I’absolution des péchés a
une juridiction ecclésiastique spéciale, le P. Wernz, qui est un des
canonistes les plus siirs au point de vue théologique, se rendait par-
tiellement compte des difficultés dont nous parlerons tout a I'heure.
Il reste que, pour lui, l'absolution sacramentelle, quant a sa cause,

1 Jus decretalium, tom. II, pars. I, p. 7. Romae 1909.



196 Le pouvoir d’ordre et le pouvoir de

est du ressort de la juridiction ecclésiastique et non pas du pouvoir
d’ordre.

« La juridiction, comme on l’entend ici, est le pouvoir de remettre
ou de retenir, dans le sacrement de pénitence, les péchés des fideles sujets
(de ce pouvoir). »

Ce pouvoir, dit aussi Cappello, est une juridiction wvicaire, par
opposition a celui que 1'Eglise exerce comme société parfaite. Le méme
auteur ajoute :

« La personne a laquelle peut étre accordé ce pouvoir me peut étre
autre qu'un prétrel. »

Le P. Cappello dit plus haut que le pouvoir d’ordre est un vrai
pouvoir de remettre ou de retenir les péchés, mais les explications
qu’il donne, ainsi que sa définition citée par nous de la juridiction,
tendent certainement a dire que le pouvoir d’ordre est simplement
une condition sine qua non.

Le Code de droit canon parait favorable a l'opinion d’apres la-
quelle 'absolution procéde formellement du pouvoir de juridiction. Le
canon 201/2, en se référant au canon 881/2, appelle pouvoir judiciaire
la juridiction ecclésiastique destinée a entendre les confessions. Il
semble par 1a que cette juridiction est bien le pouvoir d’'out procéde,
comme de sa cause principale, l’absolution. L’acte propre du pouvoir
judiciaire est de lier ou d’absoudre. Si le Code appelle la juridiction
nécessaire pour le confesseur : pouvoir judiciaire, c’est que, pour lui,
c’est de ce pouvoir que procede l'absolution.

Le canon 2284 parait plus explicite encore. On donne la, comme
exemple d’'un acte de juridiction ecclésiastique, 1'absolution sacramen-
telle. On pourrait sans doute expliquer ce canon en disant que 1’abso-
Jution reléve d’une certaine maniére du pouvoir de juridiction ; I'expli-
cation la plus naturelle est bien cependant que, pour le Code, 1'abso-
lution reléve de la juridiction comme de sa -cause principale.

* * *

A lopposé de cette doctrine, voici maintenant la theése selon
laquelle I'absolution reléve principalement du pouvoir d’ordre et non
pas de la juridiction. On la trouve tres explicitement chez Cajetan.
Dans son opuscule intitulé : Du ministre du sacrement de pénitence,

v Cappello, De Poenitentia, p. 283 et 293, Marietti 1936.



juridiction dans le sacrement de pénitence 197

l'auteur se pose cette question : Le ministre du sacrement de péni-
tence peut-il étre un prétre sans juridiction ? Il répond par la néga-
tive, mais déclare catégoriquement :

« Le principe de l'absolution sacramentelle n’est pas le pouvoir de
juridiction, mais bien le pouvoir d’ordre. »

C’est pour ce motif que Cajetan estime suffisante une juridiction
telle que celle des arbitres.

« On peut avoir de deux maniéres un pouvoir de juridiction. D’une
premiére maniére, en ce sens que la juridiction soit elle-méme le principe
du jugement : ainsi, dans l'ordre naturel, la chaleur est le principe de la
caléfaction, dans l'ordre politique, le pouvoir du prince est le principe
des peines, dans I’Eglise, le pouvoir pontifical le principe des excommu-
nications et autres peines ecclésiastiques.

« Il y a une autre espéce de juridiction, qui provient de celui qui doit
étre jugé comme cela arrive dans les jugements prononcés par des arbitres.
Les arbitres, en effet, n’ont d’autre pouvoir que celui que leur conférent
les parties en cause en se soumettant a eux.

« Chez le ministre du sacrement de pénitence, bien qu'on trouve en
lui la premiére espéce de juridiction, il suffit, pour lI'administration du
sacrement, de la seconde espéce de juridiction. La raison en est que le
principe de l'absolution sacramentelle n’est pas le pouvoir de juridiction,
mais bien le pouvoir d’ordre . »

B. Quand le prétre regoit-il la juridiction ?

A ces divergences sur la fonction respective des pouvoirs d’ordre
et de juridiction viennent s’ajouter des désaccords & propos du moment
ou est conférée la juridiction. Pour quelques-uns, ce pouvoir est accordé,
initialement tout au moins, dans l'ordination sacerdotale. La plupart
enseignent au contraire que ce pouvoir est conféré par mission cano-
nique, comme toute juridiction ecclésiastique. On peut se rendre compte
de ces divergences en lisant les ouvrages du P. Pesch et de Galtier,
a moins qu’on ne veuille remonter jusqu'a Suarez, qui traite ce pro-
bléme assez longuement. Nous ne nous étendrons pas beaucoup a ce
sujet, la solution de cette difficulté dépend enticrement de la premiere
question ; celle-ci tranchée, le second probléeme est trés facile &
résoudre. Il devient facile également d’expliquer 1'absolution du Sou-
verain Pontife. Mais constatons d’abord ici aussi les divergences.

1 Quaestio de ministro sacramenti poenitentiae, N IIL. Opera Sti Thomae.
Editio leonina, tom. XII, p. 358.



198 Le pouvoir d’ordre et le pouvoir de

C. L’absolution du Pape

Pour les uns, le Souverain Pontife confére a son confesseur une
vrate juridiction.

« Les théologiens éprouvent des difficultés, dit le P. Priimmer, a
expliquer de quelle juridiction jouit le confesseur du Pape. L’explication
suivante parait raisonnable : le Pape, comme Pape, confére la juridiction

a son confesseur qui alors, en vertu de cette juridiction, absout le Pape
en tant que pécheur. »

Cette solution est proposée par beaucoup qui, d’ailleurs, déclarent
le probléme « facile! ».

Cajetan, de nouveau, s’écarte de cette voie « facile » et soutient
que « le confesseur n'a pas a proprement parler de juridiction sur le
Pape pénitent ». Cajetan n’accepte donc pas comme résolvant la diffi-
culté cette distinction entre le Pape comme Pape et le Pape comme
pénitent. Pour lui, le confesseur du Souverain Pontife n'a sur la per-
sonne de son pénitent que la juridiction au sens large qu’ont les
arbitres :

« Par le seul fait que le Pape n’est soumis a personne sur terre, celui-ci
peut se soumettre, au for pénitentiel, & n'importe quel prétre. Et ce con-
fesseur n'a pas, a proprement parler, un pouvoir de juridiction sur le Pape,
comme pénitent, pouvoir qu'il aurait regu du Christ ou de I’Eglise ou du

Pape lui-méme comme supérieur. La juridiction suffisante existe par le
seul fait que le Pape se soumet lui-méme A ce prétre % »

II. Principes de solution

Pour juger de ces divergences, nous allons rappeler quelques
notions fondamentales qui serviront de point d’appui au cours de
cette étude.

A. Le pouvoir du juge

Qu’est-ce qu’'un juge ? Le juge, dit le sens commun, est celui qui
dit le droit, ou qui dit ce qui est juste, puisque le droit, c’est précisément
ce qui est juste. Dés lors :

1 Cf. aussi Billot, De sacram. II, p. 209-211.
? Quaestio de ministro sacramenti poenitentiae. Opera St Thomae. Editio
leonina, tom. XII, p. 358.



juridiction dans le sacrement de pénitence 199

a) Au sens large, quiconque dit ce qui est juste est juge et
prononce un jugement. Le jugement est l'acte du juge comme tel.
Ainsi, en logique, on appelle jugement l'acte de l'esprit pronongant
que tel attribut appartient a tel sujet. Le jugement est la seconde
opération de l'esprit. Je dirai aussi que mon voisin fait un jugement
téméraire lorsque, sur des indices erronés, il m’attribue une mauvaise
intention que je n’ai pas. Tel homme, dit-on, a du jugement, s’il sait
apprécier les choses a leur juste valeur, il juge bien.

Peu importe ici que je me prononce de moi-méme, spontanément,
ou que l'on me charge de dire le droit; dans les deux cas je juge.
Pourtant, il y a une grande différence entre celui qui se prononce de
lui-méme, et celui qui juge en vertu d'un mandat qu’il a regu a cet effet.

b) Dans un sens moins large, on appelle juge celui qui est constitué
par d'autres hommes pour trancher un différend. Je puis étre chargé
par ceux-la mémes que je jugerai de me prononcer sur une difficulté
qui les divise. Je puis aussi recevoir mon mandat, non par des parties
en cause, mais de quelqu'un qui leur est supérieur et qui me charge
de juger avec autorité. Qu’est-ce a dire ?

Si je regois de ceux mémes que je juge le soin de prononcer lequel
a raison, je suis un arbitre, mon pouvoir n’est pas autre que la commis-
sion que m’'ont donnée ceux qui se soumettent d’eux-mémes, spontané-
ment, 3 mon jugement. A supposer que ma solution ne leur plaise pas,
rien ne les empéchera, a moins de disposition contraire de 1’Autorité
supérieure, de ne pas tenir compte de ma maniere de voir et de
chercher ailleurs quelqu'un qui les satisfasse. Si, au contraire, un
supérieur me confie la tiche de trancher les différends de ses subordonnés,
ou de les punir quand ils manquent a leur devoir, mon mandat ne
viendra pas de ceux que je juge, mais de leur supérieur, je participerai
au pouvoir de ce supérieur, ma sentence sera un véritable comman-
dement auquel, & moins d’appel légitime, les parties en cause devront
obéir, je jugerai avec autorité.

¢) Au sens strict du mot, le juge est celui-la seul qui se prononce
avec autorité, et non pas l'arbitre librement choisi par les plaideurs.
Cette autorité, autrement dit ce pouvoir de prononcer un jugement
qui soit un commandement, est ce qu'on appelle le pouvoir judiciaire
ou la juridiction du juge. (La juridiction se subdivise, on le sait, en
plusieurs espéces : elle est législative, exécutive, judiciaire.)



200 Le pouvoir d’ordre et le pouvoir de

B. Distinction des pouvoirs d’ordre et de juridiction

Les auteurs de théologie et de droit canon sont assez brefs a ce
sujet. Ils nous donnent, en se répétant les uns les autres, quelques
indications sur les modes différents par lesquels ces pouvoirs sont con-
férés, sur la permanence du pouvoir d’ordre et la fragilité, si 'on ose
dire, du pouvoir de juridiction, qui peut étre supprimé chez son béné-
ficiaire par une intervention de 1’Autorité supérieure. Mais ils parlent
trés peu de la nature de ces pouvoirs et de leurs rapports respectifs.
Essayons de le faire a la suite de saint Thomas.

a) Le pouvoir d'ordre

Le pouvoir d’ordre dont nous parlons n’est pas autre que le pou-
voir des clés (potestas clavium, cf. saint Thomas, Suppl. quest. 17,
art. 1). Les actes de ce pouvoir consistent a lier et a délier (Suppl.
quest. 17, art. 2). Ce pouvoir des clés, dont nous disons, selon saint
Thomas, qu’il appartient a la nature du pouvoir d’ordre, est-il distinct
du caractére sacerdotal ? Non. « Le caracteére et le pouvoir de trans-
substantiation et le pouvoir des clés sont une seule et méme chose,
dans leur essence ; ils ne différent que par une distinction de raison. »
(Suppl. quest. 17, art. 2, ad primum.)

Cette doctrine de saint Thomas a été confirmée au Concile de
Trente. Dans sa session 14, canon 10, le Concile soutient que les prétres
en état de péché grave n’ont pas perdu le pouvoir de lier et de délier.
« Ce pouvoir d’absoudre, dit le méme Concile, est conféré dans I'ordi-
nation (session 14, chap. 6). Docet quoque etiam sacerdotes qui peccato
mortali tenentur, per virtutem Spiritus Sancti in ordinatione collatam
tanquam Christi ministros functionem remittendi peccata exercere. »
Ce pouvoir de remettre les péchés dont le Concile nous dit qu'il est
conféré par la vertu du Saint-Esprit et dans l'ordination (ce qui ne
se vérifie pas de la juridiction ecclésiastique qui est conférée en dehors
de l'ordination), ce pouvoir, dis-je, est appelé par le méme Concile :
pouvoir judiciaire. « Si quelqu'un dit que l'absolution sacramentelle
n’est pas un acte judiciaire, qu’il soit anathéme » (canon 9 de Poeni-
tentia). Le pouvoir d’ordre nous apparait donc, de par la doctrine de
saint Thomas et de par l'enseignement officiel du Concile de Trente,
comme un véritable pouvoir judiciaire, et cela non pas en vertu d’'une
mission conférée en dehors de l'ordination, mais en vertu de l'ordi-
nation elle-méme. Ce pouvoir judiciaire est une véritable autorité. On



juridiction dans le sacrement de pénitence 201

distingue, en effet, le pouvoir judiciaire du pouvoir de 'arbitre, lequel
n'a pas d’autorité proprement dite. Le pouvoir d’ordre est donc aussi
un pouvoir de juridiction, mais d’'une juridiction spéciale qu'il faut
distinguer nettement de la juridiction ecclésiastique, dont nous parle-
rons plus loin. Saint Thomas, d’ailleurs, insiste 1a-dessus quand il nous
dit que les deux clés du pouvoir d’ordre ne constituent pas deux
pouvoirs, mais qu’elles sont un dans l'essence d’'une méme autorité.
« Hae duae claves non distinguntur in essentia auctoritatis (quest. 17,
Supplt. arf. 3, in corp. et ad primum).

Allleurs, saint Thomas appelle les deux actes des clés : auctoritas
cognoscendi de culpa, auctoritas absolvendi (Contra Gentes IV, 72).

Mais en soutenant que le pouvoir d’ordre est une juridiction d’ordre
divin, distincte de la juridiction ecclésiastique, ne compliquons-nous
pas les choses au lieu de les éclaircir ? Nous ne le pensons pas, au con-
traire. Nous allons nous expliquer en exposant la nature du pouvoir
de juridiction ecclésiastique.

b) Le pouvoir de juridiction ecclésiastique

Nous n’allons pas ici nous attarder a définir la juridiction en
général ; nous la définissons par son acte : le commandement, ou si
I'on veut le prononcé du droit, juris dictio, mais prononcé autoritaire,
pénétré de commandement. Nous voudrions noter la différence qui
existe entre les diverses juridictions et qui provient des ordres divers
dans lesquels elles s’exercent. Nous parlons a4 dessein de juridiction
ecclésiastique ; nous entendons par la le pouvoir qui s’exerce dans la
société qu’est 1'Eglise et nous voulons le distinguer du pouvoir qui
regle les rapports de I'homme avec Dieu lui-méme et qui, pour reprendre
une expression du P. Wernz qui nous parait trés juste, s’exerce dans
le for de Dieu, in foro Dei, par opposition au for de 1'Eglise, forum
Ecclesiae. Nous allons insister sur ce point parce qu'’il est fondamental.

Avec sa clarté et sa concision habituelles, saint Thomas (I» II®e,
87, 1) parle des divers ordres auxquels est soumise la volonté humaine.
Cet article traite de la peine qu’entraine le péché, utrum reatus poenae
sit effectus peccati. « Selon trois ordres auxquels est soumise la volonté
humaine, I’homme pourra étre puni de trois peines. Or, I'homme est
soumis d’abord a l'ordre de sa propre raison, puis & 1'ordre de la société
(exterioris hominis gubernantis), enfin & 1’ordre universel du comman-
dement divin. Chacun de ces ordres est troublé par le péché, puisque
le pécheur agit contre sa raison, contre la loi humaine, contre la loi

Dirvus Thomas 14



202 Le pouvoir d’ordre et le pouvoir de

divine. Il encourt donc une triple peine : 'une de lui-méme, qui est
le remords de la conscience, 1'autre de I’homme, la troisi¢éme de Dieu. »
Ces trois peines différentes seront infligées par trois pouvoirs distincts ;
a chaque ordre son pouvoir, son autorité, sa juridiction. Remarquons
que, en parlant de la société extérieure, saint Thomas distingue quatre
types fondamentaux de société : exterioris hominis gubernantis, vel
spiritualiter, vel temporaliter, politice seu oeconomice. Voild rappelé
que, dans l'ordre surnaturel (spiritualiter) comme dans l'ordre naturel
(temporaliter), il y a une société parfaite (politice) et des sociétés impar-
faites (oeconomice). Sous le contréole de I'Etat : la famille et la profes-
sion ; sous le contrdle de I'Eglise : les diocéses, les sociétés religieuses
et les autres subdivisions. Mais chacun de ces quatre types n’est qu'une
subdivision du second des trois ordres auquel se référe plus haut saint
Thomas, c’est toujours l'ordre humain, méme s'il s’agit du pouvoir
ecclésiastique (spiritualiter). Ce pouvoir rentre dans la loi humaine
dont saint Thomas parle plus bas par opposition a la loi divine. L’ordre
proprement divin aura comme pouvoir proportionné l'autorité méme
de Dieu et celle qui est transmise, dans 1'Eglise sans doute, et par elle,
mais en le dépassant, par le pouvoir d’'ordre. Ce sera cette autorité,
cette juridiction dont nous avons parlé plus haut et dont le but est
de régir les rapports de I'homme avec Dieu lui-méme, ordo hominis
ad Deum. Le pouvoir de juridiction ecclésiastique est ainsi ramené a
un pouvoir humain. Cela ne veut pas dire que nous ne le considérons
pas comme une émanation du pouvoir divin, tout pouvoir vient de
Dieu; cela ne signifie pas non plus que nous le considérons comme n’étant
pas surnaturel ; mais tout surnaturel qu’il est, il faut le distinguer du
pouvoir qui regle les rapports avec Dieu lui-méme. Cette distinction
se retrouve d’ailleurs en d’autres endroits dans la théologie. C’est la
méme que celle qui sépare le péché du délit. Le péché est la trans-
gression de la loi divine comme telle, de I'ordre divin. Le délit (pris
au sens général par opposition & péché) est la transgression de la loi
humaine. Qui transgresse une loi humaine (laissons de c6té la question
des lois purement pénales, dont on peut se demander jusqu'a quel
point elles sont des lois), et commet donc un délit, transgresse aussi
la loi divine qui nous oblige & obéir a nos supérieurs légitimes. Le délit
entraine avec soi un péché, mais le délit n'est pas un péché. Il faut tenir
cela, 4 moins de voir s’écrouler la distinction entre la morale et le droit,
distinction absolument nécessaire. La morale régle les rapports de
I’'homme avec Dieu, ses semblables et lui-méme, sous l'aspect formel



juridiction dans le sacrement de pénitence 203

de sa fin derniére, de Dieu. Le droit regle les rapports de I'homme
avec Dieu, lui-méme et ses semblables, sous 1'aspect des exigences de
la société, de I'exterior homo gubernans. Nous touchons a un probléeme
absolument fondamental.

Veut-on encore un autre texte de saint Thomas sur la distinction
du pouvoir d’ordre et de juridiction ecclésiastique ? Nous le trouverons
dans le Supplément (Qu. XIX, art. 3).

« Respondeo dicendum quod clavis est duplex : una quae se extendit
ad ipsum coelum immediate, removendo impedimenta introitus in coelum
per remissionem peccati, et haec vocatur clavis ordinis ; et hanc soli sacer-
dotes habent, quia ipsi soli ordinantur populo in his quae directe sunt
ad Deum. Alia clavis est quae non directe se extendit ad ipsum coelum
sed mediante militante Ecclesia, per quam aliquis ad coelum vadit, dum
per eam aliquis excluditur vel admittitur ad consortium Ecclesiae mili-
tantis, per excommunicationem et absolutionem ; et haec vocatur clavis
juridictionis in foro causarum : et ideo hanc etiam non sacerdotes habere
possunt, sicut archidiaconi et electi, et alii qui excommunicare possunt.
Sed non proprie dicitur clavis coeli, sed quaedam dispositio ad ipsum. »

Nous avons vu que, certaines fois, saint Thomas prend le terme
« pouvoir des clés » au pluriel, pour signifier deux aspects du pouvoir
d’ordre, auctoritas cognoscendi de culpa, auctoritas absolvendi. Ailleurs
pourtant, saint Thomas réserve 1'une des clés pour signifier le pouvoir
d’ordre et l'autre pour exprimer la juridiction ecclésiastique. Il en
vient alors a distinguer ces deux pouvoirs en raison surtout de leurs
actes. Le pouvoir d’ordre, dit-il, confére la grace, parce qu'il régle
les rapports de I'homme avec Dieu lui-méme ; le pouvoir de juridiction
s’'arréte a la frontiére de l'ordre divin et n'y pénétre pas; il prépare
I’homme a recevoir la grice (dispositio ad coelum). C’est toujours la
méme doctrine ol I'on distingue 1'ordre divin proprement dit et I'ordre,
surnaturel sans doute, mais humain (par opposition a I’ordre proprement
divin), qui est celui de I'Eglise. Celle-ci reste en effet, malgré sa dignité,
une création de Dieu distincte de Lui, un organisme, une société
destinée sans doute a4 conduire les hommes 4 Dieu, mais qui n’existera
plus dans I'éternité sous la forme ou elle se trouve réalisée sur terre.
Elle sera transfigurée dans le ciel.

Soit, dira-t-on, mais cette distinction entre juridiction divine et
juridiction ecclésiastique entraine de nouvelles obscurités. Ne divise-t-on
pas couramment la juridiction ecclésiastique en juridiction de for externe
et juridiction de for interne ? La juridiction de for externe, disent les
auteurs, est précisément celle qui régle les rapports du fidéle avec



204 Le pouvoir d’ordre et le pouvoir de

I'Eglise. La juridiction de for interne s’occupe des relations de 1'ame
avec Dieu. Ces deux juridictions sont deux espéces du méme genre,
qui est juridiction ecclésiastique. C’est une thése classique. Comment
cantonner, dés lors, toute juridiction ecclésiastique dans le for de
I’Eglise et 'exclure du for divin ? Nous touchons ici & un grave malen-
tendu, cause de beaucoup d’obscurités. For interne, for externe sont
des expressions qu’il faut préciser. Le for, comme on sait, a signifié
d’abord le lieu o1 s’exer¢ait le pouvoir, le forum ; de 1a le terme a passé
soit au pouvoir lui-méme (de foro competenti), soit au domaine, a
I'extension du pouvoir. Un pouvoir de for externe est celui qui
s’exerce en plein jour, dont les effets ont une répercussion en face méme
de la société ; il s’exprime par des documents, des témoignages con-
trolés, des déclarations publiques. Cela ne veut pas dire que ces décla-
rations, valables en face de la société, ne lient pas en conscience, loin
de 1a. Toute décision du pouvoir humain, qu’elle soit publiée ou non
(laissons de coté le probléme des lois et prescriptions purement pénales),
engage en conscience, pourvu que la loi soit juste. C'est ce qu’'exprime
le code de droit canon, lorsqu’il dit qu’un acte valable de for externe
I'est aussi de for interne, c’est-a-dire devant la conscience et devant
Dieu (canon 202). Le pouvoir de for interne, par opposition au pouvoir
de for externe, est celui dont l'exercice et les actes n’apparaissent pas
en public. Une dispense d’empéchement de mariage, demandée a 1'occa-
sion du sacrement de pénitence, sera adressée 4 Rome, par le confesseur,
a un dicastére spécial, la Sacrée Pénitencerie. Le confesseur taira les
noms ; il parlera simplement de Titius, Titia. On lui répondra de méme
et c’est lui seul qui aura & communiquer au pénitent la réponse ; le
document du Saint-Si¢ge ne comporte aucun nom qui puisse révéler
les véritables destinataires. Au surplus, ce document devra étre détruit.
La dispense ainsi accordée est véritablement une dispense et un véri-
table acte de juridiction ecclésiastique. Il vaut en conscience, comme
tout acte du pouvoir humain, mais personne en dehors des intéressés
et du confesseur n’en saura rien. Cette valeur réelle reste donc cachée
et connue de la seule conscience des personnes en cause. C'est pour
cela que cet acte est appelé un acte de for interne, ou aussi de for de
la conscience, forum conscientiae. Mais il ne faudrait pas croire que
I'expression « for interne » ne puisse convenir qu’'a un seul pouvoir.
On pourrait imaginer dans I'Etat ou la famille un pouvoir du méme
genre, encore que la raison d’étre en serait moins justifiée. FFor externe,
for interne, ne signifient pas divers ordres auxquels est soumise la



juridiction dans le sacrement de pénitence 205

volonté humaine, mais seulement la répercussion publique ou le carac-
tére purement secret des actes du pouvoir, quel qu'il soit. Nous dirons
donc que la juridiction ecclésiastique s’exerce souvent au for interne
ou au for de la conscience, mais nous ne confondrons pas cette juri-
diction qui reste secréte avec la juridiction proprement divine qui
régle les rapports de I'ame avec Dieu. La juridiction ecclésiastique de
for interne ne sort pas de son ordre humain et sociétaire, elle ne perd
pas sa nature humaine pour étre de for interne.

Inversement, nous pourrons dire que la juridiction proprement
divine qui confére la grace, efface les péchés, régle les rapports de I’'homme
avec Dieu lui-méme dans l'ordre proprement divin, s’exerce le plus
souvent dans le secret de la conscience. On pourra donc l'appeler,
elle aussi, et plus justement encore que l'autre, une juridiction de for
interne. Mais on pourrait imaginer une juridiction divine de for externe.
Ce serait celle du jugement dernier d’abord ; ce serait celle par laquelle
Dieu interviendrait directement en ce monde pour punir un péché
particuliérement gfave, a supposer que l'on puisse étre certain que la
mort instantanée du blasphémateur est réellement voulue par Dieu
comme une punition du blasphéme. On pourrait alors parler d’un
acte de juridiction divine exercée par Dieu lui-méme et au for externe.
C’est le cas par exemple de la punition par Dieu d’Ananie et de Saphyre.

Les distinctions entre juridiction de for interne et de for externe
d’une part, for divin, for humain, d’autre part, ne se recouvrent donc
pas. Il peut y avoir une juridiction divine de for externe, une juridic-
tion humaine de for interne, comme aussi, bien sdr, une juridiction
divine de for interne, une juridiction humaine de for externe.

Allons plus loin. On a coutume de distinguer la juridiction ecclé-
siastique de for interne en juridiction sacramentelle et extra-sacra-
mentelle. Faut-il entendre par juridiction ecclésiastique de for interne
sacramentel le pouvoir divin d’effacer le péché, c’est-a-dire la trans-
gression de l'ordre divin ? Nous ne le pensons pas. Cette juridiction,
bien que sacramentelle, reste une juridiction ecclésiastique. Elle n’a,
selon nous, pas de prise sur le péché lui-méme, mais uniquement sur
I'ordre humain ecclésiastique, par exemple sur le délit et les peines
qui s’y réferent. C'est en vertu de cette juridiction que le prétre rele-
vera d'une excommunication, dispensera en matiére matrimoniale, etc.
On l'appelle juridiction de for interne sacramentel, parce qu’elle ne
peut s’exercer qu'a l'occasion du sacrement de pénitence, mais ce
n’est pas d'elle que procéde formellement l'absolution sacramentelle.



206 Le pouvoir d’ordre et le pouvoir de

Lorsqu'un pénitent frappé d'une excommunication se présente, le
prétre, muni des deux pouvoirs d’ordre et de juridiction, commence
par exercer son pouvoir de juridiction ecclésiastique, mais au for interne
seulement, en relevant le pénitent de son excommunication (ego fe ab-
solvo); c’est une absolution, mais seulement d’une peine ecclésiastique, non
du péché (ego te absolvo a vinculo excommunicationis). Cette absolution,
acte du pouvoir humain ecclésiastique, s’arréte aux frontieres de 1'ordre
divin, prépare l'infusion de la grice, mais ne la donne pas. Pareille
absolution pourrait d’ailleurs étre conférée par un ecclésiastique qui
ne serait pas prétre. Un simple tonsuré, pourvu d'une juridiction com-
pétente, pourrait absoudre des plus graves censures. Il y a, on le voit,
absolution et absolution. Transmettre la grace par contre est le propre
du pouvoir d’ordre que le prétre exerce ensuite, deinde.: « Deinde te
absolvo a peccatis tuis. » Ce second acte est infiniment supérieur au
premier ; il s’exerce dans l'ordre divin. C’est comme si le prétre passait
A un étage supérieur, infiniment distant du premier. Le prétre est
deux fois juge, une fois dans l'ordre ecclésiastique, lorsqu'il reléve
des peines ecclésiastiques, une autre fois et surtout dans l'ordre divin,
quand il reléve du péché. Ces deux ordres sont nettement distincts,
nous l’avons dit, et ce n’est pas parce que tous deux peuvent s’exercer
au for interne sacramentel qu’il faut les confondre.

c) Union des deux pouvoirs

Nouvelle difficulté. Si la juridiction ecclésiastique s’arréte aux
frontiéres de l'ordre divin, si ce n’est pas elle qui 6te le péché et donne
la gréce, si elle n’a qu’a relever des peines ecclésiastiques, accorder
des dispenses de mariage, pourquoi est-elle donc nécessaire a 1’abso-
lution des péchés ? On le voit d’autant moins qu’elle est radicalement
impuissante a effacer le péché, celui-ci étant de l'ordre divin, et que,
par ailleurs, pour effacer le péché, le prétre a déja une vraie juridiction :
cette autorité véritable qu’est le pouvoir d’ordre, parfaitement adaptée
4 l'ordre divin. Vis-a-vis du péché comme tel, la juridiction ecclé-
siastique parait inutile et impuissante. Inutile puisque le pouvoir
d’ordre est la juridiction divine proportionnée au péché, impuissante
puisque le péché n’est pas le délit et que la juridiction ecclésiastique
ne franchit pas. les limites de l'ordre humain ecclésiastique, méme
si elle est de for interne sacramentel.

C’est ici qu'il importe de ne pas exagérer, et sous prétexte d’avoir
distingué, ne pas savoir unir ce qui est distinct. Nous avons distingué



juridiction dans le sacrement de pénitence 207

le pouvoir d’ordre du pouvoir de juridiction ; il le fallait. Nous avons
nettement éclairci ce qu’il faut entendre par for interne, for externe,
et répudié comme insuffisantes et entachées d’erreurs certaines expli-
cations. Mais distinguer n’est pas séparer. Parce que le pouvoir d’ordre
est nettement distinct de celui qu'on appelle juridiction ecclésiastique,
est-ce 4 dire qu’ils n'ont rien 4 voir I'un avec l'autre ? On en vien-
drait alors bien vite a de vérjtables hérésies. Le pouvoir d’ordre est
supérieur au pouvoir de juridiction de toute la distance qui sépare
le ciel de la terre. Mais puisque Jésus a constitué une société pour
conduire les hommes a Dieu, c’est par I'Eglise que se coniérent les
sacrements, que se transmet et s’exerce le pouvoir d’ordre. Et I'exer-
cice du pouvoir divin d’absoudre les péchés est réglé, disposé, préparé,
par la juridiction ecclésiastique. Ce point est absolument essentiel.
Autrement on ne dirait pas : « Hors de 1'Eglise, pas de salut »!, on
devrait dire : « Hors de I'Eglise, le salut », puisque 1’Eglise pourrait
tout au plus disposer au salut, et non pas conférer la grace. Celle-ci
se trouverait hors de ses frontiéres. Non, la juridiction ne peut pas
infuser la grace, effacer le péché, mais elle est nécessaire, de par la
volonté du Christ, pour préparer 1'exercice du pouvoir d’ordre, pour
amener les hommes jusqu’au pouvoir divin qui est le pouvoir sacerdotal.

Essayons une comparaison. Supposons qu'un homme ait le mira-
culeux pouvoir de guérir d'un mot les aveugles, les lépreux. Mais cet
homme s’est mis volontairement a la disposition d'une société dont
il habite l'immeuble. Ce mystérieux médecin n’exerce son pouvoir
qu’en faveur de ceux qui ont un laissez-passer des autorités de la dite
société. Si je veux étre guéri, je dois m’adresser d’abord a cette auto-
rité. Avec son consentement, je pourrai passer le seuil de la maison
ou habite le fameux médecin, je serai introduit par les surveillants
de la société jusqu'auprés du thaumaturge et celui-ci, mais non pas
les fonctionnaires de la société, me guérira.

I1 en est un peu ainsi de I'Eglise. La rémission des péchés est le
fait du pouvoir d’ordre. Mais pour étre bénéficiaire de ce pouvoir,
il faut d’abord se soumettre a l'autorité de 1I'Eglise; c’est elle qui
désigne les personnes qui pourront recevoir l'absolution sacerdotale.
C’est elle qui donne au prétre les sujets de son pouvoir sacramentel.
C’est ce que les théologiens expriment en disant que le pouvoir de

1 Faut-il rappeler qu'on peut appartenir a I'Eglise voto et bénéficier des
sacrements de la méme maniére ?



208 Le pouvoir d'ordre et le pouvoir de

juridiction ecclésiastique est nécessaire pour déterminer la matiére du
pouvoir d’ordre. Le pénitent se soumet donc d’abord au pouvoir de
juridiction ecclésiastique du confesseur. Par ce pouvoir ecclésiastique,
le confesseur écarte, s'il y a lieu, les obstacles d’ordre ecclésiastique :
censure, empéchements, il absout des liens de I’excommunication, de
la suspense et de linterdit. Par 1i est préparée, déterminée, la
matiére du pouvoir d’ordre. Alors, mais alors seulement, comme le
marque clairement l’adverbe « deinde » de la formule, le prétre use
de son pouvoir divin de remettre les péchés.

Le prétre a donc deux pouvoirs, tous deux conférés par I'Eglise,
mais dont I'un prépare ’exercice du second. Dans l'ordre dit d’exécu-
tion, le premier, celui qui aura d’abord a intervenir, c’est le pouvoir
de juridiction ecclésiastique. Dans l'ordre d’intention ou de valeur,
c’est I'inverse. Mais les deux sont nécessaires parce que les sacrements
sont confiés & I'’Eglise. Vouloir non plus seulement distinguer mais
séparer les deux pouvoirs reviendrait a nier que l'économie du salut
a été remise a I'Eglise. Mais on ne dira pas pour autant : la juridiction
ecclésiastique est requise ici ex matura judicii (parce que le juge doit
avoir le pouvoir de juger et avoir des sujets). Ces deux exigences
sont d’ordre absolu. La nécessité du pouvoir de juridiction ecclésias-
tique vient, elle, uniquement du fait que le Christ a confié la diffu-
sion de la griace a son Eglise. Nous nous excusons de nous répéter avec
tant d’insistance. C’est que trop souvent les auteurs ne distinguent
pas ces deux nécessités : ex matura judicii, ex voluntate Christi. Ils
confondent la nécessité de la juridiction ecclésiastique avec celle du
pouvoir sacerdotal lui-méme ou avec la nécessité d’avoir pour ce pouvoir
une matiére déterminée. Ils sont alors amenés a ne plus comprendre
la nécessité intrinséque du pouvoir d’ordre et a le considérer (sans le
dire) comme une simple condition sine qua mon. Encore un coup, ce
qui est absolument nécessaire, c’est que le juge ait un pouvoir propor-
tionné A l'effet a produire, dans le cas particulier que le prétre soit
validement ordonné. C’est aussi que ce pouvoir ait des sujets sur qui
s’exercer. A quoi servirait un pouvoir judiciaire sans sujets ? Ce qui
n’est pas absolument, mais seulement hypothétiquement nécessaire,
c’est que le pouvoir d’ordre s’exerce sous l'autorité de 1'Eglise, par
I'intermédiaire de laquelle il faut passer pour arriver au Christ. Le
Christ I'a voulu ainsi. Sa volonté est parfaitement explicable et con-
forme A notre nature d’étre social, mais la nécessité qui en découle
n’est pas absolue.



juridiction dans le sacrement de pénitence 209

L’absolution du Pape

Expliquons-nous davantage encore. Parce que le Christ a confié
a I'Eglise la dispensation des sacrements et par eux de la grice, la
désignation des sujets du pouvoir divin d’absoudre le péché se fera
toujours par un acte de juridiction ecclésiastique. Méme chez le Pape
qui, en vertu de son pouvoir ecclésiastique souverain, soumet ses
propres péchés au jugement divin de son confesseur. Mais cet acte
de juridiction ecclésiastique est celui du supérieur du prétre, non de ce
dernier qui ne peut pas, étant donné le role de I'Eglise, se déterminer
a lui-méme la matiére de son pouvoir. C’est aussi par un acte de juri-
diction du supérieur ecclésiastique que certains péchés sont soustraits au
pouvoir divin de tel ou tel prétre. En d’autres termes, si I’absolution
sacramentelle suppose foujours l'intervention, de la part du supérieur
du confesseur, de la juridiction ecclésiastique pour désigner les sujets
du pouvoir d’ordre, il n’est pas requis par contre, en soi, que le
confesseur lui-méme ait un pouvoir ecclésiastique sur son pénitent,
car la désignation de la matiére soumise a son pouvoir d’ordre a déja
été faite par un acte de juridiction de son supérienr. On comprend
des lors que le Pape puisse étre absous de ses péchés, nonobstant le
fait que personne dans I'Eglise ne saurait avoir de juridiction ecclé-
siastique sur lui. Cajetan a raison de rappeler ce dernier point. Il a
tort, cependant, de prétendre d’'une maniére absolue : pour le con-
fesseur, quel qu’il soit, il suffit d’'une juridiction d’arbitre. Non, le
confesseur doit avoir une vraie juridiction divine sur son pénitent,
méme le confesseur du Pape. Et les prétres qui absolvent les autres
pénitents doivent avoir aussi, pour le cas ou ce serait nécessaire, le
pouvoir ecclésiastique de relever des censures, de dispenser des empé-
chements et irrégularités qui s’opposent a la réception des sacrements.
Comme nous l'avons déja dit, c’est ce pouvoir-la que le confesseur
exerce en premier, s'il y a lieu. Ce pouvoir, le confesseur du Pape ne
I'exercera jamais sur son pénitent, soit parce qu'il ne pourra jamais
étre supérieur au Pape sur le plan ecclésiastique, soit parce que le
Pape ne saurait encourir aucune peine, aucun empéchement d’ordre
canonique. Il est soumis plus que nous aux lois divines. Il n’est pas
soumis au droit humain. Mais cela n’empéche pas que chez le Pape
comme chez tous les autres pénitents, la désignation des péchés au
pouvoir sacerdotal du confesseur s’accomplit par un acte de juri-



210 Le pouvoir d’ordre et le pouvoir de

diction ecclésiastique, non pas du confesseur lui-méme, mais de son
supérieur, c’'est-a-dire du Pape lui-méme.

Quand on parle de la nécessité du pouvoir de juridiction ecclé-
siastique chez le confesseur, il faut donc distinguer bien des choses
et ne pas confondre les diverses exigences. On ne dira donc pas que
c'est ex natura judicii qu’il faut au confesseur une juridiction ecclé-
siastique, mais ex institutione Christi, parce que le Christ a confié
les sacrements & son Eglise et que celle-ci désigne les sujets soumis
au pouvoir d’ordre en leur conférant wum autre pouvoir qui prépare
I’exercice du plus important.

Une question

On peut se demander maintenant si I'Eglise ne pourrait pas déter-
miner une fois pour toutes a tous les prétres la matiére de leur pouvoir
judiciaire divin en disant simplement que depuis le jour de leur ordi-
nation, ils peuvent absoudre tous les péchés. Quand elle voudrait
restreindre l'exercice du pouvoir sacerdotal, ne pourrait-elle pas se
contenter de proclamer 1'absolution simplement illicite et non inva-
lide ? De telle fagon que si un prétre venait a absoudre un pénitent
en dehors des limites mises a 1'exercice de son pouvoir, il commettrait
lui une faute grave, mais le pénitent serait absous, pourvu qu'il ait
ignoré l'incompétence du confesseur et qu'il soit vraiment contrit de
ses propres péchés. Etant donné ce que nous avons dit plus haut, il
n'y aurait, nous semble-t-il, aucune difficulté doctrinale & cela. Qu’en
a-t-il été aux origines de 1'Eglise ? Il vaudrait la peine de chercher
a l'établir. Les spécialistes de I'histoire des sacrements trouveront
méme que c’est par 1 que nous aurions dii commencer et que nous
avons perdu notre temps, et fait perdre celui de nos lecteurs, en déve-
loppant de trop subtiles distinctions. Nous ne le pensons pas, car, pour
chercher a voir clair, dans l'histoire des sacrements comme ailleurs,
il faut avoir pour se diriger des principes généraux tout a fait nets.
Or, nous l'avons vu, il y a sur les rapports des pouvoirs d’ordre et de
juridiction, chez beaucoup d’auteurs, des obscurités et des divergences.
Quelles que soient les difficultés qu’il puisse y avoir a interpréter les
témoignages souvent trop concis du passé chrétien, il est certain, parce
que la constitution de 1'Eglise le postule, que la juridiction divine
qui efface le péché a toujours été distincte de la juridiction ecclésias-
tique. Et cela, nous 'avons vu, comporte bien des conséquences.

*
* *



juridiction dans le sacrement de pénitence 211

M. I'abbé Journet, dans sa lumineuse et profonde étude sur !’Eglise
du Verbe Incarné (vol. 11, pages 190/1), a traité récemment le probléme
que nous examinons ici, et en particulier les difficultés qui se référent
au confesseur du pape. Il a le grand mérite de mettre bien en évidence
la distinction essentielle entre la juridiction divine qu’est le pouvoir
d’ordre et la juridiction ecclésiastique. Mais quand il veut expliquer
la nécessité de cette derniére, il nous parait nettement dans l'erreur.
Cette nécessité serait, selon lui, absolue. Sans elle, prétend-il, le pouvoir
d’ordre n’aurait pas de matiére sur laquelle s’exercer. Nous nous sommes
expliqué tout au long la-dessus : il faut de toute nécessité qu'un pou-
voir judiciaire ait des sujets et donc que le pouvoir judiciaire divin
conféré dans l'ordination ait aussi les siens, sans quoi il ne pourra
s’exercer. Ici, la nécessité est absolue. Mais il n’est pas nécessaire en
soi que la désignation du pénitent se fasse par la collation au prétre
d'un second pouvoir, incapable d’ailleurs d’atteindre le péché. M. I'abbé
Journet trouve aisé de répondre & la question de l'absolution du Pape.
Nous croyons qu’il n’a pas saisi la vraie difficulté. « Qu’on n’objecte
pas, dit-il, a cette doctrine que le Pape qui posséde la juridiction sou-
veraime ne saurait en conséquence étre sujet de l'absolution sacra-
mentelle. » Le Pape peut précisément, et par 1a seulement, étre sujet
de I’absolution sacramentelle, parce que cette absolution ne procéde
pas de la juridiction ecclésiastique. Dans cette ligne-la, le Pape ne
peut pas étre sujet. C’est absolument impossible. Par contre, le Pape
peut parfaitement désigner ses péchés au pouvoir d’ordre de n’importe
quel prétre. Mais cette désignation ne fait pas que le Pape soit sujet
de la juridiction ecclésiastique de qui que ce soit. Cajetan a bien vu
cette difficulté. C’est pour essayer de la résoudre qu’il a déclaré que la
juridiction requise dans le sacrement de pénitence était celle des
arbitres. Mais cette réponse n'est pas satisfaisante ; car I'Eglise parle,
bel et bien, d'une vraie juridiction canonique.

Objections et conclusion

Nous voudrions examiner maintenant plusieurs objections qu’on
pourrait nous faire en partant d’'un texte du Concile de Trente, dé
divers canons du Code et de certains textes de saint Thomas.

Le chapitre 7 session 14, dans lequel le Concile de Trente justifie
la nécessité du pouvoir de juridiction ecclésiastique pour le confesseur,
commence par les paroles suivantes : « Comme la nature et I'ordre



212 Le pouvoir d’ordre et le pouvoir de

méme d'un jugement exigent que la sentence soit portée sur des sujets,
on a toujours admis dans 1'Eglise, et le Concile rappelle cette vérité
trés certaine, que serait nulle I'absolution que le prétre conférerait
a qui ne lui serait pas soumis par juridiction ordinaire ou déléguée. »
N’est-ce pas affirmer que la juridiction ecclésiastique est le pouvoir
méme d’absoudre les péchés ? Ce texte peut, croyons-nous, étre inter-
prété sans violence et sans confondre non plus la nécessité du pouvoir
d’ordre et celle de la juridiction ecclésiastique. Le Concile dit au fond
trois choses :

1. Que le pouvoir judiciaire, de par sa nature, ne peut s’exercer
que sur des sujets et requiert donc une juridiction appropriée.

2. Que l'absolution sacerdotale se donne par mode de jugement.

3. Qu’il faut au confesseur une juridiction ordinaire ou déléguée.
Ces derniers mots ne peuvent s’entendre que de la juridiction ecclé-
siastique et non du pouvoir d'ordre qui, lui, en ce qui regarde le pou-
voir d’absoudre, ne se confére pas par délégation, mais par ordination.

Inutile de dire que ces trois affirmations du Concile ne nous font
aucune difficulté. Mais il n’est pas nécessaire, pour les maintenir, de
les enchainer de telle maniére qu’on fasse du pouvoir de juridiction
ecclésiastique la source de ’absolution, ou qu'on le déclare nécessaire
absolument.

Quant au Code de droit canon, il semble a plusieurs endroits faire
découler l'absolution sacramentelle du pouvoir de juridiction ecclé-
siastique. Nous avons cité les canons 201 § 2; 881 § 2, et 2284. Mais,
outre que le Code n’entend pas donner de définition dogmatique, on
peut interpréter ces canons. La juridiction ecclésiastique est en effet
nécessaire, et puisque c’est en la conférant que 1'Eglise détermine
habituellement la matiére du pouvoir d’ordre, elle est, hormis le cas
du Souverain Pontife, condition sine qua non de l'exercice de celui-ci.

Quant a saint Thomas, il y a en effet des textes de lui qui
paraissent affirmer la nécessité, absolue et pas seulement hypothétique,
du pouvoir de juridiction ecclésiastique chez le confesseur. Par exemple
celui-ci :

« Oportet quod ille qui dispensator hujus sacramenti constituitur, sit
talis qui possit imperare aliquid agendum. Imperium autem non competit
alicui in alium nisi ei qui habet super eum jurisdictionem. Et ideo de
necessitate hujus sacramenti est non solum ut minister habeat ordinem,
sicut in aliis sacramentis, sed etiam quod habeat jurisdictionem. Et ideo

sicut ille qui non est sacerdos, non potest hoc sacramentum conferre, ita
nec ille qui non habet jurisdictionem. » (Supplem. qu. 8 art. 4 in corpore.)



juridiction dans le sacrement de pénitence 213

Nous ne pensons pas cependant que ce texte et d’autres semblables
infirment ce que dit ailleurs le saint docteur sur le pouvoir d’ordre
qu’il a appelé « auctoritas cognoscendi de culpa, auctoritas absolvendi ».
I1 faut que la matiére du pouvoir d’ordre soit désignée par I'Eglise ;
cela est nécessaire puisque c’'est & 1'Eglise que le Christ a confié les
sacrements. C’est cela, croyons-nous, et pas plus, qu’affirme ici et
ailleurs saint Thomas quand il parle de juridiction. Aller plus loin
serait, semble-t-il, le mettre en contradiction avec lui-méme dans les
textes ou il affirme que le pouvoir de juridiction ne s’étend pas aux
choses du ciel.

Quoi qu’il en soit de notre essai de solution, le probléme existe.
Les divergences des auteurs en sont la preuve manifeste, comme aussi
les confusions sur le sens des mots : for interne, for externe.

Ce qui ressort en tout cas de ce débat, c’est I'éminence de la dignité
sacerdotale. Le prétre est vraiment, en raison de son pouvoir dans
I'ordre divin, infiniment au-dessus de l’ordre sociétaire purement humain,
fat-il ecclésiastique. Il est établi dans les choses qui regardent le ser-
vice de Dieu, il juge au for divin et pas seulement au for ecclésiastique.
Le plus humble des prétres pourrait étre appelé a confesser le Souve-
rain Pontife. Il ne pourrait pas se récuser, au moins pas sous le prétexte
d’incompétence (au sens judiciaire du mot) de pouvoir. Comme prétre,
il représente directement Jésus-Christ lui-méme.

On rapporte qu’'un jour le cardinal Rampolla se vit féliciter par
un de ses suivants sur la maniere majestueuse dont il portait la cappa
magna, mais le cardinal de répondre vivement : « J'aime mieux ma
chasuble de tous les jours que ma cappa magna. » Admirable parole
d'un personnage ecclésiastique élevé aux plus hautes dignités et dont
nous savons qu’il fut un saint ! Il ne s’attachait pas a sa cappa magna,
car il savait bien que sa chasuble lui rappelait un pouvoir autrement
plus élevé que la juridiction ecclésiastique, le pouvoir sacerdotal lui-
méme, et ce qu'il disait de sa chasuble, il aurait pu le dire aussi de
sa petite étole de confesseur. Elle rappelle a tout prétre, fat-ce aux
cardinaux et au Souverain Pontife, que par-dessus toutes les dignités
de la juridiction ecclésiastique, il y a la juridiction proprement divine
qui n’est autre que le pouvoir d’ordre. Elle rappelle surtout a tout
prétre, plus encore que sa dignité, sa responsabilité devant Dieu.



	Le pouvoir d'ordre et le pouvoir de juridiction dans le sacrement de pénitence

