Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 23 (1945)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Wissenschaft und Glaube

Das Problem « Wissen und Glauben » ist so alt wie die Menschheit,
und in immer neuen Formen ist es im Laufe der Zeiten erértert und ab-
gewandelt worden. In den letzten Jahrhunderten sind die beiden GroBen
vornehmlich unter dem Gesichtspunkt der gegenseitigen Distanzierung
und des Gegensatzes miteinander verglichen und — im wértlichen Sinne
— auseinandergesetzt worden. Heute stehen wir im Zeichen einer riick-
liufigen Bewegung, deren Sinn die Wiedergewinnung des verlorenen Zu-
sammenhanges ist. Es ist der Sinn unserer Zeit, daB Wissenschaft und
Glaube, der gegenseitigen Befehdung iiberdriissig, einander neu zu suchen
beginnen (9 f.). Diesen Eindruck erhielt man anldBlich der Studientagung,
die am 9. und 10. Oktober 1943 auf Grund der Frl. Marie Gretler-Stiftung
in der Aula der Universitit Ziirich iiber dieses Thema stattfand und an der
« sechs Vertreter verschiedener Wissenszweige und unterschiedlicher Welt-
anschauung versuchten, die Grenzen zu bestimmen, wo fiir sie das Gebiet
des empirischen Wissens und der wissenschaftlichen Methode aufhért und
das Gebiet der unbedingten Grundsitze und der Glaubenswelt beginnt.
Dabei wurde es im Sinne der Stiftungsbestimmungen als selbstverstindlich
angesehen, daB3 die Referenten sowohl in der Materie und der Denkrichtung,
wie auch in der Anlage ihres Vortrages vollig frei sein sollten. Auch eine
Verstindigung der Referenten untereinander fand vor der Veranstaltung
nicht statt. Diese Voraussetzung erklirt einerseits die in den Vortrigen
zum Ausdruck gelangende Verschiedenheit der Auffassung, macht aber
anderseits die erkennbaren Ubereinstimmungen nur um so bedeutungs-
voller » (8 f.). Dal3 es sich hiebei nicht blo8 um den religiésen Glauben
handelte, braucht nicht eigens betont zu werden.

Im Namen der Theologie sprach Prof. Dr. Emil Brunner, Ziirich ;
vom philosophischen Standpunkte aus wurde das Thema behandelt von
Prof. Dr. Mare de Munnynck O. P., Freiburg, und Prof. Dr. Fritz Medicus,
Ziirich ; als Vertreter der Mathematik auBerte sich Prof. Dr. Andreas
Speiser, Ziirich; fir Medizin Prof. Dr. Otto Veraguth, Ziirich: fiir Rechts-
und Staatswissenschaften Prof. Dietvich Schindler, Ziirich. — Es ist ja sicher-
lich sehr anerkennenswert, daB einem katholischen Priester und Ordens-
mann bei dieser Veranstaltung das Wort erteilt wurde ; aber er hatte, wie
er des Oftern betonte, strenge Weisung erhalten, sich innerhalb der Grenzen
der Philosophie zu bewegen. Es wire sicherlich im Interesse des Ganzen
gelegen gewesen, wenn auch einem katholischen Theologen Gelegenheit
geboten worden wire, den katholischen Glaubensbegriff zu entwickeln —
denn um den geht es ja im ganzen Problem vor allem — und im Zusammen-
hang damit die Theologie als Wissenschaft aus dem Glauben darzustellen.



Literarische Besprechungen 109

Die Vortrige sind nun 1944 im FEugen Rentsch-Verlag, Erlenbach-
Zirich, im Druck erschienen (134 SS.) und verdienen sicherlich gréBte
Beachtung. Wir moéchten darum im folgenden die Gedankengange der
Referenten in etwa skizzieren, ihre wichtigsten Feststellungen besonders
hervorheben, aber auch gelegentlich unsere Vorbehalte geltend machen.
Wir halten uns hiebei an die Reihenfolge, in der die Vortrige gehalten
wurden und nun in Buchform vorliegen.

1. Als erster spricht E. Brunner. Einleitend betont er sehr richtig,
daB «in der Theologie, wie nirgends sonst, die beiden GréB8en, Wissenschaft
und Glauben, zusammentreffen » (9). Er meint, das sei deswegen der Fall,
weil « Theologie nichts anderes ist als die Wissenschaft vom Glauben ».
Richtiger ware es vielleicht gewesen, zu sagen: Wissenschaft aus dem
Glauben. Aber das konnte man vom Referenten nicht verlangen. In vor-
sichtiger Weise hiitet er sich auch, « von der Theologie als Wissenschaft
zu sprechen » ; er will bloB vom Standort der Theologie zum allgemeinen
Problem Glaube und Wissenschaft Stellung beziehen, also die Gesamtheit
der Wissenschaften mit dem Glauben konfrontieren (9) und zeigen «wie
Wissenschaft (— aber nicht die Theologie ! —) vom Glauben aus betrieben
werden, wie also der Glaube fiir die Wissenschaft selbst eine positive
Bedeutung haben kiénne » (10). — Beachtenswert ist ferner die Erkliarung,
daB Wissenschaft ein differenzierter Begriff ist, insofern «die verschiedenen
Wissenschaften offenbar zum Glauben in einem sehr verschiedenen Ver-
haltnis der Nahe oder Ferne stehen» (10). « Je ndaher ein Wissensgebiet
dem menschlichen Bereich und im menschlichen Bereich dem spezifisch
Menschlichen liegt, desto unvermeidlicher wird die Stellungnahme zu
gewissen Gesamtentscheidungen des Menschen, wie sie sich innerhalb der
religiosen oder Glaubenssphdre vollziehen» (11). Bei dieser Gelegenheit
wire es vielleicht angebracht gewesen, auch, wenigstens in Kiirze, von dem
differenzierten Glaubensbegriff zu sprechen ; speziell wire es gut gewesen,
wenn der Referent sich klar ausgesprochen hitte, wie er den religiosen
Glauben faBt! — Sodann kommt er eingehender auf das « Postulat von
der voraussetzungslosen Wissenschaft » zu sprechen und betrachtet dasselbe
vom praktischen und erkenntnistheoretischen Gesichtspunkte aus. Im
ersteren Sinne mull die Wissenschaft voraussetzungslos sein, d. h. Wissen-
schaft 148t sich nicht diktieren, was sie als wahr erkennen soll ; «sie muf
volle Freiheit haben, wenn sie ihrem hohen Beruf soll treu bleiben kénnen ;
sie ertrigt keinerlei Bevormundung, weder politische noch auch kirchlich-
religiose » (11). Als Katholiken miissen wir indessen hier zu Gunsten des
unfehlbaren kirchlichen Lehramtes, dem die Sorge fiir die iibernatiirliche
geoffenbarte Wahrheit anvertraut ist, eine Einschrinkung machen (Denz.
1799 ; 1812 ; vgl. 1674); aber anderseits wissen wir, daB die kirchliche
Bindung den Katholiken nicht hindert, in der Sphire des echten, natiir-
lichen menschlichen Wissens nach wissenschaftlicher Methode und nach
dem MaBe aufrichtiger eigener Erkenntnis zu forschen und zu lehren.
Diese Bindung greift aber bereits in die erkenntnistheoretische Sphire iiber,
von der Referent sagt, daB hier die Forderung nach Voraussetzungslosig-



110 Literarische Besprechungen

keit unhaltbar sei: « Keine Wissenschaft ist voraussetzungslos, nicht nur
darum nicht, weil es der menschlichen Schwachheit nicht gelingt, alle
personlichen Faktoren auszuschalten, sondern darum, weil ohne Voraus-
setzung Erkenntnis iiberhaupt nicht zustande kommt» (11). « Nicht das
kann das Ideal wissenschaftlichen Erkennens sein, da3 man keine Voraus-
setzungen mitbringt, sondern daBl man die richtigen Voraussetzungen an
den Gegenstand herantrigt» (12). «Das erste Erfordernis wissenschaft-
licher Strenge ist dies, daB man sich die Voraussetzungen, die man zur
Erforschung eines Gegenstandes gebrauchen will, vom Gegenstand selbst
und nicht von irgend einem Axiom der Wissenschaftlichkeit her geben
laBt » (15). « Wer sich mit den Kategorien, die sich in der Bewiltigung
spezifisch menschlicher Probleme fruchtbar erweisen, an die Erforschung der
Natur heranmacht, wird ihr Gewalt antun und ihr Bild verfilschen » (12).
GewiB ! Der Ausfall hingegen, den sich der Referent hier gegeniiber der
« aristotelischen Naturlehre » erlaubt, kann wohl nur mit groBer Vorsicht
hingenommen werden. Anderseits «ist es ein steriler, ja noch mehr, ein
Wirklichkeit verfilschender Dogmatismus, wenn man von der Wissenschaft
oder von den Wissenschaften, die den Menschen in seinem spezifischen
Sein zum Gegenstand haben, verlangt, daB sie mit den Kategorien der
Naturwissenschaft arbeiten. Das wire nicht voraussetzungslose Wissen-
schaft, sondern im Gegenteil : mit falschen, mit gegenstandsfremden Kate-
gorien arbeitende Pseudowissenschaft » (13). « Dem Seelenleben des Menschen
ist mit Appara'ten und mit quantitativen Gesetzen nicht oder doch nur
an der alleriuBetsten Peripherie beizukommen, niemals aber gerade in
dem, was das spezifisch Menschliche ausmacht » (14). — So gelangt denn
Brunner zur vorliufigen Feststellung, da der « Glaube niemals das Resultat,
sondern immer und notwendig Ausgangspunkt des Forschens ist. Die
Frage ist nur, welcher Glaube. Auch der Naturforscher bringt einen
bestimmten Glauben mit, ehe er zu arbeiten beginnt, z. B. den Glauben
an die Giiltigkeit verniinftiger SchluBfolgerungen, den Glauben an die
Kohirenz der Phinomene, an die Erkenntnisfihigkeit unserer Sinne, auf
deren Reaktion letzten Endes alle experimentelle Erkenntnis beruht » (15).

Aber welches sind die Voraussetzungen, welches ist der Glaube, den
«der Geisteswissenschafter mitbringen muB, um seinem Gegenstand, der
dem Gebiet des spezifisch Menschlichen angehért, gerecht zu werden ? »
« Welche Schliissel der Erkenntnis sind es, die das spezifische Wesen des
Menschen, nennen wir es das Humanum, zu erschlieen vermégen? » (15).
Um diese Frage zu beantworten, deutet der Referent « einige der wichtigsten
Charakteristica des Gegenstandes Mensch » an. « Fiir den Menschen ist es
zweifellos charakteristisch, im Unterschied zu allen andern Wesen ihm
eigentiimlich, daB er ‘immer strebend sich bemiiht’, daB er nicht bloB ist,
was er nun einmal ist, sondern daB er sich selbst zu realisieren sucht, ohne
in diesem Suchen ans Ziel zu kommen ... Das wahrhaft Menschliche in
einem Menschen ist umso groBer, der Mensch ist umso menschlicher, je
stirker in ihm dieses Suchen nach der Realisierung seines wahren Wesens
ist ... Ein zweites, was fiir den Menschen charakteristisch ist, mit dem
ersten verwandt und doch nicht identisch, ist der Unterschied zwischen



Literarische Besprechungen 111

Sein und Sollen. Der Mensch sucht nicht nur sein Ziel als das Wahre
gegeniiber dem blof Wirklichen ; er wei3 sich zugleich verpflichtet, etwas
zu verwirklichen, was noch nicht ist. Nur der Mensch kennt das Sollen
im Unterschied zum Sein, und dieses Wissen, die Unterscheidung von gut
und bose, recht und unrecht, wahr und falsch, schon und hiBlich, heilig
und unheilig, ist ein Hauptthema seiner Geschichte ... Auch das Sollen
gehort zum Wesen des Menschen, so gut wie das Streben nach einem noch
nicht realisierten Werdeziel » (16). « Diese beiden fiir den Menschen wesent-
lichen Tatsachen, das Sollen und das Werdeziel ... haben nun dieses
gemeinsam : sie liegen beide auBerhalb des Vorhandenen. Das Sollen ist
ja nicht das Sein, und das Wahrhafte, das das Ziel ist, ist nicht das erst
zu Verwirklichende ... Das gerade ist das Besondere des Menschen, daB3
er nur verstanden werden kann im Hinblick auf jenes ihm Uberlegene,
mit dem er in Beziehung steht, ohne es selbst zu sein» (17). «Gerade
dieses dem Menschen Uberlegene aber ist nun das, um was es im Glauben
geht ... Der religiose Glaube ist die Art, wie der Mensch um jenes Andere
weill oder zu wissen meint, und die Art, wie er auf Grund dieses Wissens
sein Leben gestaltet» (17). « Wir sagen nicht daB zur Erkenntnis dieses
spezifisch Menschlichen, das Humanum, nur der Glaube erforderlich oder
bestimmend sei. Es gibt auch hier eine Stufenleiter, ein mehr und ein
weniger ... Immerhin ist zu sagen: Je tiefer einer in seiner eigenen
Wissenschaft griabt, je mehr er von den Phianomenen der Oberfliche in
die letzten Grundfragen eindringt ..., desto mehr wird er in Fragestellungen
hineinkommen, die auf jenes Innerste im Menschen Bezug nehmen, durch
das das Sein des Menschen mit jenem ihm Uberlegenen zusammenhingt »
(18 f.). « Je ndher ein Erkenntnisgebiet dem Innersten des Menschenwesens
nahe liegt, je mehr es nicht mit den Dingen, die der Mensch #kat, sondern
mit dem Kern seiner Person selbst zu tun hat, desto stirker wird der Anteil
sein, den der religiose Glaube, oder vorsichtiger gesagt, das Verstindnis des
religibsen Glaubens, im wissenschaftlichen Erkennen selbst gewinnt » (20).

Offen gestanden : Brunner driickt sich hier nicht besonders klar oder
vielmehr, wie er iibrigens selber gesteht (20), « in sehr unbestimmter Weise »
aus : iber das Verhdltnis von Wissen und religiésem Glauben und iiber
das Wesen des religiosen Glaubens. Wenn er damit die Moglichkeit einer
natiirlichen Gotteserkenntnis und einer natiirlichen Sittenlehre in Abrede
stellen will — und nach seiner ganzen theologischen Einstellung scheint
das der wahre Sinn all seiner, zum Teil sehr « vorsichtigen » AuBerungen
zu sein : dann miissen wir im Interesse der Wissenschaft dagegen Einsprache
erheben ; dieses ist jedenfalls vom Lehramt der katholischen Kirche besser
gewahrt worden, wenn es z.B. im Vaticanum hei3t : « Sancta Mater Eccle-
sia tenet et docet, Deum, rerum omnium principium et finem, naturali hu-
manae rationis lumine e rebus creatis certo cognosci posse; ‘invisibilia enim
ipsius a creatura mundi, per ea quae facta sunt, intellecta, compiciuntur’ »
(Denz. 1785. Vgl. 1806 ; 2145.) Dabei vergiBt die Kirche keineswegs, auch
die moralische Notwendigkeit einer iibernatiirlichen Offenbarung beziig-
lich der an sich natiirlich erkennbaren religiésen Wahrheiten zu betonen,
wenn sie kurz nachher sagt : « Huic divinae revelationi tribuendum est, ut



112 Literarizche Besprechungen

ea, quae in rebus divinis humanae rationi per se impervia non sunt, in
praesenti quoque generis humani conditione ab omnibus expedite, firma
certitudine et nullo admixto errore cognosci possint. »

Nachdem Brunner bis anhin « vom religiésen Glauben in sehr unbe-
stimmter Weise gesprochen », wendet er sich dem christlichen Glauben zu.
« Was wir bisher in sehr unbestimmter Weise als das dem Menschen iiber-
legene Andere bezeichneten, das heiBt dem christlichen Glauben, Gott der
Schopfer und Herr. Die Tatsache, daB es ein Ziel des menschlichen Lebens
gibt, ein wahres Sein, das er noch nicht hat, nach dem er aber strebt, und
das ihn nie in Ruhe 1iBt, heiBt im christlichen Glauben die von Gott, dem
Schopfer selbst gegebene, in seinem Schépferwillen begriindete, ewige Be-
stimmung zur Gottesgemeinschaft, zur géttlichen Liebe. Das wahre Sein
des Menschen ist also nach der christlichen Lehre das Sein in der Liebe,
das Leben in der Gemeinschaft mit seinem Schépfer, der selbst die Liebe
ist, und das Leben in Gemeinschaft mit den Mitgeschépfen, durch diese
Liebe. In diesem Sein in der Liebe erkennt der christliche Glaube das
wahre Personsein, das zugleich nicht ein isoliertes Einzelsein, sondern ein
Sein in der Gemeinschaft, ein verbundenes Sein ist» ... « Ebenso versteht
der christliche Glaube das zweite, was wir als fiir den Menschen charakte-
ristisch hervorgehoben haben, das Sollen und den Gegensatz von Sollen
und Sein, vom Gottesgedanken her. Das Sollen ist ihm kein abstraktes
Vernunftgesetz, sondern der Wille Gottes, des Schépfers. Dieser Gottes-
wille gebietet, was der Mensch tun soll ; er ist die Norm, nach der das
menschliche Leben ausgerichtet, gemidB der es gestaltet sein soll. Und
nun ist es das Spezifische des christlichen Glaubens, daB er diesen Gegensatz
zwischen dem, was ist, und dem, was sein soll, mit besonderer Schirfe
sieht. Er nennt diesen Gegensatz die Siinde » usw. (22 ff.). Wir wollen
nicht weiter auf diese Schilderung des spezifisch christlichen Glaubens
eingehen. Es geniige, fliichtig zu bemerken, daB sie doch etwas armlich
ausgefallen ist (z. B. von Erlésung und Gnade ist keine Rede) und zum
Teil Wahrheiten namhaft macht, die wir Katholiken in die natiirliche
Erkenntnisordnung verlegen (z. B. das Personsein). Wir erkliren das aus
dem Milieu, in dem der Referent gesprochen und aus seiner personlichen
protestantischen Glaubenshaltung.

Wir sind ihm dankbar fiir seine positive Einstellung zur Offenbarung
in der Person Christi (24); fiir den Ernst, mit dem er den Glauben als
Personbegegnung und Personentscheidung darstellt (25), wenn wir auch
vom katholischen Standpunkte aus gewichtige Vorbehalte machen miissen :
fiir die Eindringlichkeit, mit der die im christlichen Glauben gewonnene
Sicht des Menschen fiir einige Gebiete der Wissenschaft, z. B. fiir die
Rechts- und Staatswissenschaften, fiir die sozialen Wissenschaften und
namentlich fiir die Pidagogik, sodann fiir die Literaturwissenschaften, die
Geschichte, die Psychologie und Philosophie hervorgehoben wird (25 ff.),
so daB Ref. sagen kann: «daB das Ausgehen von einer christlichen Sicht
des Menschen fiir den Chavakter einer Woissenschaft von entscheidender
Bedeutung sein kann» (28). Die Frage, «ob nicht auch in den Naturwissen-
schaften derartige — sei es negative oder positive — Voraussetzungen un-



Literarische Besprechungen 113

umginglich sind und also auch hier fithlbar werden kénnte, ob hinter der
Arbeit des Forschers der Glaube oder der Unglaube steht », stellt er aus-
driicklich, ohne eine Antwort zu wagen (28). « DaB aus diesen Uberlegungen
die Idee einer christlichen Universitdt, wie sie das Mittelalter hervorbrachte»,
sich ergeben muB, folgern wir mit logischer Notwendigkeit aus dem genannten
Priamissen, wenn auch der Referent selber sich Zuriickhaltung auferlegt
(28). Wir begniigen uns mit seinem wertvollen Endergebnis: « Die Zeit
ist vorbei, Glaube und Wissenschaft als Gegensitze zu betrachten und die
Zeit ist gekommen, wo eine fruchtbare Zusammenarbeit notwendig und
moglich geworden ist. »

2. A. Speiser spricht als Mathematiker und redet darum nicht vom
christlichen Glauben. Er will vielmehr zeigen, « wie in den exakten Wissen-
schaften neben dem Wissen auch ein Glaube in Kraft ist» (29). Wir miissen
es uns versagen, auf seine iiberaus geistreichen, wenn auch nicht gerade
klaren Ausfithrungen niher einzugehen und notieren nur fliichtig einige
Folgerungen, zu denen der Referent gelangt: « Wo jede Moglichkeit einer
Analyse fehlt — und das ist bei der Eins und nur bei ihr der Fall —, da
schwindet alle Wissenschaft. Nun stellt sich aber heraus, daf3 gerade diese
Eins die Grundlage von allem bildet; ja die ganze Wissenschaft will zur
Eins gelangen, denn sie ist ja die Zuriickfiihrung des Mannigfaltigen zur
Einheit ... DaB es eine solche Einheit gibt, ist fiir uns héchste GewiBheit,
aber kein Wissen, sondern offenbar der gesuchte Glaube ... Es gibt kein
Sein ohne eine Eins, also kein Wissen ohne Glauben » (44).

3. Unser Interesse wendet sich mehr dem Vortrage von M. de Mun-
nynck O. P. zu, zumal er einige héchst willkommene Erginzungen, bzw.
Berichtigungen zu E. Brunner bietet, obgleich der Referent gleich an-
fangs betont: « Je me limite a l'aspect purement philosophique, ... je
m’interdis tout envahissement du terrain proprement théologique» (27).
Vorerst begriiBen wir die biindige Klarstellung der beiden Begriffe Wissen-
schaft und Glaube : « J’entends par ‘science’ la persuasion acquise par la
pure raison ; cela n’exclut nullement les simples opinions, pourvu qu’elles
soient le résultat d’activités rigoureusement logiques. Nous pensons a la
‘foi’, lorsque nous admettons des conceptions intellectuelles par des in-
fluences étrangéres a I'évidence rationnelle, par exemple, par le témoignage
d’une autorité» (47). Diesen Glaubensbegriff wenden wir Katholiken im
analogen Sinne auch auf den iibernatiirlichen Glauben an. Weiters ist
uns hochst wertvoll die grundlegende Unterscheidung zwischen natiivlicher
und iibernatiirlicher Religion, bzw. Wahrheit, welche die beiden Hauptteile
des Referates markiert, ganz im Sinne des « duplex ordo cognitionis » des
Vaticanums (Denz. 1795). Im 1. Teile beachten wir besonders die ein-
leitende Bemerkung, «que la religion intégrale implique la science et la
recherche scientifique », sodann die iiberaus lichtvolle, tiefgriindige Dar-
stellung, wie der menschliche Verstand auf Grund der traditionellen, aristo-
telisch-thomistischen Seins-Philosophie vom endlichen, geschaffenen Sein
zur Erkenntnis des ungeschaffenen gottlichen Seins aufsteigt, ja zu immer
groBerer Verihnlichung mit Gott: « Par tendance naturelle et par devoir

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

religieux, nous devons nous assimiler a Dieu. Nous devons le faire surtout
dans l'ordre intellectuel, qui plus que toute autre activité humaine nous
constitue ‘a la ressemblance de Dieu’. Nous devons, dans la mesure de
notre pouvoir, reproduire dans notre intellect les pensées divines, qui pré-
sident a l'ordre et a I'évolution de l'univers et a la marche de notre Ame
vers une plus compléte ‘ressemblance a Dieu’. De cette maniére Dieu est
la fin de notre vie, nous vivons d'une vie religieuse » (50). AnschlieBend
wird die Rolle des natiirlichen Glaubens in der wissenschaftlichen Forschung,
namentlich in den experimentellen Wissenschaften geschildert : « A chaque
instant la science s’appuie sur d’innombrables actes de foi» (52), wobei
namentlich die Bedeutung der Hypothese gewertet wird. SchlieBlich befaBt
sich der Referent noch mit dem Verhiltnis von Philosophie und Lebens-
anschauung. — Im 2. Teil wird der iibernatiirliche Glaube behandelt,
bzw. sein Verhiltnis zu den Ergebnissen der Wissenschaft (56 ff.). Die
scheinbaren Widerspriiche, die sich hiebei ergeben, werden im Sinne des
Vaticanums (Denz. 1797) gelost. Wir vermerken hier gerne die wesentliche
Ubereinstimmung des katholischen Philosophen mit dem Vertreter prote-
stantischer Theologie, wenn letzterer sagte (21 f.): « In der Neuzeit mochte
es manchmal, namentlich im 19. Jahrhundert, den Anschein haben, als ob
in diesem ProzeB der Auseinandersetzung das Christentum, der christliche
Glaube der Wissenschaft weichen miisse ; aber immer wieder hat es sich
gezeigt, daB dabei entweder die Wissenschaft anmaflich ihr Gebiet iiber-
schritten oder aber der Glaube bloB einzelne Vorstellungen, die ihm zu
Unrecht wesentlich erschienen, preisgeben muBte. » Wir méchten indessen
nicht den «Glauben », als solchen fiir diesen vermeintlichen Widerspruch
verantwortlich machen, sondern vielmehr « gewisse Sachwalter des Glau-
bens», wie iibrigens Brunner selbst einige Zeilen weiter sich vorsichtiger aus-
driickt, und kénnen seinen folgenden Worten restlos zustimmen : « Nur der,
der selbst kritischen Denkens unfihig ist..., wird die Behauptung wagen,
der christliche Glaube sei durch die Wissenschaft iiberwunden, fiir den
wissenschaftlich denkenden Menschen zur Unméglichkeit geworden » (22).

4. Was M. de Munnynck als Philosoph iiber den Einflul des natiirlichen
Glaubens auf die wissenschaftliche Forschung gesagt hatte, findet eine
treffliche Bestitigung und Erlauterung in dem sehr soliden und klaren
Vortrag von O. Veraguth, wenn er uns einen duBerst interessanten Ein-
blick gewihrt in die Arbeitsmethode des Mediziners im Hochschulstudium
in der Assistentenzeit und in seiner spateren praktischen Betitigung ; wenn
er uns einerseits die Vielgestaltigkeit des medizinischen Wissens nach
Quantitit, Qualitit und vor allem nach Wertstufen und anderseits die
beiden in Frage kommenden Modalititen des Glaubens darstellt, die wir
eigens hervorheben mochten. Die deutsche Sprache umfaBt mit diesem
einen Worte zwei Begriffe, die andere Sprachen mehr oder weniger scharf
unterscheidend auseinanderhalten. Die erste Form des Glaubens (believe,
croyance) driickt mehr das intellektuelle Moment im Glauben aus: das
Hinnehmen von etwas, gegen das keine zureichenden intelligiblen, sach-
lichen Griinde vorgebracht werden konnen ..., das immerhin auch die



Literarische Besprechungen 115

deutsche Sprache mit dem Wort Meinung dem Oberbegriff des Glaubens
unterordnet ; der Glaube dieser Art 148t Grade der Bestimmtheit zu : Uber-
zeugung von der Sicherheit, der Wahrscheinlichkeit, der Moglichkeit. In
der zweiten Form des Glaubens (faith, foi) wird der Akzent auf die Affek-
tivitit des Glaubens gelegt : auf das gefiihlsmaBige Zutrauen zur Richtig-
keit eines Urteils, das Vertrauen in eine Personlichkeit, das Durchdrungen-
sein aus subjektiven Griinden. In beiden Modalititen ist der Glaube
genetisch dlter als das Wissen ; er ist in tieferen Schichten der Personlich-
keit verwurzelt (68 f.). — Im letzten Teil des Vortrages kommt der Referent
auf die sog. « professionelle Deformation » des Arztes zu sprechen, die darin
besteht, daB der Beruf «sein Denken und Fiihlen mit tyrannischer Aus-
schlieBlichkeit so in Anspruch nimmt, daB sie vergewaltigt und verbogen
werden » (81); das geschieht durch Nichtiiberwindung iiberlieferter Vor-
urteile und geistigen Hochmut. Hiebei nimmt er die Gelegenheit wabhr,
auf das Verhdltnis des Mediziners zum veligiosen Glauben einzugehen.
Gegeniiber dem Vorwurf des «geistigen Materialismus », der gegen die
Arzte gelegentlich erhoben wird, weist er vorerst auf die Tatsache hin,
daB es zahlreiche Arzte gab und immer noch gibt, die kirchlich-religiése
Gesinnung nicht nur mit arztlichem Handeln, sondern auch mit medizi-
nischem Wissen in Einklang zu bringen vermégen, und fiihrt als Beispiele
den Freiburger Chirurgen G. Clément und den noch lebenden A. Schweizer
in Lambarene an (83). DaB aber auch prinzipiell die Medizin nicht nur
gegen den Glauben nicht Stellung nimmt, sondern vielmehr ihn vorbereitet,
driickt er vom Standpunkt seiner Wissenschaft in folgender beachtens-
werter Weise aus : « Naturgeschichtlich orientierter Materialismus erweitert
im Dienste unabdingbarer intellektueller Redlichkeit die unscharfe, aber
keineswegs unverschiebbare Grenze gegen das Gebiet des Glaubens; und
unbillig ist es, wenn ihm die Berechtigung zur Annahme bestritten wird,
daBB er damit dem Glauben hochster Art klarere Wege bereite. Wie weit
bleibt Unerforschtes Unerforschliches ? Das wissen wir nicht. Aber zweier
Uberzeugungen, die wir nicht beweisen kénnen, sind wir sicher. Einmal :
jenseits der Grenze des schon erreichten, noch erreichbaren Wissens bleibt
unendlich Vieles, das ein im Erkennen diesseits dieser Grenzen sich uner-
miidlich iibender menschlicher Geist wenigstens ahnend erschauen kann.
Zweitens aber und hauptsichlich : Alles, Erforschtes, Gewultes, Uner-
forschtes, nie Erforschbares konnte nicht als existent Wahrheitsgiiltigkeit
beanspruchen ohne den Glauben an eine dritte, iiber Makrokosmus und
Mikrokosmus unendlich erhabene Wirklichkeit » (87).

5. D. Schindler fiihrt uns wieder in das Gebiet der Geisteswissen-
schaften zuriick, wenn er die Beziehungen der Rechis- und Staatwissen-
schaften zum Reiche der Werte behandelt und von der doppelten Uber-
zeugung sich leiten 1iBt, « daB das Objekt, mit dem es diese Wissenschaften
zu tun haben, nur unter Wertgesichtspunkten in seinem spezifischen Wesen
verstanden werden kann», und daB «nur eine Rechts- und Staatswissen-
schaft, die das Hauptgewicht auf dieses Moment legt, vielleicht in der
Lage sein wird, einigen Einflu3 auf die Wiederherstellung der politischen



116 Literarische Besprechungen

Ordnungen auszuiiben » (89). Der Vortrag verdient es vollauf, daB er
gerade im « Divus Thomas » eingehender gewiirdigt wird.

« Das Reich der Werte ist nicht, wie gelegentlich behauptet wird, die
Sphire der Subjektivitit, der Willkiir und das Zufalles ; seine Anerkennung
ist also nicht ‘Glaube’ im Sinne eines bloBen Meinens oder Fiirwahr-
haltens, wohl aber ... Glaube im Sinne der Erkenntnis einer nicht mefB-
und wagbaren Wirklichkeit. Die Werte ... sind objektiv gegeben. Das
heiBt nicht, daB sie in feststehenden Formeln, von jedermann anerkannt
oder gar ohne weiteres selbstverstindlich seien. Das Wahre darf nicht
mit dem Oberflichlichen, das objektiv Gegebene nicht mit dem Evidenten
verwechselt werden. Nur in sorgfiltiger Forschung 1i8t sich die Erkenntnis
der Werte gewinnen » (90). Die Objektivitit der Werte, wie auch die Uber-
zeugung, daB die Geltung solcher Werte zu beurteilen nicht Gegenstand
der Erfahrungswissenschaft, sondern Sache des Glaubens sei, ist gerade
in neuerer Zeit mehrfach von den besten Denkern, die sich mit der Frage
befaBt haben, vertreten worden, z. B. von Max Weber, Heinrich Rickert,
Eduard Spranger, Riehl, Max Scheler, Nicolai Hartmann, Eugen Huber
und Walter Burckhardt, der « mit Nachdruck darauf hinweist, daB die
ethische Bewertung, die eine Aufgabe der Gesetzgebung und der Rechts-
wissenschaft sei, nicht bloB ein irrationaler, d. h. keiner Erklirung zuging-
licher Willensakt sei, sondern ein praktisches Urteil, das auf objektive
Richtigkeit Anspruch macht » (90 ff.). — Die Einsicht von der Notwendig-
keit des so gefaBten « Glaubens » an objektive Werte war fritheren Zeiten
gelaufiger als uns. Referent zeigt das an der Hand der Geschichte, wobei
er vorerst die Scholastik, speziell die Lehre des hl. Thomas mit ihrer
Vorstellung von der Gliederung der Welt in ein Reich der Natur und ein
Reich der Gnade und mit ihrem Axiom : «die Gnade setzt die Natur
voraus und baut auf ihr auf» treffend kennzeichnet. Auch die Reforma-
toren haben den Staat dem gottlichen Rechte ein- und untergeordnet.
Wahrend indessen das Luthertum Hand in Hand mit einer weitgehenden
Verinnerlichung der Kirche einer vollkommenen Verweltlichung des Staates
den Weg ebnete, haben es Zwingli und Calvin verstanden, das staatliche
Leben mit christlichen Gedanken zu durchdringen. «Das Naturrecht, das
sich auf die natiirlichen Gegebenheiten des menschlichen Lebens und auf
die Vernunft stiitzte, suchte unabhingig von der Theologie eine Begriindung
des Staates zu finden.» Hugo Grotius, der im Calvinismus wurzelt, bleibt
dem Erbe der Scholastik, vor allem dem System der thomistischen Rechts-
lehre verbunden. In der Folge haben die wenigsten Staatstheoretiker die
Notwendigkeit verkannt, Staat und Recht iiber sich selbst hinauszufiihren
und mit iiberpositiven Werten in Verbindung zu bringen, wie an Montes-
quieu, J. J. Rousseau, H. Pestalozzi und an einigen liberalen Denkern
des 19. Jahrhunderts (z. B. B. Constant und A. de Tocqueville) nach-
gewiesen wird (93-98). — Aber diege Erkenntnisse blieben ohne gréBeren
EinfluB. «Der Zug der Zeit ging in anderer Richtung. Die Triumphe
der Naturwissenschaften iibten einen eigentiimlich betorenden EinfluB auf
Sozial- und Geisteswissenschaften aus. Man glaubte, die Naturwissen-
schaften seien auch fiir die letzteren vorbildlich. Statt daB man aber,



Literarische Besprechungen 117

was vorbildlich gewesen wire, die Methode der genauen Beobachtung des
Stoffes von den Naturwissenschaften iibernommen hatte, begniigte man
sich oft damit, einige simplistische naturalistische Annahmen zum Aus-
gangspunkt zu machen oder — dies vor allem in der Rechtswissenschaft —
den Stoff in die leeren Formen einer formalen Logik einzuspannen. Man
glaubte damit, in der Art der Naturwissenschaften ‘positiv’ zu sein, wihrend
man in Wirklichkeit an sekundiren Merkmalen haften blieb und das
Wesentliche aller Sozial- und Geisteswissenschaft, den Wertcharakter ihres
Objekts, aus den Augen verlor. Die Popularisierung der Wissenschaften
begiinstigte die Tendenz zur positivistischen Verflachung ; ja, sie diirfte,
neben einer immanenten Entwicklungstendenz des wissenschaftlichen
Denkens, der Hauptgrund fiir den Erfolg der handgreiflichen massiven,
simplistischen Erklirungen im Gebiete des sozialen Geschehens sein » (99).
« Am Beispiel des vulgiren Materialismus, der Ideologienlehre und der
logisch iiberspitzten Juristerei zeigt sich, wohin das wissenschaftliche
Denken fiihrt, wenn es im Bestreben, positivistisch zu sein, den notwendigen
Sinnbezug des menschlichen Lebens auf ein Reich objektiver Werte aufler
acht 1aBt» (102). « Freilich wirkte sich die Desorientierung des geistigen
Lebens im 19. Jahrhundert noch nicht voll aus. Denn die Menschen jener
Zeit standen noch in einer christlichen Tradition, die, wenn auch nicht
als solche anerkannt, doch in sikularisierter Form als selbstverstindliche
Norm der Humanitit und des Anstandes galt» (103). Es war dem Einflu3
Nietzsches und Genossen vorbehalten, die geistigen Grundlagen radikal zu
zerstoren, bis «der entwurzelte, innerlich und auBerlich haltlose Mensch
der Nachkriegszeit sich schlieBlich in seiner Verzweiflung dem totalitiren
Staat, den er zum Gotzen erhob, in die Arme geworfen. Und damit
wurde die Katastrophe erst recht auf ihren Hoéhepunkt gefiihrt» (103 f.).

Eine Rettung, ein geistiger Aufbau kann nicht aus dem Nichts
geschehen, sondern er muB, wie alles Organische, an bereits bestehendes
Leben ankniipfen. In der antiken und christlichen Tradition liegen die
wesentlichen, die unverzichtbaren Werte, die wir nutzbar machen miissen.
Von kirchlicher Seite, vor allem durch die Kundgebungen des Papstes,
aber auch durch die Bemiihungen der in der 6kumenischen Bewegung zu-
sammengefaften christlichen Kirchen ist immer wieder die Forderung nach
einer christlichen Grundsitzen entsprechenden Gestaltung des staatlichen
und wirtschaftlichen Lebens aufgestellt worden. Und «es ist bemerkens-
wert, daBl in diesen Kundgebungen ... das konfessionelle Moment gegen-
iiber dem allgemein Christlichen, ja, man konnte sagen, dem Humanum,
ganz in den Hintergrund tritt» (105). « Aber auch im weltlichen Bereich
hat man wohl erkannt, daB3 der Verlust des christlich-humanen Fundaments
die Voraussetzung fiir das Abgleiten des Staates in die Ungeheuerlichkeiten
aggressiver Machtpolitik war. Es kann nicht mehr ernsthaft bestritten
werden, daB Demokratie und Freiheit an ganz bestimmte sittliche und
weltanschauliche Voraussetzungen gekniipft sind » (105 f.). «Die Besin-
nung auf die antik-christlichen Wurzeln unserer Kultur muB8 auch von
EinfluB sein auf die rechtswissenschaftliche Arbeit ... ; diese wird, sobald
sie den engeren rechtstechnischen Bereich iiberschreitet, nicht um die



118 Literarische Besprechungen

Erkenntnis herumkommen, da8 das Recht auf objektive Werte sinnbezogen
ist, ja daB der Charakter des Rechts als Norm nicht auf seinem ErlaB
durch einen Gesetzgeber beruht ..., sondern letzten Endes darauf zuriick-
zufiihren ist, daB es bestimmte vom Gesetzgeber nicht geschaffene, sondern
vorgefundene Werte verwirklicht. Die Rechtfertigung der Norm liegt in
dem durch sich zu verwirklichendem Wert» (106 f.). «Das Naturrecht,
das seit dem Altertum das Riickgrat des juristischen Denkens bildete und
erst im 19. Jahrhundert unter dem EinfluB eines kurzsichtigen Positivismus
abgelehnt wurde, wird wiedererstehen. Nicht in der Art, dafl irgend eines
der friiheren Systeme neubelebt wiirde, aber in dem Sinne, daBl eine von
jeder gesetzgeberischen Willkiiv unabhdngige Grundordnung des mensch-
lichen Zusammenlebens als schlechthin gegeben anerkannt wird. » « Wenn
das Naturrecht zeitweise in Verruf geraten ist, so deshalb, weil es allzusehr
verflacht, allzusehr nur leerlaufende Konstruktion geworden war. Dagegen
erhob sich mit vollem Recht die historische Rechtsschule» (107). « Wohl
selten eine Zeit wie die heutige, war berufen, die Wahrheit des Gesagten
einzusehen. Denn die Ereignisse der Gegenwart sind ein erschiitterndes
Beispiel fiir die Folgen, die sich aus einer dauernden Verkennung jener
Grundordnungen des menschlichen Zusammenlebens ergeben, die iiber
aller positiven Rechtssetzung stehen und an der deshalb alle gesetzgeberische
und politische Willkiir zerschellt ... Waire es nicht die vornehmste Auf-
gabe derjenigen, die sich den Rechts- und Staatswissenschaften widmen,
sich an die Erforschung dieser Gesetze, dieses ‘ordre naturel des choses’
(B. Constant) zu machen, und damit eine wissenschaftliche Linie fortzu-
filhren, die Namen wie Aristoteles und Montesquieu aufweist, und fiir die
auch in der neueren Wissenschaft — der Philosophie, der Jurisprudenz,
der Soziologie und Sozialokonomie — wertvolle Ansatzpunkte zu finden
sind ? » (109) usw.

Man mége es uns zu gute halten, wenn wir den klaren, grundsiatzlichen
Ausfiihrungen von Prof. Schindler groBere Aufmerksamkeit geschenkt haben;
bildeten sie doch unbestritten einen Glanzpunkt in der ganzen Studientagung.
Sie sind aus dem Munde eines Fachmannes eine glinzende Rechtfertigung
dessen, was G. M. Manser O.P.im «Divus Thomas» vom thomistischen Stand-
punkte aus iiber das Naturrecht bereits geschrieben hat und fortlaufend noch
schreibt. Der Vortrag verdient in seinem ganzen Umfang grofte Beachtung.

6. Dem gegeniiber bringt uns das Referat des Philosophen F. Medicus
eine nicht geringe Erniichterung, um nicht zu sagen Enttiuschung. Nach
der Stimme der antik-christlichen Tradition horen wir, wie eine von Kant,
bzw. Fichte her ovientierte Philosophie zum Problem « Wissenschaft und Glaube »
Stellung nimmt. Wir kénnen ja gewill mit manchen AuBerungen des
Referenten einig gehen. So wenn er betont, daB sowohl Wissenschaft als
Glaube Anspruch auf Wahrheit erheben (113) ; daB die Beziehung zwischen
beiden auf das Interesse an der Wahrheit griindet ; daB die Wissenschaft
sich des Abstandes bewuBt werden mul}, der ihre Bemiihungen auch in
einer endlosen Geschichte von der Befriedigung dieses Interesses entfernt
halt (114). Ferner wenn er dem neuen Antiintellektualismus vorwirft, da3



Literarische Besprechungen 119

ihm die notwendige Beziehung des Menschen auf die Wahrheit undeutlich
wurde, insofern er als Lebensphilosophie das Verlangen nach Wahrheit
zu einem Mittel oder Werkzeug des Lebens stempelte und die Wissenschaft
selbst nur um des Lebens willen betrieben wissen wollte (119). Sodann,
wenn er Gewicht legt auf den gegenstidndlichen Sinn der Wissenschaft und
es darum als ein MiBverstindnis betrachtet, wenn man z. B. die Frage
nach der historischen Existenz Jesu der Wissenschaft und ihren Methoden
entziehen oder sie bezweifeln wollte (121 f.); wenn er die Wissenschaft
als eine Angelegenheit des Verstandes betrachtet und die in ihr wirkenden
sittlichen Krafte einem vom Verstand gesetzten Ziele dienen 1aBt (122) usw.

Aber vom Standpunkte aristotelisch-thomistischer Philosophie und
namentlich der katholischen Glaubenslehre miissen wir beziiglich seiner
wesentlichen Auffassung von Wissenschaft und Glaube mit entschiedenem
Widerspruch antworten, ohne indessen auf eine nahere Diskussion einzu-
gehen — sie wiirde zu weit fithren. Wenn er z. B. sagt: Die Wissenschaft
konne der Idee der Wahrheit niemals voll geniigen (112) ; die Wissenschaft
sei durch die Notwendigkeit ihrer Struktur auf Fragen beschriankt, die an
das Letzte nur mit MiBverstindnissen rithren kénnen (114) ; fiir den Verstand
sei das Unbedingte nur Problem, negative Grenze, eine Grenze, die er
lediglich von der Seite seiner eigenen Bedingtheit, nicht (wie eine Landes-
grenze) auch von der andern Seite her zu sehen vermoége (114); in der
Beziehung auf die Wahrheit, die unbedingt wahr ist, erweisen sich unsere
begrifflichen Operationen als nicht angemessen (115) ; in den Geisteswissen-
schaften werde nicht objektive (von einem Objekt als solchem geltende)
Erkenntnis gesucht, sondern perspektivische, unter einem subjektiven
Gesichtspunkt zu gewinnende Erkenntnis (116) ; die wissenschaftliche Be-
deutung einer geisteswissenschaftlichen Leistung hange in jedem Falle nur
davon ab, in welchem Mafe es gelingt, Zusammenhinge zu erhellen (116 {.) ;
alles gegenstandliche Erkennen oder Wissen sei in Bedingungen gehalten,
die undurchsichtig sind, sodaB eine vollkommene Erkenntnis, eine Erkenntnis
die die unbedingte Wahrheit ins BewuBtsein brachte, den Bestrebungen
der Wissenschaft unmoglich sei (117) ; Wahrheiten, die unbedingt wahr
sind, gebe es nicht in der Mathematik, nicht in den Naturwissenschaften,
iiberhaupt in keiner Wissenschaft ; es gebe sie nirgends, wo sich unser
Geist auf Gegenstinde bezogen weil ; in diesem Zusammenhange verstehe
es sich, was es zu besagen hat, daB Kant die mittelalterlichen Beweise fiir
das Dasein Gottes abgelehnt hat (118); die wissenschaftliche Arbeit ist ge-
schichtlich und strukturell bedingt; die wissenschaftlichen Wahrheiten gelten
— auf ihrem Boden, auf ihm erlauben sie ein unbegrenztes Weiterschreiten,
aber sie erreichen nie die Wahrheit, die unbedingt wahr ist (120) usw.

So ist denn der Platz bereitet fiir den Glauben im Sinne Kants, der
in folgender Weise charakterisiert wird : Der religiose Glaube richtet sich
nie auf Gegenstindliches als solches; dieses ist das Interessegebiet des
Wissens und der Wissenschaft, und die Wissenschaft braucht freie Bahn
(125). Der Glaube braucht den Verstand, braucht seine logischen Formen,
wo immer er sich aussprechen mochte ; aber da dem Verstand das Unend-
liche nur Problem ist, bleibt auch am Glauben alles das fragwiirdig, worin



120 Literarische Besprechungen

er den Verstand braucht. Richtet sich also der Glaube auf das Unendliche,
so kénnen doch die Formeln, in denen er von solcher Gewilheit Zeugnis
ablegt, nicht selbst unbedingt sein: sie sind strukturbedingt und zeit-
bedingt. Die Worte, in denen sich der Glaube ausspricht, sind ... die
Projektion, die die Sphire des Bedingten ... von ihm auffingt (115). Der
Verstand muB es dem iibergreifenden Leben iiberlassen, dem gegenstind-
lichen Sinn, den er ... allein zu finden wei3, eine véllige Umbiegung da-
durch zu geben, daB die betreffenden Worte ihr Ziel im Ubergegenstind-
lich-Wirklichen erhalten ... Eben darum, weil der religiose Sinn niemals
in dem durch den Verstand ErfaBbaren liegt, kann auch das zeitbedingte
einer religiosen Aussage in einer spatern Zeit vollig iiberholt sein, ohne
daB der religiése Sinn dadurch gefihrdet wire : seit der Uberwindung des
kopernikanischen Weltbildes kann z. B. der Wahrheitsanspruch des Himmel-
fahrtsmythus nicht mehr in gegenstindlicher Bedeutung erhoben werden ;
aber der religidse Sinn dieses Mythus hat niemals in seiner gegenstindlichen
Bedeutung gelegen » (125) usw.

So verstehen wir denn, wie nach dem Referenten der scheinbare Gegen-
satz zwischen Wissenschaft und Glaube in schonste Harmonie sich auf-
16st und wie er sagen kann: « Wo Wissenschaft und Glaube feindlich auf-
einandergestoBen sind, ist immer Unklarheit, Triibheit, die die befreiende
Kraft der Wahrheit zuriickholt » (130). Wir verstehen auch, was er vom
Glaubenswechsel sagt (131): er ist die logische Folge der ganzen Relativitit
und Wandelbarkeit der Glaubenswahrheit. Weniger verstindlich ist es,
wie Ref. fiir die von ihm vertretene Zeitbedingtheit unserer Verstandes- und
Glaubenserkenntnis den bekannten Spruch des Kardinals Newman anfiihren
kann: « Ex umbris et imaginibus in veritatem» (120 {.), wie es s. Z. die sog.
katholischen Modernisten getan hatten und heute noch gerne tun! Sicher-
lich, Newman « war sich der Schranken bewuBt, in denen alles mensch-
liche Erkennen gehalten ist». Aber er ist ebenso entschieden fiir eine
objektiv giiltige, sowohl natiirliche wie iibernatiirliche Gotteserkenntnis
eingetreten, und er wiirde sich als erster verwahren gegen Deutung seiner
Worte im Sinne des Agnostizismus.

Unsere Besprechung ist ungewdhnlich lang geworden. Aber es schien
angezeigt, den gegenwartigen Stand der Diskussion um das Problem «Wissen-
schaft und Glaube » eingehender zu beleuchten. Um so mehr, als die ganze
Studientagung im groBen und ganzen auf einer beachtenswerten wissen-
schaftlichen Hohe sich hielt und von einem vornehmen, leidenschaftslosen
Tone getragen war, trotz der verschiedenen Geistesrichtungen, welche die
einzelnen Referenten vertraten. Nichtsdestoweniger 1iBt sich ein Gefiihl der
Unbefriedigtheit zum Schlusse nicht unterdriicken. Der Fehler, den wir
gleich anfangs hervorgehoben haben, macht sich im ganzen peinlich bemerk-
bar : nirgends wurde der Begriff des Glaubens klar und eingehend dar-
gelegt (M. de Munnynck macht eine lébliche Ausnahme, soweit es ihm sein
Fach erlaubte), und namentlich die spezifisch katholische Auffassung vom
Glauben tritt nirgends hervor. Und doch wire das unseres Erachtens das
Entscheidende gewesen. G. M. Hifele O.P.



	Literarische Besprechungen

