
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 23 (1945)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Wissenschaft und Glaube

Das Problem « Wissen und Glauben » ist so alt wie die Menschheit,
und in immer neuen Formen ist es im Laufe der Zeiten erörtert und
abgewandelt worden. In den letzten Jahrhunderten sind die beiden Größen
vornehmlich unter dem Gesichtspunkt der gegenseitigen Distanzierung
und des Gegensatzes miteinander verglichen und -— im wörtlichen Sinne
— auseinandergesetzt worden. Heute stehen wir im Zeichen einer
rückläufigen Bewegung, deren Sinn die Wiedergewinnung des verlorenen
Zusammenhanges ist. Es ist der Sinn unserer Zeit, daß Wissenschaft und
Glaube, der gegenseitigen Befehdung überdrüssig, einander neu zu suchen
beginnen (9 f.). Diesen Eindruck erhielt man anläßlich der Studientagung,
die am 9. und 10. Oktober 1943 auf Grund der Frl. Marie Gretler-Stiftung
in der Aula der Universität Zürich über dieses Thema stattfand und an der
« sechs Vertreter verschiedener Wissenszweige und unterschiedlicher
Weltanschauung versuchten, die Grenzen zu bestimmen, wo für sie das Gebiet
des empirischen Wissens und der wissenschaftlichen Methode aufhört und
das Gebiet der unbedingten Grundsätze und der Glaubenswelt beginnt.
Dabei wurde es im Sinne der Stiftungsbestimmungen als selbstverständlich
angesehen, daß die Referenten sowohl in der Materie und der Denkrichtung,
wie auch in der Anlage ihres Vortrages völlig frei sein sollten. Auch eine

Verständigung der Referenten untereinander fand vor der Veranstaltung
nicht statt. Diese Voraussetzung erklärt einerseits die in den Vorträgen
zum Ausdruck gelangende Verschiedenheit der Auffassung, macht aber
anderseits die erkennbaren Übereinstimmungen nur um so bedeutungsvoller

» (8 f.). Daß es sich hiebei nicht bloß um den religiösen Glauben
handelte, braucht nicht eigens betont zu werden.

Im Namen der Theologie sprach Prof. Dr. Emil Brunner, Zürich ;

vom philosophischen Standpunkte aus wurde das Thema behandelt von
Prof. Dr. Marc de Muhnynck O. P., Freiburg, und Prof. Dr. Fritz Medicus,
Zürich ; als Vertreter der Mathematik äußerte sich Prof. Dr. Andreas
Speiser, Zürich; für Medizin Prof. Dr. Otto Veraguth, Zürich; für Rechtsund

Staatswissenschaften Prof. Dietrich Schindler, Zürich. — Es ist ja sicherlich

sehr anerkennenswert, daß einem katholischen Priester und Ordensmann

bei dieser Veranstaltung das Wort erteilt wurde ; aber er hatte, wie
er des öftern betonte, strenge Weisung erhalten, sich innerhalb der Grenzen
der Philosophie zu bewegen. Es wäre sicherlich im Interesse des Ganzen
gelegen gewesen, wenn auch einem katholischen Theologen Gelegenheit
geboten worden wäre, den katholischen Glaubensbegriff zu entwickeln —
denn um den geht es ja im ganzen Problem vor allem — und im Zusammenhang

damit die Theologie als Wissenschaft aus dem Glauben darzustellen.



Literarische Besprechungen 109

Die Vorträge sind nun 1944 im Engen Rentsch-Verlag, Erlenbach-
Zürich, im Druck erschienen (134 SS.) und verdienen sicherlich größte
Beachtung. Wir möchten darum im folgenden die Gedankengänge der
Referenten in etwa skizzieren, ihre wichtigsten Feststellungen besonders
hervorheben, aber auch gelegentlich unsere Vorbehalte geltend machen.
Wir halten uns hiebei an die Reihenfolge, in der die Vorträge gehalten
wurden und nun in Buchform vorliegen.

1. Als erster spricht E. Brunner. Einleitend betont er sehr richtig,
daß « in der Theologie, wie nirgends sonst, die beiden Größen, Wissenschaft
und Glauben, zusammentreffen » (9). Er meint, das sei deswegen der Fall,
weil « Theologie nichts anderes ist als die Wissenschaft vom Glauben ».

Richtiger wäre es vielleicht gewesen, zu sagen : Wissenschaft aus dem
Glauben. Aber das konnte man vom Referenten nicht verlangen. In
vorsichtiger Weise hütet er sich auch, « von der Theologie als Wissenschaft
zu sprechen » ; er will bloß vom Standort der Theologie zum allgemeinen
Problem Glaube und Wissenschaft Stellung beziehen, also die Gesamtheit
der Wissenschaften mit dem Glauben konfrontieren (9) und zeigen « wie
Wissenschaft (— aber nicht die Theologie —) vom Glauben aus betrieben
werden, wie also der Glaube für die Wissenschaft selbst eine positive
Bedeutung haben könne » (10). — Beachtenswert ist ferner die Erklärung,
daß Wissenschaft ein differenzierter Begriff ist, insofern «die verschiedenen
Wissenschaften offenbar zum Glauben in einem sehr verschiedenen
Verhältnis der Nähe oder Ferne stehen» (10). «Je näher ein Wissensgebiet
dem menschlichen Bereich und im menschlichen Bereich dem spezifisch
Menschlichen liegt, desto unvermeidlicher wird die Stellungnahme zu
gewissen Gesamtentscheidungen des Menschen, wie sie sich innerhalb der
religiösen oder Glaubenssphäre vollziehen » (11). Bei dieser Gelegenheit
wäre es vielleicht angebracht gewesen, auch, wenigstens in Kürze, von dem
differenzierten Glaubensbegriff zu sprechen ; speziell wäre es gut gewesen,
wenn der Referent sich klar ausgesprochen hätte, wie er den religiösen
Glauben faßt — Sodann kommt er eingehender auf das « Postulat von
der voraussetzungslosen Wissenschaft » zu sprechen und betrachtet dasselbe
vom praktischen und erkenntnistheoretischen Gesichtspunkte aus. Im
ersteren Sinne muß die Wissenschaft voraussetzungslos sein, d. h. Wissenschaft

läßt sich nicht diktieren, was sie als wahr erkennen soll ; « sie muß
volle Freiheit haben, wenn sie ihrem hohen Beruf soll treu bleiben können ;

sie erträgt keinerlei Bevormundung, weder politische noch auch kirchlichreligiöse

» (11). Als Katholiken müssen wir indessen hier zu Gunsten des
unfehlbaren kirchlichen Lehramtes, dem die Sorge für die übernatürliche
geoffenbarte Wahrheit anvertraut ist, eine Einschränkung machen (Denz.
1799 ; 1812 ; vgl. 1674) ; aber anderseits wissen wir, daß die kirchliche
Bindung den Katholiken nicht hindert, in der Sphäre des echten, natürlichen

menschlichen Wissens nach wissenschaftlicher Methode und nach
dem Maße aufrichtiger eigener Erkenntnis zu forschen und zu lehren.
Diese Bindung greift aber bereits in die erkenntnistheoretische Sphäre über,
von der Referent sagt, daß hier die Forderung nach Voraussetzungslosig-



110 Literarische Besprechungen

keit unhaltbar sei : « Keine Wissenschaft ist voraussetzungslos, nicht nur
darum nicht, weil es der menschlichen Schwachheit nicht gelingt, alle
persönlichen Faktoren auszuschalten, sondern darum, weil ohne Voraussetzung

Erkenntnis überhaupt nicht zustande kommt» (11). «Nicht das
kann das Ideal wissenschaftlichen Erkennens sein, daß man keine
Voraussetzungen mitbringt, sondern daß man die richtigen Voraussetzungen an
den Gegenstand heranträgt» (12). «Das erste Erfordernis wissenschaftlicher

Strenge ist dies, daß man sich die Voraussetzungen, die man zur
Erforschung eines Gegenstandes gebrauchen will, vom Gegenstand selbst
und nicht von irgend einem Axiom der Wissenschaftlichkeit her geben
läßt» (15). «Wer sich mit den Kategorien, die sich in der Bewältigung
spezifisch menschlicher Probleme fruchtbar erweisen, an die Erforschung der
Natur heranmacht, wird ihr Gewalt antun und ihr Bild verfälschen » (12).
Gewiß Der Ausfall hingegen, den sich der Referent hier gegenüber der
« aristotelischen Naturlehre » erlaubt, kann wohl nur mit großer Vorsicht
hingenommen werden. Anderseits « ist es ein steriler, ja noch mehr, ein
Wirklichkeit verfälschender Dogmatismus, wenn man von der Wissenschaft
oder von den Wissenschaften, die den Menschen in seinem spezifischen
Sein zum Gegenstand haben, verlangt, daß sie mit den Kategorien der
Naturwissenschaft arbeiten. Das wäre nicht voraussetzungslose Wissenschaft,

sondern im Gegenteil : mit falschen, mit gegenstandsfremden
Kategorien arbeitende Pseudowissenschaft » (13). « Dem Seelenleben des Menschen
ist mit Apparaten und mit quantitativen Gesetzen nicht oder doch nur
an der alleräußersten Peripherie beizukommen, niemals aber gerade in
dem, was das spezifisch Menschliche ausmacht» (14). — So gelangt denn
Brunner zur vorläufigen Feststellung, daß der « Glaube niemals das Resultat,
sondern immer und notwendig Ausgangspunkt des Forschens ist. Die
Frage ist nur, welcher Glaube. Auch der Naturforscher bringt einen
bestimmten Glauben mit, ehe er zu arbeiten beginnt, z. B. den Glauben
an die Gültigkeit vernünftiger Schlußfolgerungen, den Glauben an die
Kohärenz der Phänomene, an die Erkenntnisfähigkeit unserer Sinne, auf
deren Reaktion letzten Endes alle experimentelle Erkenntnis beruht » (15).

Aber welches sind die Voraussetzungen, welches ist der Glaube, den
« der Geisteswissenschafter mitbringen muß, um seinem Gegenstand, der
dem Gebiet des spezifisch Menschlichen angehört, gerecht zu werden »

« Welche Schlüssel der Erkenntnis sind es, die das spezifische Wesen des
Menschen, nennen wir es das Humanum, zu erschließen vermögen? » (15).
Um diese Frage zu beantworten, deutet der Referent « einige der wichtigsten
Charakteristica des Gegenstandes Mensch » an. « Für den Menschen ist es

zweifellos charakteristisch, im Unterschied zu allen andern Wesen ihm
eigentümlich, daß er 'immer strebend sich bemüht', daß er nicht bloß ist,
was er nun einmal ist, sondern daß er sich selbst zu realisieren sucht, ohne
in diesem Suchen ans Ziel zu kommen Das wahrhaft Menschliche in
einem Menschen ist umso größer, der Mensch ist umso menschlicher, je
stärker in ihm dieses Suchen nach der Realisierung seines wahren Wesens
ist Ein zweites, was für den Menschen charakteristisch ist, mit dem
ersten verwandt und doch nicht identisch, ist der Unterschied zwischen



Literarische Besprechungen 111

Sein und Sollen. Der Mensch sucht nicht nur sein Ziel als das Wahre
gegenüber dem bloß Wirklichen ; er weiß sich zugleich verpflichtet, etwas
zu verwirklichen, was noch nicht ist. Nur der Mensch kennt das Sollen
im Unterschied zum Sein, und dieses Wissen, die Unterscheidung von gut
und böse, recht und unrecht, wahr und falsch, schön und häßlich, heilig
und unheilig, ist ein Hauptthema seiner Geschichte Auch das Sollen
gehört zum Wesen des Menschen, so gut wie das Streben nach einem noch
nicht realisierten Werdeziel » (16). « Diese beiden für den Menschen wesentlichen

Tatsachen, das Sollen und das Werdeziel haben nun dieses

gemeinsam : sie liegen beide außerhalb des Vorhandenen. Das Sollen ist
ja nicht das Sein, und das Wahrhafte, das das Ziel ist, ist nicht das erst
zu Verwirklichende Das gerade ist das Besondere des Menschen, daß
er nur verstanden werden kann im Hinblick auf jenes ihm Überlegene,
mit dem er in Beziehung steht, ohne es selbst zu sein» (17). «Gerade
dieses dem Menschen Überlegene aber ist nun das, um was es im Glauben
geht Der religiöse Glaube ist die Art, wie der Mensch um jenes Andere
weiß oder zu wissen meint, und die Art, wie er auf Grund dieses Wissens
sein Leben gestaltet» (17). «Wir sagen nicht daß zur Erkenntnis dieses

spezifisch Menschlichen, das Humanum, nur der Glaube erforderlich oder
bestimmend sei. Es gibt auch hier eine Stufenleiter, ein mehr und ein
weniger Immerhin ist zu sagen : Je tiefer einer in seiner eigenen
Wissenschaft gräbt, je mehr er von den Phänomenen der Oberfläche in
die letzten Grundfragen eindringt desto mehr wird er in Fragestellungen
hineinkommen, die auf jenes Innerste im Menschen Bezug nehmen, durch
das das Sein des Menschen mit jenem ihm Überlegenen zusammenhängt »

(18 f.). « Je näher ein Erkenntnisgebiet dem Innersten des Menschenwesens
nahe liegt, je mehr es nicht mit den Dingen, die der Mensch hat, sondern
mit dem Kern seiner Person selbst zu tun hat, desto stärker wird der Anteil
sein, den der religiöse Glaube, oder vorsichtiger gesagt, das Verständnis des

religiösen Glaubens, im wissenschaftlichen Erkennen selbst gewinnt» (20).
Offen gestanden : Brunner drückt sich hier nicht besonders klar oder

vielmehr, wie er übrigens selber gesteht (20), « in sehr unbestimmter Weise »

aus : über das Verhältnis von Wissen und religiösem Glauben und über
das Wesen des religiösen Glaubens. Wenn er damit die Möglichkeit einer
natürlichen Gotteserkenntnis und einer natürlichen Sittenlehre in Abrede
stellen will — und nach seiner ganzen theologischen Einstellung scheint
das der wahre Sinn all seiner, zum Teil sehr « vorsichtigen » Äußerungen
zu sein : dann müssen wir im Interesse der Wissenschaft dagegen Einsprache
erheben ; dieses ist jedenfalls vom Lehramt der katholischen Kirche besser
gewahrt worden, wenn es z.B. im Vaticanum heißt : « Sancta Mater Eccle-
sia tenet et docet, Deum, rerum omnium principium et finem, naturali hu-
manae rationis lumine e rebus creatis certo cognosci posse ; 'invisibilia enim
ipsius a creatura mundi, per ea quae facta sunt, intellecta, compiciuntur' »

(Denz. 1785. Vgl. 1806 ; 2145.) Dabei vergißt die Kirche keineswegs, auch
die moralische Notwendigkeit einer übernatürlichen Offenbarung bezüglich

der an sich natürlich erkennbaren religiösen Wahrheiten zu betonen,
wenn sie kurz nachher sagt : « Huic divinae revelationi tribuendum est, ut



112 Literarische Besprechungen

ea, quae in rebus divinis humanae rationi per se impervia non sunt, in
praesenti quoque generis humani conditione ab omnibus expedite, firma
certitudine et nullo admixto errore cognosci possint. »

Nachdem Brunner bis anhin « vom religiösen Glauben in sehr
unbestimmter Weise gesprochen », wendet er sich dem christlichen Glauben zu.
« Was wir bisher in sehr unbestimmter Weise als das dem Menschen
überlegene Andere bezeichneten, das heißt dem christlichen Glauben, Gott der
Schöpfer und Herr. Die Tatsache, daß es ein Ziel des menschlichen Lebens
gibt, ein wahres Sein, das er noch nicht hat, nach dem er aber strebt, und
das ihn nie in Ruhe läßt, heißt im christlichen Glauben die von Gott, dem
Schöpfer selbst gegebene, in seinem Schöpferwillen begründete, ewige
Bestimmung zur Gottesgemeinschaft, zur göttlichen Liebe. Das wahre Sein
des Menschen ist also nach der christlichen Lehre das Sein in der Liebe,
das Leben in der Gemeinschaft mit seinem Schöpfer, der selbst die Liebe
ist, und das Leben in Gemeinschaft mit den Mitgeschöpfen, durch diese
Liebe. In diesem Sein in der Liebe erkennt der christliche Glaube das
wahre Personsein, das zugleich nicht ein isoliertes Einzelsein, sondern ein
Sein in der Gemeinschaft, ein verbundenes Sein ist » « Ebenso versteht
der christliche Glaube das zweite, was wir als für den Menschen charakteristisch

hervorgehoben haben, das Sollen und den Gegensatz von Sollen
und Sein, vom Gottesgedanken her. Das Sollen ist ihm kein abstraktes
Vernunftgesetz, sondern der Wille Gottes, des Schöpfers. Dieser Gotteswille

gebietet, was der Mensch tun soll ; er ist die Norm, nach der das
menschliche Leben ausgerichtet, gemäß der es gestaltet sein soll. Und
nun ist es das Spezifische des christlichen Glaubens, daß er diesen Gegensatz
zwischen dem, was ist, und dem, was sein soll, mit besonderer Schärfe
sieht. Er nennt diesen Gegensatz die Sünde» usw. (22 ff.). Wir wollen
nicht weiter auf diese Schilderung des spezifisch christlichen Glaubens
eingehen. Es genüge, flüchtig zu bemerken, daß sie doch etwas ärmlich
ausgefallen ist (z. B. von Erlösung und Gnade ist keine Rede) und zum
Teil Wahrheiten namhaft macht, die wir Katholiken in die natürliche
Erkenntnisordnung verlegen (z. B. das Personsein). Wir erklären das aus
dem Milieu, in dem der Referent gesprochen und aus seiner persönlichen
protestantischen Glaubenshaltung.

Wir sind ihm dankbar für seine positive Einstellung zur Offenbarung
in der Person Christi (24) ; für den Ernst, mit dem er den Glauben als
Personbegegnung und Personentscheidung darstellt (25), wenn wir auch
vom katholischen Standpunkte aus gewichtige Vorbehalte machen müssen ;

für die Eindringlichkeit, mit der die im christlichen Glauben gewonnene
Sicht des Menschen für einige Gebiete der Wissenschaft, z. B. für die
Rechts- und StaatswissenSchäften, für die sozialen Wissenschaften und
namentlich für die Pädagogik, sodann für die Literaturwissenschaften, die
Geschichte, die Psychologie und Philosophie hervorgehoben wird (25 ff.),
so daß Ref. sagen kann : « daß das Ausgehen von einer christlichen Sicht
des Menschen für den Charakter einer Wissenschaft von entscheidender

Bedeutung sein kann» (28). Die Frage, «ob nicht auch in den Naturwissenschaften

derartige — sei es negative oder positive -— Voraussetzungen un-



Literarische Besprechungen 113

umgänglich sind und also auch hier fühlbar werden könnte, ob hinter der
Arbeit des Forschers der Glaube oder der Unglaube steht », stellt er
ausdrücklich, ohne eine Antwort zu wagen (28). « Daß aus diesen Überlegungen
die Idee einer christlichen Universität, wie sie das Mittelalter hervorbrachte»,
sich ergeben muß, folgern wir mit logischer Notwendigkeit aus dem genannten
Prämissen, wenn auch der Referent selber sich Zurückhaltung auferlegt
(28). Wir begnügen uns mit seinem wertvollen Endergebnis : « Die Zeit
ist vorbei, Glaube und Wissenschaft als Gegensätze zu betrachten und die
Zeit ist gekommen, wo eine fruchtbare Zusammenarbeit notwendig und
möglich geworden ist. »

2. A. Speiser spricht als Mathematiker und redet darum nicht vom
christlichen Glauben. Er will vielmehr zeigen, « wie in den exakten
Wissenschaften neben dem Wissen auch ein Glaube in Kraft ist » (29). Wir müssen
es uns versagen, auf seine überaus geistreichen, wenn auch nicht gerade
klaren Ausführungen näher einzugehen und notieren nur flüchtig einige
Folgerungen, zu denen der Referent gelangt : « Wo jede Möglichkeit einer
Analyse fehlt — und das ist bei der Eins und nur bei ihr der Fall —, da
schwindet alle Wissenschaft. Nun stellt sich aber heraus, daß gerade diese
Eins die Grundlage von allem bildet ; ja die ganze Wissenschaft will zur
Eins gelangen, denn sie ist ja die Zurückführung des Mannigfaltigen zur
Einheit Daß es eine solche Einheit gibt, ist für uns höchste Gewißheit,
aber kein Wissen, sondern offenbar der gesuchte Glaube Es gibt kein
Sein ohne eine Eins, also kein Wissen ohne Glauben» (44).

3. Unser Interesse wendet sich mehr dem Vortrage von M. de Mun-
nynch O. P. zu, zumal er einige höchst willkommene Ergänzungen, bzw.
Berichtigungen zu E. Brunner bietet, obgleich der Referent gleich
anfangs betont : « Je me limite à l'aspect purement philosophique, je
m'interdis tout envahissement du terrain proprement théologique» (27).
Vorerst begrüßen wir die bündige Klarstellung der beiden Begriffe Wissenschaft

und Glaube: «J'entends par 'science' la persuasion acquise par la
pure raison ; cela n'exclut nullement les simples opinions, pourvu qu'elles
soient le résultat d'activités rigoureusement logiques. Nous pensons à la
'foi', lorsque nous admettons des conceptions intellectuelles par des
influences étrangères à l'évidence rationnelle, par exemple, par le témoignage
d'une autorité» (47). Diesen Glaubensbegriff wenden wir Katholiken im
analogen Sinne auch auf den übernatürlichen Glauben an. Weiters ist
uns höchst wertvoll die grundlegende Unterscheidung zwischen natürlicher
und übernatürlicher Religion, bzw. Wahrheit, welche die beiden Hauptteile
des Referates markiert, ganz im Sinne des « duplex ordo cognitionis » des
Vaticanums (Denz. 1795). Im 1. Teile beachten wir besonders die
einleitende Bemerkung, « que la religion intégrale implique la science et la
recherche scientifique », sodann die überaus lichtvolle, tiefgründige
Darstellung, wie der menschliche Verstand auf Grund der traditionellen, aristo-
telisch-thomistischen Seins-Philosophie vom endlichen, geschaffenen Sein

zur Erkenntnis des ungeschaffenen göttlichen Seins aufsteigt, ja zu immer
größerer Verähnlichung mit Gott : « Par tendance naturelle et par devoir

Oivus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

religieux, nous devons nous assimiler à Dieu. Nous devons le faire surtout
dans l'ordre intellectuel, qui plus que toute autre activité humaine nous
constitue 'à la ressemblance de Dieu'. Nous devons, dans la mesure de
notre pouvoir, reproduire dans notre intellect les pensées divines, qui
président à l'ordre et à l'évolution de l'univers et à la marche de notre âme
vers une plus complète 'ressemblance à Dieu'. De cette manière Dieu est
la fin de notre vie, nous vivons d'une vie religieuse » (50). Anschließend
wird die Rolle des natürlichen Glaubens in der wissenschaftlichen Forschung,
namentlich in den experimentellen Wissenschaften geschildert : « A chaque
instant la science s'appuie sur d'innombrables actes de foi » (52), wobei
namentlich die Bedeutung der Hypothese gewertet wird. Schließlich befaßt
sich der Referent noch mit dem Verhältnis von Philosophie und
Lebensanschauung. — fm 2. Teil wird der übernatürliche Glaube behandelt,
bzw. sein Verhältnis zu den Ergebnissen der Wissenschaft (56 ff.). Die
scheinbaren Widersprüche, die sich hiebei ergeben, werden im Sinne des
Vaticanums (Denz. 1797) gelöst. Wir vermerken hier gerne die wesentliche
Übereinstimmung des katholischen Philosophen mit dem Vertreter
protestantischer Theologie, wenn letzterer sagte (21 f.) : « In der Neuzeit mochte
es manchmal, namentlich im 19. Jahrhundert, den Anschein haben, als ob
in diesem Prozeß der Auseinandersetzung das Christentum, der christliche
Glaube der Wissenschaft weichen müsse ; aber immer wieder hat es sich
gezeigt, daß dabei entweder die Wissenschaft anmaßlich ihr Gebiet
überschritten oder aber der Glaube bloß einzelne Vorstellungen, die ihm zu
Unrecht wesentlich erschienen, preisgeben mußte. » Wir möchten indessen
nicht den « Glauben », als solchen für diesen vermeintlichen Widerspruch
verantwortlich machen, sondern vielmehr « gewisse Sachwalter des Glaubens

», wie übrigens Brunner selbst einige Zeilen weiter sich vorsichtiger
ausdrückt, und können seinen folgenden Worten restlos zustimmen : « Nur der,
der selbst kritischen Denkens unfähig ist.. wird die Behauptung wagen,
der christliche Glaube sei durch die Wissenschaft überwunden, für den
wissenschaftlich denkenden Menschen zur Unmöglichkeit geworden » (22).

4. Was M. de Munnynck als Philosoph über den Einfluß des natürlichen
Glaubens auf die wissenschaftliche Forschung gesagt hatte, findet eine
treffliche Bestätigung und Erläuterung in dem sehr soliden und klaren
Vortrag von O. Veraguth, wenn er uns einen äußerst interessanten
Einblick gewährt in die Arbeitsmethode des Mediziners im Hochschulstudium
in der Assistentenzeit und in seiner späteren praktischen Betätigung ; wenn
er uns einerseits die Vielgestaltigkeit des medizinischen Wissens nach
Quantität, Qualität und vor allem nach Wertstufen und anderseits die
beiden in Frage kommenden Modalitäten des Glaubens darstellt, die wir
eigens hervorheben möchten. Die deutsche Sprache umfaßt mit diesem
einen Worte zwei Begriffe, die andere Sprachen mehr oder weniger scharf
unterscheidend auseinanderhalten. Die erste Form des Glaubens (believe,
croyance) drückt mehr das intellektuelle Moment im Glauben aus : das
Hinnehmen von etwas, gegen das keine zureichenden intelligiblen,
sachlichen Gründe vorgebracht werden können das immerhin auch die



Literarische Besprechungen 115

deutsche Sprache mit dem Wort Meinung dem Oberbegriff des Glaubens
unterordnet ; der Glaube dieser Art läßt Grade der Bestimmtheit zu :

Überzeugung von der Sicherheit, der Wahrscheinlichkeit, der Möglichkeit. In
der zweiten Form des Glaubens (faith, foi) wird der Akzent auf die Affek-
tivität des Glaubens gelegt : auf das gefühlsmäßige Zutrauen zur Richtigkeit

eines Urteils, das Vertrauen in eine Persönlichkeit, das Durchdrungensein

aus subjektiven Gründen. In beiden Modalitäten ist der Glaube
genetisch älter als das Wissen ; er ist in tieferen Schichten der Persönlichkeit

verwurzelt (68 f.). — Im letzten Teil des Vortrages kommt der Referent
auf die sog. « professionelle Deformation » des Arztes zu sprechen, die darin
besteht, daß der Beruf « sein Denken und Fühlen mit tyrannischer
Ausschließlichkeit so in Anspruch nimmt, daß sie vergewaltigt und verbogen
werden» (81) ; das geschieht durch NichtÜberwindung überlieferter
Vorurteile und geistigen Hochmut. Hiebei nimmt er die Gelegenheit wahr,
auf das Verhältnis des Mediziners zum religiösen Glauben einzugehen.
Gegenüber dem Vorwurf des «geistigen Materialismus», der gegen die
Ärzte gelegentlich erhoben wird, weist er vorerst auf die Tatsache hin,
daß es zahlreiche Ärzte gab und immer noch gibt, die kirchlich-religiöse
Gesinnung nicht nur mit ärztlichem Handeln, sondern auch mit
medizinischem Wissen in Einklang zu bringen vermögen, und führt als Beispiele
den Freiburger Chirurgen G. Clément und den noch lebenden A. Schweizer
in Lambarene an (83). Daß aber auch prinzipiell die Medizin nicht nur
gegen den Glauben nicht Stellung nimmt, sondern vielmehr ihn vorbereitet,
drückt er vom Standpunkt seiner Wissenschaft in folgender beachtenswerter

Weise aus : « Naturgeschichtlich orientierter Materialismus erweitert
im Dienste unabdingbarer intellektueller Redlichkeit die unscharfe, aber
keineswegs unverschiebbare Grenze gegen das Gebiet des Glaubens ; und
unbillig ist es, wenn ihm die Berechtigung zur Annahme bestritten wird,
daß er damit dem Glauben höchster Art klarere Wege bereite. Wie weit
bleibt Unerforschtes Unerforschliches Das wissen wir nicht. Aber zweier
Überzeugungen, die wir nicht beweisen können, sind wir sicher. Einmal :

jenseits der Grenze des schon erreichten, noch erreichbaren Wissens bleibt
unendlich Vieles, das ein im Erkennen diesseits dieser Grenzen sich
unermüdlich übender menschlicher Geist wenigstens ahnend erschauen kann.
Zweitens aber und hauptsächlich : Alles, Erforschtes, Gewußtes,
Unerforschtes, nie Erforschbares könnte nicht als existent Wahrheitsgültigkeit
beanspruchen ohne den Glauben an eine dritte, über Makrokosmus und
Mikrokosmus unendlich erhabene Wirklichkeit» (87).

5. D. Schindler führt uns wieder in das Gebiet der Geisteswissenschaften

zurück, wenn er die Beziehungen der Rechts- und Staatwissenschaften

zum Reiche der Werte behandelt und von der doppelten
Überzeugung sich leiten läßt, « daß das Objekt, mit dem es diese Wissenschaften
zu tun haben, nur unter Wertgesichtspunkten in seinem spezifischen Wesen
verstanden werden kann », und daß « nur eine Rechts- und StaatsWissenschaft,

die das Hauptgewicht auf dieses Moment legt, vielleicht in der
Lage sein wird, einigen Einfluß auf die Wiederherstellung der politischen



116 Literarische Besprechungen

Ordnungen auszuüben » (89). Der Vortrag verdient es vollauf, daß er
gerade im « Divus Thomas » eingehender gewürdigt wird.

« Das Reich der Werte ist nicht, wie gelegentlich behauptet wird, die
Sphäre der Subjektivität, der Willkür und das Zufalles ; seine Anerkennung
ist also nicht 'Glaube' im Sinne eines bloßen Meinens oder Fürwahrhaltens,

wohl aber Glaube im Sinne der Erkenntnis einer nicht meß-
und wägbaren Wirklichkeit. Die Werte sind objektiv gegeben. Das
heißt nicht, daß sie in feststehenden Formeln, von jedermann anerkannt
oder gar ohne weiteres selbstverständlich seien. Das Wahre darf nicht
mit dem Oberflächlichen, das objektiv Gegebene nicht mit dem Evidenten
verwechselt werden. Nur in sorgfältiger Forschung läßt sich die Erkenntnis
der Werte gewinnen » (90). Die Objektivität der Werte, wie auch die
Überzeugung, daß die Geltung solcher Werte zu beurteilen nicht Gegenstand
der Erfahrungswissenschaft, sondern Sache des Glaubens sei, ist gerade
in neuerer Zeit mehrfach von den besten Denkern, die sich mit der Frage
befaßt haben, vertreten worden, z. B. von Max Weber, Heinrich Rickert,
Eduard Spranger, Riehl, Max Scheler, Nicolai Hartmann, Eugen Huber
und Walter Burckhardt, der « mit Nachdruck darauf hinweist, daß die
ethische Bewertung, die eine Aufgabe der Gesetzgebung und der
Rechtswissenschaft sei, nicht bloß ein irrationaler, d. h. keiner Erklärung zugänglicher

Willensakt sei, sondern ein praktisches Urteil, das auf objektive
Richtigkeit Anspruch macht » (90 ff.). — Die Einsicht von der Notwendigkeit

des so gefaßten « Glaubens » an objektive Werte war früheren Zeiten
geläufiger als uns. Referent zeigt das an der Hand der Geschichte, wobei
er vorerst die Scholastik, speziell die Lehre des hl. Thomas mit ihrer
Vorstellung von der Gliederung der Welt in ein Reich der Natur und ein
Reich der Gnade und mit ihrem Axiom : « die Gnade setzt die Natur
voraus und baut auf ihr auf » treffend kennzeichnet. Auch die Reformatoren

haben den Staat dem göttlichen Rechte ein- und untergeordnet.
Während indessen das Luthertum Hand in Hand mit einer weitgehenden
Verinnerlichung der Kirche einer vollkommenen Verweltlichung des Staates
den Weg ebnete, haben es Zwingli und Calvin verstanden, das staatliche
Leben mit christlichen Gedanken zu durchdringen. « Das Naturrecht, das
sich auf die natürlichen Gegebenheiten des menschlichen Lebens und auf
die Vernunft stützte, suchte unabhängig von der Theologie eine Begründung
des Staates zu finden. » Hugo Grotius, der im Calvinismus wurzelt, bleibt
dem Erbe der Scholastik, vor allem dem System der thomistischen Rechtslehre

verbunden. In der Folge haben die wenigsten Staatstheoretiker die
Notwendigkeit verkannt, Staat und Recht über sich selbst hinauszuführen
und mit überpositiven Werten in Verbindung zu bringen, wie an Montesquieu,

J. J. Rousseau, H. Pestalozzi und an einigen liberalen Denkern
des 19. Jahrhunderts (z. B. B. Constant und A. de Tocqueville)
nachgewiesen wird (93-98). — Aber diese Erkenntnisse blieben ohne größeren
Einfluß. « Der Zug der Zeit ging in anderer Richtung. Die Triumphe
der Naturwissenschaften übten einen eigentümlich betörenden Einfluß auf
Sozial- und Geisteswissenschaften aus. Man glaubte, die Naturwissenschaften

seien auch für die letzteren vorbildlich. Statt daß man aber,



Literarische Besprechungen 117

was vorbildlich gewesen wäre, die Methode der genauen Beobachtung des
Stoßes von den Naturwissenschaften übernommen hätte, begnügte man
sich oft damit, einige simplistische naturalistische Annahmen zum
Ausgangspunkt zu machen oder — dies vor allem in der Rechtswissenschaft —
den Stoß in die leeren Formen einer formalen Logik einzuspannen. Man
glaubte damit, in der Art der Naturwissenschaften 'positiv' zu sein, während
man in Wirklichkeit an sekundären Merkmalen haften blieb und das
Wesentliche aller Sozial- und Geisteswissenschaft, den Wertcharakter ihres
Objekts, aus den Augen verlor. Die Popularisierung der Wissenschaften
begünstigte die Tendenz zur positivistischen Verflachung ; ja, sie dürfte,
neben einer immanenten Entwicklungstendenz des wissenschaftlichen
Denkens, der Hauptgrund für den Erfolg der handgreiflichen massiven,
simplistischen Erklärungen im Gebiete des sozialen Geschehens sein » (99).
« Am Beispiel des vulgären Materialismus, der Ideologienlehre und der
logisch überspitzten Juristerei zeigt sich, wohin das wissenschaftliche
Denken führt, wenn es im Bestreben, positivistisch zu sein, den notwendigen
Sinnbezug des menschlichen Lebens auf ein Reich objektiver Werte außer
acht läßt » (102). « Freilich wirkte sich die Desorientierung des geistigen
Lebens im 19. Jahrhundert noch nicht voll aus. Denn die Menschen jener
Zeit standen noch in einer christlichen Tradition, die, wenn auch nicht
als solche anerkannt, doch in säkularisierter Form als selbstverständliche
Norm der Humanität und des Anstandes galt » (103). Es war dem Einfluß
Nietzsches und Genossen vorbehalten, die geistigen Grundlagen radikal zu
zerstören, bis « der entwurzelte, innerlich und äußerlich haltlose Mensch
der Nachkriegszeit sich schließlich in seiner Verzweiflung dem totalitären
Staat, den er zum Götzen erhob, in die Arme geworfen. Und damit
wurde die Katastrophe erst recht auf ihren Höhepunkt geführt» (103 f.).

Eine Rettung, ein geistiger Aufbau kann nicht aus dem Nichts
geschehen, sondern er muß, wie alles Organische, an bereits bestehendes
Leben anknüpfen. In der antiken und christlichen Tradition liegen die
wesentlichen, die unverzichtbaren Werte, die wir nutzbar machen müssen.
Von kirchlicher Seite, vor allem durch die Kundgebungen des Papstes,
aber auch durch die Bemühungen der in der ökumenischen Bewegung
zusammengefaßten christlichen Kirchen ist immer wieder die Forderung nach
einer christlichen Grundsätzen entsprechenden Gestaltung des staatlichen
und wirtschaftlichen Lebens aufgestellt worden. Und « es ist bemerkenswert,

daß in diesen Kundgebungen das konfessionelle Moment gegenüber

dem allgemein Christlichen, ja, man könnte sagen, dem Humanum,
ganz in den Hintergrund tritt» (105). «Aber auch im weltlichen Bereich
hat man wohl erkannt, daß der Verlust des christlich-humanen Fundaments
die Voraussetzung für das Abgleiten des Staates in die Ungeheuerlichkeiten
aggressiver Machtpolitik war. Es kann nicht mehr ernsthaft bestritten
werden, daß Demokratie und Freiheit an ganz bestimmte sittliche und
weltanschauliche Voraussetzungen geknüpft sind » (105 f.). « Die Besinnung

auf die antik-christlichen Wurzeln unserer Kultur muß auch von
Einfluß sein auf die rechtswissenschaftliche Arbeit ; diese wird, sobald
sie den engeren rechtstechnischen Bereich überschreitet, nicht um die



118 Literarische Besprechungen

Erkenntnis herumkommen, daß das Recht auf objektive Werte sinnbezogen
ist, ja daß der Charakter des Rechts als Norm nicht auf seinem Erlaß
durch einen Gesetzgeber beruht sondern letzten Endes darauf
zurückzuführen ist, daß es bestimmte vom Gesetzgeber nicht geschaffene, sondern
vorgefundene Werte verwirklicht. Die Rechtfertigung der Norm liegt in
dem durch sich zu verwirklichendem Wert» (106 f.). «Das Naturrecht,
das seit dem Altertum das Rückgrat des juristischen Denkens bildete und
erst im 19. Jahrhundert unter dem Einfluß eines kurzsichtigen Positivismus
abgelehnt wurde, wird wiedererstehen. Nicht in der Art, daß irgend eines
der früheren Systeme neubelebt würde, aber in dem Sinne, daß eine von

jeder gesetzgeberischen Willkür unabhängige Grundordnung des menschlichen

Zusammenlebens als schlechthin gegeben anerkannt wird. » « Wenn
das Naturrecht zeitweise in Verruf geraten ist, so deshalb, weil es allzusehr
verflacht, allzusehr nur leerlaufende Konstruktion geworden war. Dagegen
erhob sich mit vollem Recht die historische Rechtsschule» (107). «Wohl
selten eine Zeit wie die heutige, war berufen, die Wahrheit des Gesagten
einzusehen. Denn die Ereignisse der Gegenwart sind ein erschütterndes
Beispiel für die Folgen, die sich aus einer dauernden Verkennung jener
Grundordnungen des menschlichen Zusammenlebens ergeben, die über
aller positiven Rechtssetzung stehen und an der deshalb alle gesetzgeberische
und politische Willkür zerschellt Wäre es nicht die vornehmste
Aufgabe derjenigen, die sich den Rechts- und Staatswissenschaften widmen,
sich an die Erforschung dieser Gesetze, dieses 'ordre naturel des choses'

(B. Constant) zu machen, und damit eine wissenschaftliche Linie
fortzuführen, die Namen wie Aristoteles und Montesquieu aufweist, und für die
auch in der neueren Wissenschaft — der Philosophie, der Jurisprudenz,
der Soziologie und Sozialökonomie —- wertvolle Ansatzpunkte zu finden
sind » (109) usw.

Man möge es uns zu gute halten, wenn wir den klaren, grundsätzlichen
Ausführungen von Prof. Schindler größere Aufmerksamkeit geschenkt haben;
bildeten sie doch unbestritten einen Glanzpunkt in der ganzen Studientagung.
Sie sind aus dem Munde eines Fachmannes eine glänzende Rechtfertigung
dessen, was G. M. Manser O.P. im «Divus Thomas» vom thomistischen
Standpunkte aus über das Naturrecht bereits geschrieben hat und fortlaufend noch
schreibt. Der Vortrag verdient in seinem ganzen Umfang größte Beachtung.

6. Dem gegenüber bringt uns das Referat des Philosophen F. Medicus
eine nicht geringe Ernüchterung, um nicht zu sagen Enttäuschung. Nach
der Stimme der antik-christlichen Tradition hören wir, wie eine von Kant,
bzw. Fichte her orientierte Philosophie zum Problem « Wissenschaft und Glaube »

Stellung nimmt. Wir können ja gewiß mit manchen Äußerungen des

Referenten einig gehen. So wenn er betont, daß sowohl Wissenschaft als
Glaube Anspruch auf Wahrheit erheben (113) ; daß die Beziehung zwischen
beiden auf das Interesse an der Wahrheit gründet ; daß die Wissenschaft
sich des Abstandes bewußt werden muß, der ihre Bemühungen auch in
einer endlosen Geschichte von der Befriedigung dieses Interesses entfernt
hält (114). Ferner wenn er dem neuen Antiintellektualismus vorwirft, daß



Literarische Besprechungen 119

ihm die notwendige Beziehung des Menschen auf die Wahrheit undeutlich
wurde, insofern er als Lebensphilosophie das Verlangen nach Wahrheit
zu einem Mittel oder Werkzeug des Lebens stempelte und die Wissenschaft
selbst nur um des Lebens willen betrieben wissen wollte (119). Sodann,
wenn er Gewicht legt auf den gegenständlichen Sinn der Wissenschaft und
es darum als ein Mißverständnis betrachtet, wenn man z. B. die Frage
nach der historischen Existenz Jesu der Wissenschaft und ihren Methoden
entziehen oder sie bezweifeln wollte (121 f.) ; wenn er die Wissenschaft
als eine Angelegenheit des Verstandes betrachtet und die in ihr wirkenden
sittlichen Kräfte einem vom Verstand gesetzten Ziele dienen läßt (122) usw.

Aber vom Standpunkte aristotelisch - thomistischer Philosophie und
namentlich der katholischen Glaubenslehre müssen wir bezüglich seiner
wesentlichen Auffassung von Wissenschaft und Glaube mit entschiedenem

Widerspruch antworten, ohne indessen auf eine nähere Diskussion einzugehen

— sie würde zu weit führen. Wenn er z. B. sagt : Die Wissenschaft
könne der Idee der Wahrheit niemals voll genügen (112) ; die Wissenschaft
sei durch die Notwendigkeit ihrer Struktur auf Fragen beschränkt, die an
das Letzte nur mit Mißverständnissen rühren können (114) ; für den Verstand
sei das Unbedingte nur Problem, negative Grenze, eine Grenze, die er
lediglich von der Seite seiner eigenen Bedingtheit, nicht (wie eine Landesgrenze)

auch von der andern Seite her zu sehen vermöge (114) ; in der
Beziehung auf die Wahrheit, die unbedingt wahr ist, erweisen sich unsere
begrifflichen Operationen als nicht angemessen (115) ; in den Geisteswissenschaften

werde nicht objektive (von einem Objekt als solchem geltende)
Erkenntnis gesucht, sondern perspektivische, unter einem subjektiven
Gesichtspunkt zu gewinnende Erkenntnis (116) ; die wissenschaftliche
Bedeutung einer geisteswissenschaftlichen Leistung hange in jedem Falle nur
davon ab, in welchem Maße es gelingt, Zusammenhänge zu erhellen (116 f.) ;

alles gegenständliche Erkennen oder Wissen sei in Bedingungen gehalten,
die undurchsichtig sind, sodaß eine vollkommene Erkenntnis, eine Erkenntnis
die die unbedingte Wahrheit ins Bewußtsein brächte, den Bestrebungen
der Wissenschaft unmöglich sei (117) ; Wahrheiten, die unbedingt wahr
sind, gebe es nicht in der Mathematik, nicht in den Naturwissenschaften,
überhaupt in keiner Wissenschaft ; es gebe sie nirgends, wo sich unser
Geist auf Gegenstände bezogen weiß ; in diesem Zusammenhange verstehe
es sich, was es zu besagen hat, daß Kant die mittelalterlichen Beweise für
das Dasein Gottes abgelehnt hat (118); die wissenschaftliche Arbeit ist
geschichtlich und strukturell bedingt; die wissenschaftlichen Wahrheiten gelten
— auf ihrem Boden, auf ihm erlauben sie ein unbegrenztes Weiterschreiten,
aber sie erreichen nie die Wahrheit, die unbedingt wahr ist (120) usw.

So ist denn der Platz bereitet für den Glauben im Sinne Kants, der
in folgender Weise charakterisiert wird : Der religiöse Glaube richtet sich
nie auf Gegenständliches als solches ; dieses ist das Interessegebiet des
Wissens und der Wissenschaft, und die Wissenschaft braucht freie Bahn
(125). Der Glaube braucht den Verstand, braucht seine logischen Formen,
wo immer er sich aussprechen möchte ; aber da dem Verstand das Unendliche

nur Problem ist, bleibt auch am Glauben alles das fragwürdig, worin



120 Literarische Besprechungen

er den Verstand braucht. Richtet sich also der Glaube auf das Unendliche,
so können doch die Formeln, in denen er von solcher Gewißheit Zeugnis
ablegt, nicht selbst unbedingt sein : sie sind strukturbedingt und
zeitbedingt. Die Worte, in denen sich der Glaube ausspricht, sind die
Projektion, die die Sphäre des Bedingten von ihm auffängt (115). Der
Verstand muß es dem übergreifenden Leben überlassen, dem gegenständlichen

Sinn, den er allein zu finden weiß, eine völlige Umbiegung
dadurch zu geben, daß die betreffenden Worte ihr Ziel im Übergegenständ-
lich-Wirklichen erhalten Eben darum, weil der religiöse Sinn niemals
in dem durch den Verstand Erfaßbaren liegt, kann auch das zeitbedingte
einer religiösen Aussage in einer spätem Zeit völlig überholt sein, ohne
daß der religiöse Sinn dadurch gefährdet wäre : seit der Uberwindung des

kopernikanischen Weltbildes kann z. B. der Wahrheitsanspruch des
Himmelfahrtsmythus nicht mehr in gegenständlicher Bedeutung erhoben werden ;

aber der religiöse Sinn dieses Mythus hat niemals in seiner gegenständlichen
Bedeutung gelegen» (125) usw.

So verstehen wir denn, wie nach dem Referenten der scheinbare Gegensatz

zwischen Wissenschaft und Glaube in schönste Harmonie sich auflöst

und wie er sagen kann : « Wo Wissenschaft und Glaube feindlich
aufeinandergestoßen sind, ist immer Unklarheit, Trübheit, die die befreiende
Kraft der Wahrheit zurückholt» (130). Wir verstehen auch, was er vom
Glaubenswechsel sagt (131) : er ist die logische Folge der ganzen Relativität
und Wandelbarkeit der Glaubenswahrheit. Weniger verständlich ist es,
wie Ref. für die von ihm vertretene Zeitbedingtheit unserer Verstandes- und
Glaubenserkenntnis den bekannten Spruch des Kardinals Newman anführen
kann: « Ex umbris et imaginibus in veritatem» (120 f.), wie es s. Z. die sog.
katholischen Modernisten getan hatten und heute noch gerne tun Sicherlich,

Newman « war sich der Schranken bewußt, in denen alles menschliche

Erkennen gehalten ist ». Aber er ist ebenso entschieden für eine
objektiv gültige, sowohl natürliche wie übernatürliche Gotteserkenntnis
eingetreten, und er würde sich als erster verwahren gegen Deutung seiner
Worte im Sinne des Agnostizismus.

Unsere Besprechung ist ungewöhnlich lang geworden. Aber es schien
angezeigt, den gegenwärtigen Stand der Diskussion um das Problem «Wissenschaft

und Glaube » eingehender zu beleuchten. Um so mehr, als die ganze
Studientagung im großen und ganzen auf einer beachtenswerten
wissenschaftlichen Höhe sich hielt und von einem vornehmen, leidenschaftslosen
Tone getragen war, trotz der verschiedenen Geistesrichtungen, welche die
einzelnen Referenten vertraten. Nichtsdestoweniger läßt sich ein Gefühl der
Unbefriedigtheit zum Schlüsse nicht unterdrücken. Der Fehler, den wir
gleich anfangs hervorgehoben haben, macht sich im ganzen peinlich bemerkbar

: nirgends wurde der Begriff des Glaubens klar und eingehend
dargelegt (M. de Munnynck macht eine löbliche Ausnahme, soweit es ihm sein
Fach erlaubte), und namentlich die spezifisch katholische Auffassung vom
Glauben tritt nirgends hervor. Und doch wäre das unseres Erachtens das
Entscheidende gewesen. G. M. Häfele O. P.


	Literarische Besprechungen

