Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 23 (1945)

Artikel: Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762362

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anwendung des Naturrechts
auf individuellem Gebiete

Von G. M. MANSER O. P.

In der Anwendung des « Einen» auf « Vieles» wird das « Eine »
notwendig « Vieles». So ist es auch beim Naturrechte. Es entfaltet
sich, auf verschiedene Gebiete angewandt, zu einer Vielheit.

In jedem Individuum haben wir zwei Momente : das Individuum
selbst und die Wesenheit oder Natur, die im Individuum verwirklicht
ist und deren Triger die Person ist. Die Menschennatur oder Wesen-
heit, insofern sie als rationale durch Erkennen und freies Wollen zum
Universale, also zu « Vielem » hingeordnet ist, zeigt den sozialen
Charakter an, wie er in Ehe, Familie und Staat sich erweitert. Das
Individuum als solches ist eine kleine, abgeschlossene Welt fiir sich.
Hieher gehoren die individuellen Rechte und Pflichten, die freilich nie
ganz vom Sozialen getrennt werden kénnen, weil die Person Triger
beider Gebiete ist.

Die individuellen Rechte und Pflichten sind zahlreich und ver-
schieden. Die Einen beziehen sich auf die Existenz des Individuums.
Hieher gehéren vorziiglich das Verbot des Mordes, das die Berechtigung
der Todesstrafe begriindet, ferner das Recht der Notfwehr und das Verbot
des Selbstmordes und des Duells. Andere Rechte beziehen sich auf die
Entwicklung des Individuums : wie das Verbot der Sklaverer, das Recht
auf Privateigentum und gewisse Rechte auf Erziehung, Bildung, Arbeit
und Arbeitslohn. Alle diese Rechte und Pflichten wurzeln im Natur-
rechte, aber in verschiedenem Sinne.

Art. 1
Der Mord
GewiB3 ist der Mord ein furchtbares soziales Verbrechen. Er

beraubt die menschliche Gesellschaft eines niitzlichen Gliedes. Er ist
das «groBe» Verbrechen gegen den Nichsten: « per quod maxime



86 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

nocetur proximo », sagt der Aquinate!. Dennoch verletzt er die indi-
viduelle Rechtssphire am eminentesten, da er ein individuelles Wesen
irdisch vollig ruiniert und ein anderes zugleich zu einem staatsver-
brecherischen Gliede macht.

Vorerst sei der Begriff des Mordes klargelegt, um dann seine Ver-
brechernatur und seine Bestrafung niher ins Auge zu fassen, wobei
unsere Stellung zur Todesstrafe in einem folgenden Artikel in Betracht
gezogen wird.

Zwei Begriffe miissen scharf voneinander unterschieden werden :
Ttung — occisio, und Mord — homicidium. Jeder Mord ist wohl eine
Totung eines Menschen, aber nicht jede Tétung ist Mord. « Tétung »
ist an sich ein indifferenter Begriff, der also Gutes und Boses besagen
kann 2, Totet die legitime Autoritit den Morder, so ist es gut. Totet
der Riuber einen friedlichen Biirger, so ist es schlecht. Erfolgt der
Tod ohne Absicht und schuldige Nachlissigkeit, so haben wir blo8
« Totschlag »*. Erfolgt der Tod ohne direkte Absicht, aber aus Unvor-
sichtigkeit, dann haben wir fahrlissige Totung. Diese kann doppelter
Art sein: eine Fahrlissigkeit, aus der der Tater die Totung voraus-
sehen konnte und muBte, oder aber nicht. Nur im ersteren Falle haben
wir Mord, weil ein voluntarium in causa vorhanden ist. In diesem
Falle wendet der Titer die mogliche und schuldige Vorsicht nicht an ¢
Es liegt « grobe » Fahrlissigkeit 3 vor. Somit ist nur dann Mord vor-
handen, wenn der Titer die Totung frei-vorsdtzlich — direkt oder in-
direkt gewollt — im Auge hatte.

Seinem Wesen nach, d. h. als selbstverschuldete Beraubung eines
Menschenlebens, ist der Mord ein grauenhaftes Verbrechen, wie alle
Volker je und je bekannten. Er ist das in einem dreifachen Sinne :
gegen Gott, gegen den Nichsten und gegen die menschliche Gesellschaft.

a) Gegen Gott. Gott allein ist der Herr iiber Leben und Tod :
«qui est dominus vitae et mortis »®. Wer es nicht glaubt, erfihrt es

1 Einleitung zur q. 64, II-II. * De Malo, q. 8 a. 4 ad 11.

3 Die Strafrechtler verstehen unter « Totschlag » gewohnlich die Totung, die
mit leidenschaftlicher Aufregung geschieht und setzen sie als schuldlos dem Morde
gegeniiber. Das ist philosophisch jede rein zufillige Tétung. II-1I 64, 8. Vgl
Cathrein, Moralphil. II 90. 4 II-11 64, 8.

5 « Wer bei der Aufmerksamkeit, wie sie nach den Umstinden von ihm
verlangt werden darf, nicht gutgliubig sein konnte, ist nicht berechtigt, sich
auf den guten Glauben zu berufen.» Schweiz. Zivilgesetzbuch, Art. 1, 3.

6 I-II 100, 8 ad 3; II-II 64, 6; III. C. G. 146 ; Soto, De iustitia et iure,
1. V.q. 1 a. 2; Vitoria, in II-II 64 a. 5.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 87

totsicher, wenn er stirbt. Ein jeglich kreatiirliches Lebewesen besitzt
zwar Selbstbewegung, ist aber als ens-potentiale zugleich passiv, d. h.
bewegt, also von einem Erstbeweger abhingig'. Der Mord ist somit
ein frecher Eingriff in die Rechte Gottes !

b) Gegen den Nichsten. Der Mérder beraubt den Gemordeten des
hochsten irdischen Gutes und eventuell des ewigen Lebens, wenn der
Gemordete im Siindenzustand getotet wird. Kein Zug ist dem Menschen
tiefer und natiirlicher als der zu leben, den der Mérder mit Gewalt
sistiert 2. Der Mord ist also eminent ein Naturrechisverbrechen. Daher
die schon zitierte Stelle des Aquinaten : Homicidium « per quod maxime
nocetur proximo ». Thomas setzt den Mord unter den duBeren Werk-
siinden iiber den Ehebruch®. Unter den Siinden gegen den Nichsten
ist der Mord die gréfite : « primum locum tenet inter peccata in pro-
ximum commissa » 4,

c) Gegen die Gesellschaft. Ein Vergehen ist der Mord gegen die
Gemeinschaft, weil der Morder nicht allein im Gemordeten der Gesell-
schaft ein wertvolles Glied raubt, sondern weil er selbst mit und durch
den Mord ein staatsgefihrliches Individuum wird ®. So fassen wir es,
wenn Aristoteles, der groBte Staatslehrer des heidnischen Altertums,
den Mord, neben Diebstahl und Ehebruch, zu den #mmer und an sich
schlechten Taten rechnet ®. Von groBer Tragweite ist es, zu betonen,
daB der Mord in seiner Verworfenheit von jedermann leicht durchschaut
wird und daher zu den sireng naturrechtlichen Verbrechen gehort : «Quae-
dam enim sunt, quae statim per se ratio naturalis cuiuslibet hominis
diiudicat esse facienda vel non facienda, sicut: honora patrem et ma-
trem et non occides ... et hujusmodi sunt absolute de lege naturae.»?’

Ist dem so, dann ist auch jede Mordart streng verboten, also auch
der Abortus, insofern er als direkt oder indirekt gewollte Abtreibung
einer menschlich belebten Leibesfrucht gefaBt wird 8 Bekanntlich haben
einstens angesehene Protestanten, wie Melanchthon, den Tyrannenmord
verteidigt ®. Ebenso hat einst P. Huerta S. J. (nicht die Gesellschaft

1T7q.2a. 3;1 C.G. 13. 2 II-II 64, 5.

3 I-II 100, 6. 4 TI-II 13, 3 ad 1.

5 II-II 64, 6 u. 6; Soto, 1. c.; Vitoria, in 1I-11 64, 5.

¢ II. Eth. 6, 6 (Did. II 24, 23).

7 I-1I 100, 1.

8 Vgl. Billuart, Summa S. Th., Tract. de iure et iust., Diss. 10 a. 7.
9 Vgl. Cathrein, Moralphil. II 661 ff.



88 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

Jesu) den Tyrannenmord auch dem Aquinaten zugeschrieben . Das
widerspriche direkt seinen Prinzipien : denn was an sich schlecht ist,
ist auch nie erlaubt. Auch da ist wohl zu unterscheiden zwischen
« Tyrannentétung » und « Tyrannenmord ». Wer den Tyrannen totet,
welcher gegen den Willen des Volkes mit Gewalt die Herrschaft an sich
reiBt — tyrannus usurpator, ist nach Thomas nicht bloB kein Mérder,
sondern er verdient das Lob und den Dank des Vaterlandes *. Beziig-
lich des Tyrannen, der im rechtmiBigen Besitze der Macht ist —
tyrannus regiminis, erwihnt Thomas den Fall der Tétung gar nicht 3.
Personlich wage ich zu sagen : Gonzalez neigt zur gleichen Ansicht ¢,
d. h. daB auch die T6tung eines Herrschertyranns, der offenkundig auf
den Ruin des Vaterlandes hinarbeitet und den keine irgendwie offent-
liche Gewalt zu stiirzen vermag, naturrechtlich getotet werden darf.
Oder, gibt es nur ein Notrecht des Privaten, aber kein Notrecht des
Staates und Volkes ?

Das Strafverfahren ins Auge gefaBt, betonen die groBen Lehrer
mit Thomas % und Soto ® scharf, daB der Strafende vor allem vor jeder
persinlichen Rache sich hiite. Geradezu selbstverstindlich diirfte es
sein, daB bei allen Vergehen, besonders aber bei den schwersten, zu
denen der Mord gehoért, nur die dffentliche Autoritit Strafen verhingen
kann. Da das offentliche Gemeinwohl die Strafe verlangt, kann nur
der Strafen verhingen, dem die Sorge um das Gemeinwohl, das bonum
commune, obliegt 7. Da die Notwehr selbst das o6ffentliche Wohl zum
Gegenstande hat, so ist indirekt auch da die offentliche Autoritit,
insofern die Notwehr zur Selbstwehr absolut notwendig ist, vorhanden 8,
Gott ist zwar allein Herr iiber Leben und Tod. Aber als Stellvertreter
Gottes kommt jeder rechtmiBigen hochsten irdischen Autoritdt als Aus-
fithrerin der gottlichen Vorsehung, wie Thomas so schon sagt ®, Straf-
gewalt zu. Wie es mit der Autoritit jener steht, die Gott und jedes

1 Vgl. Gonzalez, Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin (Ubersetzung
von Nolte). Regensburg 1885, Bd. III 345 ff.

2 II. Sent. d. 44 q. 2 a. 2 ad 5.

3 Er lehrt zwar, daB auch in diesem Falle dem Tyrannen, wenn er Unge-
rechtes befiehlt, nicht zu gehorchen sei, sagt aber von Tétung nichts. II. Sent.
d. 44 q. 2 a. 2; II-II 104, 6 u. ad 3; II-II 10, 10.

4 Die Philosophie des hl. Thomas, IIT 354.

8 II-II 64, 7; Ep. ad Romanos, c. XII lect. 3; III. C. G. 146.

1. c. a. 8.

7 II-1I 64, 3 ; Soto, De iust. et iure, 1. V q. 1 a. 2 u. ff. ; Vitoria, in II-1I 64 a. 2.
8 TI-II 64, 7.

9

III. C. G. 146.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 89

Naturrecht leugnen, mégen manche, besonders in der heutigen sturm-
vollen, rechtlosen und rechtbrecherischen Zeit, iiberlegen und zu Ende
denken !

Der rechtmiiBigen irdischen Autoritit kommt also als Verireterin
Gottes wirkliche Strafgewalt zu. Sie kann strafen durch Entzug duBerer
und innerer Lebensgiiter, durch Gefingnis, Entehrung, Verbannung,
selbst durch korperliche Pein!. Kann sie dem Menschen auch das
Leben selbst entziehen ? Das beriihrt die Berechtigung der Todesstrafe,
die in unserer hochphilantropischen (!) Zeit bekanntlich, wenigstens
theoretisch, zahlreiche und heftigste Gegner gefunden hat.

Art. 2
Die Todesstrafe

Selten hat die Geschichte ein Problem zugleich verdunkelt und
geklart wie die Frage der Berechtigung der Todesstrafe. Wir werden
hier zuerst die beiden angedeuteten Momente abkliren, um dann die
Hauptfrage : die Berechtigung der Todesstrafe, aber auch das Recht der
Begnadigung zu erortern.

1. Die Geschichte hat das Problem verdunkelt

In geschichtlichen Entwicklungen verbindet sich hdufig mit dem
Richtigen das Sachwidrige und verdunkelt dann das erstere. So ist
es bei.der Todesstrafe, bzw. ihrer Berechtigung. Die vielfach barba-
rischen Hinrichtungsarten fritherer Zeiten haben ohne Zweifel der
Todesstrafe selbst geschadet. Darauf hat ein Anhinger derselben und
Mediziner von Fach, Dr. Surbled, hingewiesen 2. Die Tétung unter den
Qualen der Geiflelung oder Folterbank ist gliicklicherweise nicht mehr
gebriauchlich. Auch das Sterben durch schrecklichen Feuertod, oder
durch Réderung, — Zerbrechen aller Knochen —, oder Steinigung, oder
Ertrinkung oder Pfihlung — man durchstieB den Leib des Schuldigen
mit einem spitzen Balken —, ist vorbei3. Alles das sind mehr oder
weniger langsame und daher qualvollste Todesarten. Hieher gehort

1 TI-IT 108, 3.

* G. Surbled, Die Moral in ihren Beziehungen zur Medizin und Hygiene,
Bd. I, Das organische Leben, 2. Aufl. Deutsche Ubersetzung von A. Sleumer,
Hildesheim 1918, S. 194 ff.

3 Das. 195-197.



90 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

auch der Tod durch den Strang, — durch Ersticken. Sind treff-
sichere Soldaten vorhanden, ist der Tod durch Erschiefung offenbar
viel humaner. Dasselbe gilt von der Enthauptung. Die Hinrichtung
durch das Fallbeil — Guallotine, die filschlich Dr. Anton Louis und
Dr. Guillotin (+ 1814) als Erfinder zugeschrieben wurde !, ist offenbar
die humanste und sogar dem Tode durch Elektrizitit vorzuziehen. Die
Furcht vor einem Justizmord bei Anwendung der Todesstrafe ist be-
griindet, wenn nicht Eigengestindnisse des Verbrechers oder von Augen-
zeugen des Vergehens vorhanden sind, weswegen gewisse Straf-Codices
in gewissen Fillen absolut ein Gestindnis des Verbrechers verlangen.
All die fritheren, vielfach barbarischen Hinrichtungsarten haben der
Todesstrafe eminent geschadet. Mit dem Richtigen verband sich
tiuschend : « Sachwidriges ». Von einer barbarischen Todesart schloB
man auf die angeblich barbarische Strafe, die einer barbarischen Zeit
angehort haben soll. Ubrigens : Alles in allem betrachtet, hat unsere
Zeit, in welcher Millionen von unschuldigen Zivilisten, Frauen, Kindern
und Greisen meuchlings getotet, vergast, andere sogar lebendig be-
graben wurden, nicht viel Grund, auf friihere «barbarische » Zeiten
stolz zuriickzuschauen !

2. Die Geschichte hat das Problem auch geklirt

Die Geschichte hat das Problem der Todesstrafe nicht bloB ver-
dunkelt, wie wir soeben sagten, sondern anderseits auch wieder geklart.
Es gab zeitweilig heftige Stromungen gegen die Berechtigung der
Todesstrafe. Und doch fithrte die soziale Notwendigkeit immer und
immer wieder zu ihrer Einfiilhrung. Wir fithren hier fiir das Gesagte
einige Tatsachen und Ereignisse an. Wir glauben nicht, daB das
Altertum je allgemein an der Berechtigung der Todesstrafe gezweifelt
hat. Die Stellung des Alten Testamentes und damit des jiidischen Volkes
ist bekannt. Gegenstromungen von extrem humanitiren Richtungen
gab es schon beim griechischen Volke. Allein es hat dennoch den weisen
Sokrates hinrichten lassen. Nicht anders stand es urspriinglich bei den
Romern. Gerade ein bedeutender Jurist, Fritz Schulz, der quellen-
miBig meist auf den groBen Mommsen sich beruft, weist darauf hin,
daB das Zwolftafelgesetz die Todesstrafe sogar auf den Diebstahl aus-

1 Die berithmte Guillotine war nicht von Dr. Guillotin erfunden, sondern
von einem in Paris lebenden deutschen Mechaniker, Tobias Schmidt. Vgl.
Dr. Surbled, 1. c. 197 2.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 91

dehnte . Die Zeiten nach den zwolf Tafeln, sagt derselbe, schrinkten
zwar die Todesstrafe aus sog. humanitiren Griinden wieder ein, ohne
sie aber formell zu beseitigen . Nachher tritt man fiir sie wieder
schirfer ein. Das konsularisch-senatorische Strafgericht und das Kaiser-
gericht haben nicht bloB auf Todesstrafe erkannt, sondern sie auch
vollzogen 3. Sie bestand sicher unter den Kaisern Trajan, Hadrian,
Antonius, Pius und Marc Aurel, wurde aber seltener angewandt. Erst
im 3. Jahrhundert wird die Todesstrafe die ordentliche Strafe des
schweren Verbrechens 4. Welch furchtbare Anwendung sie unter Nero
und Tiberius hatte, ist bekannt 5. Hat nicht Volesus Messala noch
unter Augustus an einem Tage 300 Menschen hinrichten lassen und
sich dieser « Konigstat » gerithmt ? ¢ Gegenstromungen traten freilich
immer wieder auf. Aber die staatliche Sicherheit forderte sie immer
wieder. In Deutschland wurde bis ins 18. Jahrhundert sogar der Dieb-
stahl regelmdBig mit dem Tode bestraft?. Allwodie Todesstrafe zeitweilig
vollig abgeschafft war, traten gefihrlichste Unordnungen auf. Ihrer
Abschaffung im Konigreich Sachsen, so berichtet Donoso Cortés, folgten
blutige Kidmpfe, die den Staat an den Rand des Unterganges fiihrten 5.
Schon allein die Proklamation der Abschaffung der Todesstrafe im
Frankfurter Parlament brachte fiir Deutschland unségliches Elend®. Auf
ihre Abschaffung durch die provisorische Regierung in Frankreich folgten
die fiirchterlichen Junitage '°. Auch die Schweiz hat diesbeziiglich ihre
Wandlungen durchgemacht. Die Bundesverfassung von 1874 schaffte
die Todesstrafe ab. Allein, so sagt Professor Lampert zutreffend, infolge
einer Reihe Greueltaten erhob sich 1879 im Volke der Ruf nach Wieder-
einfithrung, der dann in der Volksabstimmung vom 18. Mai auch durch-
drang'* und zur Folge hatte, daB sie wenigstens fakultativ fiir die

! Prinzipien des romischen Rechtes, Miinchen 1934, S. 137; Mommsen,
Strafrecht 941.

* Das.

3 Das. 138 ; Mommsen, Strafrecht 942.

4 Fritz Schulz, das. Mommsen, ib. 943.

® Unter Tiberius wurden sogar die Kinder von Verbrechern hingerichtet,

was naturgemilB einen neuen Horror gegen die Todesstrafe erzeugen mubBte.
Vgl. Fritz Schulz, das. 138.

S Fritz Schulz, das.

7 Das.

8 Donoso Cortés, Der Staat Gottes (Ubers. von Ludwig Fischer), 1933, S. 346.
9 Das.

10 Das.

W U. Lamgpert, Das schweiz. Bundesstaatsrecht, Ziirich 1918, S. 81.



92 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

Kantone wieder eingefiihrt wurde. Das neue schweiz. Strafgesetzbuch
vom 3. Juli 1938 schaffte sie, mit Ausnahme auf dem Militirgebiete,
wieder ab 1. Die jiingst vollzogenen Hinrichtungen von Landesverritern
waren heilsam und haben gezeigt, wie notwendig die gesetzlich fest-
gelegte Todesstrafe auch fiir uns ist, selbst nach dem Gestindnisse
einstiger Gegner : Caveant Consules !

Wie Cathrein ? meint, war Beccaria der erste, der in seinem Werke
«Dei delitti e delle pene» (1764) die Zulissigkeit der Todesstrafe
wissenschaftlich bestritt. Eines ist sicher: Die Todesstrafe hatte zu
allen Zeiten Gegner, bald viele, bald wenige. Aber stets zwang die
soztale Sicherheit, die Sorge um die oOffentliche Ordnung immer und
immer wieder zu ihrer Annahme. Das ist’s, womit die Geschichte des
Problems die Rechtfertigung der Todesstrafe klirt. Die sozial-all-
gemeine Menschenvernunft spricht fiir sie in Kriegs- und Friedenszeiten.
Hoéren wir in diesem geschichtlichen Zeugnisse nicht die Stimme der
sana ratio humana ?

3. Die Berechtigung der Todesstrafe

Nun zur Hauptfrage : Die juristische Berechtigung der Todesstrafe.

Vorerst aber eine wichtige Bemerkung, die unsere Stellung mar-
kieren soll. Wir verteidigen die Todesstrafe nur als Strafmittel gegen
die allerschwersten Verbrechen, d. h. als Strafe fiir Mord und andere
todeswiirdige Verbrechen, wie Landesverrat. In diesem Sinne haben
Thomas®, Dominicus Solo*, Vitoria®, Suarez®, Lugo?, die beiden Kar-
dinile Gonzalez und Zigliara, Cathrein, die Todesstrafe verteidigt. IThnen
folgten auch mit vielen anderen im gleichen Sinne Hugo Grotius 8, etwas
schiichtern auch Walter Burckhardt®, dann A. Trendelenburg '°. Duns
Skotus schon wollte die Todesstrafe beschrinkt wissen auf einige in
der Heiligen Schrift aufgezihlte Fille .

Vgl. Schweiz. Strafgesetzbuch vom 3. Juli 1938, Art. 8, 9 u. 35.
Moralphil. IT 644.

I11-11 64, 2; 66, 6 ad 2; 108, 3 ad 2.

De iust. et iure, 1. V q. 1 a. 2.

In II-IT 64, 2.

De legibus, 1. II c. III n. 4.

De iust. et iure, disp. 10 sect. 2 n. 58.

De iure belli et pacis, 1. I ¢. I § 5 u. § 10.

Die Organisation der Rechtsgemeinschaft, II. Teil, S. 304.
Naturrecht, § 70, S. 124.

IV. Sent. d. 15 q. 3; vgl. dazu Sofo, 1. c.; Vitoria, 1. c.

v
S ®° ® u o ;e o

-
[



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 93

Die thomistische These stiitzt sich iibrigens auf die Heilige Schrift :
« Maleficos non patieris vivere.»! «In matutino interficiebam peccatores
terrae. » 2 Beide Texte zitiert Thomas. ® Schon Augustin hatte im
genannten Sinne die Todesstrafe verteidigt 4.

Drei Momente sind es, so scheint es uns, die zusammen die
Berechtigung der Todesstrafe begriinden. Erstens: der Morder ist an
sich rechtlos und fiir die soziale Ordnung ein gefihrliches Subjekt ;
zweitens : die Offentliche Autoritit hat die offentliche Ordnung zu
schiitzen ; drittens: das wirksamste Mittel ist die Todesstrafe.

a) Die Todesstrafe ist nur dann ungerecht, wenn mit und durch
sie dem Morder etwas genommen wird, auf was er ein Recht hat. Hat
der Mérder, welcher einem oder sogar mehreren Mitmenschen das Leben
raubte, noch ein Recht auf sein eigenes Leben ? Scheint es nicht
strikte gerecht zu sein, daB er dessen beraubt werde, was er andern
geraubt hat ? « Natura, sagt Hugo Grotius, non iniquum est, ut quantum
quisque fecit mali, tantundem patiatur.»® «Die Frage, so duBert sich
W. Burckhardt, ob die Todesstrafe nicht die gerechte Strafe sei, ent-
steht aber dann, wenn der Verbrecher seine Tat ebenso klar und voll-
absichtlich begangen hat, wie der Staat eine Strafe verhingt, sofern
das iiberhaupt vorkommt. » ¢ Sehr gut bemerkt A. Trendelenburg :
« Daher ist es weise, die Todesstrafe einzuschrinken und zu erlassen,
wo es geht. Aber wenn man die Todesstrafe durch ein Gesetz abschatftt,
so wird dem Verbrecher ein Recht auf sein Leben zugesprochen, das er
nicht mehr hat und die Begriffe von Recht verwirren sich.»” Auf diesen
Pfaden wandelten die groBen Scholastiker mit Thomas, als sie fiir
die Todesstrafe eintraten. Wer solch schwere Verbrechen begeht, so
meint der Aquinate, verdient, als gemeingefihrliches Glied der Gemein-
schaft getotet zu werden, und das im Interesse des Gemeinwohles :
«et ideo si aliquis homo sit pericolosus communitati et corruptivus
ipsius propter aliquod peccatum, laudabiliter et salubriter occiditur, ut
bonum commune conservetur. » ® Solche Subjekte sind, von der mensch-
lichen Natur abfallend, zu Bestien geworden und koénnen, ohne Mord,

1 Exod. 22, 18.

2 Ps. 100, 8.

3 II-11 64, 2.

4 De Civ. Dei, I, c. 21 u. c. 26.

5 De iure belli et pacis, 1. I c. II § 5, 3.

¢ Die Organisation der Rechtsgemeinschaft, 304,
7 Naturrecht, § 70, S. 124,

8 TI-II 64, 2; Sofo, 1. c.; Vitoria, 1. c.



94 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

wie jene getotet werden : « Incidit quodammodo in servitutem bestia-
rum» ... «et ideo quamvis hominem in sua dignitatem manentem
occidere sit secundum se malum, tamen hominem peccatorem occidere
potest esse bonum sicut occidere bestiam »!. Denn ein solcher Mensch
ist schlechter und gefihrlicher als das Tier, wie denn schon Aristoteles
im Anfange seiner Staatslehre gesagt : Das verbrecherischste und grau-
samste Lebewesen ist der Mensch ohne Tugend : « Peior est malus
homo quam bestia et plus nocet, ut philosophus dicit in I. Pol. » >
Das ist eine klare und scharfe Sprache {iber den Verbrecher und seine
Rechtsunfihigkeit !

b) Das Verbrechen zu strafen, kommt nur dem zu, dem die Sorge
um das Gemeinwohl zukommt. Diese Sorge kommt aber nur der staat-
lichen Obrigkeit zu . Diese aber hat die Gewalt zu strafen, insofern die
Richter als Stellvertreter Gottes die Eintracht und Ordnung im Staate
zu schiitzen haben und insofern sie als soziale Arzte schiddliche Glieder
zu entfernen haben. « Iuste igitur et absque peccato rector civitatis
homines pestiferos occidit, ne pax civitatis turbetur. »* Die Einwinde :
Gott hat im 5. Gebote die T6tung des Menschen verboten, und man
soll den Menschen leben lassen, damit er sich bessere, rechnet Thomas
zu den «frivola » 5. Den ersteren, weil es in der Heiligen Schrift auch
gegenteilige Texte gibt. Den zweiten : die drohende Staatsgefahr von
seiten der Verbrecher ist sicherer als ihre Besserung, und schlieBlich
kénnen sie sich ja vor der Hinrichtung bessern é.

¢) Ist die Todesstrafe wirksam ? Jedenfalls immer in dem Sinne,
daB durch ihre Vollstreckung die Gesellschaft vor einem gefahrlichen
Individuum ein fiir allemal ganz sicher ist. Schon das hat doch sicher
eine Bedeutung, wenn man daran denkt, wie oft gefihrlichste Verbrecher
ausbrechen, oder dann spiter wieder frei werden, und das zumeist in
gefihrlichsten Zeiten, in den Tagen von Revolution und Umsturz °.
Aber die zweite, wichtigere Frage : Ist die Todesstrafe wirksam im

1 TI-I1 64, 2 ad 3.
2 Tb. Aristoteles I. Pol. c. 1 (Did. 1 484, 18).
3 TI-1I 64, 3; Vitoria, ib.
4 II1. C. G. 146.
$ Ib.
¢ « Quod vero mali, quamdiu vivunt, emendari possunt, non prohibet quin
iuste possint occidi, quia periculum quod de eorum vita imminet, est maius et
certius, quam bonum quod de eorum emendatione expectatur. Habent etiam in
ipso mortis articulo facultatem ut per poenitentiam convertantur ad Deum. »
IIT. C. G. 146.

7 III. C. G. 146 ; II-II 25, 6 ad 2.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 95

Sinne der Abschreckung, sodaB sie die Zahl der griulichsten Vergehen
vermindert aus Furcht vor einer Hinrichtung ? Unterscheiden wir hier
die Tatsache und die Erklirung der Tatsache.

Die Tatsache scheint uns unleugbar zu sein. Die Verbrecher-
statistiken beweisen sie reichlich. Die oben nur kurz geschilderte
Geschichte der Todesstrafe ist ein unwiderlegbarer Beweis. Im Sinne der
Todesstrafe sagt Trendelenburg : « Wenn im Leben der Gemeinschaft
der schadhaften ... Stoffe viele sind, so muB3 der Gegendruck, um sie
zu bezwingen, desto ernsthafter sein. » ' Das Wort des Donoso Cortés :
« Alliiberall, wo die Todesstrafe abgeschafft wurde, hat die Gesellschaft
aus allen Poren Blut geschwitzt » 2, ist historisch nicht iibertrieben.
Fiir die Erklirung der Tatsache gibt es offenbar nur einen einzigen
Grund : die Furcht vor dem drohenden Tode®. Aber ist die so michtig?
Man hat es bestritten und sich iiber diese Todesfurcht lustig gemacht.
Fiir den Augenblick begreift man solches Gebaren bei leichtfertigen
Lebemenschen. Aber auf die Dauer wird so was liigen gestraft. Selbst
ein Epicur, der sich ausredete, der Tod gehe ihn nichts an, bekannte,
daB der Tod das entsetzlichste aller Ubel sei . Selbst Fr. v. Holtzendorff,
wohl der bedeutendste Gegner der Todesstrafe, war iiberzeugt von der
Furcht vor dem Tode, wenn er sagt : « Die Scheu vor dem Tode, dem
nichsten Selbsterhaltungstrieb entstammend, ist eine natiirliche, mensch-
liche und darum wnwiderlegbare Tatsache, welche der Gesetzgeber un-
bedingt als feststehend anzunehmen hat.»® Auch den Tugendhaften,
so meint der Aquinate, erfiillt der Tod mit Trauer beim Gedanken an
den Verlust des groBten irdischen Gutes ®. Niemand weil}, was sterben
ist, bis er selber stirbt. Tritt aber gedanklich dieser Abschied aller Ab-
schiede, bei dem oft im Schwichsten noch der natiirlichste Seins-, weil
Lebensdrang, sich aufbiumt, in wnmittelbarster drohender Nihe auf,

1 Naturrecht, § 70, S. 124. 2 Der Staat Gottes, S. 346.

3 «Latro suspenditur, non ut ipse emendetur, sed propter alios, ut saltem
metu poenae peccare desistant.» I-II 87, 3 ad 2.

4 Vgl. Diogenes Laertius, 1. X 125; A. M. Weif, Apol. II 486.

8 Das Verbrechen des Mordes und die Todesstrafe (1875), S. 16-17. Vgl
Cathrein, Moralphil. 11 646. 6 TI-IT 123, 8.

7 Hierin liegt nach Thomas das Héchstmoment der Todesfurcht : « Dicendum,
quod malum naturae, esti semper immineat, non tamen semper imminet de
propinquo, et ideo non semper timetur» (I-II 42, 2 ad 2). « Dicendum, quod
mors et alii defectus naturae proveniunt a natura universali, quibus tamen
repugnat natura particularis, quantum potest ; et sic ex inclinatione particularis
naturae est dolor et tristitia de huiusmodi malis, cum sint praesentia ; et timor,
si immineant in futurum.» Ib. ad 8.



96 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

und zwar in der Gestalt einer gewalfsamen Trennung von Seele und
Leib, von Licht und Dunkel und Nacht, — Morgen um 5 Uhr muf}
ich sicher und ehrlos und fiir immer sterben —, so ist dieser Gedanke
stark genug, den Menschen vom Verbrechen zuriickzuhalten. Das ist
die Macht der Todesfurcht, die vor Verbrechen zu schiitzen vermag,
und wohl auch die Macht, die so oft die grauenhaftesten Verbrecher zu
Reue und Bufe im letzten Augenblicke bewegte. Das ist die Macht
der drohenden imminenten Todesstrafe !

So diirfte unsere Beweisfithrung fiir die Berechtigung der Todes-
strafe stichhaltig sein. Sie stiitzt sich auf den Gedankengang: Der
Morder ist ein rechtloses staatsgefihrliches Subjekt, vor dem die 6ffent-
liche Autoritit den Staat zu schiitzen hat ; ein wirksamstes Mittel ist
die gesetzlich festgelegte Todesstrafe ; also ist die Todesstrafe berechtigt.

Man kann sich hier die Frage stellen: Zu welcher Rechissphire
gehort die Todesstrafe : zur natiirlichen, oder positiven, oder volker-
rechtlichen? Meines Erachtens gehort sie zu dem alten tus gentium. Der
Obersatz lautet : Friede und Eintracht der Biirger sind ein notwendig-
naturrechtlicher Satz. Die Minor : Das ist ohne die gesetzliche Todes-
strafe nicht moglich wegen der verdorbemen menschlichen Natur : eine
allgemeine Tatsache, die wir im peccatum originale begriindet finden,
die aber schon ein Plato erkannte. Somit steht die Notwendigkeit der
Todesstrafe auf der gleichen Ebene, wie die Notwendigkeit des Privat-
eigentums. Damit ist es eo ipso auch unmoglich, im Sinne von Duns
Skotus die Todesstrafe auf einige in der Heiligen Schrift erwihnte Fille
zu beschrinken '. Sie hat mnaturrechtliche Grundlage, und was natur-
rechtlich ist, ist potenziell unendlich.

4. Das Begnadigungsrecht

Damit ist auch das Begnadigungsrecht lichtvoll begriindet., Was
streng naturrechtlich ist, beriihrt das, was an sich bis und an sich gut
ist. Es gehort zu der in der Dingwesenheit begriindeten-metaphysischen
Ordnung. Folglich sind Taten nach streng naturrechtlichen Gesetzen
negativ und positiv immer verboten. So der Mord, die Liige, die Gottes-
listerung. Die Anwendung der Todesstrafe gehért in die Tatsachen-
ordnung, denn, wie oben bemerkt, ihre Berechtigung ergibt sich aus der
allgemein anerkannten Tatsache, daBl es Menschen gibt, welche den

1 Vgl. Soto, De iure et iust. 1. V q. 1 a. 2, Viforia, in II-II 64 a. 2.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 97

Frieden und die offentliche Ordnung durch ihre Vergehen bedrohen.
Aber nicht schon jeder Fehltritt bedroht die dffentliche Ordnung. Das
kann man auch nicht von jeder Todsiinde behaupten, trotzdem Gott,
sofern sie nicht gesiihnt wird, sie mit dem Verlust des ewigen Lebens
strafen wird. Hier auf Erden, sagt Thomas, ist indessen die Herrschaft
der Barmherzigkeit, das Reich der heilenden Ordnung, des « ordo medici-
nalis » vorherrschend !. Dagegen gibt es tatsichlich Vergehen, welche,
verpestend, die Massen des Volkes beeinflussend ®, durch ihre scheufliche
Verworfenheit der sozialen Gemeinschaft ganz irreparablen Schaden zu-
fiigen. Nur fiir diese schwersten Vergehen soll die Todesstrafe ange-
wandt werden : « Solum pro illis, quae inferunt s»reparabile nocumentum
vel ... quae habent aliquam horribilem deformitatem.»?

Merkwiirdigerweise stimmen sogar Hotzendorf? und Beccaria ®
diesem letzteren thomistischen Standpunkte wieder zu, freilich im
krassen Widerspruch mit ihrer Grundthese.

Es gibt also ein wohl begriindetes Begnadigungsrecht, ganz abgesehen
von Fillen, in welchem der Richter durch den Zwang des Buchstaben-
gesetzes die Todesstrafe aussprechen muB, wo er sie lieber nicht aus-
sprechen wiirde. « Wann » und « wie » das Begnadigungsrecht ausgeiibt
werden soll oder auch nicht, das haben im Einzelfall nur gerechte, weise
und fapfere Staatsbehérden zu entscheiden.

Art. 3
Die Notwehr

Die « Notwehr» ist nicht identisch mit « Notrecht», wie wvon
P. WeiB ¢ und Cathrein 7 zutreffend hervorgehoben wurde. Die Not-
wehr bezieht sich auf das Recht der Verteidigung gegeniiber einem
frevelhaften Angreifer auf Leben und Hab und Gut. Unter « Notrecht »
versteht man gewohnlich das Recht, in extrema necessitate das zu
nehmen, was zum Lebensunterhalt absolut notwendig ist. Es setzt

! II-1T 108, 3 ad 2; III. C. G. 146.

* « Vita autem quorundam pestiferorum impedit commune bonum, quod est
concordia societatis humanae. Subtrahendi igitur sunt huiusmodi homines per
mortem ab hominum societate ... quando timetur periculum, ne mali multos bonos
post se trahant.» III. C. G. 146 ; Soto, 1. c.; Vitoria, 1. c.

8 II-I1 66, 6 ad 2.

4 Zitat bei Gathrein, 11 6483, 5 Das.

¢ Apol. IV 327. 7 Moralphil. IT 97.

Divus Thomas 7



98 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

naturrechtlich die These voraus, daB bei hichstem zeitlichem Mangel
an duleren Lebensmitteln jeder das Recht hat, das zu nehmen, was
ihm absolut notwendig ist kraft des Satzes : daB in extrema necessitate
alle duBeren Lebensgiiter wieder allen Menschen gemein sind. Es ist
somit eine naturrechtliche Einschrinkung des Privateigentums*. Dagegen
bezieht sich die Notwehr immer auf die Not gegen einen wungerechten
Amngreifer auf Leben und Lebensgiiter, den man abzuwehren hat, wie
das Wort « Notwehr » trefflich zum Ausdrucke bringt : « wehren », « ab-
wehren ». Somit ist Notwehr die berechtigte Abwehr gegen etnen tal-
sachlichen ungerechten Angriff auf Leben und Lebensgiiter.

Prizisieren wir die gegebene Definition noch etwas genauer. Wir
mochten bei der Notwehr zwei ganz wichtige Momente markieren.
Erstens : Die Notwehr bezieht sich offenbar auf einen ZusammenstoB3
zwischen Privatem und Privatem ; denn nur dann ist wirklich « Not » da.
Zweitens : Es handelt sich bei ihr nur um eine augenblicklich drohende
Gefahr ; dann nur ist wirklich « Not » da. In allen {ibrigen Fillen hat
die Obrigkeit bzw. die richterliche Gewalt den Streit zu schlichten, und
fiir das ist sie da. So die Frage prizisiert, entfaltet sie sich in die vier
Unterfragen : 1. Was hat der plotzlich Angegriffene fiir ein Recht,
wenn ein anderer ihn zu fGfen sucht ? 2. Was hat ein Angegriffener
fiir ein Recht, wenn ein anderer ihm plétzlich Geld und Gut zu rauben,
d. h. mit Gewalt zu nehmen sucht ? 3. Was hat die Jungfrau fiir ein
Recht, wenn ein Unhold ihr plétzlich mit Gewalt die Jungfraulichkeit
zu rauben sucht ? 4. Wie kann derjenige sich verteidigen, dem ein
anderer Ehre und guten Namen zu rauben sucht ? Alle diese 4 Fragen
werden heutzutage gestellt, wihrend Thomas von Aquin nur die erste
Frage formell gestellt hat 2. Wir behandeln die erste Frage als Grund-
frage besonders, um dann die drei andern als Folgerungen zusammen
zu behandeln, betonen aber, daB der Standpunkt des Rechtes und der
Caritas nicht immer derselbe sein mubB.

1. Der Angriff auf das Leben

Jedermann hat von Natur aus das Recht, einen Angriff auf sein
Leben mit Totung des Gegners abzuwehren. Erortern wir hier zuerst
zwei Bedingungen, von denen die Geltung der These absolut abhingig
ist, um dann die Begriindung derselben ins Auge zu fassen.

1 JI-II 32, 7 ad 3; 66, 7; 110, 3 ad 4. 0
2 II-1I 64, 7.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 99

Die Bedingungen

1. Fern sei von dem Verteidiger nicht blo8 jede personliche Rache !,
sondern seine Absicht ziele nur auf die Erhaltung des eigenen Lebens
ab. Im gegenteiligen Falle, d. h. mit der direkten Absicht, den Gegner
zu toten, beginge er offenbar Mord, der als solcher innerlich schlecht,
und daher nie erlaubt ist, weil Gott allein der Herr des Lebens ist.
Wir haben also in der Selbstwehr offenbar zwei Wirkungen, die da
sind : der Tod des Gegners und die Erhaltung des Lebens des An-
gegriffenen. '

o) Auf letztere hat der Verteidiger von Natur aus ein Recht
gegeniiber jedem Mitmenschen. Sie darf er also rechtlich direkt ins
Auge fassen, ja rechtlich — ex parte iustitiae — muf er es sogar. Gegen
jedermann ? Gegen jedermann hat er das Recht, auch Vater und
Mutter gegeniiber, auch wenn der Angreifer verriickt oder geistes-
schwach, oder ein Irrsinniger ist?; denn rechtlich hingt das gar nicht
vom Angreifer ab, sondern vom Verteidiger. Darf er auch den Konig,
den Diktator téten ? Rechtlich, meines Erachtens, wohl, denn rechtlich
héngt das gar nicht vom Angreifer ab, der durch seine Tat sein Lebens-
recht selbst verwirkt hat. Aber wenn der Angreifer fiir das 6ffentliche
Wohl fast unentbehrlich ist, oder durch T6tung Wirrwarr und Unord-
nung erfolgt ? Recht ist Recht. Und wie stinde es mit dem bonum
commune und der offentlichen Ordnung, wenn ein Tyrann morden
konnte, ohne der Gefahr ausgesetzt zu sein, selbst getdtet zu werden?
Auch hier stellen wir die Frage : Gibt es nicht ein Notrecht des Staates
und Volkes ? 3 Vom Standpunkt der Caritas aus kann man zu andern
Loésungen kommen. Wer vom ungerechten Angreifer sich toten laBt,
damit letzterer, da er im Stande der Todsiinde ist, nicht ewig zugrunde
gehe, bringt ein heroisches Opfer, zu dem ihn sicher niemand ver-
pflichten kann ¢, zumal es nicht einmal sicher ist, daB dadurch der
Morder sich bessere und er ja schlieBlich selber schuld ist an seinem
Seelenzustande. Wir sagen also nicht: Der Verteidiger « muf» den
Angreifer toten, sondern er kamn ihn téten 5.

L II-1I 64, 7. Vitoria, in II-1I 64, 7.

? Billuart, Summa S. Thomae, De iure et iustitia, d. 10 a. 5 § 2.

8 Billuart halt die Tétung einer fiir die Offentlichkeit hochverdienten Person
nicht fiir erlaubt.

4 Vitoria, in 1I-11 64, 7; Soto, De iure et iustitia, 1. V a. 8.

5 Cajetan, in II-1I 64, 7 ; Vitoria, in II-II 64, 7 ; Soto, ib.



100 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

B) Mit der Verteidigung gegen den Mérder ist also, da der Ver-
teidiger immer nur seine eigene Erhaltung und nie den Tod des Gegners
beabsichtigen darf, notwendig ein wvolunfarium in causa verbunden.
Und das bereitet etwelche Schwierigkeiten. Scheinbar nihern wir uns
hier dem Prinzip : « Der Zweck heiligt das Mittel. » Man kann ferner
einwenden : Totung des Menschen ist Mord. Die Tétung des Gegners
ist Mittel meiner Selbstrettung, also ist der Mord erlaubt! Auch
sagen wir : Fornikatio und Ehebruch und Liige, d. h. mala intrinseca,
sind nie erlaubt, auch nicht zur Selbsterhaltung. Das ist richtig. Aber
die Tétung ist an sich nicht ein malum intrinsecum, sondern eine
indifferente Handlung, physisch betrachtet. Ursache der Tétung in
unserem Falle ist der Angreifer, gegen den der andere, um sein Leben
zu retten, wozu er das Recht hat, sich verteidigen muB. Die T6tung
ist also vom Verteidiger an sich gar nicht gewollt und folglich nur eine
« physische » To6tung, folglich nicht Mord. Sie ist voluntarium per
accidens, wie im Falle, wo der Jiger, auf den Hasen schieBend, einen
Menschen tiotet. Kein Mensch wird jenen Fiirsten, der seinen Sohn
wegen eines Verbrechens aus Liebe zur Gerechtigkeit zum Tode ver-
urteilte und nachher weinend ihn umarmte, eines Vergehens beschul-
digen. Im Gegenteil, alle werden ihn loben und bewundern. Erste
Bedingung der Totung des Angreifers ist also, daB der Verteidiger den
Tod des Gegners an sich nicht beabsichtige, sondern nur die eigene
Selbstrettung '.

2. Aber eine zweite Bedingung ist noch weiter zu erfiillen. Die
Abwehr sei eine schuldlose Schutzabwehr. Das besagt der alte juristische
Satz : « Moderamen inculpatae tutelae.»* Das ist der Fall, wenn der
Angegriffene genau so viel tut, was zu seiner Sicherheit gentigt. Das ist
also der Fall, wenn zwischen Angriff und Abwehr die richtige Pro-
portion da ist, oder wenn die Abwehr wenigstens die Schirfe des An-
griffes nicht {ibersteigt.

Praktisch ist die Erfiillung dieser Bedingung gewiB nicht immer
leicht. Sicher aber ist die Abwehr durch Tétung unerlaubt, wenn sie
erstens : mit personlicher Rache geschieht. Diese hat mit dem Eigen-
schutz nichts zu tun und die Rache des Vergehens ist, wie Innozenz III.
betonte, nur Sache Gottes. Zweitens : Auch dann, wenn der Angreifer

! II-1I 64, 7 ; Cajetan, in II-1I 64, 7; Soto, De iure et iustitia, . V q. 1 a. 8 ;
Vitoria, in 1I-1I, 64, 7.

4 II-11 64, 7; Soto, ib.; Vitoria, ib. Dariiber sehr gut und ausfiihrlich
Billuart, Summa S. Thomae, Tr. de iure et iustitia. Diss. 10 a. 5 § 2.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 101

flieht, oder durch Hilferufe, oder bloBe Verwundung in die Flucht ge-
schlagen werden kann, ist die Tétung eine unproportionierte Tat. Fiigen
wir einen dritten Fall bei: Wenn der Angreifer nur durch Drohungen in
Worten, oder Verleumdungen, oder falsche Zeugen, oder Verschwiorung
jemand verfolgt, haben wir {iberhaupt keinen AnlaB zur Notwehr.
Er muB den Angegriffenen hic et nunc mit physischer Gewalt bedrohen.
Selbstverstandlich braucht der Verteidiger nicht zu warten, bis der
Angreifer die erste Kugel abschickt. Dann ist es mit der Abwehr event.
zu spit. Aber der ungerechte Angreifer muB augenblicklich im Begriffe
stehen, physisch jemanden anzugreifen. Nur dann ist iiberhaupt Not-
wehr vorhanden !.

Soll die Notwehr also wirkliche Notwehr sein, die gestattet, den
Angreifer zu téten, dann muB der Angegriffene die moralische Uber-
zeugung haben, daB der Gegner ihn augenblicklich téten will.  Der
Augenblick macht die Not zur Not !

Die Begriindung

Die besprochenen Bedingungen vorausgesetzt, ist die These : Jeder-
mann hat das Recht, den ungerechten Angreifer zu téten, unleugbar.
Sie hat die Ansicht, wie Billuart sagt, aller groBen Scholastiker fiir sich.
Nennen wir mit Thomas Bonaventura, Cajetan, Soto, Vitoria, Suarez,
Baéries, Estius, Antoninus, Natalis Alexander, Sylvius, Lugo, Tournely,
Billuart, mit unzihligen anderen gegen Gerson und einigen, die gern
Eigenwege gingen®. Aurelius Augustinus ist ein entschiedener Anhinger
der These neben Ambrosius und Cyrillus 3.

Im gleichen Sinne statuiert das kanonische Recht. Schon die
Klementinen statuierten in diesem Sinne . Das neue Kirchenrecht
kennt dariiber keinen Zweifel: «Causa legitimae tutelae contra iniustum
aggressorem, si debitum servetur moderamen, delictum omnino au-
fert.»® Das neue Deutsche Biirgerliche Gesetzbuch entscheidet im gleichen
Sinne, und es prizisiert zugleich sehr gut den Begriff der Notwehr :
« Eine durch Notwehr gebotene Handlung ist nicht widerrechtlich. Not-
wehr ist diejenige Verteidigung, welche erforderlich ist, um einen gegen-
wdarligen rechtswidrigen Angriff von sich oder einem anderen abzu-

Vgl. Billuart, 1. c.; Soto, ib.

Vgl. Billuart, Summa S. Thomae, Tr. de iure et iustitia. Diss. 10 a. 5 § 1.
Ib.

« Si furiosus», 1. 'V tit. 4. Vgl. Billuart, ib.

Can. 2205 § 4.

o e o =



102 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

wenden. » ' Im gleichen Sinne duBert sich unser schweizerisches Straf-
recht .

Aber wichtiger als all das Gesagte, ist, daB das Prinzip : Vim vi
repellere licet, in die ausdriicklichen oder gewohnheitsmidBigen Rechts-
satzungen aller Vilker eingegangen ist. Diese Tatsache ist der offen-
kundigste Beweis seines naturrechtlichen Gepriiges : Die allgemeine, in
allen Menschen maBgebende Menschennatur kiindet durch die sana
ratio humana dieses Grundrecht jeder menschlichen Person, deren
schuldlose Erhaltung zugleich Voraussetzung des Gemeinwohles, des
bonum commune ist.

Von diesem Standpunkt aus hat Thomas von Aquin die These
zu begriinden gesucht3. Er vollzieht die Begriindung in 3 Stufen :

I. Die Tat, in welcher jemand den ungerechten Angreifer totet,
hat zwei Wirkungen : die Totung des Angreifers, die nicht beabsichtigt
wird und daher per accidens ist: «quod est praeter intentionem cum sit
per accidens » ; die andere Wirkung : die Erhaltung des eigenen Lebens,
die beabsichtigt wird und von der daher die sittliche Giite der Titigkeit
abhidngt : « morales autem actus recipiunt speciem secundum id, quod
intenditur ». Nun ist es aber naturrechtlich erlaubt, sein Leben zu
erhalten ; also ist die T6tung des Angreifers erlaubt .

IT. Unerlaubt wire die Handlung, wenn zwischen Angriff und
Abwehr nicht die richtige Proportion vorhanden wire, nimlich wenn
der Verteidiger zu seinem Schutze groBere Gewalt anwendete, als nétig
ist : « potest actus ... illicitus reddi, si non sit proportionatus fini ;
et ideo si aliquis ad defendendam propriam vitam utatur maiori
violentia, quam opportet, erit illicitum. » * Dem wird vorgebeugt, wenn
der Verteidiger an das «cum moderamine inculpatae tutelae» sich
erinnert . Unter dieser Voraussetzung gaben alle Rechtsinstitutionen
je und je die Tétung des Angreifers zu, nach dem Axiom: « Vim vi
repellere licitum est » 7, denn jedem Menschen steht die Sorge fiir das

1§ 227.

2 « Die Tat, die jemand begeht, um sein Gut, namentlich Leben, Leib, Freiheit,
Ehre, Vermégen, aus einer unmittelbaren, nicht anders abwendbaren Gefahr zu
erretten, ist straflos.» Schweiz. Strafgesetzbuch, Art. 34, 1.

3 II-II 64, 7.

% « Actus ergo huiusmodi ex hoc quod intenditur conservatio propriae vitae,
non habet rationem illiciti, cum hoc sit cuilibet naturale, quod conservet se in
esse, quantum potest.» Ib.

5 Ib. 6 Ib.

7 « Si vero moderate violentiam repellat, erit licita : nam secundum iura
vim vi repellere licet cum moderamine inculpatae tutelae.»



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 103

eigene Leben offenbar niher als die des Fremden : « quia plus tenetur
homo vitae suae providere, quam vitae alienae » . ‘

II1. Auch an der éffentlichen Autoritit, die fiir das bonum commune
zu sorgen hat, fehlt es in diesem Falle nicht, denn eine solche Ver-
teidigung des eigenen Lebens, welche von allen Vlkern naturrechtlich
anerkannt ist, muB doch, wie der Kampf des Soldaten fiir das Vater-
land und der Kampf des Richters gegen die Riuber, als Leitweg zum
offentlichen Wohle, «ad publicum bonum » gelten 2.

So finden wir in der gegebenen Argumentation alle wesentlichen
Momente, welche fiir eine gerechte Abwehr erforderlich sind: die
naturrechtliche durch die Vilkergeschichte bestitigte Grundlage ; die zu
wahrende Proportion zwischen Abwehr und Angriff und die notwendige
offentliche Autoritdt. In diesem Sinne haben auch Soto, Cajetan, Vitoria,
Billuart mit unzihligen anderen die thomistische These interpretiert
und verfochten 3.

2. Der Schutz von Hab und Gut, Frauenehre und
Ebr und gutem Namen

Eine historisch-kritische Bemerkung sei hier vorausgeschickt. Wie
Billuart schon betonte ¢, ist in der Beantwortung der Frage : Ist Tétung
zum Schutze von Hab und Gut, Frauenehre, Ehr und gutem Namen
erlaubt ? im Laufe der Zeiten eine merkwiirdige Wandlung eingetreten,
sodaB man jetzt von einem alten und neuen Recht spricht. Einstens
wurde die Frage gemeiniglich bejaht 3, heute ist die Antwort ziemlich
allgemein negativ. Die duBere Ursache dieser Wandlung mag in kirch-
lich verurteilten Sitzen liegen. Der tiefere Grund aber liegt unseres
Erachtens in einer tieferen Erfassung der Probleme. Auffallend ist es
jedenfalls, daB der Aquinate zu seiner Zeit auf die Frage nicht ein-
ging. Vielleicht hat schon er — darauf spielt Billuart an — die friihere
Losung fiir sehr problematisch gehalten, da sie tatsichlich seinen
Prinzipien iiber die « Proportion » von Verteidigung und Angriff, die
wir oben betonten, nicht entsprach. Moglich ist es, daB auch staats-
politische Ansichten ihn bewogen, iiber die Frage zu schweigen.

L Ib. 2 Ib.

3 Cajetan, in I1-11 64, 7; Soto, De iust. et iure, 1. V q. 1 a. 8; Vitoria, in
I1I-11 64, 7. Billuart, 1. c.

4 Summa S. Thomae, De iure et iustitia. Diss. 10 a. 6.

5 So vertritt auch Cajetan noch den Schutz von Hab und Gut durch Totung
des Gegners. In II-IT 64, 7.



104 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

Bei all den drei Fragen diirfte es wohl am Platze sein, in Erwigung
zu ziehen, was an sich und was per accidens Geltung hat. Dieser Doppel-
gesichtspunkt ist fiir uns leitend. Auch wollen wir uns hier wieder
erinnern, da wir nur von Notwehr, also von einem augenblicklich
gewaltsamen Angriff auf Hab und Gut, Frauenehre und Ehr und guten
Namen handeln.

I. Jedermann wei3, welche Bedeutung Hab und Gut fiir das tig-
liche Leben und auch fiir eine angesehene soziale Stellung haben. Es
ist daher auch klar, daB jedermann das Recht zusteht, sie gegen einen
ungerechten Angriff, gegen Dieb und Riuber — furtum et rapina —
selbst mit Gewalt, z. B. mit Verwundung des Angreifers, zu verteidigen.
Das ist klar. Aber daB an sich zwischen dem Tod des Gegners und dem
Verlust von zeitlichen Giitern des Verteidigers keine Proportion besteht
ist ebenfalls klar. Die Tétung des Diebes und Réubers ist also an sich
nicht erlaubt, weil das Axiom von dem moderamen inculpatae tutelae
nicht gewahrt bleibt. Wenn es positive Geselze gibt oder gab, welche
die To6tung rechtfertigten, so waren sie nur gerechtfertigt, sofern es
Zeiten und Volker gab, wo der Staat Diebstahl und Raub fiir eine
Gefahr der offentlichen Ordnung, also des bonum commune, hielt oder
halten muBte!. Das gehort dann iibrigens nicht mehr zur Notwehr
des Privaten, sondern zum Notrecht des Staates. Dem allem entspricht
die Verurteilung mehrerer Thesen, nicht bloB jener : « Regulariter occi-
dere possum furem pro conservatione unius aurei»®, sondern auch
anderer, welche die Tétung fiir jeden Besitz von Hab und Gut, ja
sogar fiir jeden zukiinftigen Besitz fiir erlaubt erklirten *. — Das alles
gilt «an sich» fiir den Schutz von Hab und Gut.

Indes ist in diesem gebrechlichen Leben das, was per accidens
geschieht, fast hiufiger als alles andere. So ist es moglich und ist es
sogar hdufig der Fall, daB der Dieb und Raubmérder den Eigentiimer
eher totet, als daB er von dem Diebstahle ablieBe. Daher gibt es « Raub-
morder ». Hat der Verteidiger die moralische Uberzeugung, daB er
vor einem solchen Angreifer steht, dann kann er selbstverstindlich den
Dieb oder Riuber titen, da die Proportio zwischen Verteidigung und

' Vgl. Billuart, ib. Diss. 10 a. 6 § 1 (Denz. 1181).

* These 31 von Innozenz XI. verurteilt.

3 «Non solum licitum est defendere defensione occisiva, quae actu possidemus,
sed etiam, ad quae ius inchoatum habemus et quae nos possessuros speramus. »
Thesis 32 von Innozenz XI. verurteilt (Denz. 1182). Vgl. Lehmkiihl S. J., Theol.
mor. I n. 836. Billuart, ib. 1. c.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 105

Angriff auch bei Diebstahl faktisch, aber per accidens, vorhanden ist !.
Ahnliches wire wohl auch zu sagen, wenn der Dieb dem Eigentiimer
das zu rauben suchte, was zum Leben absolut notwendig ist. Doch
gehort das, wie es scheint, kaum zur Notwehr, d. h. zu einem augen-
blicklich drohenden Angriffe.

II. Schwieriger ist die Frage um den Schutz der Frauenehre.
Jungfrauen, die das Leben opferten, um sich vor Schindung zu retten,
wurden in Poesie und Prosa gefeiert. Selbstverstindlich ist deshalb
der Selbstmord nicht gestattet >. Aber der Jungfriulichkeit wegen das
eigene Leben, ohne Hand an sich zu legen, zu opfern, ist offenbar
erlaubt. Auch ist es erlaubt, gegen den Unhold mit allen Kriften
sich zu wehren und ihn selbst zu verwunden, denn damit bleibt die
Proportio zwischen Verteidigung und Abwehr gewahrt. Aber ist es an
sich erlaubt, den Angreifer zu téten ? Das ist die springende Frage.

Die iltere Schule hilt auch das fiir erlaubt. Cajetan bejaht die
Frage kategorisch. In der Gefahr vor Schdindung, oder auch von Ehe-
bruch und Sodomie ist es erlaubt, den Angreifer zu toten 3, und er lobt
mit Cicero den jugendlichen Soldaten, welcher den Volkstribunen des
Caius Marius totete, weil er ihm Gewalt antun wollte (Sodomie)4. Und
wer, wie Cajetan, die Totung im Angriff auf Hab und Gut fiir erlaubt
hilt, muB a fortiori die Tétung im vorliegenden Falle fiir erlaubt
erkliren . Das ist logisch.

Wer aber, unabhingig von Gemiit und Zeiturteilen, die Frage rein
objektiv ins Auge faBt und streng nach der Proportion zwischen Abwehr
und Angriff urteilt, kommt auch hier zu einer anderen Entscheidung.
Die Jungfriulichkeit, wie die Keuschheit iiberhaupt, ist wesentlich
und daher formell Sache der Seele und daher des inneren verniinftigen
Lebens und nur #duBerlich-materiell des Leibes 8. Die innere Frauen-
ehre ist von seiten duberer Angriffe selbstverstindlich unerreichbar.
Zwischen der duBeren korperlichen Unversehrtheit, die materiell zur
Jungfriulichkeit gehort ?, und ihrer Verteidigung durch Tétung ist

v Billuart, ib.

* Das sagt Thomas ausdriicklich II-II 64, 5.

% « Ex his autem patet solutio alterius quaestionis ... an liceat repellendo
violentiam stupri, adulterii sodomiae et huiusmodi, occidere. Quoniam quando
non potest aliter evadere quae tunc ad hoc infertur actualiter vim, licite potest,
tuendo suorum membrorum libertatem, occidere.» In II-1I 64, 7 ad 5.

¢ Ib. 5 Ib.

S II-II 152, 1.

? Das. ad 2.



106 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

offenbar keine Proportion. Es fehlt das moderamen inculpatae tutelae.
Folglich ist an sich die Abwehr gegen einen Angriff auf die Jungfriu-
lichkeit oder auch Ehetreue usw. nicht erlaubt. DaB in diesem Falle,
bei der hohen persénlichen und sozialen Bedeutung, die man der Jung-
friulichkeit zuschreibt, die bona fides von einer Schuld freisprechen
kann, leugnen wir nicht. Aber auch den Einwand, daB bei diesem
Angriff die Gefahr der Zustimmung der Jungfrau zur Lust uniiber-
windlich da sei, lassen wir nicht gelten. Der Wille ist Meister im
Menschen gegen die niedrigeren Sinnesmiichte . Und erfahrungsgemif3
macht sich im unverdorbenen Weibe gegen solche Gewaltsangriffe ein
starker Widerwille, der 6fter zur Wut wird, geltend, was Billuart zu-
treffend bemerkt .

Aber auch hier ist wohl zu unterscheiden zwischen dem, was «an
sich » und was per accidens Geltung hat. Sehr oft lassen die Angreifer
in dieser Materie das Opfer nicht los, ohne event. es zu téten, schon
aus Rache wegen des Widerstandes, nicht selten auch aus Eifersucht
auf andere. Die Zahl der Lustmérder bestitigt das Gesagte. Hat die
Angegriffene die Uberzeugung, daB der Angreifer event. sie téten will
und wird, so hat sie selbstverstindlich auch das Recht, ihn zu téten,
denn dann besteht faktisch die Proportio. Doch ist das alles per
accidens.

III. Die Frage: ob Ehre und guter Name durch Tétung des Ver-
leumnders verteidigt werden konnen, falls kein anderes Mittel zu Gebote
steht, werden wir ganz kurz verneinend streifen. Ehre — honor —
zollt man der inneren seelischen Tugendvorziiglichkeit — excellentia —
eines Menschen, die man #uBerlich durch Worte oder Taten oder
duBere Gaben anerkennt 3. Damit zerfillt die Ehre von selbst in eine
innere und eine duflere. Die innere Tugendvorziiglichkeit kann kein
Fremder durch Verleumdung und irgendwelche Angriffe rauben. Um
die handelt es sich also hier gar nicht. Der duBere, 6ffentliche gute
Ruf ist zwar unter den duBeren Lebensgiitern das allervornehmste 4.
Aber weil der gute Ruf nach auBen nur ein duferes Lebensgut ist,
wire zwischen der Verteidigung und der Toétung des Verleumders, der
das hochste innere Gut, namlich das Leben, verlore, wieder keine
Proportio. Somit wiirde das moderamen inculpatae tutelae auch in

U II-II 64, 5.

2 Summa S. Thomae, De iure et iustitia. Diss. 10 a. 6 § 2.
8 II-II 103, 1; 81, 4; ib. 129, 4.

4 II-II 103, 1 ad 2. Vgl. Billuart, ib. Diss. 10 a. 6 § 3.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 107

diesem Falle nicht gewahrt. Der duBere Ruf ist iibrigens ein so gebrech-
liches Gut, daBl er wohl am wenigsten durch eine Tétung des Gegners
hergestellt werden konnte, da vorausgesetzt ist, daB der Angegriffene
seine Unschuld gar nicht duBerlich beweisen kann. Hier handelt es
sich wohl kaum um die Notwehr im eigentlichen Sinne, die einen
physisch-gewaltsamen Angriff voraussetzt, der den Angegriffenen in
eine augenblicklich drohende Not bringt.

To6tung des Gegners ist somit an sich weder bei einem Angriff auf
Hab und Gut, noch auf Frauenehre, noch Ehr und guten Namen erlaubt,
sondern es gilt : Nur wer ungerecht das Leben eines anderen angreift
und denselben augenblicklich in Lebensnot bringt, darf getotet werden.
Nur in diesem Falle ist zwischen der Freveltat des Angreifers und der
Verteidigung des Angegriffenen die rechtlich verlangte Proportion vor-
handen. In diesem Falle darf sogar, nach allgemeiner Auffassung, jeder
toten, dessen Vater oder Mutter oder Sohn oder Gattin in augenblick-
licher Lebensgefahr von seiten eines Verbrechers ist !. Das wire sogar
eine herrliche Tat der Caritas.

I Billuart, ib. Diss. 10 a. 5 § 4.



	Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

