
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 23 (1945)

Artikel: Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anwendung des Naturrechts

auf individuellem Gebiete

Von G. M. MANSER O. P.

In der Anwendung des « Einen » auf « Vieles » wird das « Eine »

notwendig « Vieles ». So ist es auch beim Naturrechte. Es entfaltet
sich, auf verschiedene Gebiete angewandt, zu einer Vielheit.

In jedem Individuum haben wir zwei Momente : das Individuum
selbst und die Wesenheit oder Natur, die im Individuum verwirklicht
ist und deren Träger die Person ist. Die Menschennatur oder Wesenheit,

insofern sie als rationale durch Erkennen und freies Wollen zum
Universale, also zu « Vielem » hingeordnet ist, zeigt den sozialen

Charakter an, wie er in Ehe, Familie und Staat sich erweitert. Das

Individuum als solches ist eine kleine, abgeschlossene Welt für sich.

Hieher gehören die individuellen Rechte und Pflichten, die freilich nie

ganz vom Sozialen getrennt werden können, weil die Person Träger
beider Gebiete ist.

Die individuellen Rechte und Pflichten sind zahlreich und
verschieden. Die Einen beziehen sich auf die Existenz des Individuums.
Hieher gehören vorzüglich das Verbot des Mordes, das die Berechtigung
der Todesstrafe begründet, ferner das Recht der Notwehr und das Verbot
des Selbstmordes und des Duells. Andere Rechte beziehen sich auf die

Entwicklung des Individuums : wie das Verbot der Sklaverei, das Recht
auf Privateigentum und gewisse Rechte auf Erziehung, Bildung, Arbeit
und Arbeitslohn. Alle diese Rechte und Pflichten wurzeln im Naturrechte,

aber in verschiedenem Sinne.

Art. 1

Der Mord

Gewiß ist der Mord ein furchtbares soziales Verbrechen. Er
beraubt die menschliche Gesellschaft eines nützlichen Gliedes. Er ist
das «große» Verbrechen gegen den Nächsten: «per quod maxime



86 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

nocetur proximo », sagt der Aquinate x. Dennoch verletzt er die
individuelle Rechtssphäre am eminentesten, da er ein individuelles Wesen

irdisch völlig ruiniert und ein anderes zugleich zu einem
staatsverbrecherischen Gliede macht.

Vorerst sei der Begriff des Mordes klargelegt, um dann seine

Verbrechernatur und seine Bestrafung näher ins Auge zu fassen, wobei

unsere Stellung zur Todesstrafe in einem folgenden Artikel in Betracht

gezogen wird.
Zwei Begriffe müssen scharf voneinander unterschieden werden :

Tötung — occisio, und Mord — homicidium. Jeder Mord ist wohl eine

Tötung eines Menschen, aber nicht jede Tötung ist Mord. « Tötung »

ist an sich ein indifferenter Begriff, der also Gutes und Böses besagen
kann 2. Tötet die legitime Autorität den Mörder, so ist es gut. Tötet
der Räuber einen friedlichen Bürger, so ist es schlecht. Erfolgt der
Tod ohne Absicht und schuldige Nachlässigkeit, so haben wir bloß
« Totschlag » Erfolgt der Tod ohne direkte Absicht, aber aus

Unvorsichtigkeit, dann haben wir fahrlässige Tötung. Diese kann doppelter
Art sein : eine Fahrlässigkeit, aus der der Täter die Tötung voraussehen

konnte und mußte, oder aber nicht. Nur im ersteren Falle haben

wir Mord, weil ein voluntarium in causa vorhanden ist. In diesem

Falle wendet der Täter die mögliche und schuldige Vorsicht nicht an4.

Es liegt « grobe » Fahrlässigkeit5 vor. Somit ist nur dann Mord
vorhanden, wenn der Täter die Tötung frei-vorsätzlich — direkt oder
indirekt gewollt —• im Auge hatte.

Seinem Wesen nach, d. h. als selbstverschuldete Beraubung eines

Menschenlebens, ist der Mord ein grauenhaftes Verbrechen, wie alle
Völker je und je bekannten. Er ist das in einem dreifachen Sinne :

gegen Gott, gegen den Nächsten und gegen die menschliche Gesellschaft.

a) Gegen Gott. Gott allein ist der Herr über Leben und Tod :

« qui est dominus vitae et mortis »8. Wer es nicht glaubt, erfährt es

1 Einleitung zur q. 64, II-II. 2 De Malo, q. 8 a. 4 ad 11.
3 Die Strafrechtler verstehen unter « Totschlag » gewöhnlich die Tötung, die

mit leidenschaftlicher Aufregung geschieht und setzen sie als schuldlos dem Morde
gegenüber. Das ist philosophisch jede rein zufällige Tötung. II-II 64, 8. Vgl.
Cathrein, Moralphil. II 90. 4 II-II 64, 8.

5 o Wer bei der Aufmerksamkeit, wie sie nach den Umständen von ihm
verlangt werden darf, nicht gutgläubig sein konnte, ist nicht berechtigt, sich
auf den guten Glauben zu berufen. » Schweiz. Zivilgesetzbuch, Art. 1, 3.

6 I-II 100, 8 ad 3 ; II-II 64, 6 ; III. C. G. 146 ; Soto, De iustitia et iure,
1. V q. 1 a. 2 ; Vitoria, in II-II 64 a. 5.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 87

totsicher, wenn er stirbt. Ein jeglich kreatürliches Lebewesen besitzt

zwar Selbstbewegung, ist aber als ens-potentiale zugleich passiv, d. h.

bewegt, also von einem Erstbeweger abhängig1. Der Mord ist somit
ein frecher Eingriff in die Rechte Gottes

b) Gegen den Nächsten. Der Mörder beraubt den Gemordeten des

höchsten irdischen Gutes und eventuell des ewigen Lebens, wenn der
Gemordete im Sündenzustand getötet wird. Kein Zug ist dem Menschen

tiefer und natürlicher als der zu leben, den der Mörder mit Gewalt
sistiert2. Der Mord ist also eminent ein Naturrechtsverbrechen. Daher
die schon zitierte Stelle des Aquinaten : Homicidium « per quod maxime
nocetur proximo ». Thomas setzt den Mord unter den äußeren
Werksünden über den Ehebruch 3. Unter den Sünden gegen den Nächsten
ist der Mord die größte : « primum locum tenet inter peccata in pro-
ximum commissa »4.

c) Gegen die Gesellschaft. Ein Vergehen ist der Mord gegen die

Gemeinschaft, weil der Mörder nicht allein im Gemordeten der Gesellschaft

ein wertvolles Glied raubt, sondern weil er selbst mit und durch
den Mord ein staatsgefährliches Individuum wird 5. So fassen wir es,

wenn Aristoteles, der größte Staatslehrer des heidnischen Altertums,
den Mord, neben Diebstahl und Ehebruch, zu den immer und an sich

schlechten Taten rechnet6. Von großer Tragweite ist es, zu betonen,
daß der Mord in seiner Verworfenheit von jedermann leicht durchschaut
wird und daher zu den streng naturrechtlichen Verbrechen gehört : «Quae-
dam enim sunt, quae statim per se ratio naturalis cuiuslibet hominis
diiudicat esse facienda vel non facienda, sicut : honora patrem et ma-
trem et non occid.es et hujusmodi sunt absolute de lege naturae. »7

Ist dem so, dann ist auch jede Mordart streng verboten, also auch
der Abortus, insofern er als direkt oder indirekt gewollte Abtreibung
einer menschlich belebten Leibesfrucht gefaßt wird8. Bekanntlich haben
einstens angesehene Protestanten, wie Melanchthon, den Tyrannenmord
verteidigt 9. Ebenso hat einst P. Huerta S. J. (nicht die Gesellschaft

1 I q. 2 a. 3 ; I. C. G. 13. 2 II-II 64, 5.
3 I-II 100, 6. 1 II-II 13, 3 ad 1.
6 II-II 64, 6 u. 6 ; Soto, 1. c. ; Vitoria, in II-II 64, 5.
6 II. Eth. 6, 6 (Did. II 24, 23).
7 I-II 100, 1.
8 Vgl. Billuart, Summa S. Th., Tract, de iure et iust.. Diss. 10 a. 7.
9 Vgl. Cathrein, Moralphil. II 661 fi.



88 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

Jesu) den Tyrannenmord auch dem Aquinaten zugeschrieben 1. Das

widerspräche direkt seinen Prinzipien : denn was an sich schlecht ist,
ist auch nie erlaubt. Auch da ist wohl zu unterscheiden zwischen
« Tyrannentötung » und « Tyrannenmord ». Wer den Tyrannen tötet,
welcher gegen den Willen des Volkes mit Gewalt die Herrschaft an sich

reißt — tyrannus Usurpator, ist nach Thomas nicht bloß kein Mörder,
sondern er verdient das Lob und den Dank des Vaterlandes 2. Bezüglich

des Tyrannen, der im rechtmäßigen Besitze der Macht ist —
tyrannus regiminis, erwähnt Thomas den Fall der Tötung gar nicht 3.

Persönlich wage ich zu sagen : Gonzalez neigt zur gleichen Ansicht 4,

d. h. daß auch die Tötung eines Herrschertyranns, der offenkundig auf
den Ruin des Vaterlandes hinarbeitet und den keine irgendwie öffentliche

Gewalt zu stürzen vermag, naturrechtlich getötet werden darf.
Oder, gibt es nur ein Notrecht des Privaten, aber kein Notrecht des

Staates und Volkes
Das Strafverfahren ins Auge gefaßt, betonen die großen Lehrer

mit Thomas 5 und Soto 6 scharf, daß der Strafende vor allem vor jeder
persönlichen Rache sich hüte. Geradezu selbstverständlich dürfte es

sein, daß bei allen Vergehen, besonders aber bei den schwersten, zu
denen der Mord gehört, nur die öffentliche Autorität Strafen verhängen
kann. Da das öffentliche Gemeinwohl die Strafe verlangt, kann nur
der Strafen verhängen, dem die Sorge um das Gemeinwohl, das bonum

commune, obliegt7. Da die Notwehr selbst das öffentliche Wohl zum
Gegenstande hat, so ist indirekt auch da die öffentliche Autorität,
insofern die Notwehr zur Selbstwehr absolut notwendig ist, vorhanden 8.

Gott ist zwar allein Herr über Leben und Tod. Aber als Stellvertreter
Gottes kommt jeder rechtmäßigen höchsten irdischen Autorität als Aus-
führerin der göttlichen Vorsehung, wie Thomas so schön sagt 9,

Strafgewalt zu. Wie es mit der Autorität jener steht, die Gott und jedes

1 Vgl. Gonzalez, Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin (Übersetzung
von Nolte). Regensburg 1885, Bd. III 345 ff.

2 II. Sent. d. 44 q. 2 a. 2 ad 5.
3 Er lehrt zwar, daß auch in diesem Falle dem Tyrannen, wenn er

Ungerechtes befiehlt, nicht zu gehorchen sei, sagt aber von Tötung nichts. II. Sent,
d. 44 q. 2 a. 2 ; II-II 104, 6 u. ad 3 ; II-II 10, 10.

4 Die Philosophie des hl. Thomas, III 354.
6 II-II 64, 7 ; Ep. ad Romanos, c. XII lect. 3 ; III. C. G. 146.
6 1. c. a. 8.
7 II-II 64, 3 ; Soto, De iust. et iure, 1. V q. 1 a. 2 u. ff. ; Vitoria, in II-II 64 a. 2.
8 II-II 64, 7.
9 III. C. G. 146.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 89

Naturrecht leugnen, mögen manche, besonders in der heutigen sturmvollen,

rechtlosen und rechtbrecherischen Zeit, überlegen und zu Ende
denken

Der rechtmäßigen irdischen Autorität kommt also als Vertreterin
Gottes wirkliche Strafgewalt zu. Sie kann strafen durch Entzug äußerer
und innerer Lebensgüter, durch Gefängnis, Entehrung, Verbannung,
selbst durch körperliche Pein 1. Kann sie dem Menschen auch das

Leben selbst entziehen Das berührt die Berechtigung der Todesstrafe,
die in unserer hochphilantropischen Zeit bekanntlich, wenigstens
theoretisch, zahlreiche und heftigste Gegner gefunden hat.

Art. 2

Die Todesstrafe

Selten hat die Geschichte ein Problem zugleich verdunkelt und
geklärt wie die Frage der Berechtigung der Todesstrafe. Wir werden
hier zuerst die beiden angedeuteten Momente abklären, um dann die

Hauptfrage: die Berechtigung der Todesstrafe, aber auch das Recht der

Begnadigung zu erörtern.

1. Die Geschichte hat das Problem verdunkelt

In geschichtlichen Entwicklungen verbindet sich häufig mit dem

Richtigen das Sachwidrige und verdunkelt dann das erstere. So ist
es bei der Todesstrafe, bzw. ihrer Berechtigung. Die vielfach
barbarischen Hinrichtungsarten früherer Zeiten haben ohne Zweifel der
Todesstrafe selbst geschadet. Darauf hat ein Anhänger derselben und
Mediziner von Fach, Dr. Surbled, hingewiesen 2. Die Tötung unter den

Qualen der Geißelung oder Folterbank ist glücklicherweise nicht mehr
gebräuchlich. Auch das Sterben durch schrecklichen Feuertod, oder
durch Räderung, — Zerbrechen aller Knochen —, oder Steinigung, oder

Ertränkung oder Pfählung — man durchstieß den Leib des Schuldigen
mit einem spitzen Balken —, ist vorbei 3. Alles das sind mehr oder

weniger langsame und daher qualvollste Todesarten. Hieher gehört

1 II-II 108, 3.
2 G. Surbled, Die Moral in ihren Beziehungen zur Medizin und Hygiene,

Bd. I, Das organische Leben, 2. Aufl. Deutsche Übersetzung von A. Sleumer,
Hildesheim 1918, S. 194 ff.

3 Das. 195-197.



90 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

auch der Tod durch den Strang, — durch Ersticken. Sind
treffsichere Soldaten vorhanden, ist der Tod durch Erschießung offenbar
viel humaner. Dasselbe gilt von der Enthauptung. Die Hinrichtung
durch das Fallbeil — Guillotine, die fälschlich Dr. Anton Louis und
Dr. Guillotin (f 1814) als Erfinder zugeschrieben wurde \ ist offenbar
die humanste und sogar dem Tode durch Elektrizität vorzuziehen. Die
Furcht vor einem Justizmord bei Anwendung der Todesstrafe ist
begründet, wenn nicht Eigengeständnisse des Verbrechers oder von Augenzeugen

des Vergehens vorhanden sind, weswegen gewisse Straf-Codices
in gewissen Fällen absolut ein Geständnis des Verbrechers verlangen.
All die früheren, vielfach barbarischen Hinrichtungsarten haben der
Todesstrafe eminent geschadet. Mit dem Richtigen verband sich
täuschend : « Sachwidriges ». Von einer barbarischen Todesart schloß

man auf die angeblich barbarische Strafe, die einer barbarischen Zeit
angehört haben soll. Übrigens : Alles in allem betrachtet, hat unsere
Zeit, in welcher Millionen von unschuldigen Zivilisten, Frauen, Kindern
und Greisen meuchlings getötet, vergast, andere sogar lebendig
begraben wurden, nicht viel Grund, auf frühere « barbarische » Zeiten
stolz zurückzuschauen

2. Die Geschichte hat das Problem auch geklärt

Die Geschichte hat das Problem der Todesstrafe nicht bloß
verdunkelt, wie wir soeben sagten, sondern anderseits auch wieder geklärt.
Es gab zeitweilig heftige Strömungen gegen die Berechtigung der
Todesstrafe. Und doch führte die soziale Notwendigkeit immer und
immer wieder zu ihrer Einführung. Wir führen hier für das Gesagte

einige Tatsachen und Ereignisse an. Wir glauben nicht, daß das

Altertum je allgemein an der Berechtigung der Todesstrafe gezweifelt
hat. Die Stellung des Alten Testamentes und damit des jüdischen Volkes
ist bekannt. Gegenströmungen von extrem humanitären Richtungen
gab es schon beim griechischen Volke. Allein es hat dennoch den weisen
Sokrates hinrichten lassen. Nicht anders stand es ursprünglich bei den

Römern. Gerade ein bedeutender Jurist, Fritz Schulz, der quellenmäßig

meist auf den großen Mommsen sich beruft, weist darauf hin,
daß das Zwölftafelgesetz die Todesstrafe sogar auf den Diebstahl aus-

1 Die berühmte Guillotine war nicht von Dr. Guillotin erfunden, sondern
von einem in Paris lebenden deutschen Mechaniker, Tobias Schmidt. Vgl.
Dr. Surbled, 1. c. 197 2.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 91

dehnte Die Zeiten nach den zwölf Tafeln, sagt derselbe, schränkten

zwar die Todesstrafe aus sog. humanitären Gründen wieder ein, ohne

sie aber formell zu beseitigen2. Nachher tritt man für sie wieder
schärfer ein. Das konsularisch-senatorische Strafgericht und das Kaisergericht

haben nicht bloß auf Todesstrafe erkannt, sondern sie auch

vollzogen3. Sie bestand sicher unter den Kaisern Trajan, Hadrian,
Antonius, Pius und Marc Aurel, wurde aber seltener angewandt. Erst
im 3. Jahrhundert wird die Todesstrafe die ordentliche Strafe des

schweren Verbrechens 4. Welch furchtbare Anwendung sie unter Nero
und Tiberius hatte, ist bekannt 5. Hat nicht Volesus Messala noch

unter Augustus an einem Tage 300 Menschen hinrichten lassen und
sich dieser « Königstat » gerühmt 6 Gegenströmungen traten freilich
immer wieder auf. Aber die staatliche Sicherheit forderte sie immer
wieder. In Deutschland wurde bis ins 18. Jahrhundert sogar der Diebstahl

regelmäßig mit dem Tode bestraft7. Allwo die Todesstrafe zeitweilig
völlig abgeschafft war, traten gefährlichste Unordnungen auf. Ihrer
Abschaffung im Königreich Sachsen, so berichtet Donoso Cortés, folgten
blutige Kämpfe, die den Staat an den Rand des Unterganges führten 8.

Schon allein die Proklamation der Abschaffung der Todesstrafe im
Frankfurter Parlament brachte für Deutschland unsägliches Elend9. Auf
ihre Abschaffung durch die provisorische Regierung in Frankreich folgten
die fürchterlichen Junitage I0. Auch die Schweiz hat diesbezüglich ihre

Wandlungen durchgemacht. Die Bundesverfassung von 1874 schaffte
die Todesstrafe ab. Allein, so sagt Professor Lampert zutreffend, infolge
einer Reihe Greueltaten erhob sich 1879 im Volke der Ruf nach
Wiedereinführung, der dann in der Volksabstimmung vom 18. Mai auch durchdrang

11 und zur Folge hatte, daß sie wenigstens fakultativ für die

1 Prinzipien des römischen Rechtes, München 1934, S. 137 ; Mommsen,
Strafrecht 941.

2 Das.
3 Das. 138 ; Mommsen, Strafrecht 942.
4 Fritz Schulz, das. Mommsen, ib. 943.
5 Unter Tiberius wurden sogar die Kinder von Verbrechern hingerichtet,

was naturgemäß einen neuen Horror gegen die Todesstrafe erzeugen mußte.
Vgl. Fritz Schulz, das. 138.

6 Fritz Schulz, das.
7 Das.
8 Donoso Cortés, Der Staat Gottes (Übers, von Ludwig Fischer), 1933, S. 346.
9 Das.

10 Das.
11 U. Lampert, Das Schweiz. Bundesstaatsrecht, Zürich 1918, S. 81.



92 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

Kantone wieder eingeführt wurde. Das neue Schweiz. Strafgesetzbuch
vom 3. Juli 1938 schaffte sie, mit Ausnahme auf dem Militärgebiete,
wieder ab h Die jüngst vollzogenen Hinrichtungen von Landesverrätern

waren heilsam und haben gezeigt, wie notwendig die gesetzlich
festgelegte Todesstrafe auch für uns ist, selbst nach dem Geständnisse

einstiger Gegner : Caveant Consules

Wie Cathrein 2 meint, war Beccaria der erste, der in seinem Werke
« Dei delitti e delle pene » (1764) die Zulässigkeit der Todesstrafe
wissenschaftlich bestritt. Eines ist sicher : Die Todesstrafe hatte zu
allen Zeiten Gegner, bald viele, bald wenige. Aber stets zwang die

soziale Sicherheit, die Sorge um die öffentliche Ordnung immer und
immer wieder zu ihrer Annahme. Das ist's, womit die Geschichte des

Problems die Rechtfertigung der Todesstrafe klärt. Die sozial-allgemeine

Menschenvernunft spricht für sie in Kriegs- und Friedenszeiten.

Hören wir in diesem geschichtlichen Zeugnisse nicht die Stimme der

sana ratio humana

3. Die Berechtigung der Todesstrafe

Nun zur Hauptfrage : Die juristische Berechtigung der Todesstrafe.

Vorerst aber eine wichtige Bemerkung, die unsere Stellung
markieren soll. Wir verteidigen die Todesstrafe nur als Strafmittel gegen
die allerschwersten Verbrechen, d. h. als Strafe für Mord und andere

todeswürdige Verbrechen, wie Landesverrat. In diesem Sinne haben
Thomas 3, Dominicus Soto 4, Vitoria 5, Suarez8, Lugo 7, die beiden
Kardinäle Gonzalez und Zigliara, Cathrein, die Todesstrafe verteidigt. Ihnen
folgten auch mit vielen anderen im gleichen Sinne Hugo Grotius 8, etwas
schüchtern auch Walter Burckhardt fl, dann A. Trendelenburg10. Duns
Skotus schon wollte die Todesstrafe beschränkt wissen auf einige in
der Heiligen Schrift aufgezählte Fälle u.

1 Vgl. Schweiz. Strafgesetzbuch vom 3. Juli 1938, Art. 8, 9 u. 35.
2 Moralphil. II 644.
3 II-II 64, 2 ; 66, 6 ad 2 ; 108, 3 ad 2.
4 De iust. et iure, 1. V q. 1 a. 2.
6 In II-II 64, 2.
G De legibus, 1. II c. III n. 4.
7 De iust. et iure, disp. 10 sect. 2 n. 58.
8 De iure belli et pacis, 1. I c. II § 5 u. § 10.
9 Die Organisation der Rechtsgemeinschaft, II. Teil, S. 304.

10 Naturrecht, § 70, S. 124.
11 IV. Sent. d. 15 q. 3 ; vgl. dazu Solo, 1. c. ; Vitoria, 1. c.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 93

Die thomistische These stützt sich übrigens auf die Heilige Schrift :

«Maleficos non patieris vivere.»1 «In matutino interficiebam peccatores
terrae. »2 Beide Texte zitiert Thomas. 3 Schon Augustin hatte im
genannten Sinne die Todesstrafe verteidigt 4.

Drei Momente sind es, so scheint es uns, die zusammen die

Berechtigung der Todesstrafe begründen. Erstens : der Mörder ist an
sich rechtlos und für die soziale Ordnung ein gefährliches Subjekt ;

zweitens : die öffentliche Autorität hat die öffentliche Ordnung zu
schützen ; drittens : das wirksamste Mittel ist die Todesstrafe.

a) Die Todesstrafe ist nur dann ungerecht, wenn mit und durch
sie dem Mörder etwas genommen wird, auf was er ein Recht hat. Hat
der Mörder, welcher einem oder sogar mehreren Mitmenschen das Leben

raubte, noch ein Recht auf sein eigenes Leben Scheint es nicht
strikte gerecht zu sein, daß er dessen beraubt werde, was er andern

geraubt hat « Natura, sagt Hugo Grotius, non iniquum est, ut quantum
quisque fecit mali, tantundem patiatur. » 8 « Die Frage, so äußert sich
W. Burckhardt, ob die Todesstrafe nicht die gerechte Strafe sei,
entsteht aber dann, wenn der Verbrecher seine Tat ebenso klar und
vollabsichtlich begangen hat, wie der Staat eine Strafe verhängt, sofern
das überhaupt vorkommt. » 6 Sehr gut bemerkt A. Trendelenburg :
« Daher ist es weise, die Todesstrafe einzuschränken und zu erlassen,

wo es geht. Aber wenn man die Todesstrafe durch ein Gesetz abschafft,
so wird dem Verbrecher ein Recht auf sein Leben zugesprochen, das er
nicht mehr hat und die Begriffe von Recht verwirren sich.»7 Auf diesen

Pfaden wandelten die großen Scholastiker mit Thomas, als sie für
die Todesstrafe eintraten. Wer solch schwere Verbrechen begeht, so

meint der Aquinate, verdient, als gemeingefährliches Glied der Gemeinschaft

getötet zu werden, und das im Interesse des Gemeinwohles :

« et ideo si aliquis homo sit pericolosus communitati et corruptivus
ipsius propter aliquod peccatum, laudabiliter et salubriter occiditur, ut
bonum commune conservetur. » 8 Solche Subjekte sind, von der menschlichen

Natur abfallend, zu Bestien geworden und können, ohne Mord,

1 Exod. 22, 18.
2 Ps. 100, 8.
3 II-II 64, 2.
4 De Civ. Dei, I, c. 21 u. c. 26.
6 De iure belli et pacis, 1. I c. II § 5, 3.
6 Die Organisation der Rechtsgemeinschaft, 304,
7 Naturrecht, § 70, S. 124.
8 II-II 64, 2 ; Soto, 1. c. ; Vitoria, 1. c.



94 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

wie jene getötet werden : « Incidit quodammodo in servitutem bestia-

rum »... « et ideo quamvis hominem in sua dignitatem manentem
occidere sit secundum se malum, tarnen hominem peccatorem occidere

potest esse bonum sicut occidere bestiam » h Denn ein solcher Mensch

ist schlechter und gefährlicher als das Tier, wie denn schon Aristoteles
im Anfange seiner Staatslehre gesagt : Das verbrecherischste und
grausamste Lebewesen ist der Mensch ohne Tugend : « Peior est malus
homo quam bestia et plus nocet, ut philosophus dicit in I. Pol. »2

Das ist eine klare und scharfe Sprache über den Verbrecher und seine

Rechtsunfähigkeit
b) Das Verbrechen zu strafen, kommt nur dem zu, dem die Sorge

um das Gemeinwohl zukommt. Diese Sorge kommt aber nur der
staatlichen Obrigkeit zu 3. Diese aber hat die Gewalt zu strafen, insofern die
Richter als Stellvertreter Gottes die Eintracht und Ordnung im Staate

zu schützen haben und insofern sie als soziale Ärzte schädliche Glieder

zu entfernen haben. « Iuste igitur et absque peccato rector civitatis
homines pestiferos occidit, ne pax civitatis turbetur. » 4 Die Einwände :

Gott hat im 5. Gebote die Tötung des Menschen verboten, und man
soll den Menschen leben lassen, damit er sich bessere, rechnet Thomas

zu den « frivola »6. Den ersteren, weil es in der Heiligen Schrift auch

gegenteilige Texte gibt. Den zweiten : die drohende Staatsgefahr von
Seiten der Verbrecher ist sicherer als ihre Besserung, und schließlich
können sie sich ja vor der Hinrichtung bessern 6.

c) Ist die Todesstrafe wirksam Jedenfalls immer in dem Sinne,
daß durch ihre Vollstreckung die Gesellschaft vor einem gefährlichen
Individuum ein für allemal ganz sicher ist. Schon das hat doch sicher
eine Bedeutung, wenn man daran denkt, wie oft gefährlichste Verbrecher
ausbrechen, oder dann später wieder frei werden, und das zumeist in

gefährlichsten Zeiten, in den Tagen von Revolution und Umsturz 7.

Aber die zweite, wichtigere Frage : Ist die Todesstrafe wirksam im

1 II-II 64, 2 ad 3.
2 Ib. Aristoteles I. Pol. c. 1 (Did. I 484, 18).
3 II-II 64, 3 ; Vitoria, ib.
« III. C. G. 146.
s Ib.
6 « Quod vero mali, quamdiu vivunt, emendari possunt, non prohibet quin

iuste possint occidi, quia periculum quod de eorum vita imminet, est maius et
certius, quam bonum quod de eorum emendatione expectatur. Habent etiam in
ipso mortis articulo facultatem ut per poenitentiam convertantur ad Deum. »

III. C. G. 146.
7 III. C. G. 146; II-II 25, 6 ad 2.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 95

Sinne der Abschreckung, sodaß sie die Zahl der gräulichsten Vergehen
vermindert aus Furcht vor einer Hinrichtung Unterscheiden wir hier
die Tatsache und die Erklärung der Tatsache.

Die Tatsache scheint uns unleugbar zu sein. Die Verbrecherstatistiken

beweisen sie reichlich. Die oben nur kurz geschilderte
Geschichte der Todesstrafe ist ein unwiderlegbarer Beweis. Im Sinne der
Todesstrafe sagt Trendelenburg : « Wenn im Leben der Gemeinschaft

der schadhaften Stoffe viele sind, so muß der Gegendruck, um sie

zu bezwingen, desto ernsthafter sein. »1 Das Wort des Donoso Cortés :

« Allüberall, wo die Todesstrafe abgeschafft wurde, hat die Gesellschaft

aus allen Poren Blut geschwitzt »2, ist historisch nicht übertrieben.
Für die Erklärung der Tatsache gibt es offenbar nur einen einzigen
Grund : die Furcht vor dem drohenden Tode 's. Aber ist die so mächtig?
Man hat es bestritten und sich über diese Todesfurcht lustig gemacht.
Für den Augenblick begreift man solches Gebaren bei leichtfertigen
Lebemenschen. Aber auf die Dauer wird so was lügen gestraft. Selbst

ein Epicur, der sich ausredete, der Tod gehe ihn nichts an, bekannte,
daß der Tod das entsetzlichste aller Übel sei4. Selbst Fr. v. Holtzendorff,
wohl der bedeutendste Gegner der Todesstrafe, war überzeugt von der

Furcht vor dem Tode, wenn er sagt : « Die Scheu vor dem Tode, dem

nächsten Selbsterhaltungstrieb entstammend, ist eine natürliche, menschliche

und darum unwiderlegbare Tatsache, welche der Gesetzgeber

unbedingt als feststehend anzunehmen hat. » 5 Auch den Tugendhaften,
so meint der Aquinate, erfüllt der Tod mit Trauer beim Gedanken an
den Verlust des größten irdischen Gutes6. Niemand weiß, was sterben

ist, bis er selber stirbt. Tritt aber gedanklich dieser Abschied aller
Abschiede, bei dem oft im Schwächsten noch der natürlichste Seins-, weil

Lebensdrang, sich aufbäumt, in unmittelbarster drohender Nähe 7 auf,

1 Naturrecht, § 70, S. 124. 2 Der Staat Gottes, S. 346.
3 « Latro suspenditur, non ut ipse emendetur, sed propter alios, ut saltern

metu poenae peccare désistant. » I-II 87, 3 ad 2.
4 Vgl. Diogenes Laertius, 1. X 125; A. M. Weiß, Apol. II 486.
6 Das Verbrechen des Mordes und die Todesstrafe (1875), S. 16-17. Vgl.

Cathrein, Moralphil. II 646. 6 II-II 123, 8.

' Hierin liegt nach Thomas das Höchstmoment der Todesfurcht : « Dicendum,
quod malum naturae, esti semper immineat, non tarnen semper imminet de

propinquo, et ideo non semper timetur » (I-II 42, 2 ad 2). «Dicendum, quod
mors et alii defectus naturae proveniunt a natura universali, quibus tarnen
répugnât natura particularis, quantum potest ; et sic ex inclinatione particularis
naturae est dolor et tristitia de huiusmodi malis, cum sint praesentia ; et timor,
si immineant in futurum. » Ib. ad 3.



96 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

und zwar in der Gestalt einer gewaltsamen Trennung von Seele und

Leib, von Licht und Dunkel und Nacht, — Morgen um 5 Uhr muß
ich sicher und ehrlos und für immer sterben —, so ist dieser Gedanke

stark genug, den Menschen vom Verbrechen zurückzuhalten. Das ist
die Macht der Todesfurcht, die vor Verbrechen zu schützen vermag,
und wohl auch die Macht, die so oft die grauenhaftesten Verbrecher zu
Reue und Buße im letzten Augenblicke bewegte. Das ist die Macht
der drohenden imminenten Todesstrafe

So dürfte unsere Beweisführung für die Berechtigung der Todesstrafe

stichhaltig sein. Sie stützt sich auf den Gedankengang : Der
Mörder ist ein rechtloses staatsgefährliches Subjekt, vor dem die öffentliche

Autorität den Staat zu schützen hat ; ein wirksamstes Mittel ist
die gesetzlich festgelegte Todesstrafe ; also ist die Todesstrafe berechtigt.

Man kann sich hier die Frage stellen : Zu welcher Rechtssphäre

gehört die Todesstrafe : zur natürlichen, oder positiven, oder
völkerrechtlichen Meines Erachtens gehört sie zu dem alten ius gentium. Der
Obersatz lautet : Friede und Eintracht der Bürger sind ein notwendig-
naturrechtlicher Satz. Die Minor : Das ist ohne die gesetzliche Todesstrafe

nicht möglich wegen der verdorbenen menschlichen Natur: eine

allgemeine Tatsache, die wir im peccatum originale begründet finden,
die aber schon ein Plato erkannte. Somit steht die Notwendigkeit der
Todesstrafe auf der gleichen Ebene, wie die Notwendigkeit des

Privateigentums. Damit ist es eo ipso auch unmöglich, im Sinne von Duns
Skotus die Todesstrafe auf einige in der Heiligen Schrift erwähnte Fälle

zu beschränken 1. Sie hat naturrechtliche Grundlage, und was
naturrechtlich ist, ist potenziell unendlich.

i. Das Begnadigungsrecht

Damit ist auch das Begnadigungsrecht lichtvoll begründet. Was

streng naturrechtlich ist, berührt das, was an sich bös und an sich gut
ist. Es gehört zu der in der Dingwesenheit begründcten-metaphysischen

Ordnung. Folglich sind Taten nach streng naturrechtlichen Gesetzen

negativ und positiv immer verboten. So der Mord, die Lüge, die
Gotteslästerung. Die Anwendung der Todesstrafe gehört in die Tatsachenordnung,

denn, wie oben bemerkt, ihre Berechtigung ergibt sich aus der

allgemein anerkannten Tatsache, daß es Menschen gibt, welche den

1 Vgl. Soto, De iure et iust. 1. V q. 1 a. 2. Vitoria, in II-II 64 a. 2.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 97

Frieden und die öffentliche Ordnung durch ihre Vergehen bedrohen.

Aber nicht schon jeder Fehltritt bedroht die öffentliche Ordnung. Das

kann man auch nicht von jeder Todsünde behaupten, trotzdem Gott,
sofern sie nicht gesühnt wird, sie mit dem Verlust des ewigen Lebens

strafen wird. Hier auf Erden, sagt Thomas, ist indessen die Herrschaft
der Barmherzigkeit, das Reich der heilenden Ordnung, des « ordo medici-
nalis » vorherrschend1. Dagegen gibt es tatsächlich Vergehen, welche,

verpestend, die Massen des Volkes beeinflussend 2, durch ihre scheußliche

Verworfenheit der sozialen Gemeinschaft ganz irreparablen Schaden

zufügen. Nur für diese schwersten Vergehen soll die Todesstrafe
angewandt werden : « Solum pro illis, quae inferunt irreparabile nocumentum
vel quae habent aliquam horribilem deformitatem. »

Merkwürdigerweise stimmen sogar Hotzendorf4 und Beccaria5
diesem letzteren thomistischen Standpunkte wieder zu, freilich im
krassen Widerspruch mit ihrer Grundthese.

Es gibt also ein wohl begründetes Begnadigungsrecht, ganz abgesehen

von Fällen, in welchem der Richter durch den Zwang des Buchstabengesetzes

die Todesstrafe aussprechen muß, wo er sie lieber nicht
aussprechen würde. « Wann » und « wie » das Begnadigungsrecht ausgeübt
werden soll oder auch nicht, das haben im Einzelfall nur gerechte, weise

und tapfere Staatsbehörden zu entscheiden.

Art. 3

Die Notwehr

Die « Notwehr » ist nicht identisch mit « Notrecht », wie von
P. Weiß 8 und Cathrein 7 zutreffend hervorgehoben wurde. Die
Notwehr bezieht sich auf das Recht der Verteidigung gegenüber einem

frevelhaften Angreifer auf Leben und Hab und Gut. Unter « Notrecht »

versteht man gewöhnlich das Recht, in extrema necessitate das zu
nehmen, was zum Lebensunterhalt absolut notwendig ist. Es setzt

1 II-II 108, 3 ad 2 ; III. C. G. 146.
2 « Vita autem quorundam pestiferorum impedit commune bonum, quod est

Concordia societatis humanae. Subtrahendi igitur sunt huiusmodi homines per
mortem ab hominum societate quando timetur periculum, ne mali mutlos bonos

post se trahant. » III. C. G. 146 ; Soto, 1. c. ; Vitoria, 1. c.
3 II-II 66, 6 ad 2.
4 Zitat bei Cathrein, II 648 3. 5 Das.
0 Apol. IV 327. 7 Moralphil. II 97.

Divus Thomas 7



98 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

naturrechtlich die These voraus, daß bei höchstem zeitlichem Mangel
an äußeren Lebensmitteln jeder das Recht hat, das zu nehmen, was
ihm absolut notwendig ist kraft des Satzes : daß in extrema necessitate
alle äußeren Lebensgüter wieder allen Menschen gemein sind. Es ist
somit eine naturrechtliche Einschränkung des Privateigentums l. Dagegen
bezieht sich die Notwehr immer auf die Not gegen einen ungerechten

Angreifer auf Leben und Lebensgüter, den man abzuwehren hat, wie
das Wort « Notwehr » trefflich zum Ausdrucke bringt : « wehren », «

abwehren ». Somit ist Notwehr die berechtigte Abwehr gegen einen
tatsächlichen ungerechten Angriff auf Leben und Lebensgüter.

Präzisieren wir die gegebene Definition noch etwas genauer. Wir
möchten bei der Notwehr zwei ganz wichtige Momente markieren.
Erstens : Die Notwehr bezieht sich offenbar auf einen Zusammenstoß
zwischen Privatem und Privatem ; denn nur dann ist wirklich « Not » da.
Zweitens : Es handelt sich bei ihr nur um eine augenblicklich drohende

Gefahr ; dann nur ist wirklich « Not » da. In allen übrigen Fällen hat
die Obrigkeit bzw. die richterliche Gewalt den Streit zu schlichten, und
für das ist sie da. So die Frage präzisiert, entfaltet sie sich in die vier
Unterfragen : 1. Was hat der plötzlich Angegriffene für ein Recht,

wenn ein anderer ihn zu töten sucht 2. Was hat ein Angegriffener
für ein Recht, wenn ein anderer ihm plötzlich Geld und Gut zu rauben,
d. h. mit Gewalt zu nehmen sucht 3. Was hat die Jungfrau für ein

Recht, wenn ein Unhold ihr plötzlich mit Gewalt die Jungfräulichkeit
zu rauben sucht 4. Wie kann derjenige sich verteidigen, dem ein
anderer Ehre und guten Namen zu rauben sucht Alle diese 4 Fragen
werden heutzutage gestellt, während Thomas von Aquin nur die erste

Frage formell gestellt hat 2. Wir behandeln die erste Frage als Grundfrage

besonders, um dann die drei andern als Folgerungen zusammen
zu behandeln, betonen aber, daß der Standpunkt des Rechtes und der
Caritas nicht immer derselbe sein muß.

1. Der Angriff auf das Leben

Jedermann hat von Natur aus das Recht, einen Angriff auf sein

Leben mit Tötung des Gegners abzuwehren. Erörtern wir hier zuerst
zwei Bedingungen, von denen die Geltung der These absolut abhängig
ist, um dann die Begründung derselben ins Auge zu fassen.

1 II-II 32, 7 ad 3 ; 66, 7 ; 110, 3 ad 4. 4
2 II-II 64, 7.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 99

Die Bedingungen

1. Fern sei von dem Verteidiger nicht bloß jede persönliche Rache 4,

sondern seine Absicht ziele nur auf die Erhaltung des eigenen Lehens

ab. Im gegenteiligen Falle, d. h. mit der direkten Absicht, den Gegner

zu töten, beginge er offenbar Mord, der als solcher innerlich schlecht,
und daher nie erlaubt ist, weil Gott allein der Herr des Lebens ist.
Wir haben also in der Selbstwehr offenbar zwei Wirkungen, die da

sind : der Tod des Gegners und die Erhaltung des Lebens des

Angegriffenen.

ot) Auf letztere hat der Verteidiger von Natur aus ein Recht
gegenüber jedem Mitmenschen. Sie darf er also rechtlich direkt ins

Auge fassen, ja rechtlich — ex parte iustitiae — muß er es sogar. Gegen

jedermann Gegen jedermann hat er das Recht, auch Vater und
Mutter gegenüber, auch wenn der Angreifer verrückt oder
geistesschwach, oder ein Irrsinniger ist2; denn rechtlich hängt das gar nicht
vom Angreifer ab, sondern vom Verteidiger. Darf er auch den König,
den Diktator töten Rechtlich, meines Erachtens, wohl, denn rechtlich
hängt das gar nicht vom Angreifer ab, der durch seine Tat sein Lebensrecht

selbst verwirkt hat. Aber wenn der Angreifer für das öffentliche
Wohl fast unentbehrlich ist, oder durch Tötung Wirrwarr und Unordnung

erfolgt Recht ist Recht. Und wie stände es mit dem bonum

commune und der öffentlichen Ordnung, wenn ein Tyrann morden

könnte, ohne der Gefahr ausgesetzt zu sein, selbst getötet zu werden?
Auch hier stellen wir die Frage : Gibt es nicht ein Notrecht des Staates
und Volkes ?3 Vom Standpunkt der Caritas aus kann man zu andern

Lösungen kommen. Wer vom ungerechten Angreifer sich töten läßt,
damit letzterer, da er im Stande der Todsünde ist, nicht ewig zugrunde
gehe, bringt ein heroisches Opfer, zu dem ihn sicher niemand
verpflichten kann 4, zumal es nicht einmal sicher ist, daß dadurch der
Mörder sich bessere und er ja schließlich selber schuld ist an seinem
Seelenzustande. Wir sagen also nicht : Der Verteidiger « muß » den

Angreifer töten, sondern er kann ihn töten 5.

1 II-II 64, 7. Vitoria, in II-II 64, 7.
2 Billuart, Summa S. Thomae, De iure et iustitia, d. 10 a. 5 § 2.
3 Billuart hält die Tötung einer für die Öffentlichkeit hochverdienten Person

nicht für erlaubt.
4 Vitoria, in II-II 64, 7 ; Soto, De iure et iustitia, 1. V a. 8.
6 Cajetan, in II-II 64, 7 ; Vitoria, in II-II 64, 7 ; Soto, ib.



100 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

ß) Mit der Verteidigung gegen den Mörder ist also, da der

Verteidiger immer nur seine eigene Erhaltung und nie den Tod des Gegners

beabsichtigen darf, notwendig ein voluntarium in causa verbunden.
Und das bereitet etwelche Schwierigkeiten. Scheinbar nähern wir uns
hier dem Prinzip : « Der Zweck heiligt das Mittel. » Man kann ferner
einwenden : Tötung des Menschen ist Mord. Die Tötung des Gegners
ist Mittel meiner Selbstrettung, also ist der Mord erlaubt Auch

sagen wir : Fornikatio und Ehebruch und Lüge, d. h. mala intrinseca,
sind nie erlaubt, auch nicht zur Selbsterhaltung. Das ist richtig. Aber
die Tötung ist an sich nicht ein malum intrinsecum, sondern eine
indifferente Handlung, physisch betrachtet. Ursache der Tötung in
unserem Falle ist der Angreifer, gegen den der andere, um sein Leben

zu retten, wozu er das Recht hat, sich verteidigen muß. Die Tötung
ist also vom Verteidiger an sich gar nicht gewollt und folglich nur eine

« physische » Tötung, folglich nicht Mord. Sie ist voluntarium per
accidens, wie im Falle, wo der Jäger, auf den Hasen schießend, einen
Menschen tötet. Kein Mensch wird jenen Fürsten, der seinen Sohn

wegen eines Verbrechens aus Liebe zur Gerechtigkeit zum Tode
verurteilte und nachher weinend ihn umarmte, eines Vergehens beschuldigen.

Im Gegenteil, alle werden ihn loben und bewundern. Erste
Bedingung der Tötung des Angreifers ist also, daß der Verteidiger den

Tod des Gegners an sich nicht beabsichtige, sondern nur die eigene

Selbstrettung '.
2. Aber eine zweite Bedingung ist noch weiter zu erfüllen. Die

Abwehr sei eine schuldlose Schutzabwehr. Das besagt der alte juristische
Satz : « Moderamen inculpatae tutelae. » - Das ist der Fall, wenn der

Angegriffene genau so viel tut, was zu seiner Sicherheit genügt. Das ist
also der Fall, wenn zwischen Angriff und Abwehr die richtige
Proportion da ist, oder wenn die Abwehr wenigstens die Schärfe des

Angriffes nicht übersteigt.
Praktisch ist die Erfüllung dieser Bedingung gewiß nicht immer

leicht. Sicher aber ist die Abwehr durch Tötung unerlaubt, wenn sie

erstens : mit persönlicher Rache geschieht. Diese hat mit dem Eigenschutz

nichts zu tun und die Rache des Vergehens ist, wie Innozenz III.
betonte, nur Sache Gottes. Zweitens : Auch dann, wenn der Angreifer

1 II-II 64, 7 ; Cajetan, in II-II 64, 7 ; Soto, De iure et iustitia, 1. V q. 1 a. 8 ;

Vitoria, in II-II, 64, 7.
2 II-II 64, 7 ; Soto, ib. ; Vitoria, ib. Darüber sehr gut und ausführlich

Billaart, Summa S. Thomae, Tr. de iure et iustitia. Diss. 10 a. 5 § 2.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 101

flieht, oder durch Hilferufe, oder bloße Verwundung in die Flucht
geschlagen werden kann, ist die Tötung eine unproportionierte Tat. Fügen
wir einen dritten Fall bei : Wenn der Angreifer nur durch Drohungen in
Worten, oder Verleumdungen, oder falsche Zeugen, oder Verschwörung

jemand verfolgt, haben wir überhaupt keinen Anlaß zur Notwehr.
Er muß den Angegriffenen hic et nunc mit physischer Gewalt bedrohen.

Selbstverständlich braucht der Verteidiger nicht zu warten, bis der

Angreifer die erste Kugel abschickt. Dann ist es mit der Abwehr event,

zu spät. Aber der ungerechte Angreifer muß augenblicklich im Begriffe
stehen, physisch jemanden anzugreifen. Nur dann ist überhaupt
Notwehr vorhanden h

Soll die Notwehr also wirkliche Notwehr sein, die gestattet, den

Angreifer zu töten, dann muß der Angegriffene die moralische

Überzeugung haben, daß der Gegner ihn augenblicklich töten will. Der

Augenblick macht die Not zur Not

Die Begründung

Die besprochenen Bedingungen vorausgesetzt, ist die These : Jedermann

hat das Recht, den ungerechten Angreifer zu töten, unleugbar.
Sie hat die Ansicht, wie Billuart sagt, aller großen Scholastiker für sich.

Nennen wir mit Thomas Bonaventura, Cajetan, Soto, Vitoria, Suarez,

Bânes, Estius, Antoninus, Natalis Alexander, Sylvius, Lugo, Tournely,
Billuart, mit unzähligen anderen gegen Gerson und einigen, die gern
Eigenwege gingen2. Aurelius Augustinus ist ein entschiedener Anhänger
der These neben Ambrosius und Cyrillus 3.

Im gleichen Sinne statuiert das kanonische Recht. Schon die

Klementinen statuierten in diesem Sinne 4. Das neue Kirchenrecht
kennt darüber keinen Zweifel : « Causa legitimae tutelae contra iniustum

aggressorem, si debitum servetur moderamen, delictum omnino au-
fert. »5 Das neue Deutsche Bürgerliche Gesetzbuch entscheidet im gleichen
Sinne, und es präzisiert zugleich sehr gut den Begriff der Notwehr :

« Eine durch Notwehr gebotene Handlung ist nicht widerrechtlich.
Notwehr ist diejenige Verteidigung, welche erforderlich ist, um einen
gegenwärtigen rechtswidrigen Angriff von sich oder einem anderen abzu-

1 Vgl. Billuart, 1. c. ; Soto, ib.
2 Vgl. Billuart, Summa S. Thomae, Tr. de iure et iustitia. Diss. 10 a. 5 § 1.
3 Ib.
1

« Si furiosus », 1. V tit. 4. Vgl. Billuart, ib.
6 Can. 2205 § 4.



102 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

wenden. »1 Im gleichen Sinne äußert sich unser schweizerisches Strafrecht

2.

Aber wichtiger als all das Gesagte, ist, daß das Prinzip : Vim vi
repellere licet, in die ausdrücklichen oder gewohnheitsmäßigen
Rechtssatzungen aller Völker eingegangen ist. Diese Tatsache ist der
offenkundigste Beweis seines naturrechtlichen Gepräges : Die allgemeine, in
allen Menschen maßgebende Menschennatur kündet durch die sana
ratio humana dieses Grundrecht jeder menschlichen Person, deren
schuldlose Erhaltung zugleich Voraussetzung des Gemeinwohles, des

bonum commune ist.
Von diesem Standpunkt aus hat Thomas von Aquin die These

zu begründen gesucht3. Er vollzieht die Begründung in 3 Stufen :

I. Die Tat, in welcher jemand den ungerechten Angreifer tötet,
hat zwei Wirkungen : die Tötung des Angreifers, die nicht beabsichtigt
wird und daher per accidens ist : « quod est praeter intentionem cum sit
per accidens » ; die andere Wirkung : die Erhaltung des eigenen Lehens,
die beabsichtigt wird und von der daher die sittliche Güte der Tätigkeit
abhängt : « morales autem actus recipiunt speciem secundum id, quod
intenditur ». Nun ist es aber naturrechtlich erlaubt, sein Leben zu
erhalten ; also ist die Tötung des Angreifers erlaubt4.

II. Unerlaubt wäre die Handlung, wenn zwischen Angriff und
Abwehr nicht die richtige Proportion vorhanden wäre, nämlich wenn
der Verteidiger zu seinem Schutze größere Gewalt anwendete, als nötig
ist : « potest actus illicitus reddi, si non sit proportionatus fini ;

et ideo si aliquis ad defendendam propriam vitam utatur maiori
violentia, quam opportet, erit illicitum. » 5 Dem wird vorgebeugt, wenn
der Verteidiger an das « cum moderamine inculpatae tutelae » sich
erinnert6. Unter dieser Voraussetzung gaben alle Rechtsinstitutionen
je und je die Tötung des Angreifers zu, nach dem Axiom : « Vim vi
repellere licitum est »7, denn jedem Menschen steht die Sorge für das

1 § 227.
2 « Die Tat, die jemand begeht, um sein Gut, namentlich Leben, Leib, Freiheit,

Ehre, Vermögen, aus einer unmittelbaren, nicht anders abwendbaren Gefahr zu
erretten, ist straflos. » Schweiz. Strafgesetzbuch, Art. 34, 1.

3 II-II 64, 7.
4 « Actus ergo huiusmodi ex hoc quod intenditur conservatio propriae vitae,

non habet rationem illiciti, cum hoc sit cuilibet naturale, quod conservet se in
esse, quantum potest. » Ib.

5 Ib. 6 Ib.
7 « Si vero moderate violentiam repellat, erit licita : nam secundum iura

vim vi repellere licet cum moderamine inculpatae tutelae. »



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 103

eigene Leben offenbar näher als die des Fremden : « quia plus tenetur
homo vitae suae providere, quam vitae alienae » '.

III. Auch an der öffentlichen Autorität, die für das bonum commune
zu sorgen hat, fehlt es in diesem Falle nicht, denn eine solche

Verteidigung des eigenen Lebens, welche von allen Völkern naturrechtlich
anerkannt ist, muß doch, wie der Kampf des Soldaten für das Vaterland

und der Kampf des Richters gegen die Räuber, als Leitweg zum
öffentlichen Wohle, « ad publicum bonum » gelten2.

So finden wir in der gegebenen Argumentation alle wesentlichen
Momente, welche für eine gerechte Abwehr erforderlich sind : die
naturrechtliche durch die Völkergeschichte bestätigte Grundlage ; die zu
wahrende Proportion zwischen Abwehr und Angriff und die notwendige
öffentliche Autorität. In diesem Sinne haben auch Soto, Cajetan, Vitoria,
Billuart mit unzähligen anderen die thomistische These interpretiert
und verfochten 3.

2. Der Schutz von Hab und Gut, Frauenehre und
Ehr und gutem Namen

Eine historisch-kritische Bemerkung sei hier vorausgeschickt. Wie
Billuart schon betonte 4, ist in der Beantwortung der Frage : Ist Tötung
zum Schutze von Hab und Gut, Frauenehre, Ehr und gutem Namen
erlaubt im Laufe der Zeiten eine merkwürdige Wandlung eingetreten,
sodaß man jetzt von einem alten und neuen Recht spricht. Einstens
wurde die Frage gemeiniglich bejaht5, heute ist die Antwort ziemlich

allgemein negativ. Die äußere Ursache dieser Wandlung mag in kirchlich

verurteilten Sätzen liegen. Der tiefere Grund aber liegt unseres
Erachtens in einer tieferen Erfassung der Probleme. Auffallend ist es

jedenfalls, daß der Aquinate zu seiner Zeit auf die Frage nicht
einging. Vielleicht hat schon er — darauf spielt Billuart an — die frühere

Lösung für sehr problematisch gehalten, da sie tatsächlich seinen

Prinzipien über die « Proportion » von Verteidigung und Angriff, die
wir oben betonten, nicht entsprach. Möglich ist es, daß auch
staatspolitische Ansichten ihn bewogen, über die Frage zu schweigen.

1 Ib. 2 Ib.
3 Cajetan, in II-II 64, 7 ; Soto, De iust. et iure, 1. V q. 1 a. 8 ; Vitoria, in

II-II 64, 7. Billuart, 1. c.
4 Summa S. Thomae, De iure et iustitia. Diss. 10 a. 6.
5 So vertritt auch Cajetan noch den Schutz von Hab und Gut durch Tötung

des Gegners. In II-H 64, 7.



104 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

Bei all den drei Fragen dürfte es wohl am Platze sein, in Erwägung
zu ziehen, was an sich und was per accidens Geltung hat. Dieser

Doppelgesichtspunkt ist für uns leitend. Auch wollen wir uns hier wieder
erinnern, daß wir nur von Notwehr, also von einem augenblicklich
gewaltsamen Angriff auf Hab und Gut, Frauenehre und Ehr und guten
Namen handeln.

I. Jedermann weiß, welche Bedeutung Hab und Gut für das
tägliche Leben und auch für eine angesehene soziale Stellung haben. Es
ist daher auch klar, daß jedermann das Recht zusteht, sie gegen einen

ungerechten Angriff, gegen Dieb und Räuber — furtum et rapina —
selbst mit Gewalt, z. B. mit Verwundung des Angreifers, zu verteidigen.
Das ist klar. Aber daß an sich zwischen dem Tod des Gegners und dem

Verlust von zeitlichen Gütern des Verteidigers keine Proportion besteht
ist ebenfalls klar. Die Tötung des Diebes und Räubers ist also an sich
nicht erlaubt, weil das Axiom von dem moderamen inculpatae tutelae
nicht gewahrt bleibt. Wenn es positive Gesetze gibt oder gab, welche
die Tötung rechtfertigten, so waren sie nur gerechtfertigt, sofern es

Zeiten und Völker gab, wo der Staat Diebstahl und Raub für eine

Gefahr der öffentlichen Ordnung, also des bonum commune, hielt oder
halten mußte h Das gehört dann übrigens nicht mehr zur Notwehr
des Privaten, sondern zum Notrecht des Staates. Dem allem entspricht
die Verurteilung mehrerer Thesen, nicht bloß jener : « Regulariter occi-
dere possum furem pro conservatione unius aurei » -, sondern auch

anderer, welche die Tötung für jeden Besitz von Hab und Gut, ja
sogar für jeden zukünftigen Besitz für erlaubt erklärten 3. — Das alles

gilt « an sich » für den Schutz von Hab und Gut.
Indes ist in diesem gebrechlichen Leben das, was per accidens

geschieht, fast häufiger als alles andere. So ist es möglich und ist es

sogar häufig der Fall, daß der Dieb und Raubmörder den Eigentümer
eher tötet, als daß er von dem Diebstahle abließe. Daher gibt es «

Raubmörder ». Hat der Verteidiger die moralische Überzeugung, daß er

vor einem solchen Angreifer steht, dann kann er selbstverständlich den

Dieb oder Räuber töten, da die Proportio zwischen Verteidigung und

1 Vgl. Billuart, ib. Diss. 10 a. 6 § 1 (Denz. 1181).
2 These 31 von Innozenz XI. verurteilt.
3

« Non solum licitum est defendere defensione occisiva, quae actu possidemus,
sed etiam, ad quae ius inchoatum habemus et quae nos possessuros speramus. »

Thesis 32 von Innozenz XI. verurteilt (Denz. 1182). Vgl. Lehmkühl S. J., Theol.
mor. I n. 836. Billuart, ib. 1. c.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 105

Angriff auch bei Diebstahl faktisch, aber per accidens, vorhanden ist h
Ähnliches wäre wohl auch zu sagen, wenn der Dieb dem Eigentümer
das zu rauben suchte, was zum Leben absolut notwendig ist. Doch

gehört das, wie es scheint, kaum zur Notwehr, d. h. zu einem
augenblicklich drohenden Angriffe.

II. Schwieriger ist die Frage um den Schutz der Frauenehre.

Jungfrauen, die das Leben opferten, um sich vor Schändung zu retten,
wurden in Poesie und Prosa gefeiert. Selbstverständlich ist deshalb
der Selbstmord nicht gestattet 2. Aber der Jungfräulichkeit wegen das

eigene Leben, ohne Hand an sich zu legen, zu opfern, ist offenbar
erlaubt. Auch ist es erlaubt, gegen den Unhold mit allen Kräften
sich zu wehren und ihn selbst zu verwunden, denn damit bleibt die

Proportio zwischen Verteidigung und Abwehr gewahrt. Aber ist es an
sich erlaubt, den Angreifer zu töten Das ist die springende Frage.

Die ältere Schule hält auch das für erlaubt. Cajetan bejaht die

Frage kategorisch. In der Gefahr vor Schändung, oder auch von
Ehebruch und Sodomie ist es erlaubt, den Angreifer zu töten 3, und er lobt
mit Cicero den jugendlichen Soldaten, welcher den Volkstribunen des

Caius Marius tötete, weil er ihm Gewalt antun wollte (Sodomie)4. Und
wer, wie Cajetan, die Tötung im Angriff auf Hab und Gut für erlaubt
hält, muß a fortiori die Tötung im vorliegenden Falle für erlaubt
erklären 5. Das ist logisch.

Wer aber, unabhängig von Gemüt und Zeiturteilen, die Frage rein

objektiv ins Auge faßt und streng nach der Proportion zwischen Abwehr
und Angriff urteilt, kommt auch hier zu einer anderen Entscheidung.
Die Jungfräulichkeit, wie die Kerfschheit überhaupt, ist wesentlich
und daher formell Sache der Seele und daher des inneren vernünftigen
Lebens und nur äußerlich-materiell des Leibes 6. Die innere Frauenehre

ist von Seiten äußerer Angriffe selbstverständlich unerreichbar.
Zwischen der äußeren körperlichen Unversehrtheit, die materiell zur
Jungfräulichkeit gehört7, und ihrer Verteidigung durch Tötung ist

1 Billuart, ib.
2 Das sagt Thomas ausdrücklich II-II 64, 5.
3 « Ex his autem patet solutio alterius quaestionis an liceat repellendo

violentiam stupri, adullerii sodomiae et huiusmodi, occidere. Quoniam quando
non potest aliter evadere quae tunc ad hoc infertur actualiter vim, licite potest,
tuendo suorum membrorum libertatem, occidere. » In II-II 64, 7 ad 5.

4 lb. 3 lb.
6 II-II 152, 1.
7 Das. ad 2.



106 Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

offenbar keine Proportion. Es fehlt das moderamen inculpatae tutelae.

Folglich ist an sich die Abwehr gegen einen Angriff auf die Jungfräulichkeit

oder auch Ehetreue usw. nicht erlaubt. Daß in diesem Falle,
bei der hohen persönlichen und sozialen Bedeutung, die man der
Jungfräulichkeit zuschreibt, die bona fides von einer Schuld freisprechen
kann, leugnen wir nicht. Aber auch den Einwand, daß bei diesem

Angriff die Gefahr der Zustimmung der Jungfrau zur Lust
unüberwindlich da sei, lassen wir nicht gelten. Der Wille ist Meister im
Menschen gegen die niedrigeren Sinnesmächte 1. Und erfahrungsgemäß
macht sich im unverdorbenen Weibe gegen solche Gewaltsangriffe ein

starker Widerwille, der öfter zur Wut wird, geltend, was Billuart
zutreffend bemerkt2.

Aber auch hier ist wohl zu unterscheiden zwischen dem, was « an
sich » und was per accidens Geltung hat. Sehr oft lassen die Angreifer
in dieser Materie das Opfer nicht los, ohne event, es zu töten, schon

aus Rache wegen des Widerstandes, nicht selten auch aus Eifersucht
auf andere. Die Zahl der Lustmörder bestätigt das Gesagte. Hat die

Angegriffene die Überzeugung, daß der Angreifer event, sie töten will
und wird, so hat sie selbstverständlich auch das Recht, ihn zu töten,
denn dann besteht faktisch die Proportio. Doch ist das alles per
accidens.

III. Die Frage : ob Ehre und guter Name durch Tötung des

Verleumders verteidigt werden können, falls kein anderes Mittel zu Gebote

steht, werden wir ganz kurz verneinend streifen. Ehre — honor —
zollt man der inneren seelischen Tugendvorzüglichkeit — excellentia —
eines Menschen, die man äußerlich durch Worte oder Taten oder
äußere Gaben anerkennt 3. Damit zerfällt die Ehre von selbst in eine

innere und eine äußere. Die innere Tugendvorzüglichkeit kann kein
Fremder durch Verleumdung und irgendwelche Angriffe rauben. Um
die handelt es sich also hier gar nicht. Der äußere, öffentliche gute
Ruf ist zwar unter den äußeren Lebensgütern das allervornehmste 4.

Aber weil der gute Ruf nach außen nur ein äußeres Lebensgut ist,
wäre zwischen der Verteidigung und der Tötung des Verleumders, der
das höchste innere Gut, nämlich das Leben, verlöre, wieder keine

Proportio. Somit würde das moderamen inculpatae tutelae auch in

• II-II 64, 5.
2 Summa S. Thomae, De iure et iustitia. Diss. 10 a. 6 § 2.
3 II-II 103, 1 ; 81, 4 ; ib. 129, 4.
4 II-II 103, 1 ad 2. Vgl. Billuart, ib. Diss. 10 a. 6 § 3.



Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete 107

diesem Falle nicht gewahrt. Der äußere Ruf ist übrigens ein so gebrechliches

Gut, daß er wohl am wenigsten durch eine Tötung des Gegners

hergestellt werden könnte, da vorausgesetzt ist, daß der Angegriffene
seine Unschuld gar nicht äußerlich beweisen kann. Hier handelt es

sich wohl kaum um die Notwehr im eigentlichen Sinne, die einen

physisch-gewaltsamen Angriff voraussetzt, der den Angegriffenen in
eine augenblicklich drohende Not bringt.

Tötung des Gegners ist somit an sich weder bei einem Angriff auf
Hab und Gut, noch auf Frauenehre, noch Ehr und guten Namen erlaubt,
sondern es gilt : Nur wer ungerecht das Leben eines anderen angreift
und denselben augenblicklich in Lebensnot bringt, darf getötet werden.

Nur in diesem Falle ist zwischen der Freveltat des Angreifers und der

Verteidigung des Angegriffenen die rechtlich verlangte Proportion
vorhanden. In diesem Falle darf sogar, nach allgemeiner Auffassung, jeder
töten, dessen Vater oder Mutter oder Sohn oder Gattin in augenblicklicher

Lebensgefahr von Seiten eines Verbrechers ist L Das wäre sogar
eine herrliche Tat der Caritas.

1 Billuart, ib. Diss. 10 a. 5 § 4.


	Anwendung des Naturrechts auf individuellem Gebiete

