
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 23 (1945)

Artikel: Analogie und Natur : zur Klärung der theologischen Prinzipienlehre Karl
Barths

Autor: Balthasar, Hans Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Analogie und Natur

Zur Klärung der theologischen Prinzipienlehre Karl Barths

Von Hans Urs von BALTHASAR

Ein erster Aufsatz über die theologische Prinzipienlehre Karl Barths
und die Möglichkeit einer Verständigung mit ihr hat zum Ergebnis
geführt, daß der richtigverstandene Begriff der Dialektik sich auch bei
Karl Barth dem der Analogie unterzuordnen vermag, daß aber die

Möglichkeit dieser Unterordnung (durch die das Tor zu einer echten

Verständigung geöffnet wird) von der Anerkennung eines Begriffs der

geschöpflichen Natur abhängig ist. Nur wer die Selbständigkeit der
Natur anerkennt, kann die Souveränität der Gnade beschreiben, und
nur wer die Analogia entis im Sinne eines -philosophischen Prinzips als

Voraussetzung der Offenbarungsbeziehung zwischen Gott und Geschöpf
festhält, kann die Analogia fidei als deren Prinzip vertreten. Am Naturbegriff

wird sich demnach alles entscheiden. Die Frage stellt sich also,

in welchem Verhältnis der Begriff der Natur zum Prinzip der Analogie
steht ; genauer : ob er sich den Forderungen zu fügen vermag, die in
Bd. 22 (S. 174-177) von der Analogie her aufgestellt wurden. Wäre dies

der Fall, so wäre die Verständigung eine viel weiter reichende, denn die
brennenden Streitfragen aus dem Gebiet der Erkenntnislehre (« natürliche

Gotteserkenntnis ») und Ethik (« natürliche Sittlichkeit und Soziologie

») wären mit der ontologischen Klärung schon im wesentlichen
vorausentschieden.

Zwei Hauptfragen werden sich erheben : 1. die Frage nach der
Analogie im Naturbegriff selbst ; 2. die Frage nach der Analogie
zwischen Natur und Gnade. Beide Fragen hängen innig zusammen,
sind aber doch methodisch zu unterscheiden.

1. Die Analogie im Begriff der Natur
A. Zur Fragestellung

Man weiß, daß die entscheidenden Sätze des Baius, Jansenius und
Quesnel, die die Kirche verurteilt hat, wenn nicht wörtlich, so doch
fast wörtlich bei Augustin und zum Teil unter den Canones des Konzils



4 Analogie und Natur

von Orange stehen. Die Kirche hat sich hier aber so wenig selbst

widersprochen wie einst beim Konzil von Chalcedon, als sie die Formel

von der einen Natur in Christus (plx çûmç) verwarf, die sie doch auf

dem Konzil von Ephesus gutgeheißen hatte. « Eine Natur in Christus »

sollte in Ephesus sagen : ein einziges Wesen, in dem Gott und Mensch

nicht nur durch Liebe und Zuneigung («moralisch»), sondern seinshaft

(« physisch ») verbunden sind. Als aber Eutyches diese Einheit als

Verschmelzung der Naturen von Gott und Mensch zu deuten suchte, mußte

das Konzil von Chalcedon das begriffliche Material verfeinern und

zwischen Natur und Person in Christus unterscheiden. Was Cyrill in

Ephesus gemeint hatte, war die seinshafte Einigung von göttlicher und

menschlicher Natur in der Einheit der Person Christi. Aber nur in der

Unterscheidung der Naturen wird die wahre Einigung zwischen Gott

und Mensch allererst möglich. Würden sie zu einer Einheit «

verschmelzen », so entstünde ja eine Art drittes Wesen, das weder Gott

noch Mensch mehr wäre. Maximus Confessor hat diese Einheit in der

Unterscheidung abermals in ein Wort zusammengefaßt : Christus kann

den Menschen nur dadurch « retten », daß er ihn « wahrt » (aco^eiv)

Genau derselbe dogmengeschichtliche Vorgang wiederholt sich im

Größern in der Zeitspanne zwischen Augustin und Baius. Ging es im

ersten Beispiel um den christologischen Begriff der Natur als Voraussetzung

der wahren soteriologischen Einheit in Christus, so hier um

den allgemein-theologischen Begriff der Natur als Voraussetzung der

wahren charismatischen Einigung zwischen Gott und Mensch in Adam

und in jedem begnadeten Menschen. Gerade um die Verbindung zu

verstehen, die in der Gnade zwischen Gott und Mensch sich vollzieht,

müssen Gott und Geschöpf reinlich im Begriff der Natur auseinandergehalten

sein.

Augustin und mit ihm alle Väter hatten, wie Cyrill in Ephesus,

die faktische, physisch-seinshafte Einheit des Menschen betont. In ihr

war Adam vom ersten Moment seines Daseins an, von seinem Ursprung

(nasci) her, begründet worden. Diese Einheit von geschöpflicher Wesenheit

und Begnadigung nannte Augustin Adams « Natur ». Er war sich

aber, und mit ihm alle Väter, dabei bewußt, daß die so begründete

Einheit selbst keine notwendige, sondern nur eine faktische Synthesis

darstellt. Es gehört zum Wesen des Geschöpfs, daß es zwar Geschöpf,

i Vgl. unsere Darstellung in « Kosmische Liturgie » (1941) 193-272,bes. 245ff.

Die Zitationsweise der Werke Karl Barths ist dieselbe wie im ersten Aufsatz

(Jahrg. 1944, 171, Anm. 1).



Analogie und Natur 5

nicht aber, daß es begnadetes, erhöhtes Geschöpf sein muß ; daß ès

« Knecht », nicht daß es « Freund » Gottes ist. Die Reformatoren und,
als ihre weitere theologische Ausprägung, Baius und Jansenius,
versuchten nun, ganz analog zum Versuch der Monophysiten, jene faktische

Synthese auch als eine notwendige zu verstehen. Es liegt für Baius
im Wesen des Menschen, daß er zu seiner Integrität und Vollgestalt
der Gnade teilhaftig sein muß h Nur im begnadeten Menschen wird
klar, was Menschsein eigentlich heißt. Nur in der Gnade vermögen sein
Verstand und sein Wille ihre eigentlichen, naturhaften Akte zu
vollziehen. Das Fehlen der Gnade (sei es in der hypothetischen Schöpfung
einer unbegnadeten Menschennatur oder im Abfall von Gott durch die

Sünde) ist daher nicht nur eine Verarmung, Beraubung, Schwächung
der menschlichen Natur, sondern ihre wesentliche Zerstörung. Indem
ihr die Gnade fehlt, fehlt ihr der beste Teil, der Sinn, die Totalität
ihrer selbst. Die Sünde ruiniert die Natur. Es ist klar, daß in dieser

Lehre, die (wie im Fall Eutyches') die höchste Innigkeit und
Durchdringung von Gott und Mensch, die höchste Angewiesenheit des

Menschen auf Gott gewährleisten wollte, die Gnade zu einem
Wesensbestandteil der Natur wird. Der Mensch ist Person (in der Spitze seiner

naturhaften Kräfte : Verstand und Wille) nur durch die Gnade. Es
kann nicht ausbleiben, daß damit entweder der Mensch vergöttlicht
oder Gott verweltlicht wird : Theopanismus und Pantheismus sind die

Extreme, in denen der Protestantismus notwendig schwingt. Indem
die katholische Kirche gegen diese Naturalisierung der Gnade den

Begriff der Natur aufstellte, der den Begriff der Gnade zu seiner
Integrität nicht einschließt, hatte sie nur ein Anliegen : die Reinheit des

Gnadenbegriffs zu schützen. Im Geist und Sinn Augustins und der Väter
präzisierte sie deren Terminologie. Nur in dieser säubern begrifflichen
Trennung von Gott und Geschöpf konnte, wie schon Chalcedon zeigte,
ihre wahre und höchste Einigung gewährleistet werden.

Wie sich daher in Chalcedon der ganze christologische Kampf der
Patristik endgültig klärt, so bedeutet die Periode vom Tridentinum
zum Vatikanum die endgültige Sicherstellung der gesamten Gnadenordnung

als solcher. Der « duplex ordo » des Vatikanums (Denz. 1795)
ist der Schlußstein einer Entwicklung, die mit der Aufstellung des

Naturbegriffs gegen Baius eingesetzt hatte. Sofern dieser Naturbegriff

1
« Humanae naturae sublimatio et exaltatio in consortium divinae naturae

débita fuit integritati primae conditionis et proinde naturalis dicenda est et non
supernaturalis. » (Denz. 1021.)



6 Analogie und Natur

also den Sinn hat, die Distanz der « Analogie » (Denz. 1796) von aller

Vermischung zu bewahren, entscheidet sich an ihm das Katholische.
Die Kirche nimmt mit der Verteidigung des Naturbegriffs wieder

einmal das odium der Pedanterie und der « Verweltlichung » auf sich.

Die entgegengesetzte Lehre ist auch diesmal (wie im Fall der Mono-

physiten und Monotheleten) viel interessanter, « intensiver », « existentieller

», und scheinbar « christlicher ». Was gibt es « Evangelischeres »

als das Anliegen, die Einheit von Gott und Mensch und darum die

Verlorenheit, ja Unkenntlichkeit des Menschen ohne Gnade zu
unterstreichen Was wollen die Spitzfindigkeiten von ÔTOCTTatui; und rpûaiç

angesichts der einfachen Worte des Evangeliums Sie wollen (wir
antworten mit Barth die Sicherstellung dieser einfachen Worte vor dem

Zugriff des Menschen (D 2, 13 a). Aber nun fragt uns Barth selbst :

was soll die gänzlich unevangelische Möglichkeit einer natura pura
Gar einer « natürlichen Theologie » Wir antworten mit seinen eigenen

Worten : die Sicherstellung der Gnade Christi. Der duplex ordo des

Vatikanums ist seinem letzten Sinn nach identisch mit den Süo cpôasiç

des Chalcedonense.

Der Protestantismus kann sich mit diesem Begriff der Natur nicht
abfinden. Nimmt er ihn auf (wie etwa Severus von Antiochien den

çuaiç-Begriff), so wird er ihm unter der Hand dialektisch. «Natur heißt
bei Calvin die ursprüngliche Schöpfung. »

1 Aber diese ursprüngliche

Natur existiert als solche nicht mehr, — gerade im Menschen

nicht. In ihm « gewinnt die Doppelsinnigkeit des Naturbegriffs, daß er

zugleich ein positiver und ein negativer ist, ihren Höhepunkt. Calvin
kann beides sagen: die Sünde ist Unnatur, widernatürlich. Oder die

Sünde ist eben der Ausdruck der menschlichen Natur » -. Wir können,

wenn wir an einem echten Begriff festhalten wollen, uns diese

Doppelsinnigkeit nicht erlauben : Natur kann nicht die Gnade das eine Mal

ein-, das andere Mal ausschließen.

Umgekehrt aber kann der Begriff der Natur, der das Wesen des

Geschöpflichen ausdrückt, auch nicht neutral sein gegenüber

philosophischem und theologischem Gebrauch. Es kann zwar die Theologie
sich des philosophischen Naturbegriffs zu ihren Zwecken bedienen,
sie wird aber, wenn sie selbst das Wesen des Geschöpflichen zu
bestimmen sich anschickt, einen andern Blickwinkel haben, als die

1 Emil Brunner, Natur und Gnade (1935) 24.
2 Ebd. 24. (Von mir gesperrt.)



Analogie und Natur 7

Philosophie. Wir besäßen andernfalls eine gegenüber Philosophie und

Theologie neutrale Zone des Denkens, und damit einen beide

übergreifenden Standpunkt. Da dieser aber durch das Wesen der Theologie
ausgeschlossen ist, bleibt nur übrig, eine gewisse Analogie im Gebrauch
des Naturbegriffs anzusetzen. Diese Analogie muß die Mitte darstellen
zwischen einer (notwendig pantheistischen) Metaphysik, die zwischen
Philosophie und Theologie nicht unterschiede, und einer radikal-protestantischen

Dialektik, für die der Naturbegriff in zwei unterschiedene
Begriffe auseinanderfiele. Auch im Chalcedonense war daher rpûaiç ein

analoger Begriff : er umspannte dort ausdrücklich göttliche und menschliche

Natur, deren eine ein universale concretum (kein genus über den

göttlichen Personen deren andere ein universale abstractum ist.
Der Naturbegriff zwischen Tridentinum und Vatikanum umfaßt nun
aber ebenso ausdrücklich menschliches Denken und göttliche
Offenbarung. Er wird also sowohl als philosophischer wie als theologischer
Begriff gebraucht. Daß zwischen beiden Möglichkeiten des Gebrauchs

Analogie herrscht, das wird zu zeigen sein. Wäre der Naturbegriff nicht
analog, so wäre in seiner Eindeutigkeit ein Punkt gegeben, von dem

aus sich Philosophie und Theologie überblicken, regeln, in eine

eindeutige Beziehung bringen ließen. Sie wären eingebaut und absorbiert
in einer « Metaphysik » (wie etwa bei Hegel). Damit hätte die Theologie
aufgehört Glaubenswissenschaft zu sein, und die Offenbarung selbst
wäre nicht mehr Offenbarung. Vom Postulat eines (nur) analogen
Naturbegriffs aus gewinnen wir so auch unmittelbaren Vorblick in das

Problem der Analogie zwischen Philosophie und Theologie selbst. Um
auch hier das « Gesamt-System » zu vermeiden, das so oder so die

Beziehung zwischen Gott und Geschöpf zu einer Identität verabsolutieren

würde, wird man nur den Weg gehen können, der diese Beziehung
nicht restlos in Theologie und nicht restlos in Philosophie auflöst. Eine
Theologie, die die Philosophie restlos in sich enthielte und somit das

Philosophische aus sich selbst deduzieren könnte, wäre nicht nur theo-
logia gloriae, sondern « theologia Dei », « cognitio matutina », « Gnosis ».

« Ideenschau ». Sie wäre jedenfalls nicht mehr « Glaubenswissenschaft ».

Auf der andern Seite ist es unmöglich, daß die Theologie als Wissenschaft

von der end-gültigen Ordnung der Welt, wie Gott sie bestimmt,
die Philosophie, die eben auf diese letzte Ordnung hin zielt (als Philo-
sophie), aus sich heraus entlassen und außer sich in einem
gleichgültigen Nebeneinander belassen könnte. Es muß die Theologie, indem
sie die Philosophie nicht in sich absorbiert (theologia supponit philo-



8 Analogie und Natur

sophiam), dieselbe doch auf ihre Ebene transponieren (elevat) und ihr
damit ihren entscheidenden Sinn gçben (perficit).

Das Geflecht zwischen diesen drei Begriffen (supponit — elevat —
perficit) ist so wenig eine Systematisierung der Beziehung zwischen

Natur und Gnade, daß sie diese vielmehr gerade endgültig unmöglich
macht. Die Nichtreduzierbarkeit von Philosophie und Theologie auf
ein System ist Ausdruck (und zwar notwendiger Ausdruck) der Analogie.

B. Der Naturbegriff in Philosophie und Theologie

Gehen wir vom Problem des Baius aus : Adam ist, wie die Kirche
lehrt, von Gott « zu seinem Bild und Gleichnis » erschaffen worden.
Er hat zu seiner « Ausstattung » Leib und Seele, Verstand, Freiheit
und Gemüt, sinnliche Triebe, Herrschaft über diese und die ganze
sinnliche Natur, Unsterblichkeit, Leidlosigkeit, Gerechtigkeit vor Gott
und das Wohlgefallen (die Gnade) Gottes an ihm erhalten. Er war
dazu bestimmt — und dies war seine einzige Bestimmung — in diesem
Stande der Gerechtigkeit zu verbleiben und dafür die unmittelbare
Anschauung Gottes zu erlangen. In all diesen Eigenschaften,
Bestimmungen und Beziehungen war Adam ein einheitliches, innerlich höchst
zusammenhängendes Wesen, eine planvolle « Natur ». Und eben diese
« Natur » sollte nun zerspalten werden in einen Dualismus von Natur
und Über-natur Wir fragen : von woher erhebt sich die Notwendigkeit
einer solchen Unterscheidung Etwa vom philosophischen Begriff der
Natur her

Der philosophische Begriff der Natur, grundgelegt bei Aristoteles
und ausgebaut von der Stoa und der Scholastik, versteht unter Natur
« zunächst den Ursprung eines Wesens durch Zeugung, und sodann
dasjenige, was in der Zeugung mitgeteilt wird, also die spezifische
Wesenheit, zunächst und formell insofern, als sie Prinzip eines
bestimmten Tuns oder Leidens (principium motus), besonders einer
bestimmten immanenten Tätigkeit ist, also eine der Konstitution der
Wesenheit entsprechende Beschaffenheit derselben in Hinsicht auf
bestimmte Lebensfunktionen » (Scheeben) L Der Naturbegriff ist demnach

sowohl statisch (Wesenheit) wie dynamisch-teleologisch, sofern er
die Natur aus ihrem Sinn und ihrem Wirken, d. h. aus ihrer Finalität
erklärt und im weiteren, als gleichsam abgestufte, entferntere Umkreise,
alles das zu ihr rechnet, was an Um- und Mitwelt ihrem Bestand unent-

1 Dogmatik, II 240.



Analogie und Natur 9

behrlich und zugeordnet erscheint. So gehört zur Natur des Vogels
nicht nur das abstrakte Vermögen zu fliegen, sondern der Flug (und
somit die Luft) ; nicht nur das Verlangen nach Nahrung und das

Aufnehmen-können einer solchen, sondern auch das Finden und das

faktische Verdauen und also die Existenz solcher Nahrung ; nicht nur
das Junge-haben-können, sondern auch das faktische Junge-haben.
Natürlich nicht in dem Sinn, als ob alle einzelnen Möglichkeiten und
Anlagen des Tieres nun auch in jedem Individuum seiner Gattung zur
Verwirklichung kommen müßten. Wohl aber so, daß der teleologische
und dynamische Plan seines Wesens, — eben seine « Natur » — nur
in einem als wirklich gedachten bzw. vorausgesetzten Weltzusammenhang

denkbar ist. Dieser teleologische und dynamische Plan ist sosehr

der eigentliche Kern der « Natur », daß sie anders als von diesem Sinn
her gar nicht erfaßt werden kann. Der Umkreis der Finalität (z. B.
die Mit-Menschen für den einzelnen Menschen) ist bei der Bestimmung
der Natur ebenso primär mitgesetzt, wie das sich in diesem Umkreis
auswirkende, in ihm sich « bildende » und aktuierende dynamisch-aktive
Vermögen. Zur vollen logischen Konstitution der Natur gehört analytisch

auch alles, was diese Natur wesenhaft zu ihrem Bestand « fordert ».

Es ist also unmöglich, sich auch nur logisch einen Moment zu denken,
in dem eine Natur bloß « statisch » und nicht zugleich auch dynamisch
konstituiert wäre. Wenn ich daher als zu einer Natur gehörig (« naturnahe

») all das rechne, was « constitutive, consecutive und exigitive »

dazu gehört, so ist das eine philosophisch richtige Formulierung des

aristotelischen Begriffs der Natur.
Warum sollte nun aber, fragt Baius, dieser Begriff nicht auch

auf die dynamische Einheit des Wesens Adams angewendet werden
können Die Finalität dieser Natur beruht auf ihrer Bestimmung zum
Kind Gottes und zu Gottes unmittelbarer Anschauung. Innerhalb dieses

finalen Raums liegen « consecutive und exigitive » alle Mittel und Wege
bereit, dieses Ziel auch zu erreichen : ein durch die Gnade Gottes
erleuchteter Verstand und gestärkter Wille, Glaube, Hoffnung und
Liebe, ein klares Corpus göttlicher Gebote und Verbote usw. Sollte
Adam nicht geradezu der Höchstfall und Prototyp einer dynamisch-
teleologisch geordneten Natur sein Vom rein Philosophischen her
(das von Theologie nichts wüßte) wäre dagegen nichts einzuwenden.
Wie ein griechisches Denken vor Chalcedon nie auf den Gedanken
gekommen wäre, die cpûcrtç als solche nicht auch als Û7i6<tt<x(uç zu
verstehen (ja beide sogar als identisch denken mußte, weil Personalität



10 Analogie und Natur

eben den Kern jenes geistigen teleologischen Plangebildes ausmacht,
das in seiner Ganzheit menschliche tpôaiç heißt so hätte vom rein
Philosophischen her niemals eine solche Begrenzung des Naturbegriffs
aufgestellt werden können, wie sie die katholische Theologie seit Baius
dennoch gefordert hat. Wenn sie sie fordern mußte, — und das mußte
sie allerdings — so konnte dies nur auf Grund einer völlig neuen,
theologischen Einsicht geschehen. Diese Einsicht, die quer durch die

Definitionen der Philosophie hindurchschnitt, war die Offenbarungs-
Erkenntnis, daß die Berufung eines Geschöpfs zur Anschauung Gottes,
sowie alles, was teleologisch auf dieses Ziel hingeordnet oder allein um
seinetwillen verliehen ist und existiert, nie und nimmer im Sinn einer
bloß philosophischen, d. h. vom Weltsein als solchen ausgehenden
Betrachtungsweise ausgelegt werden darf. Warum nicht Etwa auf
Grund einer philosophisch zu begründenden Ausnahme vom
allgemeinen Begriff der Natur Aber worin sollte denn eine solche Begründung

liegen Nein, sondern einzig auf Grund der nur theologisch
gewinnbaren Einsicht, daß die Berufung zur Anschauung Gottes, d. h.

jene Selbsterschließung des Schöpfers, welche eine innere Teilnahme
an der göttlichen Natur, am göttlichen Leben, Denken, Lieben und
Schaffen verspricht und vermittelt, keinesfalls als aus dem Wesen eines
Geschöpfs ableitbar gedacht werden darf. Wäre dem so, wäre ein
Geschöpf denkbar, dem Gott sich in dieser Weise gnädig erzeigen
müßte, so wäre es wesensmäßig kein bloßes Geschöpf. Wenn Gott sich
erschließt, so kann er sich nur in voller Freiheit erschließen. Wenn
also die Anschauung Gottes zum Ziel eines Geschöpfs gemacht und
damit dessen ganzes Wesen auf dieses Ziel hin ausgerichtet und
ausgerüstet wird, so kann dies zwar mit dem aristotelischen dynamischen

Naturbegriff ausgedrückt werden (es steht der Theologie durchaus frei,
sich des Begriffs zu bedienen, wie die Väter es taten), man wird sich
aber klar sein müssen, daß diese Anwendung nur eine analoge sein kann.

Die meisten Lehrbücher katholischer Dogmatik geben zunächst
den philosophischen Begriff der Natur : « Naturale est quidquid pertinet
ad naturam aut constitutive aut consecutive aut exigitive. »1 In dieser
Definition wird offenbar der Begriff natura als bereits definiert
vorausgesetzt, nämlich als statisch-dynamischer Wesens-Plan eines Seienden.
Die Definition des Adjektivs naturale wiederholt dann lediglich noch

1 Lercher, Institutiones Theologiae dogmaticae (3. Ed. 1940), II 344. Das
gleiche Axiom wiederholen alle neueren theologischen Lehrbücher.



Analogie und Natur 11

einmal die vorausgesetzte des Substantivs. Diese Definition könnte

nun, wie das Beispiel Augustins und der Väter gezeigt hat, an sich
auch zur Beschreibung des theologischen Datums der begnadeten Natur
angewandt werden. Es wäre dies ein Beispiel unter vielen andern für
die Verwendung philosophischen Begriffsmaterials durch die Theologie.
Aber gerade diese Verwendung soll ja vermieden werden. Zu diesem

Zweck muß also der Begriff der Gnade negativ gegen den philosophischen
Naturbegriff abgegrenzt werden : « Supernaturale est quidquid non

pertinet ad naturam aut constitutive aut consecutive aut exigitive. »

Diese Abgrenzung ist nun zwar in sich durchaus legitim, aber unter
einer Bedingung : daß nämlich das Supernaturale im weitesten Sinn
gefaßt werde (supernaturale late dictum), als noch indifferent gegenüber
(theologisch verstandener) Natur und Übernatur. Man erhält dann
einen Sachbereich, in den die Gnade zwar « materiell » fällt, in dem
sie aber gerade nicht formell gegen theologisch verstandene Natur sich

abgrenzt. Der theologisch relevante Naturbegriff ist demnach letztlich
nicht aus dem philosophischen zu gewinnen. Um ihn zu erhalten, muß
bereits anderswoher bekannt sein, was Gnade und Offenbarung in sich

selbst sind und wie sie selbst sich gegen den Bereich abgrenzen, den

wir — nunmehr theologisch — Natur nennen können. Andernfalls
(wenn nämlich die angeführte Naturdefinition der Philosophie zur
theologischen Abgrenzung benützt wird) würde « Natur » in einem doppelten,
nämlich innerlich analogischen Sinn angewendet. Um diesen « Mangel »

zu kompensieren, sind denn auch die Lehrbücher genötigt, ergänzend
den (theologischen) Naturbegriff von der Definition der Gnade (als

supernaturale stricte dictum) her zu bestimmen. Und anders als in
dieser doppelten Sicht (von unten nach oben und von oben nach unten)
läßt sich der Begriff in der Tat auch gar nicht klären. Nur wird in den
meisten Darstellungen seine Analogie selbst nicht vollends deutlich 1.

1 Auch bei Scheeben steht es nicht anders. Während er (a. a. O. 241) die
Natur im Sinne Augustins als jene Wesenheit beschreibt, « die vollkommen der
göttlichen Idee entsprach », wird gleich darauf die Natur im modernen Begriff
(242) als jenes Wesen definiert, ohne das sein Inhaber « weder der Absicht des
Schöpfers entsprechen noch seine eigene Befriedigung finden kann », das
Übernatürliche als das, was « weder in der Natur der Engel und Menschen vermöge
ihrer wesentlichen Konstitution ihr Prinzip haben, noch zur Erreichung ihrer
wesentlichen Bestimmung beansprucht werden » kann. Die Frage ist aber, warum
diese « Absicht des Schöpfers » nicht mit jener « göttlichen Idee » vom Menschen
übereinfallen kann.

Sehr lehrreich ist die Darstellung bei dem zu Unrecht heute vergessenen oder
doch von Scheebens Ruhm überschatteten J. B. Heinrich (Dogmatik, 2. Aufl. 1888,



12 Analogie und Natur

Wenn etwa Pohle « gleich zu Anfang eine wissenschaftliche
Herausarbeitung » des Naturbegriffs fordert, « um später den Gegensatz der
Übernatur richtig konstruieren zu können » und nach Erledigung
dieses Anliegens feststellt : « nun können wir das Wesen des

Übernatürlichen aus seinem spezifischen Gegensatz zur Natur ableiten »2,

so ist entweder dieses « Übernatürliche » ein philosophischer Begriff,
unter den sehr viel (theologisch) Natürliches fallen würde, oder es ist
— falls es wirklich das theologisch Übernatürliche wäre — nicht aus

dem Gegensatz zur Natur (dies wäre ja Rationalismus deduziert.
Auch Bartmann setzt mißverständlicherweise das « Hauptmoment »

des Gnadenbegriffs nicht in das materielle Moment, das «Wohlwollen
Gottes an sich », sondern ins formelle : daß « ihm keinerlei
Rechtsanspruch auf seifen des Menschen entspricht »3.

Wie steht es überhaupt mit diesem « Anspruch » als Kriterium für
den Gehalt des Begriffs der Natur Unter dem Gesichtspunkt des

« Anspruchs » ist zweifellos die ganze Schöpfung und ihre Ordnung
freie Gabe Gottes, auf die ja kein Geschöpf « Anspruch » hat. Und
selbst wenn diese Schöpfung aus purer Gnade einmal als gesetzt gedacht
wird, bleibt innerhalb ihrer ein weitester Spielraum für « Gnade ».

Palmieri zählt fünf Momente auf, die diese « Gnade » beleuchten

Bd. 5, 368 ff.). Er beginnt wie üblich mit der Darstellung der Vieldeutigkeit des
Naturbegriffs und sucht alle nichttheologischen Bedeutungen auszuschalten :

z. B. Natur als Gegenbegriff zu Nichtsein, zu Zufall, zu Akzidens, zu Freiheit,
zu Sittlichkeit, zu Geist, zu Gott, zu Wunder, zu Sünde. Unter den
auszuschließenden Bestimmungen findet sich auch folgende : « Unter Natur und natürlich

versteht man auch das von der Natur eines Wesens Geforderte und ihm
deshalb Geschuldete (naturae debitum), was zum Bestände und zur Betätigung
seiner Natur und zur Erreichung seiner natürlichen Bestimmung notwendig ist »

(375). Dann aber heißt es doch wieder (381) : « Hienach ist das Übernatürliche
eine der Natur eines Geschöpfes hinzugefügte und seiner natürlichen Bestimmung

nicht geschuldete göttliche Gabe — ein datum naturae superadditum et
non debitum. » Heinrich hat freilich zwischen diese beiden sich ausschließenden
Bestimmungen den erklärenden Satz gestellt : « Wenn wir in der Theologie von
der natürlichen Ordnung reden, so wird der Name Natur natürlich nicht in
einer der genannten Bedeutungen, sondern im Gegensatze zur Übernatur
verstanden. Hiernach ist alles natürlich, was nicht in diesem eigentlichen Sinne
übernatürlich ist » (377). Auch dies ist nun freilich eine Tautologie, aber eben diese

Tautologie, die wenigstens das theologische Moment sicherstellt, rettet den
vorhergehenden Satz davor, eine nichtssagende Tautologie zu sein.

1 « Natur und Übernatur », in : Religion, Christentum, Kirche. Hrg. von
Esser-Mausbach (1911), I 318.

2 Ebd. 324.
3 Dogmatik (4.-5. Aufl. 1921), II 3.



Analogie und Natur 13

können : 1. Jede Gewährung des Natur-« notwendigen » hat unendliche
Steigerungsg7a<&, deren jeder dem geringeren gegenüber als « Gnade »

erscheinen kann. 2. Der faktische ungeheure Reichtum der Schöpfung,
z. B. der dem Menschen zugeordneten Tiere und Pflanzen, hat als

solcher einen spezifischen « Gnaden »-Charakter. 3. Vieles, was der
menschlichen Natur überhaupt entspricht, ist nicht auch dem einzelnen

Individuum gesollt, z. B. leibliche und geistige Integrität, Wohlstand
usw., zumal gewisse Naturgesetze es ausschließen, daß jedes einzelne
Individuum dieser Güter teilhaftig werde. Sie sind für den Einzelnen
in eminenter Weise « Gnade ». 4. Gott hätte auf mannigfache Weise die
Welt ordnen können ; daß er gerade diese Gesamtordnung wählte, die
dem Ganzen wie dem Einzelnen so viele Wohltaten zukommen läßt,
ist gewiß auch als « Gnade » zu bezeichnen. 5. Endlich ist die ganze,
der Dynamik einer Natur als solcher notwendig zugeordnete Umwelt
faktisch stets kontingent und hat so, im Einzelnen betrachtet, « gnadenhaften

» Charakter1. Nimmt man diese Momente zusammen, so wird
klar, daß der « Anspruch », von dem hier die Rede sein kann, überhaupt
nicht den ethischen oder juridischen Anspruch eines bereits
konstituierten Subjekts besagen kann (denn daß es das besitzt, worauf es

« Anspruch » erheben kann, das liegt bereits analytisch in seinem Subjekt-
und Natursein beschlossen sondern einzig auf den logischen Zusammenhang

dieses Naturseins selbst sich bezieht. Dieser Zusammenhang aber

ist mit der primären Schöpfungstat Gottes selber gegeben, auf die
niemand Anspruch hat und auf Grund derer auch niemand einen

Anspruch erheben kann. Die Dinge liegen vielmehr gerade umgekehrt.
Der Einzige, der auf Grund der Schöpfung einen Anspruch erheben

kann und muß, ist, wie Thomas überlegen ausführt, Gott selber, in
dessen Anspruch an die Kreatur jeder « Anspruch » dieser an Gott sich
restlos aufzugeben hat2. Jeder «Anspruch» der Kreatur, auch schon

1 Palmieri, Tractatus de Gratia Divina actuali (1885), 7-8.
2 Potest intelligi duplex debitum : unum quidem ex merito proveniens, quod

refertur ad personam, aliud secundum conditionem naturae, puta, si
dicamus, debitum esse homini, quod habeat rationem et alia, quae ad humanam
pertinent naturam. Neutro autem modo debitum dicitur propter hoc, quod Deus
creaturae obligetur, sed potius, in quantum creatura debet subjici Deo, ut in ea
divina ordinatio impleatur ; quae quidem est, ut talis natura tales conditiones
vel proprietates habeat. (Thomas I-II q. Ill a. 1 ad 2.) Oder noch schärfer: Est
autem duplex ordo considerandus in rebus. Unus, quo aliquid creatum ordinatur
ad aliud creatum, sicut partes ordinantur ad totum et unaquaeque res ad
suum finem. Alius ordo, quo omnia creata ordinantur in Deum. Sic igitur et
debitum attendi potest dupliciter in operatione divina : aut secundum quod aliquid



14 Analogie und Natur

in der Ordnung der Schöpfung, ist faktisch von göttlicher Gnade immer
bereits so sehr überboten, daß sich diese Gnade selbst in einen Anspruch
an die Kreatur verwandelt. Die Redeweise vom « Anspruch » (auf die

Natur, die sich ohnedies schon hat), bzw. vom « Nicht-Anspruch » (auf
die Offenbarung, von der die Natur als Natur nichts weiß und auf
die sie also weder Anspruch noch Nicht-Anspruch erheben kann) reduziert

sich damit praktisch auf das einzige theologische Faktum, daß die

Gnade der Kindschaft Gottes nicht im Begriff des Geschöpfs liegen

kann, daß sie sogar in einem gewissen Gegensatz dazu stehen muß.

Geschöpfsein als solches heißt Knechtsein, Gnade heißt Freiheit,
Kindschaft und Freundschaft. Die Offenbarung Gottes, die darin liegt, daß

er Geschöpfe hervorbringt, ist keinesfalls begrifflich identisch mit jener
Offenbarung Gottes, darin er diese Geschöpfe zur Teilnahme an seinem

persönlichen, inneren, göttlichen Leben erhebt.
Die -positive Definition der Gnade kann nur durch die Gnade selber

gegeben werden; was Gott innerlich ist, das muß er selbst offenbaren.

Die Kreatur kann sich diesem ihr Unbekannten gegenüber nicht selbst

abgrenzen und darum auch nicht wissen, worin sie sich (als theologisch
verstandene bloße « Natur ») von ihm unterscheidet. So hat auch keine

von der Welt zu Gott aufsteigende Philosophie, auch nicht die Mystik
eines Plotin, diese Unterscheidung, die nur im Licht der Offenbarung
sichtbar wird, von sich aus vollziehen können. Nicht einmal dann
vermochte sie es, wenn das, was dort yâpiç heißt, schon vom Licht dieser

Offenbarungswirklichkeit getroffen sein konnte. Muß demnach Gnade

im eigentlichen Sinn streng « von oben nach unten » verstanden werden,

so genügt zu ihrer Bestimmung dann auch nicht das Moment des

Ungeschuldetseins. Auch die Schöpfung selbst und vieles innerhalb

ihrer ist ungeschuldet. Nicht die (Nicht-)Bezüglichkeit auf ein Subjekt
außer Gott entscheidet über das Wesen der Gnade, sondern die Gnade

debetur Deo, aut secundum quod aliquid debetur rei creatae ; et utroque modo
Deus debitum reddit. Debitum enim est Deo, ut impleatur in rebus id, quod eius
sapientia et voluntas habet, et quod suam bonitatem manifestât ; et secundum
hoc justitia Dei respicit decentiam ipsius [nicht etwa den « Anspruch » der Kreatur !],
secundum quam reddit sibi, quod sibi debetur. Debitum etiam est alicui rei
creatae, quod habeat id, quod ad ipsam ordinatur, et sie etiam Deus operatur
justitiam, quando dat unieuique, quod ei debetur secundum rationem suae
naturae et conditionis. Sed hoc debitum dependet ex primo, quia hoc unieuique
debetur, quod est ordinatum ad ipsum secundum ordinem divinae sapientiae.
Et licet Deus hoc modo debitum alicui det, non tarnen ipse est debitor, quia ipse
ad alia non ordinatur, sed potius alia in ipsum. » (I q. 21 a. 1 ad 3.)



Analogie und Natur 15

als Teilnahme am Leben Gottes hat (sekundär, aber notwendig) auch

den Charakter des Ungeschuldetseins mit der Schöpfung gemeinsam.

Wir werden daher den theologischen Begriff der Natur primär von
der Gnade her zu bestimmen haben. « Natura consistit in ea aggregation

rerum, quae ab ordine supernaturali et gratia dividitur » (Ripalda)
« Hiernach ist alles natürlich, was nicht in diesem eigentlichen Sinne

übernatürlich ist » (Heinrich) 2. In jenem « dividitur » liegt beschlossen,

daß « Natur » in der faktischen Weltordnung jeweils aposteriori, durch
Substraktion, aus einem zunächst gegebenen Ganzen herausgetrennt,
« abstrahiert » werden muß. Was zu jener teleologisch ganzheitlichen
« Natur » Adams gehört, die auf Gottes Anschauung ausgerichtet und
dazu bis ins Einzelne eingerichtet war, ist nicht apriori, von unten her,
auszumachen. Der Philosoph weiß nicht, was im theologischen Sinne
« Natur » ist. Vielmehr gilt, daß deren Teleologie in ihrem
statischdynamischen Sinnzusammenhang (also gerade in dem, was den
philosophischen Naturbegriff begründet) jedenfalls nicht im theologischen
Sinne Natur, natürlich, naturbegründend ist.

Was verbürgt nun aber, daß zwischen dem philosophischen und
dem theologischen Begriff der Natur auch wirklich «Analogie» besteht
und nicht etwa reine Disparität Könnten nicht beide vielleicht ein

völlig verschiedenes Sachgebiet decken Diese Frage ist gerade
angesichts der sehr realen Schwierigkeiten, den theologischen Sachbereich
der Natur abzugrenzen, durchaus berechtigt. Gehört z. B. die
Auferstehung des Leibes zur « Natur » Welches Verhältnis von Sinnlichkeit

und Vernunft, welches Maß von Leid, welche Art von
Lebensbegrenzung (Tod) gehört zur « Natur »? Und doch weisen gerade
solcherlei Fragen darauf hin, daß eine gleiche Sache von beiden Seiten

visiert wird, z. B. das Wesen Mensch. Nur wird es einmal mit dem

Auge der « Vernunft », das andere Mal mit dem Auge des Glaubens
betrachtet, und somit unter ariderem Gesichtspunkt gesehen. Denn
das materielle Objekt, das die « Vernunft » vor sich hat, ist gerade nicht
die « bloße » Natur, sondern die je schon erhöhte. Und so wird auch
der Blick der Vernunft nicht der Blick einer ratio pura sein, sondern
der Blick einer je schon in der Teleologie des Glaubens oder Unglaubens
stehenden ratio. Der Glaube dagegen, der nach der Natur (im Gegensatz
zur Gnade) forscht, wird in dem konkreten Wesen Mensch jene Züge

1 De ente supernaturali I. d. 1, s. 1 u. 9.
2 Dogmatik, a. a. O. 377.



16 Analogie und Natur

zu entdecken suchen, die ihm auf Grund seiner Geschaffenheit in
Absehung von seiner Berufung zur Teilnahme am Leben Gottes zukommen.
Die « Vernunft » wird also unbewußt theologisch denken, der Glaube

wird dagegen bewußt das rein Philosophische suchen. Er wird als
Einsicht suchender Glaube die Gebiete scheiden, um das komplexe Konkrete
in seinem Aufbau zu begreifen. Er wird in diesem theologischen Ton die

Begriffe der Philosophie gebrauchen, aber in jener kritischen Transposition,

die wir beschrieben. Dieser Gebrauch aber ist kein willkürlicher,
denn der Gegenstand, der hier angezielt wird, ist ja eben jenes Geschöpf,
dessen immanente Gesetze die Vernunft zu formulieren bestrebt ist.

Dieser Gegenstand kann nun aber anderseits aus dem Glauben

nicht deduziert werden, sowenig wie aus der Gnade. Gnade ist Gnade

für eine Natur und an einer Natur. Und insofern setzt sie eine Natur
voraus (im logischen Sinn, nicht notwendig im zeitlichen Sinn). Aber
insofern Gnade ergeht und diese Natur ergreift, ist sie auch schon die

begnadete, selbst transponierte Natur. Natur existiert dann konkret
jeweils im transponierten erhobenen « Modus » der Gnade, aber das

Subjekt, das in dieser Transposition sich befindet, ist kein anderes

(non alter) als das Subjekt der Natur, auch wenn es darin anders (aliter)
geworden ist.

In diesem « aliter, non alter » liegt das ontologische fundamentum
in re der gnoseologischen Analogie im Naturbegriff. Beide Analogien
decken sich nicht einfachhin, sonst würden wir, wie Hegel, aus der
« Bewegung des Begriffs » in idealistischem Sinn eine « Bewegung des

Gegenstands » ableiten können. Eine solche idealistisch-dynamische
Ontologie liegt uns völlig ferne. Die Analogie im Begriff kann sich im
kreatürlichen Denken gerade nicht mit der im Gegenstand zur
identischen Deckung bringen lassen, sonst wäre es nicht — Analogie
Vielmehr ist zu sagen : Die Analogie im Begriff drückt einerseits zwar
einen bestimmten objektiven Vorgang im Gegenstand aus, nämlich die

geheimnisvolle « Bewegung », die sich im Axiom « gratia extollit — per-
ficit — non destruit naturam » ausdrückt, anderseits aber ist sie auch der
Ausdruck dafür, daß kein menschlicher Begriff diesen seinshaften

Vorgang eindeutig, überblickbar, neutral, univok, so wie er sich im Blick
Gottes darstellt, nachzeichnen kann. Das Geheimnis bleibt offen, der

Glaubensstandpunkt läßt sich mit dem des natürlichen Wissens nie zur
letzten Deckung bringen.

Wir könnten also, um abschließend noch einmal auf die übliche

Definition der Natur und die daraus abgeleitete negative Abgrenzung



Analogie und Natur 17

der Übernatur zurückzublicken, feststellen, daß diese negative Definition
(« nec constitutive etc.») selbst innerlich analog ist. Der Nicht-«Anspruch

», von dem hier in beiden Fällen die Rede ist, läßt sich zwar
unter einen Begriff zusammenfassen, der aber innerlich analog bleibt.
So verhält sich, um ein Beispiel zu nehmen, der Nicht-Anspruch eines

Menschen auf die volle Selbsterschließung eines andern Menschen — die

ja immer in dessen freies, liebendes Ermessen gestellt ist — innerlich
analog zum Nicht-Anspruch aher Kreatur auf die Selbsterschließung
Gottes in seiner gnädigen Offenbarung. Es besteht hier wahre Analogie,
sofern zwischen dem göttlichen und dem menschlichen Subjekt selbst
wahre Analogie besteht. Und insofern darf die Formel « nec constitutive

etc. » in einem erlaubten, wenn auch überschwänglichen Sinn, auf
das Verhältnis der Gnade ausgedehnt werden. Es besteht aber nur
Analogie, insofern der (theologisch verstandenen) bloßen Natur das

eigentliche innere Wesen der Gnade, die Intimsphäre Gottes, gar nicht
bekannt wird, und auch nachdem Offenbarung faktisch ergangen ist,
deren innere, unaufhebbare und immer neue Gratuität sich primär aus
dem Charakter der Göttlichkeit der Gnade selbst und erst sekundär
und nachfolgend aus der Unmöglichkeit für die Kreatur herleitet,
diesem freiesten aller Geschenke in irgendeinem Sinne « anspruchsvoll »

gegenüberzutreten. Weil Gnade Gnade ist, darum ist sie — Gnade,
nicht Natur.

C- Der formale Naturbegriff

Diese Analogie des Naturbegriffs gilt es im folgenden nun tiefer
zu erfassen und zu klären. Wir haben dabei auszugehen vom theo-
logischen Begriff, weil allein von ihm aus die Beziehung zwischen Natur
und Gnade einsichtig zu machen ist. Im Licht des Glaubens und seiner
Sicht der Natur vermag dann auch der philosophische Begriff der Natur
ZUr Klärung beizutragen.

Ker theologische Begriff ist ein primär negativer, ausscheidender,
abbrenzender. Natur ist das, was nicht Gnade ist. Sie ist jener « Vorhof »,
der dem Tempel vorgelagert ist, das « Diesseits », das « Noch-nicht »

der Gnade, ein Bezirk, der als solcher erst von der Gnade her erkennbar
wird. Was ist nun dieses aus dem Tempel Ausgeschiedene, dieses
Negativum der Gnade Läßt es sich inhaltlich als solches festlegen
Wir müssen es in jenem Minimum zu erfassen suchen, das sich in jeder
möglichen Situation, in der Gott sich einem Geschöpf offenbaren wollte,
verwirklicht zeigen muß. Dieses Minimum kann aber offenbar nirgends
Divus Thomas 2



18 Analogie und Natur

grundgelegt sein als in der Analogia entis. Wenn Offenbarung sein soll,
dann kann sie nur ergehen von Gott zu Geschöpf ; zu einem Geschöpf,
das als solches gerade in seinem Begriff Offenbarung nicht einschließt.
Wer aber Gott und Geschöpf sagt, der sagt (wie wir im ersten Aufsatz
sahen) Analogia entis. Die « Natur », die sich die Gnade voraussetzt,
ist also das Geschöpfsein als solches. Wir nennen diesen Begriff der
Natur den formalen Naturbegriff I. Insofern nun aber Offenbarung des

inneren Lebens Gottes eine aufnehmende Person (im Sinne von
Selbstbewußtsein) voraussetzt — Gott kann sich als Person nicht Steinen,
Pflanzen oder Tieren offenbaren — begreift der formale Naturbegriff
als « Vorhof » der Gnade auch die Bestimmung des Selbstbewußtseins

in sich. Dieses Minimum ist darum die Voraussetzung aller Gnade,

weil seine Nécessitât der Faktizität aller Offenbarung vorausliegen muß.
Indem Offenbarung ergeht, hebt sich Natur von ihr als der Vorraum
ab, der als solcher nicht selbst Gnade ist. Indem das unbegreiflich freie
Geschehen der Gnade sich vollzieht, wird deutlich, daß dieses Freie
eben frei ist und nicht sein muß. Die Nécessitât, die darin als vorausgesetzt

aufscheint, ist nun freilich selbst keine absolute, von Gottes

majestätischer Entscheidung unabhängige. Denn auch diese Nécessitât

hängt, ebenso wie jene Freiheit, an der Freiheit der Entscheidung Gottes,
ob überhaupt eine Welt sein soll. Ob sie sein soll, darüber entscheidet

Gott. Aber wenn er sich dafür entscheidet, dann kann diese

Entscheidung nur die Form der Analogia entis haben, die im « Wesen »

Gottes selbst begründet ist2. Geschöpfe kann es nur als — eben

geschaffene, abhängige, relative, nichtgöttliche Wesen geben, Wesen
aber, die als Geschaffene dem Schöpfer nicht völlig unähnlich sind. Und,
wenn es geistige Wesen sind, nur so, daß dieses Ontische auch ein
Noetisches ist : daß sie also, auch in allem Nichtwissen, in aller
Verblendung und in aller Verleugung, denkend an Gott stoßen, das cogitor
zur Form ihres cogito haben. Sonst wären sie nicht Geschöpfe 3.

1 Wir nähern uns damit Brunners Begriff der formalen imago, ohne daß

sich indes die Begriffe deckten.
2 Wir werden gut tun, den « gefährlichen Satz », den Barth hier « wagen »

zu müssen glaubt, gerade nicht zu wagen : Daß es Gott gefallen haben könnte,
sich « unter irgendeiner Preisgabe oder doch Minderung seiner Gottheit » zu
offenbaren (D 2, 44).

3 Damit ist aber auch implicit gesagt, daß die « Nécessitât » des

Philosophischen, auf der die « Kontingenz » des Theologischen aufruht, nicht eine Art
Fundament ist, worauf sich dieses letzte nun doch reduzieren würde. Theologie
ist kein « Überbau » der Philosophie. Sondern indem sich die Nécessitât in ihrer



Analogie und Natur 19

Man könnte geneigt sein, die Analogia entis auf Grund des Gesagten

so zu deuten, daß die « Natur » darin das Moment der Unähnlichkeit
(des Nicht-Gott-seins), die Gnade aber das Moment der Ähnlichkeit
(der Teilnahme) darstelle. Das wäre eine völlige und sehr gefährliche
Verkennung des Tatbestandes, die uns geradenweges zu Baius zurückführen

würde. (Auch Barths Theologie baut weitgehend auf dieser

Deutung auf.) Das Geschöpf ist nicht auf Grund seiner Natur als

Geschöpf Gott unähnlich, sondern dem « je unähnlicheren » Gott ähnlich.
Die Gnade ihrerseits betont zwar freilich die Ähnlichkeit (die begründet
ist in der participatio divinae naturae), aber sie vollzieht sich konkret
nicht als Entrückung des Menschen aus der Welt zu Gott, sondern als

Abstieg Gottes in die Welt, nicht nur in die betonte Kreatürlichkeit
(des « Knechtes Gottes »), sondern sogar in die « forma peccati », in das

naturhaft Unähnlichste zu Gott. Weder hebt also die theologische

Analogie die philosophische auf, noch vollendet sie sie in dem Sinn,
daß sie sie erst in der theologischen als echte Analogie konstituierte,
als ob sie nicht schon als philosophische selbst Analogie wäre. Ja, sie

bringt sie gerade als -philosophische endgültig ans Licht, indem in ihrem
Licht endgültig klar wird, was Ähnlichkeit hier heißen kann (nämlich
Teilnahme und Sohnschaft) und bis wohin die Unähnlichkeit gehen
kann (nämlich bis zur Gottverlassenheit Gottes selbst). Trotzdem wird
man mit Recht sagen dürfen : die Natur betont den Abstand, die Gnade

betont die Gemeinschaft. Denn daß Gnade « nur » Gnade ist und nicht
zu Natur wird (nämlich zu naturhaftem Teilnehmen an Gottes Natur),
dies eben «bewirkt» die Natur (als Geschöpflichkeit). Daß ferner die

Gnade, das Evangelium nicht nur als Liebe (was es in Gott ist), sondern
auch als Gebot, als Ehrfurcht, religio und Abstand auftritt, « bewirkt »

Vollgestalt gerade erst von der Faktizität der Offenbarung her abhebt (dividitur),
zeigt sich ihre eigene Relativität. Philosophie ist das Denken dieser wirklichen
Welt, die als solche eine jeweils schon in der Offenbarung und damit im Glauben
stehende ist. Und insofern die Offenbarung die faktische Vollendungsform der
Welt ist, ist sie offenbar auch die Ziel-Idee, um deretwillen diese Welt überhaupt
besteht. Insofern wird die Nécessitât des Gott-Geschöpf-Verhältnisses geradezu
getragen und umgriffen von der Faktizität der Offénbarung, — ohne nun selbst
wieder auf Offenbarung reduzierbar zu sein. Philosophie und Theologie bilden
ein solches Zueinander, daß sie weder von unten nach oben (Philosophie), noch
von oben nach unten (Theologie) zu einer « totalen philosophischen Metaphysik »

noch zu einer « totalen Theologie » vereinbar sind. « Es ist in keiner Weise so,
daß die fragliche Metaphysik ein « Drittes » wäre (Przywara, Analogia Entis, I 48).
« Das reinliche Denken » wird « zu Paaren getrieben » zwischen Notwendigkeit
ohne Wirklichkeit und Wirklichkeit ohne Notwendigkeit (ebd. 51).



20 Analogie und Natur

ebenfalls die Natur. Die « Furcht » wird ja nicht aufgehoben, die Distanz
nicht beseitigt, sondern gerade als absolute Furcht (im ölberg und im
Kreuz) in ihrer Wahrheit herausgestellt, um sodann zur « seligen Furcht
des Herrn », die « in Ewigkeit währt », verklärt zu werden.

Daß Karl Barth diesen formalen Naturbegriff faktisch überall voraussetzt

und anerkennt, muß an einigen Beispielen gezeigt werden. « Gnade
ist wirklich die Wendung, in welcher Gott eine Ordnung aufrichtet, die
zuvor nicht war, auf deren Kraft und Wohltat der Mensch keinen Anspruch,
die aufzunehmen er keine Macht hat, die er nur in ihrer Besonderheit

tatsächlich aufgerichtet erkennen und anerkennen kann » (D 3, 80).
Das Primäre darin ist aber nicht dies, daß sie « über-natürlich » ist und den
« Anspruch » der Kreatur übersteigt, sondern daß Gott selber hier sich
schenkt und sich ausspricht 1. Aber gerade weil Gott « seiner Kreatur
nicht schuldig » ist, sich ihr so zu schenken (D 3, 569), « setzt » Gnade diesen
Bereich der Kreatürlichkeit « voraus » (G 69). Und sofern dem gefallenen
Geschöpf diese Gnade nochmals frei wiedergeschenkt wird, gibt ihm diese

Errettung einen « neuen Stand, höher als den Stand, in welchem er sich auf
Grund seiner Schöpfung und innerhalb der ursprünglichen Ordnung befunden
hatte» (G 103). «Wie sollte ihm Gnade als Gnade widerfahren, wenn sie
sich mit der Natur einfach decken würde, wenn die Natur als solche Gnade
wäre Die Gnade ist gerade das Geheimnis, gerade der uns verborgene
Sinn der Natur 2, und wenn die Gnade sich offenbart, dann hört zwar die
Natur nicht auf, — wie sollte sie aufhören, da Gott nicht aufhört, ihr
Schöpfer zu sein — da ist aber inmitten der Natur mehr als Natur, da
wird die Natur selber zum Schauplatz der Gnade, da wird die Gnade in
ihrer Herrschaft über die Natur und also in ihrer Freiheit ihr gegenüber
sichtbar» (D 3, 575). Die Schöpfung bekommt durch diese neue Wirklichkeit

eine « perspektivische Tiefe », insofern nun alles nicht nur über sich
hinausbezogen ist auf ein Neues, sondern dieses Neue auch allenthalben

1 « Es geht darum nicht an, die Gnade mit der römisch-katholischen Dog-
matik zum vorhinein und entscheidend als 'übernatürliche Gabe' Gottes zu
definieren Eine Gabe — und allerdings eine sehr 'übernatürliche' Gabe —
ist die Gnade auch Sie ist es aber, insofern der Geber selbst und also
Gott selbst sich selbst zur Gabe macht» (D 3, 397). Dies alles weiß katholische
Dogmatik natürlich auch. Aber der Mißstand, daß sie zumeist nicht primär vom
Wesen der Gnade in sich spricht, sondern diesen Begriff als species eines
allgemeinen genus « übernatürlich » aufsteigend zu gewinnen sucht, weckt den Schein,
als ob Gnade « zum vornhinein und entscheidend » vom Geschöpf her seinen Sinn
erhielte. Daß das Geschöpf « auch » in die Definition hineingehört, als sekundäres

Moment, ist freilich ebenso klar. Denn Gnade gibt es doch nur, wo freie,
« ungeschuldete » Selbsteröffnung Gottes stattfindet. In Gott selber fällt ja jede
Unterscheidungsmöglichkeit zwischen Natur und Gnade völlig dahin.

2 Diese letzte Wendung muß im Sinn von Anm. 3 auf S. 18 genommen werden,
sofern sich der Satz nicht innerlich widersprechen soll. Gnade ist als faktisches
Telos der Natur (vgl. Przywara, Analogia Entis, I 47-51), ihr faktisch einziger
endgültiger Sinn.



Analogie und Natur 21

hineinragt in den Raum der Natur. « Es liegt nicht im Wesen und Begriff
der Schöpfung als solcher, daß sie diese Perspektive haben muß. Aber
im Werk der Versöhnung und Offenbarung zeigt es sich, daß sie diese

Perspektive tatsächlich hat. So ist Gott kein Anderer geworden, indem er
nach dem Ersten dieses Zweite tut Er hat auf den menschlichen Abfall
nicht nur mit einer restitutio ad integrum, sondern mit der Offenbarung
einer Vollkommenheit geantwortet, die auch in der ursprünglichen Integrität
der Schöpfung als solcher erst verborgen war Rückblickend können
wir jetzt wohl fragen : Was wäre jenes Erste, was wäre auch eine
Wiederherstellung jenes Ersten ohne dieses Zweite » (D 3, 573-4). Worauf es

uns in diesem Text ankommt, ist die Nicht-Identität des «muß » und des
« hat ». Natur und Gnade gehören somit zu jenen Begriffen, die eine
Dogmatik, « bei der es ja fortwährend um ein Sondern und Scheiden geht »

(D 3, 356), wirklich scheiden muß. Wenn man von der Ausgießung des

Heiligen Geistes spricht, so ist damit jedenfalls nicht jene Teilnahme an
Gottes Geist gemeint, durch die der Mensch als solcher Geist ist. « Man
wird nicht umhin können, unter diesem Gesichtspunkt von einer in der
Offenbarung vorausgesetzten, ersten, allgemeinen, auf die schöpfungsmäßige

Existenz des Menschen und der Welt als solche bezogene Gegenwart
und Wirkung des Heiligen Geistes zu reden » (D 1, 495), freilich nur im
Sinn einer Appropriation (D 1, 415).

Diese Unterscheidung der beiden Ordnungen erhält, wie wir schon
andeuteten, ihre bezeichnende Schärfe darin, daß « Gnade » (weil an ein
Geschöpf gerichtet) innerlich stets einen « Naturaspekt » haben muß. Darum
ist « Liebe » nie die Aufhebung des « Gehorsams », ja sie vollzieht sich
konkret geradezu in der entscheidenden Form des Gehorsams. Indem
Christus Mensch wird, hebt er das « Gesetz » als ein bloß « natürliches »

zwar auf und stellt die Botschaft vom Reiche Gottes an seine Stelle, aber
nur indem er das Gesetz bis ins letzte Jota erfüllt und an diesem Gesetz

sogar stirbt. Er ist « mehr als Geschöpf », indem er völlig und ganz
Geschöpf ist. Indem Barth diese Zusammenhänge, vorab in « Evangelium
und Gesetz » (TE 32) untersucht, gibt er zugleich, impliziert in diesen
theologischen Begriffen, eine Lehre von Gnade und Natur. « Die Gnade
braucht bloß unter uns kund zu werden, so bedeutet eben dies ihr
Kundwerden die Aufrichtung des Gesetzes» (ebd. 10). «Das Gesetz ist
nichts anderes als die notwendige Form des Evangeliums, dessen Inhalt die
Gnade ist. Gerade dieser Inhalt erzwingt diese Form Darum nennt
Paulus das Gesetz mit letztem Ernst heilig, darum erklärt er, daß
die Verkündigung des Glaubens nicht die Aufhebung, sondern die
Aufrichtung des Gesetzes bedeutet. » « Wir würden, obwohl das Gesetz nicht
das Evangelium ist, ohne das Gesetz tatsächlich auch das Evangelium
nicht haben » (ebd. 10-12). Sofern durch die Wirklichkeit des Gesetzes
hindurch die formale Natur als Geschöpflichkeit sichtbar wird, läßt sich
an der Beziehung zwischen Gesetz und Evangelium das ganze Geflecht der
Beziehungen (supponit, non destruit, elevat, perficit) zwischen Gnade und
Natur konkret exemplifizieren. Dasselbe gilt von den parallelen
Beziehungen zwischen Altem Bund und Neuem Bund (G 87 f.), mit dem Unter-



22 Analogie und Natur

schied freilich, daß der Alte Bund als ganzer Prophezeiung auf den Neuen
hin war, d. h. selbst einen Teil der Gnadenordnung bildete, während das

von der Natur gerade nicht gilt. Gilt das « novum in vetere latet » nur
analog, so gilt das « vetus in novo patet » insofern adäquat, als die höchste
Möglichkeit der Kreatur in der Theologie erscheint, — als eine göttliche
Möglichkeit freilich : « Weil eben die Menschwerdung als solche die Bestätigung

der Kreatur in ihrer von Gott verschiedenen Wirklichkeit ist ; offenbart

sie doch, indem Gott in ihr mit der Kreatur Einer wird, daß Gott
und die Kreatur als solche zwei und also verschieden sind, daß also auch
die Kreatur Gott gegenüber ihre eigene Wirklichkeit hat » (D 3, 579). Und
schon der « Römerbrief » sagt : « 'Wir gerade richten das Gesetz auf'
Wir gerade verkündigen das Schöpfungsgemäße in allem Geschaffenen,
indem wir die Erlösung predigen» (R 91), «Christus, der die Distanz
zwischen Gott und Mensch überbrückt, indem er sie aufreißt» (R 7). Die
Faktizität der Gnade 1 als lAeben-dürfen bringt als solche die Nécessitât
der Natur als Fürchten-miisse« ans Licht (D 3, 34-37), als eine solche, die
dem « Dürfen » sowohl vorausliegt, wie doch erst auf Grund des Dürfens
seine letzte Gestalt und Dringlichkeit erhält. Nicht darin besteht die Gnade,
daß das Geschöpf « aufhörte, als Geschöpf zu existieren, aber darin, daß
Gott ihm in der Weise koexistiert, daß es in seiner Eigenart als Geschöpf,
und gewissermaßen zu dieser seiner Eigenart hinzu, die neue Eigenart
bekommt, Gott loben zu dürfen und insofern zu können, zu sollen und zu
wollen und so auch zu müssen. Daß es das darf, ist Gnade » (D 3, 758).

Zwischen Natur und Gnade besteht also zwar eine « Analogie », die
als solche aber nicht « Kontinuität » ist (W 66), obwohl wir, auf Grund
der faktischen Einzigkeit des « übernatürlichen » Ziels auch sagen dürfen :

« Es ist etwas in der Analogie, das zur Kontinuität hindrängt » (W 62-63).
Gnade ist « ein besonderes Werk, das mit jenem [der Schöpfung] nicht
einfach zusammenfällt, das auch nicht einfach als dessen Fortsetzung
und Krönung verstanden werden kann (so gewiß es auch das ist denn wie
sollte Gott der Schöpfer nicht tatsächlich fortführend und abschließend
in ihm lebendig und wirksam sein in welchem er vielmehr sich selbst
noch einmal überbietet» (D 3, 569-70). Diese «Krönung» vollzieht
sich konkret als eine « Selbsterniedrigung und Selbstentfremdung » Gottes,
in der ein « Verdecktwerden seiner Gegenständlichkeit durch die so ganz
andere der Kreatur » sich ereignet (D 3, 59), so sehr, daß « menschliche
Gotteserkenntnis ein Geschehen [ist], das sich seiner Art und Technik nach
nicht von dem unterscheidet, was wir auch sonst Erkennen, menschliches
Erkennen nennen» (D 3, 203), daß darin «der Mensch als sekundäres,
nachfolgendes Subjekt mit aufgenommen » werden kann, und es dennoch « Gott
nicht nur zum Gegenstand, sondern auch zum Ursprung hat » und darum
« ein wahrhaftiges Erkennen ist, weil Gott durch Gott erkannt wird » (ebd.).

1 « Der hörende Mensch ist im Begriff des Wortes Gottes zwar faktisch
notwendig, aber nicht wesensnotwendig eingeschlossen» (D 1, 145). « Gott war und
ist es uns nicht schuldig, uns auch dies zu sein. Nur darauf können wir pochen,
daß er es faktisch ist» (D 3, 574).



Analogie und Natur 23

Eben diese Unauflöslichkeit der Beziehung zwischen Natur und Gnade,
zwischen Müssen und Dürfen, spricht sich bei Barth in der letzten, weisen
Zurückhaltung aus, mit der er jede sich schließende Systematik der Theologie

ablehnt und eine Rückkehr zur offenen Form der loci theologici
fordert. Zwischen einer Theologie der Schöpfung, die alles weitere « als
eine Reihe von Modifikationen des Grundverhältnisses zwischen Gott und
der Kreatur» als eines « Apriori » verstehen würde (D 2, 977-978), und
einer Versöhnungs- und Erlösungslehre, die die Schöpfungslehre in sich
absorbieren würde (statt sie «neben» [ebd. 979] sich bestehen zu lassen),
kann man nicht wählen. Es gibt hier keine « Zentralschau, die Sache
selbst stellt uns in diese Ordnung » (ebd. 982). Die Analogie ist eben kein
principium ex quo, sondern existiert konkret nur als « prinzipielle » Analogie

zwischen Natur und Gnade.

D. Der inhaltliche Naturbegriff

Aus dem Gesagten ist zunächst klar, daß in der konkreten Einheit
der Welt in ihrer Beziehung zu Gott eine sachliche Trennung zweier

Ordnungen durchgeführt werden muß. Es ist aber auch zweitens klar,
daß diese Trennung nicht so gedacht werden darf, als ob nun, durch
die tatsächliche Offenbarung, ein neuer Sachbereich « neben » (« über »)

der Natur sich auftun würde. In der Terminologie der Scholastik : die
Gnade ist nicht eine der natürlichen Substanz (als « oberes Stockwerk »)

hinzugefügte zweite, « übernatürliche » Substanz, der Glaubensakt nicht
ein neuer, oberhalb der menschlichen Vernunft sich vollziehender
zweiter, « übernatürlicher » Akt, sondern die Gnade ist durchwegs Gnade

für eine Natur, an einer Natur. Sie ist insofern keine «Substanz»,
sondern ein « Akzidens », ein « Modus » der Natur, freilich ein solcher,
der über alle Möglichkeiten der Natur selbst überschwänglich erhaben
ist. Auch wenn Gott immer das primäre Subjekt der Gnade und somit
auch des Glaubensaktes bleibt, so ist Gnade doch nie eine Art neuer,
überweltlicher Weltlichkeit, eine Art « Drittes » zwischen Gott und
Geschöpf. Sie hat ihren Beziehungspunkt, ihr Woran stets an der Natur
selbst. Wir haben das schon oben dadurch ausgesprochen, daß wir
sagten, Gnade (Evangelium) könne nie ohne eine korrespondierende
natur- (bzw. gesetz-)hafte Form ihrer Äußerung sein. Damit ist aber
gesagt, daß alles Gnadenhafte bis in seine höchsten Spitzen hinauf eine
naturhafte Seite behält. Die Gnade bleibt immer, auch im überschwäng-
lichsten Offenbaren der « Tiefen der Gottheit », bis ins paradoxeste
Hineinbezogen-werden des Geschöpfs ins innergöttliche Leben, « modal »,

nicht « substanziell ». Umgekehrt aber ist Gnade offenbar eine so

radikale Verwandlung, Erhebung, Durchglühung der Natur mit der



24 Analogie und Natur

göttlichen Wirklichkeit, daß keine Seite, keine Tiefe der Natur sich ihr
entziehen kann. Ja, wir sahen, daß gerade das scheinbar Gottfernste,
die Form der Sünde, zum ausgezeichneten Ort der Gnaden-Offenbarung
Gottes in Christus ausgewählt wurde. Dasselbe ist grundsätzlich schon

damit gesagt, daß die Natur faktisch nur ein einziges, übernatürliches
Endziel besitzt, daß also faktisch nicht nur ihre einzelnen « Akte »,

sondern gerade auch das Wirkprinzip und -Zentrum dieser Akte, eben

die « natura » und èv-reXexeta selbst, eine faktisch radikal gnadenhaft
erhobene, getragene, ausgerichtete sein muß. Es gibt faktisch, —-

obwohl sie auf Grund der Freiheit der Gnade prinzipiell « möglich » wäre —
nirgends in dieser Welt ein Stück «reiner Natur» (natura pura). Ist
z. B. dem Sünder der aktuelle Besitz der Gnade verweigert, so ist seine

« Natur » (gerade darum nicht « reine Natur ». Negative Beziehung
zum Gott der Gnade ist auch eine, sogar eine sehr reale Beziehung
zu ihm. Gnade ist auch als verweigerte, abgewiesene, Gnade ; es

verbleibt auch im Stand der Sünde das Ziel, es bleibt der « Stand » der
elevatio (in dem sich auch der Sünder mit aller Kreatur wohl oder übel

befindet), es bleibt der Kampf zwischen Angebot und Verweigerung,
es bleibt, daß Gott alle in den Trotz (den sehr übernatürlichen «

verschließt, um sich aller zu erbarmen » (Rom. 11, 32). Der Gnadenverlust
Adams bedeutet nicht, daß hier mit dem « Besitz » der Gnade der
« Stand » der Gnade (als übernatürliche Berufung, Ausrichtung und

Erhöhung der Natur) verloren, daß nun wirklich die als abgesonderte
(nie real gewesene) reine Natur mit ihren «rein natürlichen Fähigkeiten»
zum Vorschein gekommen wäre, die erst wieder in der « Erlösungsordnung

» (wann mit Christus mit Moses mit Abraham mit Noe
oder nicht etwa schon mit der Erlösungsverheißung an Adam und
somit für alle seine Kinder, Juden und Heiden zur übernatürlichen
Ordnung geworden wäre. Erich Przywara denkt hier (im Sinn aller
Väter und der alten Scholastik) konsequent, wenn er sagt : « Darum
gibt es real existent keine rein natürliche Religion, keine rein natürliche
Moral, keine rein natürliche Kultur, keine rein natürliche Wissenschaft,
keine rein natürliche Politik, sondern alles ohne Ausnahme (weil alles

zu diesem einen so von Gott faktisch angeordneten Menschen gehört)

trägt ausdrücklich oder einschließlich, bewußt oder unbewußt, im
Höchstmaß oder im Mindestmaß, das eine übernatürliche 'Gott in
Christo in der Kirche' als letzte Form. Real existent gibt es ausnahmslos

nur das Entweder-Oder des Ja oder Nein zu dieser Einen Ordnung, b1

1 Die Reichweite der Analogie usw., a.a.O. 527.



Analogie und Natur 25

Es gibt nun freilich im Räume der katholischen Theologie mehrere

Möglichkeiten, diese faktische Einheit des übernatürlichen Ziels und
damit der Natur- und der Gnadenordnung zu verstehen. Die Spannweite

reicht von einer Auffassung (wie sie etwa Ripalda vertrat), der-

zufolge jeder noch so entfernt auf das übernatürliche Ziel ausgerichtete
Akt auch gnadenhaft (entitativ) getragen und erhoben ist, über jene
verschieden akzentuierten Systeme, in welchen eine zunächst rein natürlich

funktionierende Natur von der Gnade « aufgefangen » und auf das

übernatürliche Ziel ausgerichtet wird, bis zu einem — freilich kaum
noch vertretbaren und vertretenen — Extrem, daß in der faktischen

Weltordnung Raum bliebe für eine zwar untergeordnete, aber

vollständige, rein natürliche Finalität (Billot). Im ganzen besteht in der

neueren Theologie eine gewisse Tendenz, den Bereich der Natur dadurch
sicherzustellen, daß man ihn auch faktisch von der Ordnung der Gnade

isoliert. Während die Reformation durch einen falschen Gnadenbegriff,
der faktisch so oder so zu einem Wesensbestandteil des Menschen wurde,
zu einem falschen Begriff der Sünde gelangte (da diese auf Grund des

Gnadenverlustes auch die Natur des Menschen selbst zerstört), glaubte
die Gegenreformation die Integrität der Natur auch in der Sünde nicht
nur durch eine sachliche Abgrenzung der Natur gegenüber Sünde und
Gnade, sondern durch eine weitgehende, auch faktische Heraustrennung
dieser natürlichen Sphäre sicherstellen zu müssen. Blieb auch zunächst
die zur Abwehr des Baianismus aufgebrachte Spekulation über die mögliche

« reine Natur » eine Hilfshypothese über ein irreales Objekt, so

hat sie schließlich doch auf die Konzeption der real existierenden

Ordnung abgefärbt. Es war dies der Zoll, der an die von Descartes begründete

Zeit- und Denkströmung gezahlt werden sollte h Dennoch hat
jede ernste katholische Theologie die völlige Ein- und Unterordnung
der natürlichen Sphäre unter die faktisch einzige Finalität der Gnade
stets festgehalten, eine endgültige Selbständigkeit von natürlicher Ethik,
natürlicher Gotteserkenntnis usw. gegenüber der umgreifenden Theologie

der Offenbarung stets abgewiesen, wie sie denn auch auf der
faktischen Orientierung des philosophischen Stoffs (in Auswahl und
Darstellung) auf die Theologie hin, und auf der Anerkennung dieser,
auch und gerade in der Form der lehramtlichen Kompetenz (als wenigstens

negativer Norm) 2 beharrte. Der durch den Protestantismus an-

1 Vgl. Przywara, Analogia Entis, I 46.
2 Ebd. 46-47, 43 ; Reichweite etc. 359 ä., 525 f.



2G Analogie und Natur

geregte Fortschritt der theologischen Spekulation liegt hier zweifellos
in der sachlichen Trennung der Bezirke von Natur und Gnade, die
selbstverständlich keine bloß begriffliche ist, sondern durchaus
verschiedenen Realitäten entspricht. Daß diese sachliche Trennung aber
ein faktisch isoliertes Vorkommen dieser Realitäten mitbesage, ist darin
noch keineswegs eingeschlossen, vielmehr, wie wir schon sagten, dadurch
ausgeschlossen, daß auch die unbegnadete, sündige Natur gerade als

solche durchaus etwas anderes ist als « reine Natur ». Mit dieser

« Modalität » werden auch jene Schulen der Theologie zu rechnen

haben, die im übrigen die Integrität der Natur und ihrer Funktionen
(in Erkenntnistheorie und Ethik) betonen. Aber ebenso auch mit der
« Modalität » der für alle Menschen faktisch ergangenen Offenbarung
und Gnade.

So stellt sich, quer durch alle Einzelsysteme, die Frage nach der

konkreten Abgrenzung von Natur und Gnade.

Der formale Naturbegriff, der sich ausdrücklich als ein negatives
Minimum grundlegte, muß von einem « Maximum » ergänzt werden,
das uns angibt, was nun jeweils in der konkreten Einheit einer Welt,
einer Einzelnatur, eines Aktes, einer Situation als « bloße Natur »

anzusprechen ist, und was hingegen von der faktischen Modifikation durch
die übernatürliche Wirklichkeit bedingt ist. Diese Frage scheint auf
der einen Seite leicht lösbar, weil wir jene « Subtraktion » der Natur
aus der konkreten Einheit gerade mithilfe des Wissens um das, was
keinesfalls Natur sein kann, — eben die Gnade — mühelos vornehmen
zu können glauben. Und sofern wir vorhin feststellten, daß die Gnade
bis in ihre höchsten Geheimnisse hinein der Natur als ihres Substrats
bedarf und sich nie als « zweite Natur » von der Natur abhebt, scheint
in der Tat mit der Feststellung des formalen Naturbegriffs (als Minimum)
auch der inhaltliche Naturbegriff (in seinem Maximum) mitgegeben.

Dennoch liegen auf der andern Seite die Dinge erheblich weniger
einfach. Zunächst ist die faktische Einheit von Natur- und
Gnadenordnung eine so innige und unlösbare, daß sich Gnade wirklich wie der

Sauerteig zur Masse verhält, in die er restlos ein- und aufgegangen ist,
oder, nach dem Bild des hl. Basilius, wie eine Tinktur oder Färbung
(oioveI ßoccp]), die sich gleichmäßig durch eine Flüssigkeit ergossen hat,
oder endlich wie eine Speise, die dem Körper innerlichst einverleibt
ist1. Wer wollte da im Einzelnen unterscheiden Wer wollte etwa

1 Basilius, in Ps. 32, 6, P. G. 29, 333 D.



Analogie und Natur 27

feststellen, was der genaue Inhalt des « rein natürlichen » Gottesbegriffs

gewesen sein könnte, welche Eigenschaften Gottes der natürliche
Verstand auf Grund der Schöpfung erkennen könnte und in welchem Grade

er sie zu erkennen vermöchte Es geht hier um Einfühlungen,
Mutmaßungen und Konstruktionen, die -— weil wir eben immer schon von
einem mehr als natürlichen Ganzen her denken — stets etwas Irreales
und Hypothetisches an sich haben. Und weiterhin : wer weiß mit
Sicherheit im Konkreten, wo « Gnade » ist Wer kann überhaupt mit
Gnade so rechnen, als wäre sie für ihn eine feststellbare Größe Ist
Gnade nicht primär allein durch den Glauben faßbar, und manifestiert
sie sich für die Vernunft daher nicht völlig indirekt und entgleitend
Jene fragliche « Subtraktion » dürfte also jedenfalls nicht nach Art eines

mathematischen oder naturwissenschaftlichen Experiments zu
vollziehen sein. Die (scheiternden Versuche z. B., den Glaubensakt als

solchen psychologisch zu analysieren, um daraus den Teil der Vernunft,
den Teil der Gnade reinlich auseinanderzutrennen, die (unmöglichen
Experimente, denen man den freien Akt des Geschöpfs unterwarf, um
darin den Anteil der Gnade, den Anteil der Freiheit herauszulösen,
dürften eine nur allzu beredte Sprache führen. Nicht anders steht es

in der « Religionsphilosophie », die das übernatürliche Moment in der

nicht-kirchlichen, nicht-christlichen Gotteserkenntnis der Völker zu
entdecken versuchte, in der Ethik, die natürliche und übernatürliche
Motivation des sittlichen Aktes trennen wollte, in der Mystik, die ihre
Phänomene in rein natürliche und « echte » zu entwirren vorgäbe usw.
Gerade weil Gnade nicht Natur, sondern eben — Gnade ist, läßt sich

mit ihr nicht umgehen wie mit Natur.
Was hier allein möglich — und darum auch notwendig — ist,

ist ein ehrfürchtiges und tastendes Befragen der Dinge aus dem Glauben

heraus, aus der Haltung, mit den « Augen » des Glaubens. Dies wird
uns zunächst vor Fragestellungen und vor dem Erzwingen von Lösungen
bewahren, die einer Wissenschaft von der Gnade durchaus unangemessen
sind. Wir werden auf kein reinliches Präparieren und Herausdestillieren
der Sphäre der bloßen Natur ausgehen können. Wenn sich schon

Philosophie im Akt der OaoptdcÇeiv grundlegt, um wieviel mehr bewußte
Theologie

Und doch bleibt das Anliegen der Unterscheidung ein echtes. Es
muß versucht werden, auch im Konkreten den Bereich der Natur zu

umgrenzen. Die Durchführung dieses Versuchs wird an der Analogie
des Naturbegriffs selbst ihr Maß und damit auch ihre Schranke haben.



28 Analogie und Natur

Und zwar nicht erst eine nachträgliche, sondern eine grundsätzliche,
schon im ersten Schritt des Versuches fühlbare. Zufolge dieser Analogie
wird dem Bereich der Natur immer ein Spielraum, bleiben, der nicht
weiter einzugrenzen sein wird. Dieser Spielraum wird seine untere
Grenze haben am formalen Begriff der Natur. Natur ist doch grundlegend

das Geschöpf als solches, und für den Hörer der Offenbarung
(Engel oder Mensch) das bewußte und freie Subjekt. Für den Menschen
insbesondere wird sich dieses Subjektsein analysieren lassen als
geistleibliches, mit allem, was Geist als Geist, Leib als Leib und die Einheit
von Geist und Leib als solche besagt und bedingt. In Analogie zum
Menschen wird sich eine entsprechende Lehre vom Wesen der
untermenschlichen Naturen und eine wenigstens schematische Lehre vom
geschöpflichen « reinen Geist » entwerfen lassen. Gott aber wird in
diese Lehre als « principium et finis » (Denz. 1785) der Welt hineinragen
müssen, sofern sich geschaffener Geist, um solcher zu sein, notwendig
auch als solcher erkennen können muß. Damit wird sich auch der
Umriß einer natürlichen Ethik des Geschöpfseins als solchen (« religio »)

abzeichnen. Es wird sich aus dem Moment der Hörigkeit gegenüber
dem Schöpfer, verbunden mit dem aus der spezifisch menschlichen,
leib-seelischen, geschlechtlichen, sozialen Natur ein ganzer Bestand
sittlicher Naturgesetze für den Menschen im besonderen ergeben. Jemehr
sich nun aber solches Ausziehen der Linien vom Apriorischen dem
Konkreten und Einzelnen zuwendet, umsomehr wird das Erfahrungsmaterial,

das dazu benötigt wird, sich vom « rein Natürlichen »

entfernen. Umsomehr wird dann auch sichtbar (was zunächst noch
verhüllt war), daß auch die Fundamentalbegriffe wie « Natur », « Geist »,

«Subjekt», «Vernunft», «Freiheit», «Religion», «Sittlichkeit» usw.
alle bereits in der konkreten Analogie drinstanden. Im Maße also solche

Philosophie konkret wird, muß sie auch wissen, daß sie weniger und
weniger « reine » Philosophie sein kann. Darum entspricht dem unteren
Minimum praktisch kein oberes Maximum als Grenze. Philosophie bleibt
nach oben prinzipiell offen. Sie manifestiert damit nur ihr Wesen als

kreatürliches Denken, das von sich aus gegenüber möglichem und
wirklichem Sprechen Gottes keine Grenzziehungen vornehmen kann.
Und dies umsomehr, als das konkrete Objekt der Philosophie eben nie

ein rein philosophisches, sondern je schon ein auch theologisches ist,
nicht nur ein «transzendierendes », sondern je schon ein «transzendentes».

Philosophie hat somit zwar ein Fortnalobjekt : das Wesen der kreatür-
lichen Welt als solches; sie hat aber kein reinlich isolierbares Material-



Analogie und Natur 29

objekt, sofern die kreatürliche Welt positiv in der Gnade wie negativ
in der Sünde partizipiert an der göttlichen Welt.

Es bleibt somit letztlich bei der Entfaltung des formalen Natur-
begriffs. Diese Entfaltung, die sich faktisch, wie alle weltliche Erkenntnis,
nicht rein deduktiv, sondern nur an einem immer auch « theologischen »

Erfahrungsstoff wird durchführen lassen, ist als solche schon die

Materialität des Begriffs der Natur. Sie wird ihren Höhepunkt haben

in der Lehre vom Subjektsein als Zentrum einer (philosophischen) natura.
An diesem Begriff hängen einerseits eine Lehre von natürlichem Wahr,
Gut und Schön, und damit auch eine Lehre von Individuum und
Gemeinschaft, anderseits eine Lehre von der geschöpflichen aktiven
Eigenständigkeit (causa secunda). Nur in dieser natürlichen Höchstgestalt

ist ein geschaffener Geist befähigt, Offenbarung zu hören und
Gnade zu empfangen.

Karl Barth wird, wenn er ernstlich befragt wird, den Gültigkeitsanspruch

jeder Philosophie zu leugnen geneigt sein, die nicht als solche
aus dem Prinzip des Glaubens entspringt. Von der richtigen Erkenntnis
ausgehend, daß Philosophie kein isolierbares Materialobjekt hat, zieht er
den unrichtigen Schluß, daß sie auch kein Formalobjekt besitze. Dieser
Schluß wird freilich überall dort gezogen werden müssen, wo das echte
geschöpfliche Subjekt- und Geistsein von Gnade und Offenbarung
abhängig gedacht wird. Oder anders gesagt : wo jede Entfaltung des formalen
Naturbegriffs (einen solchen aber hat Barth, wie wir sahen, durchaus
anerkannt) in seinen materialen Gehalt als unmöglich betrachtet wird. Und
doch muß sie, innerhalb der angegebenen Grenzen, möglich sein. Sie ist
sogar notwendig zu fordern, als allgemeine Schematik des geschöpflichen
Subjektseins als solchen, wenn Gnade wirklich Gnade und nicht ein «

substantielles » Stück der geschöpflichen Welt werden soll. Dieser Notwendigkeit
kann sich auch Barth nicht entziehen.
Die Offenbarung als « Anteilgabe geschieht, indem Gott sich uns

enthüllt in jener anderen, zweiten Gegenständlichkeit, nämlich in der
Gegenständlichkeit seiner Werke und Zeichen in unserem, dem geschöpflichen
Räume » (D 3, 55), « in einer von seiner eigenen Gegenständlichkeit
verschiedenen Gegenständlichkeit» (56), sosehr, daß Gott «damit auch an
die geschöpfliche Schranke dieser Mittel und Organe gebunden ist» (57).
« Offenbarung heißt Sakrament » (56), wer aber Sakrament sagt, sagt auch
causa secunda. Es ist freilich « freie, ungeschuldete, nur in der Gnade und
gar nicht in der Natur begründete Auszeichnung », aber eben doch eine
solche, «die der 'Natur' widerfährt» (D 2, 41). Die «Hervorbringungen
des Heiligen Geistes sind durchaus Hervorbringungen aus einem als
seiend vorausgesetzten anderen Wesen Die Geburt aus dem Geist ist
eben eine neue Geburt, eine Wiedergeburt, und der durch den Geist zum
Kinde Gottes zu gebärende Mensch ist schon da, indem ihm dies widerfährt »



30 Analogie und Natur

(D 1, 509). « Dieses Werden auf Seiten des Menschen ist ein von außen
bedingtes» (D 1, 179), es setzt «die Schöpfung als die von Gott gesetzte
Existenzgrundlage des Menschen » voraus, um sich « als die an seiner
Existenz von Gott vollzogene Erneuerung » zu vollziehen (D 3, 699).
Offenbarung ist also wirklich «ein Neues» (D 1, 433), «ein besonderes Werk»
(D 3, 569), «mehr als Natur» (D 3, 572), «mehr als Schöpfung, Erhaltung
und Regierung » (D 3, 747), eine « Potenzierung » und « Überbietung »

(D 3, 307). Schon als geschaffene Welt ist sie das Reich des Logos, aber
daß dieser Fleisch wird, geht weit «darüber hinaus» (D 3, 357). «Schon
die Schöpfungsgeschichte ist nicht nur Kosmogonie und Anthropologie,
sondern indem sie das auch ist, zugleich Verheißung der Offenbarung und
Versöhnung, Bezeichnung der Welt als 'gute', d. h. zum Schauplatz
der Offenbarung bestimmte und geeignete Welt, wobei sie doch eigentlich
in allen Einzelzügen auch das vorweg deutlich macht, daß Gottes
Offenbarung in diesem Raum noch einmal etwas Besonderes, daß sie freie
Gnade sein, daß sie Jesus Christus heißen wird » (D 3, 131).

Mit all dem ist nun aber mitgesagt, daß man den materialen
Umkreis des Naturbegriffs weder von der Sünde noch von der Erlösung her
inhaltlich bestimmen darf. « Die Schuld der Sünde folgt mit keiner
Notwendigkeit aus dem Wesen der Schöpfung» (D 3, 566). Darum kann
sie auch das Wesen der Natur nicht zerstören. Ebensowenig aber darf die
Schöpfung aus dem Wesen der Erlösung abgeleitet werden : « Wenn man
sich hier Umkehrungen erlaubt, wenn man sich nicht damit begnügt, den
Schöpfer in der Offenbarung wiederzuerkennen, sondern dazu fortschreitet,
die Schöpfung als solche aus der Offenbarung abzuleiten und zu begründen,
so ist das eine unerlaubte Spekulation. Wer die Kirche bzw. die
Offenbarung schon der Schöpfung bzw. dem Schöpferwillen Gottes als
solchen zuschreibt, der vergißt oder unterschlägt, daß Kirche bzw.
Offenbarung nur Ereignis werden kann als Antwort auf die Sünde des Menschen,
oder er muß es auf sich nehmen, auch die Sünde des Menschen in die
Schöpfung einzubeziehen. Und auch die freie Güte Gottes muß er dann
vergessen haben oder zu einem notwendigen Glied eines dialektischen
Prozesses machen » (D 1, 469).

In dieser doppelten Abwehr ist nun aber der Raum des (auch material
entfalteten) Natur-Sachbereichs endgültig gesichert. Die Tendenz des
« Römerbriefs », diesen Sachbereich nach beiden Seiten hin zu zerstören,
ist hiemit aufgehoben. Wenigstens grundsätzlich. Denn « Rückfälle »

werden wir auch in den späteren Schriften Barths nicht verkennen. Es
geht ja bei der Wendung vom « Römerbrief » zur « Dogmatik » nur um eine
« Nuance » : die der Distanzhaltung zwischen den « Ordnungen », sosehr
sich diese im Gesamtplan Gottes zu einer einzigen, zusammenhängenden
« Nécessitât » vereinigen mögen. Es wird daher nicht angehen, den ganzen
Gehalt und Sinn der Natur aus Christus herauszulesen. Es wird nicht
angehen, im Gesetz nur eine Verheißung des Evangeliums zu sehen. Gewiß
wird hier überall der faktisch letzte und somit endgültige Sinn der Natur
in der Gnade gefunden (gratia per-ficit naturam), aber nicht so, daß Natur
in sich selber nicht einen sachlichen (nur faktisch ein- und untergeordneten)



Analogie und Natur 31

Sinn trüge. Barth bezieht sich denn auch ausdrücklich auf den Satz des

«non tollit, sed perficit » (D 3, 463). Und er versteht schließlich, daß hier
eine «reziproke Priorität» spielt, die jede Auflösung in ein eindeutiges
Prius ungangbar macht. « Gott in sich selber will ein Erstes und darum
ein Zweites, und umgekehrt : ein Erstes um des Zweiten willen, und weiter :

ein Zweites und darum ein Erstes, und nochmals umgekehrt : ein Zweites
um des Ersten willen» (D 3, 669).

So gewinnt schließlich auch die inhaltliche Seite der Natur als causa
secunda bei Barth ein positives Gesicht. Wir sahen schon (Seite 205 ff.), wie
die Anselm-Analyse zu dieser positiven Deutung der noetischen Ratio
hindrängte (A 43-45) als dem « Vermögen, ein gesetzmäßiges Sein und Sosein

zu vernehmen », welches Vermögen gerade dem Glaubensgegenstand gegenüber

nicht etwa stillgelegt wird, sondern zu seiner höchsten Möglichkeit
kommt (A 51, vgl. D 1, 214). Und dies gerade mittels seiner Funktionalität
einer « nach den Regeln der auf dem Satz des Widerspruchs aufgebauten
Logik » (A 55). Diese Logik zerstört weder die Sünde noch die Gnade.
Als solche Ratio aber ist der Mensch Subjekt, d. h. Geist, d. h. Person 1.

Man dürfte darum auch nicht, wie Barth es tut, zwischen der « geschaffenen
Natur als solcher » und « deren Geschaffensein nach dem Ebenbilde Gottes »

(A 132) unterscheiden, und somit die natürliche Gotteserkenntnis und den
fmago-Charakter aus der inneren Geist-Natur in eine Äußerlichkeit
hinausverlegen 2. Dies eben hieße die Analogie von neuem aufheben. Mit der

1 Diese Gleichsetzung der Begriffe Subjekt, Geist, Person ist eine notwendige.
Es geht nicht an, wie Barth es gelegentlich tut, den Begriff der Person auf den
gnadenhaft erhöhten Geist allein anwenden zu wollen. Denn Personalität gründet
in der freien, vernünftigen Selbstbestimmung des Geistes, in der « reditio compléta »

der Reflexion, die eben das Wesen des geschöpfliehen Geistes selbst ist. Freilich,
wenn man Person definieren wollte als volle Freiheit, volle Souveränität des Geistes,
dann werden wir mit Barth sagen müssen : « Nicht das ist problematisch, ob Gott
Person ist, sondern ob wir es sind. Oder werden wir unter uns Menschen
einen finden, den wir im vollen ernsten Sinn dieses Begriffes Person nennen
könnten ?» (D 1, 143).

2 Barth polemisiert (G 73) dagegen, daß das «Bild und Gleichnis Gottes»
in Adam als eine « seiner Existenz anhaftende Zuständlichkeit » aufzufassen sei ;

« nicht von einer Eigenschaft, sondern von dem, wozu die 'Natur' des Menschen
in dessen Sein, Leben und Tun bestimmt sei, redet jener Text ». Zu dieser Deutung
sagt Scheeben mit Recht : « Das facere ad imaginem et similitudinem kann zwar
auch auf eine Bestimmung (destinatio) gehen, jedenfalls ist eine solche Bestimmung,

nämlich Gott ähnlich zu werden, resp. ihn nachzuahmen, in den Worten
««^enthalten Direkt und eigentlich aber bezeichnen die Worte nach Grundtext
und Kontext nicht etwas am Menschen und durch den Menschen zu
Verwirklichendes, sondern etwas von Gott selbst durch den Schöpfungsakt in der Natur
des Menschen Verwirklichtes Die dem Menschen eigene Bestimmung gründet
sich eben auf seinen Charakter als Bild und Gleichnis Gottes Die aktive Fähigkeit

aber, seine natürliche Bestimmung zu erreichen, gehört als Güte der
Natur mit zu dem, was Gott dem Menschen eingeschaffen hat, und wie diese
nicht angenommen oder erworben wird, so wird sie auch nicht durch die Sünde
verloren» (Dogm., II 120-121). Die «Ähnlichkeit» besteht ja evidenterweise im



32 Analogie und Natur

Geschaffenheit ist die Ähnlichkeit (in größerer Unähnlichkeit) mitgesetzt
und falls dieses Geschaffene Geist ist, auch die Möglichkeit der Erkenntnis
dieser Analogie. « Rede ist, auch als Rede Gottes, die Form, in der sich
Vernunft der Vernunft, Person der Person mitteilt. Gewiß, göttliche
Vernunft der menschlichen, göttliche Person der menschlichen. Die ganze
Unbegreiflichkeit dieses Geschehens steht vor uns. Aber Vernunft der
Vernunft, Person der Person, • analog dem Geschehen in der geistigen
Geschöpfsphäre » (D 1, 139). « Persowsein heißt nicht nur im logischen Sinne
Subjekt sein, sondern im ethischen Sinn : freies Subjekt sein, verfügen
können über sein eigenes Dasein und Sosein, sowohl sofern es geprägte
Form als auch sofern es lebendige Entwicklung ist, aber auch wählen
können neue Daseins- und Soseinsmöglichkeiten» (D 1, 143). Nun aber
geht gerade diese ganze Subjektivität des natürlichen Subjekts als solche
ein in das Geschehen der Offenbarung, ohne erst von dort her zu dem
gemacht zu werden, was es ist : « Wäre es nicht gerade die menschliche
Selbstbestimmung, die hier sozusagen als das Material gemeint ist, wenn
wir von der Bestimmung menschlicher Existenz durch das Wort Gottes
reden, wie würden wir denn von der Bestimmtheit menschlicher Existenz
reden Ist das Wort Gottes nicht zu Tieren, Pflanzen oder Steinen
gesprochen, sondern zu Menschen und ist also Bestimmtheit durch das Wort
Gottes wirklich eine Bestimmtheit menschlicher Existenz, in was sonst soll
sie dann bestehen, als darin, daß eben die Selbstbestimmung, in der der
Mensch Mensch ist, als Selbstbestimmung und ohne als solche im
geringsten angetastet oder gar zerstört zu werden, einen Charakter
aufgeprägt erhält, ebenso bestimmt wird wie ein sich selbst bestimmendes
Wesen durch ein Wort » (D 1, 210).

Barths Anerkennung der causa secunda wird jeweils bei der Behandlung
der Willensseite im Menschen deutlicher ausgesprochen als bei der der
Verstandesseite. Fürchtet er hier den Einbruch einer « natürlichen
Gotteserkenntnis » und drängt er darum die natürliche Funktion des Verstandes
möglichst zurück, so redet er dort ohne Scheu von der « geschöpflichen
Freiheit », die « dem geschöp fliehen Willen seinen Charakter als Willen »

gibt (D 3, 630). Daß göttliche Freiheit die geschöpfliche nicht aufhebt,
sondern setzt, ist Tatsache und geht allen Deutungsversuchen als solche
voraus (C 34). Diese Selbstbestimmung geht so weit, daß im Reich der
Gnade sogar eine Bestimmung Gottes durch den menschlichen Glauben
und das menschliche Gebet möglich wird (D 3, 574). Gewiß kommt das
Bild Gottes in der Welt erst in der Gnade Christi zu seiner eigentlichen

Subjektsein selber, und es ist allein durch die Kreatürlichkeit des menschlichen
Subjekts bestimmt, daß sich in ihm Sein und Sollen nicht (wie in Gott) decken.
Mit Recht lautet das alte Axiom : « Werde, was du bist », und nicht : « werde,
was du sein sollst ». Man kann daher wohl mit den Vätern die Worte « Bild »

und « Gleichnis » auf die (statische) Natur und ihre (dynamische) Verwirklichung,
oder auf Natur-Ähnlichkeit und Gnaden-Ebenbildlichkeit verteilen, aber man
kann die imago nicht so dynamisieren, daß man sie nur ins Werden, nicht auch
ins Sein verlegt. Denn beides ist im Geschöpf unzertrennlich.



Analogie und Natur 33

Entfaltung. Aber daß dieses « Lichtwerden », dieser « Abglanz », diese
« Antwort » (C 3, 730) von der Welt her möglich werde, dazu bedarf es jener
geschöpflichen Subjekte, in denen « Gott alles in allem » sein kann. Er
bedient sich, « um uns zu erreichen, auch geschöpflicher Kräfte höheren
und niederen Ranges», des «Dienstes der Kreaturen» (D 3, 729), auch
und gerade so, daß sie als causae nur sekundär, nur werkzeuglich sind, und
so, daß das, « was uns durch sie erreicht, doch seine Kraft, sein Reich,
seine Herrlichkeit und also er selber » ist. « So wird das, was die Kreatur
als solche hier tun darf zu beschreiben sein : sie dient der Selbstverherrlichung
Gottes wie eine widerhallende Wand als solche dem Wiederklingen und
Weiterklingen der Stimme, auf die der Widerhall 'antwortet', nur dienen
kann. Nun aber wirklich dient » Sosehr, daß das « Verherrlichen »

(SoijâÇeiv) ein gegenseitiges wird (D 3, 756). Und nicht als tote Wand nur,
an der die Stimme ab- und zurückprallt, sondern als in Christus und im
Heiligen Geiste dankender, dienender, lobender und anbetender Geist.

Die Analogie zwischen Natur und Gnade

A. Die Gestalt der Analogie von Natur und Gnade

Die Analogie im Naturbegriff, wie sie oben entwickelt wurde, ist

nun selber schon Spiegelung und Ausdruck der Analogie zwischen Natur
und Gnade. Dieses « Zwischen » kann ja stets nur in jenem « In »

erscheinen. Denn es handelt sich bei Natur und Gnade nicht um zwei

von einem höheren Standpunkt aus überschaubare, vergleichbare
Größen, sondern um zwei Zustandsformen, Ausprägungen, Seinsweisen

der einen und selben Analogia entis. Diese beiden Formen verhalten
sich in einer schlechthin einzigartigen, mit nichts zu vergleichenden
Weise zueinander. Denn die zweite ist zwar die Erfüllung und Vollendung
der ersten, ohne doch Verwirklichung einer ihr eigenen, naturhaften
Möglichkeit zu sein. Und doch ist sie wiederum nicht äußerliche Zutat,
sondern innerste Vollendung des ersten. Wollte man dieses Verhältnis
nun doch mit philosophischen Kategorien auszudrücken versuchen, so
müßte das Zueinander von Akt und Potenz hier jedenfalls in dem ganz
iiberschwänglichen Sinne verstanden werden, der als solcher gerade
nicht vom natürlichen Zueinander dieser Spannungspole gelten kann.
Man kann also nicht vom Begriff der natürlichen Potenz herkommend
daraus den Begriff der « potentia oboedientialis » der Natur zur Gnade

ableiten wollen. Das Daß und das Wie der potentia oboedientialis wird
allein von der Wirklichkeit der Gnade aus sicht-bar, — als « Potenz »

der Natur. Wir werden sie als solche später zu beschreiben haben.

Divus Thomas 3



34 Analogie und Natur

Das Verhältnis zwischen Natur und Gnade (als Verhältnis zwischen
natürlicher und gnadenhafter Analogie von Gott und Geschöpf) ist
selbst Analogie. Es wird umschrieben in der (auf Thomas fußenden,
aber erst im 19. Jahrhundert zum Kennwort gewordenen) Formel :

gratia supponit, extollit, non destruit, perficit naturam. Die Vielheit
der Verba, von denen keines auf das andere zurückführbar ist, zeigt
die Unmöglichkeit einer eindeutigen Formulierung dieser Analogie.
Denn sie ist als solche die zweite (nicht notwendige) Gestalt der ersten

(philosophischen) Analogie zwischen Gott und Geschöpf überhaupt,
die selbst schon jede eindeutige Ausformulierung verbot. Die unrück-
führbare Spannung im Geschöpf zwischen restloser Passivität (im Akt
des Geschaffensems) und relativer Aktivität (im Sein dieses Geschaffenseins),

zwischen Gottes Transzendenz über ihm und seiner Immanenz
in ihm, und darum zwischen In-sich-sein als Subjekt und Über-sich-
hinaus-sein zu Gott — : diese ganze Spannung erhält nun zu ihrer
Letztgestalt die der Analogie zwischen Natur und Gnade. Aber diese

zweite Gestalt weist nochmals über sich hinaus auf eine dritte, in der
sie selber (wiederum nicht notwendig ihre einzig konkrete, zuständige
und legitime Letztgestalt hat : Analogie von Natur und Gnade existiert
konkret — seit dem Sündenfall — nur als Analogie von sündiger Natur
und erlösender Gnade in Christus und seiner Kirche, und, sofern
Christus als menschgewordener Gott die letzt-zuständige Einheit von
Gott und Geschöpf darstellt : nur als Analogie zwischen göttlicher Natur
und menschlicher Natur in der vollen soteriologischen Konkretheit in
Christus selber.

Diese drei Ordnungen bilden eine strikte faktische Einheit, sofern

jede folgende jeweils nur die Konkretgestalt der vorhergehenden ist.
Aber sie müssen ebenso strikt sachlich und logisch unterschieden werden,
und zwar in dieser Reihenfolge und in keiner andern, sofern eben keine
spätere mit Notwendigkeit aus der früheren folgt (wie Akt aus Potenz),
ja überhaupt von der früheren her ansichtig gemacht werden kann.
Umspannt sie schließlich zwar, als faktische Einheit, die « Nécessitât »

der einen göttlichen Ökonomie, in der vom jeweils Späteren her das

Frühere als sinnvolle, ja « notwendige » Stufe erscheint —- o vere neces-
sarium Adae peccatum — so ist diese Nécessitât der Rückschau doch
niemals zu verwechseln oder gleichzusetzen mit einer vorwärtsschreitenden

Nécessitât. Man muß « auf solche Synthesen verzichten »

(D 1, 469), weil damit der Unterschied zwischen Gnade und Natur
unweigerlich aufgehoben, die Gnade naturalisiert wird.



Analogie und Natur 35

Das Faktum der sachlichen Unterscheidbarkeit der drei konkreten
Formen und Zustände der einen Analogie macht nun aber eine

theologische Unterscheidung der Ordnungen nicht nur legitim, sondern
notwendig. Man kann wohl in der Theologie dadurch ein Maximum an
Konkretheit und Sachnähe erreichen, daß man stets vom Konkretesten
her (d. h. von Sünde und Erlösung in Christus und Kirche) und zu
diesem Konkretesten hin denkt. Aber man wird dieses Konkreteste
eben denkend nur in der rückwärts- wie vorwärtslaufenden Analyse
seiner Kon-kretion selber wirklich begreifen. Gewiß wird gnoseologisch
der rückwärtslaufende Weg dabei der primäre sein : Von Christus her
erfahren wir letztgültig und bindend, was Gnade bedeutet, und von
Gnade her, was Natur als solche besagt. Aber gerade in diesem Rückwärts

wird auch das Vorwärts sichtbar : sofern der erlösende Gott der
begnadende Gott und der begnadende Gott eben mein Gott ist, der

Gott, zu dem ich von meinem geschöpflichen Ursprung her immer schon

gehe. Das Zweite und Dritte ist nicht in dem Sinn ein jeweils Neues

gegenüber dem Ersten, daß es nicht immer noch das Erste wäre,
welches nun in der Weise des Zweiten und Dritten erscheint.

In diesem Vorwärts und Rückwärts bewegt sich die Theologie.
Sie kann nicht alles auf einmal sagen. Sie darf in einem Bereich, in
einer Bewegung verweilen, wenn es wirklich eine Phase des Ganzen ist.
Sie muß, um das concretissimum einsichtig zu machen, bis zum abstrac-
tissimum des formalen Naturbegriffs und der ersten Gestalt der Ana-

logia entis zurückgehen. Sie muß darum eine Lehre von den « status »

entwickeln, als den inneren Dimensionen der faktischen Weltordnung.
Diese Dimensionen sind nicht bloß historisch sich folgende Phasen.

Es genügt darum nicht, nur eine « Schöpfungsordnung » und eine
« Erlösungsordnung » zu unterscheiden. Es handelt sich vielmehr um
logische Abstufungen der Nécessitât. Und insofern ist die Schöpfungsordnung

selbst wieder aufzulösen in eine Ordnung der Natur und eine
(ihr gegenüber nicht faktisch, aber sachlich zu unterscheidende)
Ordnung der Gnade. In der faktischen Einheit des Ganzen bilden die
Ordnungen sachhafte « Aspekte », « formalitates », ihre Unterscheidung hat
ein « fundamentum in re » : die jeweils neue Nicht-Notwendigkeit der
folgenden Stufe.

In diesem Sinne haben wir das Axiom « gratia supponit, extollit,

non destruit, perficit naturam » als Ausdruck der Analogie von Natur
und Gnade noch kurz zusammenfassend zu analysieren.



36 Analogie und Natur

1. Supponit heißt in der Allgemeinheit des Axioms jedenfalls nicht :

eine zeitliche Priorität der Natur, die als rein natürliche Ordnung erst

nachträglich begnadet werden könnte. Es heißt zweitens nicht : eine

Abhängigkeit der Gnade von der Natur in dem Sinn, als ob sie eine

bestimmte geschöpfliche Struktur voraussetze oder an bestimmte
geschöpfliche Anlagen, Fähigkeiten oder Potenzen (die früher geschilderten

ausgenommen) anzuknüpfen gezwungen oder veranlaßt wäre.
Es heißt drittens nicht : daß Natur im Plane Gottes als die erste,
ursprüngliche Idee zu denken sei, die erst nachträglich durch die Ideen
der Begnadigung des Menschen und gar der Menschwerdung Christi
ergänzt worden wäre. Sondern « supponit » heißt schlicht : Gnade ist
Gnade für ein Geschöpf, das als solches selbst weder Gnade ist, noch
als Geschöpf begnadet sein muß, sondern das eben — wie es das Wort
Gnade ja sagt — aus freien Stücken begnadet wird. Die Supposition
der Natur geschieht zum Schutz und zur Ermöglichung der Gnade.
Sofern Geschöpf primär die Distanz des Gewirktseins besagt (und somit
« Schöpfung )> sich am adäquatesten in den aristotelischen Kategorien
der Wirkursächlichkeit ausdrückt), besagt Gnade primär die Nähe der
Teilnahme (und wird sich darum vorwiegend der platonischen
Kategorien der Partizipation als Ausdrucksbehelfs bedienen). Geschöpf-sein

sagt aber nicht ausschließlich Gewirktsein und Schöpfung also nicht
« nackte » Kausalität, sonst würde sich das Geschöpf auf das bloße
Daß des Geschaffenseins reduzieren, während alles inhaltliche Was als
« Gnade » erschiene. Eine solche Deutung des « supponit » würde abermals

den Begriff der Gnade aufheben, die als Teilnahme an der

Intimität Gottes einen Teilnehmer voraussetzt. Das supponit bezieht
sich demnach wirklich auf ein geschöpfliches daseiendes Wesen (« essentia

existens »), das als solches in Analogie zum notwendigen «Wesen»
Gottes (« essentia subsistens ») sich befindet.

2. Extollit sagt darum wiederum nicht : Erhebung eines zeitlich
zunächst Nichterhobenen, nachträgliche In-Beziehungsetzung zu einer
zweiten Wirklichkeit. Sondern es besagt : ein je schon über Anspruch
und Begriff des Geschöpfs hinausgehendes Bezogensein auf das innere
Leben Gottes durch dessen freies, gnädiges Sich-offenbaren. Dieses

<( Über-hinaus » ist keinerlei selbstgewirkter Transzendenz und
Überhöhung im entferntesten vergleichbar, weil es restlos auf einem von-
oben-Ergriffen-werden beruht. Es ist ferner ein solches, das die Natur
nicht nur äußerlich trifft, sondern diese in ihrem Wesen und Kern
selbst « neu gebiert » und so sie selbst und alles an ihr mit einem neuen



Analogie und Natur 37

Sinn versieht. War bisher das geschöpfliche Wesen selbst das Zentrum
der Sinngebung und -deutung, so wird dieses Zentrum nun in Gott

hineinverlegt. Oder wie Barth sich auszudrücken liebt : das Geschöpf
wird (als das Subjekt, das es ist) nunmehr zum « Prädikat » des

Subjektes Gott1. Würde diese Sicht zunächst eine äußerste Passivität des

Geschöpfs gegenüber der Gnade sehen lassen (extollit als « Entrückung »),

so wird doch anderseits Gottes Leben nun zu seinem Leben (extollit
als Adelung des Geschöpfs zum Kind Gottes). Und insofern Gottes

Zentrum (aus Gnade zu seinem Zentrum wird, zeigt sich Gnade
nunmehr als höchste Aktivität und Begabung mit Möglichkeiten, die, an
sich Gott vorbehalten, jetzt Möglichkeiten des Geschöpfs selbst werden,
und für welche die von Christus verheißenen Wunder nur das äußere
Zeichen und die (gelegentliche) Beglaubigung sind.

3. Non destruit betont demgegenüber die trotz dieser Entrückung
nicht aufgehobene, ja gerade in ihr sich vollendende Distanz zwischen

Geschöpf und Gott. Es besagt nicht, daß jene Neugeburt und Um-

prädizierung etwa nur eine Hyperbel sei und im Grunde alles beim
Alten bleibe. Wohl aber, daß in der Erhebung das geschöpfliche Subjekt
(in seiner ganzen « materialen » Breite, nicht nur im logischen Beziehungspunkt

seiner « Prädikate ») erhalten wird. Es besagt auch nicht, daß

sich in der Verwandlung eine gleichsam neutrale Zone durchhalte, die
« vorher » und « nachher » unverwandelt dieselbe ist. Sondern das Ganze

wird umgeboren und ist als Neues das Alte. (Das Gleichnis von Raupe
und Schmetterling kann auf das Gemeinte hinweisen.) Die Verlegung
des geschöpflichen Zentrums in Gott (bzw. des göttlichen Zentrums in
das Geschöpf) vollendet aber gerade dadurch die Distanz, da nunmehr,
in dieser « Nahstellung », endgültig klar wird, daß Gott Gott ist, und
nicht das Geschöpf, Gnade Gnade ist und nicht Natur. Die Nähe der
« Liebe » ist eine Nähe der jeweils größeren Anbetung, Unterscheidung
und Ehrfurcht. Der endgültige Sinn des « non destruit » enthüllt sich
aber erst in der Menschwerdung Christi, in der die Gnade die konkrete
Gestalt der Natur annimmt und zwar gerade der unterscheidend
sündegetroffenen, gottverlassenen, gnadenlosen Natur. In der höchsten
Entrückung des « extollit », das bis an die Grenze der Destruktion der

1 Man wird sich dabei klar sein, daß dies ein grammatikalisches Gleichnis
ist, das, wie alle Bilder, die die Analogie erläutern wollen, hinkt. Es beleuchtet
zwar die « Umprädizierung » der Natur durch die Gnade, aber die Zweideutigkeit
des Terminus Subjekt verschleiert die Rolle des ontischen geschöpflichen Subjekts
in diesem Vorgang.



38 Analogie und Natur

forma peccati unter dem verzehrenden Feuer des « Zornes » und der
Liebe Gottes heranreicht, ist das « non destruit » die höchste Wahrung
des Menschlichen als Verhüllung dieses Zorns und der in ihm verborgenen
Gnade in die unscheinbare Gestalt der « natürlichsten » Natur.

4. Perficit sagt das Einheitliche von « extollit » und « non destruit ».

Es besagt nicht : Vollendung einer Anlage der Natur. Sondern
Vollendung in einem Raptus über alles Erdenkliche, Erwünschbare,
Zuerhoffende, Zuersehende hinaus. Aber gerade so Vollendung.
Rückwärtsblickend von dieser Vollendung her erscheint das Natürliche als

Reich des Unvollendeten, Unvollendbaren, als ein ewiger Im-perfekt.
Von der Erfüllung her (und nur von ihr her) kann es scheinen, als

hätte das « unruhige Herz » sich nie bei diesem Stückwerk befriedigen
können. Und faktisch ist dieses « perficit » — Gnade aller Gnaden —-

eine Vollendung dieser Welt in ihr selbst. Nicht eine Auflösung des
Endlichen ins Unendliche Gottes, sondern ein Platzergreifen des Unendlichen

inmitten der vollendeten Endlichkeit dieser Welt. Und damit
die Bestätigung des « sehr gut » aller endlichen Werke Gottes : In der

Menschwerdung sind sie perfekt, zu ihrem voll-endenden Ende gelangt.
In Christus vollendet sich so die Analogie zwischen Natur und

Gnade. Die hypostatische Einheit (und damit die Anhypostasie der
menschlichen Natur) unterstreicht das « extollit » bis zur Identität des

göttlichen Zentrums mit dem der menschlichen Natur, um aber gerade
so in die « Form der Sünde », ja in die « Hölle » hinabzusteigen und so
das « non destruit » in seiner extremsten Möglichkeit zu verwirklichen.
« Die Form dieser Einheit ist selber, im geheimnisvollsten Sinn des

Wortes, Analogie. Denn das ist das innerste Geheimnis Christi, daß

in ihm Gottheit und Menschheit zwar Eine Person sind, aber im
unaufgehobenen, ja unaufhebbaren Unterschied zwischen beiden : also in
hypostatischer Union, die unaufgehoben und unaufhebbar die unauf-
hebbare Analogie der 'je immer größeren Unähnlichkeit' ist. »1

B. Potentia oboedientialis

Aus dieser Differenzierung der Analogie von Natur und Gnade

ergibt sich abschließend wiederum der Satz, von dem wir ausgingen :

Die Gnade ist faktisch eine solche «Erfüllung» der Natur, daß dieser

höchsten Vollendung doch in der Natur selbst keine Fähigkeit, Anlage
oder Forderung dazu entspricht. Wenn sich in allen positiven Seiten

1 Przywara, Reichweite der Analogie, a. a. O. 532.



Analogie und Natur 39

des Verhältnisses : Grundlage (supponit), Wahrung (non destruit),
Vollendung (perficit) das kategoriale Schema von Akt und Potenz geradezu

aufdrängt, so schiebt doch anderseits das Negative des ErhobenWerdens

ohne Anspruch und Eigenmöglichkeit (im extollit) dieser Anwendung
einen Riegel vor. Was hier am Geschöpf geschieht, ist zwar offenbar

möglich (da es ja wirklich ist), ohne doch die eigene Möglichkeit des

Geschöpfs zu sein. Und doch : wäre es nur die Möglichkeit Gottes und
die [/«-Möglichkeit des Geschöpfs, so könnte es gar nicht geschehen.
Diese Möglichkeit Gottes, die keine Möglichkeit und doch auch keine

[/«-Möglichkeit des Geschöpfs bedeutet, ist das Geheimnis der potentia
oboedientialis.

Die potentia oboedientialis muß für Karl Barth gleichsam den

Quellpunkt aller katholischen Irrtümer und Übergriffe darstellen. Denn
falls hier wirklich, wenn auch noch so verhüllt, dem Menschen eine
« Potenz » zur Gnade zugeschrieben wird, eine Möglichkeit also, von sich

aus als Natur der Gnade zur Verfügung zu stehen, für sie offen zu sein,
sie aufzunehmen, sie gar von der Natur her als möglich, als wahrscheinlich,

als erwünscht zu erkennen und demnach mit ihr zu rechnen, sich
vielleicht sogar auf sie vorzubereiten — : dann strömen durch diese

Öffnung alle « Naturalismen » unaufhaltsam herein, die das

unterscheidende Wesen des Katholizismus zu bilden scheinen. Wir müssen

uns daher mit dieser Frage ernstlich befassen.

Die Frage als solche besteht für jede Theologie; sie besteht auch

für Barth. Es ist die Frage, wie und woher es denn möglich sei, daß

Natur als solche begnadet werden kann. Wir werden zunächst neutral
voraussetzen können, daß diese Möglichkeit primär eine Möglichkeit
Gottes selber ist : Er kann, und er allein kann begnaden. Und da er
das kann, so « kann » das Geschöpf auch begnadet werden. Was besagt
nun aber dieses « kann » des Geschöpfs Ist das eine der Möglichkeiten,
die das Geschöpf « hat » Gehört diese Möglichkeit zu den Möglichkeiten

seiner Natur Das ist die Frage. Barth verneint sie. Indem
er dann aber von der Wirklichkeit dieser « Möglichkeit » her zurückfragt

nach der Möglichkeit selbst, muß er sie als die « unmögliche
Möglichkeit » bezeichnen. Das ist entweder echte Dialektik, die wir
aber als Möglichkeit nicht wieder aufnehmen wollen, oder rhetorische
Paradoxic, die jedenfalls auf ihren nüchternen theologischen Gehalt
hin erst geprüft werden muß.

Wir betrachten zuerst die seinshafte Seite des Problems, um dann
die Erkenntnisseite eigens anzuschließen, weil die Frage sich dort in
besonders scharfer Weise zuspitzt.



40 Analogie und Natur

Zur ersten Seite ist grundlegend zu sagen, daß die ganze Frage
mit ausdrücklicher Rücksicht auf die Analogie des Naturbegriffs gestellt
und gelöst werden muß. Sie stellt sich also von der Philosophie her
anders als von der Theologie. Vom (aristotelischen) Begriff der natura
her wird der Begriff der Möglichkeit sich zunächst in aktive und passive

Möglichkeit spalten, je nachdem die Natur die Anlage hat, sich selbst

oder anderes zu bestimmen oder sich durch sich selbst oder durch
anderes bestimmen zu lassen. Darüber hinaus aber weiß sich geschöpf-
liche Natur, sofern sie Geist ist, als kontingent, d. h. bezogen auf ein

sie bedingendes Absolutes, das als solches analytisch im kreatürlichen
Sein mitgesetzt und folglich auch mitgedacht ist : omnia cognoscentia

cognoscunt implicite Deum in quolibet cognito (Thomas, De Verit. 22,

1 ad 1), da «doch alles was außer ihm da ist, nur gleichsam in der

Klammer seines Daseins da ist und also auch nur in der Klammer
des Denkens seines Daseins (seines nicht negierbaren Daseins als
daseiend denkbar ist » (A 179). Dieses Mitgesetztsein Gottes als « rerum
omnium principium et finis» (Vatikanum, Denz. 1785), als « Deus

unus et verus, Creator et Dominus» (Denz. 1806), sagt zugleich, daß im
Absoluten der einzige Grund der Möglichkeit von Kontingentem
überhaupt liegen muß, daß also die Möglichkeit von Kontingenz überhaupt
keine dem Absoluten irgendwie (als (5X7) oder Ideenwelt) gegenüberstehend

e Möglichkeit sein kann. Dies liegt analytisch im Begriff des

Absoluten als göttlichem, herrschaftlichem principium et finis. Die

Möglichkeit, die hier, rein philosophisch, als solche im Faktum kontingenter

Existenz sichtbar wird, ist in keiner Weise den aktiven und

passiven Möglichkeiten der geschaffenen Natur gleich- oder
unterzuordnen. Es ist, sofern das Absolute als « Dominus » (Vatikanum,
Denz. 1806) und insofern als « Creator » (ebd., wenn auch noch nicht
ausdrücklich als Creator ex nihilo : Coli. Lac. VII, 79) sichtbar wird,
und dieser Herr die absolute Verfügung über das Daß und Was des

Geschöpfs behält, nur ein anderes Wort für « unbegrenzte Verfügbarkeit
zu Gott hin » \ für die Wehrlosigkeit des Abhängigsems bis ins Letzte

von einem nie übersehbaren, nie verfügbaren « Willen » des Herrn.
Sofern nun auch keine Revolte der Kreatur an dieser Tatsache des

Ausgeliefertseins das Geringste zu ändern vermag, sofern also Kreatur
als solche immer zur Verfügung (in der « Potenz ») des Schöpfers steht,

muß die potentia oboedientialis schon zur Grundstruktur der ersten

1 Przywara, Analogia entis, I 88.



Analogie und Natur 41

(philosophischen) Analogie zwischen Gott und Geschöpf gerechnet
werden. Sie ist hier sowenig der Ausdruck eines natürlichen Könnens
der Kreatur, daß sie vielmehr gerade der adäquate Ausdruck ihres
letzten Nichtkönnens (d. h. sich-nicht-entziehen-Könnens) ist.

Freilich erhebt sich hier sogleich die zweite, immer noch philosophische

Frage : Gesetzt, die potentia oboedientialis sei nichts weiter
als der Index der letzten Rechtlosigkeit des Geschöpfs vor dem Schöpfer,
gesetzt aber auch, ein geistiges Geschöpf, das sich als geschaffen erkennt
und damit vor dem « nicht negierbaren Dasein » des Creator ac Dominus
steht, werde sich eben damit dieser Rechtlosigkeit und Verfügbarkeit,
wenn auch noch so verhüllt, bewußt : tritt dann die potentia oboedientialis

nicht dennoch in eine Reihe mit den « natürlichen Möglichkeiten »,

über die eine Kreatur als Natur « verfügt » Hier liegt offenbar der
erste Anlaß für das Ärgernis Barths. Dennoch ist dieser Übergang
vom seinshaften Abhängigsein zum bewußtseinshaften Sichabhängigwissen

schlechterdings unvermeidlich. Weigert man sich, ihn zu
vollziehen, so konzipiert man ein geistiges Geschöpf, das von Natur und
also notwendig atheistisch sein müßte. Oder man naturalisiert abermals
die Gnade, indem man das Wissen des Geschöpfs um Gott einer zweiten,
der Schöpfung als solcher gegenüber nochmals freien Offenbarung Gottes
zuschreibt. Nein : die Freiheit, mit der Gott dem Geschöpf als solchem

je offenbar ist, ist notwendig identisch mit der (absoluten Freiheit,
in welcher Gott diesem Geschöpf Dasein verlieh. Der ontische und der
noetische Aspekt sind je Aspekte derselben Wirklichkeit. Und insofern
ist die geschöpfliche Erkenntnis dieser Verfügbarkeit doch eben nichts
anderes als die notwendige Anerkennung der Freiheit Gottes in seinem
Schaffen selber. Auch Gottes Offenbar-s«'» ist keine Verdinglichung
des immer freien und immer neuen Ereignisses, daß überhaupt
Schöpfung ist. Und so ist die Bewußtseinsseite der potentia oboedientialis

das Gegenteil eines nun doch selbständigen Verfügens des

Geschöpfes über Gott. Sie ist vielmehr nur die notwendige (auch in
der Leugnung « nicht negierbare ») Anerkennung der faktischen Kreatür-
lichkeit.

Aber wir brechen hier — mit Bedacht — die philosophische
Betrachtung vorläufig ab. So verlockend es für den Denker wäre, hier
die Linien weiterzuziehen und nun etwa aus der Herrschaftlichkeit
Gottes seinen Charakter als Person, seine Freiheit, seine Majestät, seine

Liebe zum Geschöpf, seine Heiligkeit abzuleiten und daraus eine natürliche

Religionsphilosophie aufzubauen, die die scheinbar erwünschteste



42 Analogie und Natur

Grundlage für die Theologie bieten könnte, so ist es doch hier Zeit,
sich zu erinnern, daß der konkrete Denker jeweils schon (bewußt oder

nicht) auch mit dem Material der Theologie arbeitet, nie zum Absoluten
als bloßem « principium et finis », sondern faktisch schon immer zum
Gott der Gnade und Offenbarung in konkreter Beziehung steht. Daß

er also seine scheinbar logischen Deduktionen von einem heimlichen,
durchaus unphilosophischen Apriori her vollzieht. Manche Versuche

moderner Religionsphilosophie und Theodizee arbeiten teils unbewußt,
teils offen (wir denken etwa an Scheler und Rosenmoeller) mit dem

Gut der Offenbarung, und sind in diesem Sinn « säkularisierte Theologie ».

Auch der christliche Philosoph wird bei der Konstruktion eines rein
natürlichen Gottesbewußtseins sich klar sein müssen, daß er bei allen
konkreten Gegebenheiten, sowohl denen seines Materials wie denen

seiner eigenen Subjektivität, das « Plus » der übernatürlichen Ordnung
von Sünde und Gnade zu berücksichtigen hat. Damit ist nicht gesagt,
daß sein Versuch unmöglich und zum Scheitern bestimmt sei, sind doch

faktisch alle Elemente jenes natürlichen Gottesbewußtseins und -begriffs
in der faktischen Ordnung der Welt mitenthalten. Er wird sich aber
dennoch vor einer abschließenden Konstruktion hüten und darin den

inchoativen Charakter aller Philosophie anerkennen. Diese Offenheit
des philosophischen Versuchs, und nicht die systematisierte, religions-
philosophische Offenheit eines auf den freien, heiligen, personalen Gott
der Offenbarung von sich aus « horchenden » Geschöpfs dürfte der
wahren potentia oboedientialis entsprechen 1.

1 Wie wir damit die Religionsphilosophie Schelers und seines (katholischen
und protestantischen) Gefolges ablehnen müssen, so müssen wir hier auch von
dem in sich genialen Versuch Karl Rahners in seiner « Grundlegung einer
Religionsphilosophie » : «Hörer des Wortes » (München 1941) Abstand nehmen. Rahners
Werk bildet das katholische Gegenstück zu den (von Barth in « Dogmatik I »

so heftig angegriffenen) « fundamentaltheologischen » Versuchen von Brunner,
Bultmann, Heinrich Barth u. a. Wie diese, baut er der Theologie eine « theologische »

Anthropologie als rein philosophische Disziplin vor, die als solche « die Bedingung
der Möglichkeit von Theologie ist» (214) und zugleich die Summa der (nachdem
Offenbarung ergangen ist) noch sinnvoll möglichen theologia naturalis sein soll (219).
Diese Anthropologie zeichnet den Menschen in seiner prinzipiellen Offenheit zu
Gott hin, sie ist « Ontologie der potentia oboedientialis für Offenbarung » (9).
Sie sucht als solche den mittleren Weg zwischen Schleiermacher (Offenbarung als

Explikation des Selbstverständnisses des Menschen) und Karl Barth (Offenbarung
als Widerspruch und Krisis Gottes über der Welt) (37). Diese Mitte besteht darin,
daß der Mensch als Geist sich selbst als geschaffener versteht und damit je schon

vor dem absoluten, unendlichen, begründenden Gott steht. Der « Vorgriff » auf
das Absolute in jeder Erkenntnis eines endlichen Gegenstandes erweist sich als

Bedingung der Möglichkeit dieser Erkenntnis selbst, sofern sich endliches Sein



Analogie und Natur 43

Um nun den theologischen Begriff der potentia oboedientialis zu
Gesicht zu bekommen, müssen wir den Standpunktwechsel vollziehen,
der von Philosophie zu Theologie notwendig ist. Wir müssen, statt

als solches nur vom eröffneten Horizont des absoluten und unendlichen Seins her
erkennen läßt. In der « Weite des Vorgriffs » wird weder nur eine kategoriale
Bedingung des Endlichen erkannt, noch wird das Unendliche darin als solches
gegenständlich (in einer « natürlichen Mystik », die als solche die geschichtliche
Offenbarung je schon überholen würde). Wohl aber wird Gott als der in sich
selber Verhüllte (nicht nur einem diskursiven Verstand Unzugängliche), weil in
sich absolut Freie erkannt und darum wird das Stehen des freien Menschen vor
diesem « freien Unbekannten », der als solcher mein Schöpfer und Herr ist, zu
einem grundsätzlichen Lauschen auf mögliche Offenbarung. Wenn aber der
Mensch so vor Gott steht, « begibt sich eigentlich immer so etwas wie eine
Offenbarung : nämlich das Reden oder das Schweigen Gottes. Denn der Mensch hört
immer und wesentlich das Reden oder das Schweigen des freien in sich allein
ständigen Gottes ; er wäre sonst nicht Geist. Geist ist kein Anspruch darauf,
daß Gott spricht. Aber wenn er nicht spricht, hört der Geist das Schweigen
Gottes In diesem Sinn geschieht Offenbarung notwendig» (114-115). Diese
Offenbarung muß ferner notwendig eine geschichtliche sein, weil dies der einzige
Raum ist, in dem der Mensch, seiner endlichen Konstitution nach, Wahrheit
erlauschen und erfahren kann. Endlich soll auch der « Vorgriff » selber, obwohl
seine Naturhaftigkeit und somit Notwendigkeit nicht geleugnet wird, doch zugleich
je schon im Sinne eines freien (sittlichen) Sich-selbst-bejahens des Geistes
verstanden werden, das •— weil Geist Freiheit heißt — die freie Schöpfertat Gottes
«gleichsam in ihrem Entspringen und in ihrer Setzung selbst erleben will» (125)
und sogar muß. Die Offenheit für Gott ist also zugleich « eine Frage der sittlichen
Selbstbestimmung des Menschen Der Mensch ist in dem Maße horchend auf
das Reden oder Schweigen Gottes, als er sich in freier Liebe dieser Botschaft
des Redens oder Schweigens des Gottes der Offenbarung öffnet. Er hört dann
diese mögliche Botschaft des freien Gottes, wenn er nicht durch eine verkehrte
Liebe den absoluten Horizont seiner Offenheit für das Sein überhaupt
eingeschränkt hat und so dem Wort Gottes nicht von vornherein die Möglichkeit
genommen hat, auszusprechen, was dem freien Gott gefallen mag» (136). Hier
muß man sich nun doch fragen, worin dieses « Schweigen » bzw. « Reden » Gottes
sich noch von Theologie unterscheiden soll. Es soll sich zwar um eine « Ontologie
der potentia oboedientialis für die freie Offenbarung Gottes » handeln, « nicht um
die potentia oboedientialis für die Übernatur als der seinshaften Erhebung des
Menschen » (33). Es soll also noch « Platz sein für eine subjektive Ausweitung
des Horizontes menschlicher Erkenntnis durch Gnade » (90). Aber demgegenüber
bleibt bestehen, daß diese Offenheit des Menschen geradenwegs zugeordnet wird
jedem möglichen Reden Gottes, und daß nur « über den möglichen Inhalt solcher
Rede » « keine Vorentscheidung » getroffen werden soll (221). Der qualitative
Abstand zwischen der Offenbarkeit des « principium et finis » und der Offenbarung
des nun wirklich personal redenden Gottes ist hier nicht genügend beachtet. Der
Inhalt dieser Religionsphilosophie kann nur von der je schon ergangenen Rede
Gottes selber geschöpft sein, er ist somit unbewußte Theologie. Und wenn zuletzt
wirklich durch die sittliche Selbstentscheidung des Menschen die so bestimmte
potentia oboedientialis in die Hand des Menschen gelegt wird, wenn er also dem
Worte Gottes « die Möglichkeit nehmen kann », gehört zu werden, er ihm diese

Möglichkeit also auch geben kann, so droht der « Vorgriff » nun wirklich zum Über-



44 Analogie und Natur

vom Geschöpf her zum « principium et finis » hinzublicken, nunmehr

von der vollzogenen Offenbarung her, mit den « Augen des Glaubens »,

auf dieses Geschöpf hin sehen. Was wir jetzt als seine « Natur »

erkennen, deckt sich nur analog mit dem, was Philosophie als solche

betrachtet. Denn die Verfügbarkeit des geschöpflichen Wesens wird
(erst jetzt sichtbar als eine Verfügbarkeit zu Möglichkeiten, die die

Sphäre des Geschöpflichen prinzipiell übersteigen. Nur von der wirklich

vollzogenen Offenbarung her, die zugleich seinshafte Erhebung in
die Region des « personalen » Gottes und noetische Einweihung in diesen

Bezirk durch die offenbarende Rede Gottes besagt, wird die Möglichkeit

solcher Erhebung und damit solchen Hörenkönnens begreiflich.
Daß hier (wie Barth unermüdlich, doch mit Recht betont) Wirklichkeit
vor Möglichkeit geht, hat seinen Grund darin, daß diese Wirklichkeit
so sehr von Gott ist, daß sie keine naturhafte Potenz, Fähigkeit, Anlage,
Sehnsucht, Bereitschaft, Resignation oder existentielle Aufgebrochen-
heit und Verzweiflung im Geschöpf als korrespondierend voraussetzt,
daß sie vielmehr mit der Wirklichkeit die Möglichkeit selber mitbringt.
Gnade ist möglich, weil Gott gnädig sein will. Daß dann ergehende

Offenbarung und Gnade faktisch sich der Struktur des Geschöpfes

anpaßt, daß sie das Geschöpf nicht zerstört, sondern (in Analogie zum
Verhältnis von Akt und Potenz) sogar vollendet, ist eine davon
unabhängige Wahrheit. Es setzt zwar eine wahre Analogie zwischen Natur
und Offenbarung voraus, sonst wäre diese unverständlich. Es setzt voraus,

daß die Natur noetisch wie ontisch dem offenbarenden Gott zur
Verfügung steht, und damit eben die natürliche « dispositio » der Kreatur.

griff in die Theologie zu werden. Es wird zwar, um diese zu retten, hinzugefügt,
daß « auch das Geheimnis der faktisch geschehenden Selbstkonstitution des
Horchenden als konkrete freie Tat des Menschen bei all seiner Autonomie noch
unter der freien Gnade Gottes » bleibt, « so daß die faktisch vollzogene Konstitution
der Bedingung des Hörens der Theologie noch freie Tat Gottes war, bevor sie die
des Menschen wurde » (221-222). Aber damit ist nun wieder einem Theologismus
das Wort geredet, der die bleibende natürliche potentia oboedientialis bedroht,
bzw. ihre Konstitution von der Gnade abhängig macht.

Man kommt hier nur durch mit einer sauberen sachlichen Scheidung der
Ordnungen. Potentia oboedientialis heißt in der Philosophie restlose, ontische,
und auch noetisch erkannte Verfügbarkeit (Relativität) des Geschöpfs zum
« principium et finis ». Nicht aber (theologische) Antizipation des (möglichen)
Redens und (wirklichen) Schweigens Gottes. Ein Schweigen Gottes « hört » das

Geschöpf nicht, außer mit den « übernatürlichen » Ohren des Glaubens (oder
Unglaubens) dem gnädigen (oder zürnenden) Gott gegenüber. Hält man diese
Schranken nicht ein, so bekommt Barths Kritik des « Anknüpfungspunktes » ihr
Recht.



Analogie und Natur 45

Was aber gerade nicht besagt, daß die Kreatur in sich « die Bedingungen
der Möglichkeit des Hören von Offenbarung » besitzt. Es ist «

Möglichkeit von der Freiheit Gottes her »l. « Die allein dem 'Akt', der

Gott ist, innerlich zugeordnete 'Potentialität' ist darum Er selbst :

der 'mögliche Gott', der als möglicher 'Gott' nur der 'notwendig wirkliche'

Gott sein kann. »2 Das Maß der potentia oboedientialis liegt
gar nicht im Geschöpf als solchem, auch nicht in der « Ungegrenztheit »

seines geistigen Horizontes, « das Maß liegt vielmehr, ja entscheidend,

jenseits der Kreatur, in der Unbegreiflichkeit des Maßes des göttlichen
Schenkens : modus qui crescente bonitate crescit, sequitur magis
mensuram perfectionis receptae quam capacitatis ad recipiendum (De
Verit. q. 29 a. 3 ad 3) »3. Von hier aus scheut sich Thomas nicht, die

potentia oboedientialis, die nicht in einer Reihe mit den natürlichen
Möglichkeiten des Geschöpfs steht, selbst als « über-natürlich » zu
bezeichnen (ebd.).

Bringen wir nun die philosophische und die theologische Sicht der

potentia oboedientialis in Verbindung, so zeigt sich, daß freilich dieselbe

Realität in beiden angezielt ist. Nur kann sie von Theologie her
adäquater gesehen werden, als von Philosophie her. Es ist dieselbe Realität :

weil es dieselbe Freiheit Gottes ist, in der sie beidemal gründet. Nur
wird man von Theologie her auch der Erhebbarkeit des Geschöpfs
in die Sphäre der göttlichen Intimität ansichtig 4, die von Philosophie
her als solche nicht ahnbar ist. Die leere Form des philosophischen
« Verfügbar-zu-allem » füllt sich hier mit der für die bloße Philosophie
« unmöglichen Möglichkeit ». In diesem Sinne kann von einer Analogie
auch im Begriff der potentia oboedientialis gesprochen werden. Indessen

wird man es vermeiden müssen, diese Analogie ontisch zu verstehen,
als ob die « natürliche » potentia oboedientialis durch die Gnade zu
einer « übernatürlichen » erhoben würde. Die Begriffe Natur und Gnade
haben hier darum keinen Platz, weil die potentia oboedientialis ja gar
nicht als eine natürliche Möglichkeit unter anderen der Natur gefaßt
werden kann. Aktive wie passive natürliche Potenz haben zu ihrem
adäquaten Subjekt die Natur. In der potentia oboedientialis hingegen,
die jenseits von natürlichem Tun und Leiden und indifferent zu ihnen

1 Przywara, Analogia entis, I 86.
2 Ebd. 88.
3 Ebd. 89.
' [Modus supernaturalis] homini notus esse non potest, cum ipsum donum

gratiae Cognitionen! hominis excedat (De Verit. q. 24 a. 15 c). Ebd. 91.



46 Analogie und Natur

steht, ist das adäquate Subjekt Gott selbst (sofern das posse in ihm
liegt), das Geschöpf ist darin nur « sekundäres Subjekt », sofern sich
die Möglichkeit an ihm vollzieht. Die Möglichkeit, die das Geschöpf
hier einzig « hat », ist die (gewußte Unmöglichkeit, sich dem Willen
Gottes zu entziehen. Auch die Sünde, auch die Verdammung ändern
daran gar nichts. Potentia oboedientialis heißt nicht ein (natürliches)
Entgegensehen oder Entgegengehen, eine mehr oder weniger große
Aufnahmebereitschaft für Gnade. Sie heißt, daß das Geschöpf als solches

in Gottes Hand liegt, wie der Lehm in der Hand des Töpfers. Daß
dies nun freilich, sekundär, aber durchaus real, etwas am Geschöpf
selbst ist, das wird man nicht leugnen können. Es ist einmal der

Nicht-Widerspruch des Geschöpfs als solchen (der gerade als bleibender
dort besonders deutlich wird, wo das Geschöpf zu widersprechen sucht :

in der Sünde, — die doch so wenig ein Hindernis ist für die Gnade,
daß diese gerade bei den Sündern und Zöllnern «anknüpft»), ein

Nicht-Widerspruch, der in der Geschöpflichkeit und also in der Analogia
entis gründet. Aber gerade darum ist es nicht der bloße Nicht-Widerspruch,

die Widerstandslosigkeit des Nichts und der Ohnmacht, sondern

der Nicht-Widerspruch des kreatürlichen Seins als solchen. Die Kreatur
ist als Natur, als Gott gegenüberstehendes Subjekt und also als das

ihm in aller Unähnlichkeit Ähnliche und also gerade in ihrem Geistsein

fähig (nicht aus eigener Möglichkeit), handlich (nicht aus eigener
Eignung), angelegt (nicht aus natürlicher Anlage) zu allem, was Gott mit
ihr vorhaben mag. Dies eben wird jeweils post factum erwiesen : Was

Gott wollte, das hat er gekonnt, am Geschöpf gekonnt, und darum
hat es auch das Geschöpf selber « gekonnt ».

Man hat sich hier an die oben festgestellte Tatsache zu erinnern,
daß Gnade sich nie als neue « Substanz », sondern immer nur als über-

schwänglicher Modus der Natur verwirklicht. Natur wird nicht über-

baut, sondern « überformt ». Darum reicht Natur im faktischen Wunder
der Gnade doch selbst hinauf bis in die höchsten Spitzen der Mysterien
Gottes. Der Gott, der sie begnadet, ist kein anderer als der, der sie

schuf und zu dem sie vom Ursprung her schon in der Beziehung der

Geschöpflichkeit stand. Begnadetsein ist darum nicht « Über-natur »

im Sinn einer zweiten, höheren Natur, sondern es ist die ins « Über »

erhobene selbe Natur. Eben darum aber ist, a posteriori, die in der

Gnade verwirklichte Möglichkeit eine Möglichkeit (an) der Natur. Von

Gott aus gesehen ist sie es auch a priori. In ihm sind alle seine Werke

aufeinander beziehbar und so füreinander geeignet. Sie sind es so sehr,



Analogie und Natur 47

daß gerade dort, wo die natürliche Eignung im Minimum steht, in der
Sünde, in Gott und von Gott her ein Maximum an oboedientialer Eignung
möglich wurde : gerade im Ecce Homo fand sich der adäquateste
Spiegel für ein Ecce Deus. Wir ahnen hier etwas von der Freiheit Gottes,

mit der er das für ihn und damit überhaupt Mögliche möglich macht.
Innerhalb der « Grenze » des Nicht-Widerspruchs (keiner « Grenze » in
Wahrheit, weil sie nur ausdrückt, daß Gott seinem Wesen treu bleibt),
ist darum schlechthin alles möglich, auch dies, daß das Unähnlichste

zur Form und zur Offenbarung des « Ähnlichsten » werde. Auch die
Sünde kann sich der Oboedienz nicht entziehen. Gehorcht sie — da
sie doch nicht gehorcht Captivam duxit captivitatem

Beachtet man dieses Gesetz, daß das primäre Subjekt der potentia
oboedientialis Gott selbst ist, nicht, reiht man sie also doch ein unter
die natürlichen Möglichkeiten der Natur, dann ergeben sich jene
Unsicherheiten, wie sie den ganzen geschichtlichen Weg dieses Begriffs
umsäumen. Man kennt das Zwielicht, in dem er bei Thomas steht :

zwischen einem « desiderium naturale visionis » einerseits, dessen

Begründung mit philosophischen Mitteln versucht wird (C. G. 3, 50), und
der klaren Anerkennung anderseits, daß die Anschauung Gottes « excedit

cognitionem et desiderium » des Menschen (S. Th. I-II q. 114 a. 3).

Beide Gedankenzüge finden vielfache Belege. Kein Zweifel kann darüber
herrschen, daß Thomas mit « ultimus finis », « visio », « beatitudo » das

übernatürliche Ziel meint. Die Möglichkeit eines natürlichen, zweiten
Ziels (etwa für Menschen, die der Gnade nicht teilhaftig werden) scheint
bei ihm nicht vertreten. Kein Zweifel auch darüber, daß die Erreichung
des Ziels nur durch Gnade möglich ist. Woher aber nun das nicht
verstummende Motiv einer Sehnsucht der Natur nach der Gnade

Man wird sagen müssen, daß der Begriff der Natur bei Thomas noch
im Zwielicht des Übergangs von Antike zu Neuzeit steht. Die Alten
von Plato und Philo über alle Väter zu Augustin verstehen unter
« Natur » den konkreten, begnadeten, sündigen und wiedererlösten
Menschen. Daß diese Natur ihren Sinn, ihr Wesen und ihre Not im
Schrei der Sehnsucht nach Seligkeit und Gnade enthüllt, dies war der
Schlußstein aller antiken Weisheit. Wie sollte Thomas von diesem
Eros unberührt sein Aber dahinein vermengt sich nun doch auch
die moderne (erst seit dem Kampf gegen Baius vollends geklärte)
Begrifflichkeit von « Natur » und « Übernatur ». Will man also Thomas

systematisch interpretieren (und damit die historische Situation leicht

übermalen), so bleibt nur der Weg Cajetans, der Thomas hier nach



48 Analogie und Natur

rückwärts deutet und das « desiderium naturale » von der je schon

begnadeten, übernatürlich erhobenen Natur her versteht. Der andere

Weg, hier ein desiderium conditionale inefficax, eine bloße Velleität
der Natur zu suchen, wird man als die Endgültigsetzung eines

historischen Übergangs ansehen und als Kompromiß ablehnen müssen. Es

hieße die heutige Lehre der Kirche über Natur und Gnade auf das

Stadium einer früheren Situation zurückschrauben. Es hieße auch, eine

grundsätzliche Tragik ins Wesen des Menschen hineintragen, der nicht
mehr als sinnvoll teleologisches Ganzes im Sinn des Begriffs natura
gefaßt werden könnte. Das angebliche « Verbindungsglied » zwischen

Natur und Gnade droht hier gerade die Verbindung unmöglich zu
machen. Die wahre Einheit liegt in der potentia oboedientialis, aber
damit letztlich in Gott. Nicht der Mensch hat (mithilfe eines

Mittelbegriffs) die Einheit zu garantieren ; was Gott eint, ist unlöslicher eins

(und wenn es die Einheit von Gericht und Gnade, Tod und Glorie
wäre als was der Mensch verbindet. Potentia oboedientialis heißt

primär Gehorsam, Verfügbarkeit, Dienst und nicht ein — noch so

entbehrend sehnsüchtiger — « Vorgriff » nach der Gnade.

Blicken wir von hier noch einmal auf das philosophische Problem
zurück, so läßt sich nun sagen : Wie die ontische Seite der potentia
oboedientialis in der unbegrenzten Dienstbarkeit des Geschöpfs zum
Schöpfer besteht, so die noetische (im geistigen Geschöpf) in einem
radikalen Wissen um diese Verfügbarkeit. In diesem Sinne sind auch
der natürliche Verstand und der natürliche Wille radikal offen zu Gott ;

ja diese Offenheit wird die Grundtatsache sein, mit der jede natürliche
Noetik und Ethik zu rechnen haben. In die « Leere » dieses Offenstehens
hinein fallen jede mögliche Offenbarung und Gnade Gottes, denn keine

Offenbarung kann der Vernunft, keine Gnade dem naturhaften Streben

zu Gott widersprechen. Zeichnen sich also Offenbarung und Gnade

in diese « Leere » ein, so ist damit gerade nicht gesagt, daß diese sich
über ihnen schließt und sie so « in den Griff » bekommt. Aber wenn
der Mensch glaubend die Offenbarung soll begreifen können, dann muß
in seinem Verstand eine natürliche, durch die Sünde nicht zerstörbare,
Analogie zur Offenbarung liegen. Diese Analogie besteht darin, daß

auch seine natürliche Struktur die des vom göttlichen cogito
umgriffenen cogito, und also ein cogitor ist. Ohne « Gefühl schlechthiniger
Abhängigkeit » keine geistige Kreatur. Dieses ihr untilgbar eingebrannte
Wissen ist ihre Dienstbarkeit, nicht ihr Verfügen. Der Ton verfügt
nicht über die Formen, die der Töpfer aus ihm — immer neu — formen



Analogie und Natur 49

kann. Aber der Töpfer kann aus Ton nur formen, was man aus Ton
formen kann, auch dann, wenn das Neue die natürlichen Möglichkeiten
des Tons schlechthin überstiege. So weiß sich die Kreatur (auch dann,

wenn sie es sich nicht eingesteht) so in der Hand Gottes « ut ex ea

possit fieri, quod Deus voluerit » (3 d. 1 q. 1 a. 3 ad 4) und darum so,
daß « quidquid Deus in creatura faciat, adhuc remanet in potentia
recipiendi a Deo » (De Verit. q. 29 a. 3 ad 3).

C. « Omnia in ipso constant »

Die Gnadenordnung ist für uns konkret nur als Erlösungsordnung
in Christus. Alle Gnade ist Gnade Christi, Gnade des Kreuzes. Darum
muß die Frage von Natur und Gnade ausdrücklich als Frage des

Verhältnisses von Natur und Gnade in Christus gesichtet werden. Der
letzte Sinn aller Dinge und Sinne dieser Welt ist Er : « Primogenitus
omnis creaturae : Quoniam in ipso condita sunt universa in coelis, et
in terra, visibilia, et invisibilia, sive throni, sive dominationes, sive

principatus, sive potestates : omnia per ipsum, et in ipso creata sunt :

et ipse est ante omnes, et omnia in ipso constant » (Kol. 1, 15-17).
Unerbittlich wird hier der Endsinn der Welt auch als ihr ursprünglichster

und anfänglichster hingestellt : dieser Sinn ist die endgültige
Klammer, die sich um die « Universa » legt und nichts sich entgleiten
läßt. Wollte man in dieser Paulusstelle den Primat Christi zunächst

nur auf die natürliche Ordnung der Schöpfung, die in der zweiten

göttlichen Person grundgelegt wäre, beziehen, so ist zu erinnern, daß

die Prädestination vor Grundlegung der Welt (Eph. 1, 4), der
entscheidende Weltplan Gottes die Zusammenfassung aller Dinge in
Christus zum Inhalt hatte (ebd. 1, 9-10), daß nicht nur « Gott der Herr,
der ist und war und kommen wird », das « Alpha und Omega ist »

(Apok. 1, 18), sondern ausdrücklich auch der Menschensohn (ebd. 1, 13)
sich als «der Erste und Letzte» bezeichnet (ebd. 1, 18).

Dieses « Endgültige », das auch das « Erstgültige » ist, ist Gnade,
ist also nicht der « Sinn », den die « Universa » und « Omnia », auch
die Himmel und die Mächte nicht, für sich selber als Naturen haben

mögen. Der Sinn, den sie als solche haben, ist nicht der Sinn, den sie

dann haben, wenn es um die letzte, die wirkliche Sinnfrage geht. Omnia
in ipso constant : nicht in sich selbst hat alles Bestand, sondern in ihm,
der doch keineswegs als die logische Sinnfülle, der immanente Abschluß
der Welt, sondern als der « von oben herab gesenkte Schlußstein »

(Claudel) und damit als die « Umwertung aller Werte » zu gelten hat.

Divus Thomas 4



50 Analogie und Natur

Ist durch ihn die höchste Harmonie, die höchste Nécessitât in der
Ökonomie der Werke Gottes geschaffen, so bleibt dieses plötzliche
Zusammenschießen aller Fäden doch Gnade und damit höchste Freiheit.
Zwischen dem, was synthetisiert wird und dem Prinzip der Synthesis
selbst besteht keine Nécessitât. Auch dann nicht, wenn das Synthetisierte

von der Synthesis her Einheit, Bedeutung und sogar Bestand
erhält.

Wir dürfen also den Primat Christi nur als freien Primat verstehen.
Dies aber bedeutet, daß auch dieser Primat nicht anders gelten kann,
als in der Form (als die Form) der Analogie. Also in der unrückführ-
baren Nicht-Identität von Natur und Gnade, und also nur in der Weise
der doppelten, gegenseitigen Priorität von Natur und Gnade. Umgibt
die Gnade Christi das All von allen Seiten als Alpha und Omega, Sinn
und Ziel, so ist sie doch Gnade für ein All, das als solches eben ein

All, Natur, nicht Gnade ist. Man mag die Einzigkeit des Erst- und
Letztsinns der Gnade noch so betonen, man wird damit das gratia
supponit (etc.) naturam nicht aufheben können. Und darum wird man
bei aller Umprädizierung, Umgeburt und Wandlung, ja bei allem Feuertod

der Natur nicht hindern können, daß der Letztsinn der Gnade
den Sinn, den Natur als Natur hat, nicht aufhebt (non tollit), daß sie

vielmehr, weil sie ja gnädig ist, die Natur nicht nur schont, sondern
hegt und ihr, aus Gnade, zu ihrem letzten Sinn verhilft (perficit). Es
kann sich also beim Primat Christi nicht darum handeln, nun etwa
die Welt und die Natur aus Christus zu deduzieren, als ob Christus
der unmittelbare Sinn der Dinge und der Geschichte wäre. Dinge und
Geschichte haben einen eigenen (natürlichen) Sinn, Christus ist der
Sinn dieses Sinns. Damit ist freilich gesagt, daß Christus der letzte
Sinn und demnach der entscheidende Sinn ist. Es ist auch gesagt, daß

der unmittelbare Sinn der Dinge, wenn er nicht in den letzten Sinn

integriert ist, von dieser letzten Perspektive her, sobald sie da ist, als

Unsinn erscheint. Es ist aber nicht gesagt, daß die in ihm integrierten,
unter ihn als Haupt versammelten Dinge ihren Sinn verlören und dafür
Christus zum Sinn bekämen. Von Christus her müssen sie sich sagen
lassen, welches ihr letzter (und damit eigentlicher, definitiver) Sinn

ist. Und man kann sogar sagen, daß dadurch ihr vorläufiger Sinn als

vorläufiger aufgehoben (extollit) und zum endgültigen vorgerückt ist.
Aber er ist damit zugleich als das, was er ist, als Natur, festgehalten
und sanktioniert. Was « Fleisch » ist, weiß ich im Worte, das Fleisch

ward. Was Liebe ist, in ihm, der uns liebte, als wir ihn noch haßten.



Analogie und Natur 51

Was der letzte Sinn des Hirten ist, erklärt mir der Gute Hirt ; die

letzte Bedeutung des Weinstocks wird sichtbar am wahren Weinstock.
Es gibt demnach so etwas wie einen theologischen Piatonismus:

Christus ist die « Idee », ja die in der Einheit seiner freien Person

zusammengefaßte « Ideen-Welt ». In Teilnahme an ihm ist der Mensch

zuletzt, was er ist. Sein Leben hat jene Summe, die Christus ihm —
leiht und erläßt. Von ihm her ist er der « gute Schächer ». In ihm
kann ein Mißerfolg, ein Bankrott zum letzten Gewinn werden. In ihm
ist stark, wer schwach ist. In ihm ist heilig, wer Sünder ist. Aber
dies alles nur in Teilnahme : es vollzieht sich in jener Distanz von
Teilgeber und Teilnehmer, die für Teilnahme vorausgesetzt ist. «Platonische »

Teilnahme der Gnade setzt « aristotelische » Distanz der Natur voraus.
Damit die Teilnahme echt sein, der sündige Mensch gerecht werden

kann, muß er — bleibend vor wie nach — Mensch sein. Das « Voraus »

der Natur ist also ein echtes, auch wenn es kein zeitliches ist, auch wenn
der konkrete Mensch immer schon in der Erhöhung der Gnade, letztlich

von der « assumierten » Natur Christi her zu sehen ist. Es bleibt
auch in dieser je vollzogenen assumptio wahr, daß die Menschwerdung
einen « Abstieg » Gottes besagt, und zwar nicht primär darum, weil
der Heilige Gott in die « Form der Sünde » eingeht und « abfährt zur
Hölle », sondern weil die Gnade des überweltlichen Gottes niederfährt
in die Natur des weltlichen Menschen. Beides fällt zeitlich überein.
Der descensus Gottes in Christus ist die ascensio der menschlichen

Natur in Christus. Aber der descensus geht der ascensio als die

Bedingung ihrer Möglichkeit logisch voran, und eben darum geht auch
die Natur, die assumiert wird, der Gnade, die sie erhöht, logisch voran :

« Quod autem ascendit, quid est, nisi quia et descendit primum in
inferiores partes terrae » (Eph. 4, 9). Wenn teleologisch und exemplarisch
die Gnade und darum die assumptio das Prius ist, von dem her alle
Natur ihren letzten Sinn und ihre letzte Rechtfertigung erhält, so wird
nichtsdestoweniger die Gnade geschildert als absteigende Angleichung
an em Vorbestehendes : Verbum caro factum est, cr/JUix dcv0pco7tou

Laß w v. Gerade die Kenosis, die der letzte Sinn dieses Vorbestehenden
werden soll, trägt die Form der Hingabe und des Sich-Verlierens an
ein Fremdes, Nicht-Göttliches, Naturhaftes. Gewiß im schärfsten an
die « Form der Sünde », aber nur sofern diese « Form der Sünde » die
« Form » der menschlichen Natur geworden ist. Die Priorität des

Abstiegs vor dem (gleichzeitigen) Aufstieg wird symbolisch faßbar in den

drei Tagen, die Karfreitag und Ostern auseinanderrücken (C 85) und



52 Analogie und Natur

damit das irdische Dasein dem himmlischen vorausgehen lassen :

« Primus homo de terra, terrenus, secundus homo de caelo, caelestis »

(1. Cor. 15, 47). Wir müssen sagen : die Priorität der Natur vor der
Gnade ist die notwendige Bedingung der Möglichkeit für die Priorität
der Gnade vor der Natur.

Es gilt darum das Doppelte : 1. Alles naturhaft Menschliche und
Weltliche darf letztlich nur von Christus her verstanden und gedeutet
werden : in ipso omnia constant. Alle Ontologie, Erkenntnistheorie,
Ethik und Ästhetik hat ihr entscheidendes Maß an ihm. Ein Maß,
das nicht erst nachträglich an ein schon festgelegtes, fixiertes natürliches
Maß, als dessen bloße « Krönung » angelegt werden darf, weil es als

letztes und entscheidendes faktisch auch das erste und alles begründende
und bestimmende und messende Maß ist. 2. Aber eben sofern Christus
dieses Maß nicht in der Einheit einer gottmenschlichen Natur ist,
sondern in der Unterscheidung von Gott und Mensch durch die Einheit

seiner Person, gibt er der Natur auch ihr Maß als Natur, stellt
er sie in die rechte Distanz zur « Gnade ». Er wird « Fleisch », d. h.

Mensch in der ganzen « Durchschnittlichkeit » der Natur, nicht Weiser,
nicht Übermensch, nicht religiöses Genie, sondern Zimmermannssohn.
Er vollzieht die assumptio in der Richtung von Gott zur Welt hin,
er ist die Gnade, sofern er Natur wird. Und in dieser (und keiner
« entgegengesetzten » Bewegung hat der Christus nachfolgende Mensch
sich erlösen, heiligen und erhöhen zu lassen. Die « Sendung » des

Christen in die Welt geschieht wohl von der eschatologischen Höhe
des Christus herab. Aber sie ist nicht eine nachträgliche
Wiederzuwendung von zunächst überweltlichen, spiritualisierten Ausnahmemenschen

zur a gewöhnlichen » Welt. Sondern das « Nicht-von-dieser-

Welt » der Christen vollzieht sich als Bleiben im « Fleische » und in
der Natur, ja im Mitvollzug des caro fieri Christi. Und darum wird
man « Freund » indem man « Knecht » ist, wird auch die Philosophie,
in all ihren Fächern, theologisch dadurch signiert, daß sie, statt sich

überweltlich, spirituell, existentiell oder mystisch zu gebärden, schlicht
das bleibt, was sie ist, und tut, was ihres Amtes ist : Forschung über

die Natur der Dinge.
So vollendet sich in Christus die Analogia entis, als Unauflösbarkeit

des doppelten Prius von Gnade (Theologie) und Natur (Philosophie).
Ist ein reines « von unten nach oben » (im Sinne Schleiermachers und

Ritschis) unmöglich, weil es die Analogie aufhebt, so auch ein reines

« von oben nach unten » (die Gefahr bei Karl Barth), weil es die Natur



Analogie und Natur 53

zu einer bloßen (Hohl-)Form der Gnade verflüchtigt. Ein reiner, auch

christologischer, « Piatonismus » der Gnade entzieht sich selbst seine

Grundlage. Auch die Analogia fidei ist nur möglich, wenn sie sich

selbst als die theologische Form der Analogia entis versteht.

Nach diesen Sicherstellungen können wir aber auch sagen, daß Karl
Barth in seiner « platonisierenden » Theologie Christi letztlich nichts anderes
meint. Schon der « Römerbrief » hatte als innere Form den « Aufstieg
überan alle Himmel » als « Abstieg ins Untere der Erde ». Die « Dogmatik »

stellt zunächst betont das Moment der assumptio heraus. « Unsere Worte
sind nicht unser, sondern sein Eigentum Uneigentlich und bildlich
gebrauchen wir unsere Worte — so werden wir, von Gottes Offenbarung
aus rückwärts blickend, jetzt sagen können : wenn wir sie auf die
Kreaturen anwenden. Indem wir sie auf Gott anwenden, werden sie ihrem
ursprünglichen Gegenstand wieder zugeführt » (D 3, 259). Was letztlich
Vater- und Sohnsein bedeutet, erfahren wir « in der Trinitätslehre ». Was
« Herrschaft », « Geduld », « Liebe », aber auch sinnliche Dinge wie « Arm »

und « Mund » heißen, das sagt uns die Schrift, wenn sie von Gott spricht
(ebd.). « Kein anthropologischer oder ekklesiologischer Satz ist in sich und
als solcher wahr, sondern seine Wahrheit subsistiert in den Sätzen der
Christologie, nein, in der Wirklichkeit Jesu Christi ganz allein » (D 3, 166).
Denn was wir für Gott (und also in Wahrheit) sind, das sind wir durch ihn
und in ihm (D 3, 174). «Es gibt streng genommen überhaupt keine der
Christologie gegenüber selbständigen Themata» (D 3, 360). Denn «die
Menschheit Christi ist zugleich der Realgrund und der Inbegriff der
höchsten Möglichkeit des Geschöpfes als solchen : das Geschöpf kann
— nicht aus sich selbst und durch sich selbst, aber aus und durch Gottes
Anordnung und Gnade — Tempel, Organ, Zeichen Gottes selbst sein »

(D 3, 58). Die Natur ist nicht «erschöpfend» begriffen (D 3, 130), wenn
man sie nur als Natur versteht, ihr « Eschaton », ihre « Letztwirklichkeit »

(D 3, 573) liegt anderswo. Auf dieses Letzte hin, das Christus und die
Einheit der Welt in Christus ist, « daraufhin hat Gott die Welt geschaffen »

(D 3, 579), daraufhin lenkt und leitet er das ganze Schöpfungswerk. Es
gibt also keine allgemeine natürliche Vorsehung Gottes, unter welche als
Spezialfall auch die übernatürliche Vorsehung fiele. Wenn unzählige Stellen
in der Schrift diese Vorsehung preisen, so ist klar, « daß sie natürlich auch
(und sogar in eminenter Weise von dem Walten der allgemeinen ewigen
Vorsehung reden, konkret aber doch offenkundig von einem höchst besonderen

Geschehen, von dessen Inhalt man bei der Bestimmung dessen, was
unter der göttlichen eùSoxia, TtpdÔectç, yeïp usw. zu verstehen ist, unmöglich
zugunsten der allgemeinen Vorstellung des Verhaltens Gottes zur Welt
abstrahieren darf » (D 3, 586). Dieses Besondere, von dem nicht abstrahiert
werden darf, ist die Wirklichkeit und Gegenwart Gottes für die Welt in
Jesus Christus (D 3, 583) \ « Gratia unionis ist die schenkende, gratia

1 « Das Geheimnis der Erlösung also, als letztes zu Fülle vollendendes im
Ablauf (von Schöpfung und Erhöhung zu Erbsünde und Erlösung) [ist] das sachlich



54 Analogie und Natur

adoptionis ist die geschenkte Gnade Gottes Auf Grund der adoptip
gibt es real : eine symbolische, eine sakramentale, eine geistliche, so oder
so, die Israel und der Kirche geschenkte Gegenwart Gottes. In ihr ist aber

auch das begründet, daß Gott wiederum geschenkweise überall, bei
und in allen Dingen ist» (D 3, 546). «Von dieser Mitte her sieht und
bestimmt, von dieser Mitte her erwählt und beruft er, ist er gnädig und übt
er Gericht. Von dieser Mitte her liebt er die Welt. Denn in dieser Mitte
ist er selbst. Sie ist sein allmächtiges Wort, durch das er jene geschaffen
hat, regiert und erhält, durch das er aber auch ihrem Abfall widersteht,
indem er ihn gut macht durch sich selber, durch das er sie von allen Seiten
nicht nur heimruft, sondern allmächtig heimbringt in den Frieden mit sich
selber» (D 3, 682). Diese Mitte ist, als caput ecclesiae, darum auch Mitte
und Sinn jedes einzelnen Menschen. Von ihm aus wissen wir, « daß nicht
der Mensch als solcher und auch nicht der christliche Mensch, sondern
Jesus Christus die Wahrheit und das Leben des Menschen ist : der
wirkliche Mensch, an den wir uns zu halten haben, wenn wir nicht sinnlos
und ergebnislos, sondern endlich gehaltvoll vom Menschen reden
wollen » (D 3, 171). In ihm ist unsere Natur, unsere Sünde und unsere
Begnadung ans Licht gekommen. Darum gibt es keine mögliche Emanzipation

der Natur von Christus : « Er kam in sein Eigentum. » « Es ist keine
Frage, ob wir uns ihm gegenüber verantworten wollen, sondern wir sind
ihm verantwortlich, und unser ganzes Sein ist, so oder so, Verantwortung
ihm gegenüber. Wir haben keine Möglichkeit, uns ihm gegenüber zu
berufen und zurückzuziehen auf ein Eigenes, wo wir zunächst einmal bei
uns selbst wären, wo er uns noch nichts oder nichts mehr anginge, auf ein
sozusagen neutrales Menschsein, wo es uns vorläufig überlassen wäre, uns
unter das Gericht und die Gnade, die er uns ansagt, zu stellen oder auch
nicht zu stellen, von wo aus wir uns gemächlich mit ihm auseinandersetzen
könnten Er ist die Hand, die uns schon hält, indem sie uns faßt
Er umgibt uns von allen Seiten » (D 1, 467-468). « Jener Boden trägt nicht.
Jener Bereich ist kein in sich gesicherter Bereich. Die vorausgesetzte
selbständige Existenz eines Menschen als solchen ist vielmehr eine Illusion »

(D 3, 185). Wir stoßen damit auf jene Existenzform des Menschen, wie
sie Przywara als die entscheidende Form Augustins gekennzeichnet hat :

adhaerere Deo. « Im 'Hangen in' ist einmal gesagt, daß der Hangende
unter sich den 'Abgrund der Leere' hat. Dann aber : daß er gerade darum
restlos dem überantwortet ist, 'in' dem er hangt. Der Boden, auf dem er
steht, ist einzig das, worin er hangt : er 'steht' 'über sich'. »

1 Es ist, sagt
Barth, « also kein Stehen, sondern ein Aufgehobensein und Hängen ohne
Boden unter den Füßen» (D 3, 178). Also auch kein «Festgegründetsein
im Glauben », keine in sich gesicherte « Heilsgewißheit ». Der Glaube ist
selbst jenes Hängen, jene Unmöglichkeit, in sich Boden zu finden, jenes
restlos enteignende cogitor, das jedes cogito umgreift und bedingt.

erste im Ratschluß Gottes, da Gott « auserwählte uns in (Christo) vor
Grundwerfung der Welt» (Przywara, Deus Semper Major, III 374).

1 Przywara, Analogia entis, I 123.



Analogie und Natur 55

Wir können also, um es nochmals zu sagen, nicht in einer aufsteigenden
Analogie, und also ausgehend von der vorgewußten « Natur », von ihr aus
die Brücke schlagen zur Gnade. Dies hieße die Gnade an der Natur messen,
während doch die Gnade (in Christus) das Maß der Natur ist. Wir können
nicht Gott vorschreiben, welche die Bedingungen der Möglichkeit seiner
Offenbarung seien, nicht die Anknüpfungspunkte vorweisen, an denen der
Einstieg der Gnade in die Natur am « günstigsten » zu bewerkstelligen sei.
Sonst straft uns Gott dadurch, daß er eben dort « einsteigt » wie der Dieb
in der Nacht, wo es für uns am unbequemsten erscheint. « Was wir selbst
sind, dürfen wir nicht (etwa auf Grund einer allgemeinen Anthropologie)
schon vorher wissen wollen. Wir sind das, was das Wort Gottes uns sagt,
daß wir sind. Wir sind Fleisch Fleisch bezeichnet freilich den
Menschen, aber nun nicht etwa so, daß mit dieser Bezeichnung einem
anderswoher bekannten oder zu gewinnenden Begriff vom Menschen eine
weitere Bestimmung hinzugefügt wurde, sondern grundlegend, abschließend
und ausschließend soll dies gerade der Begriff des Menschen sein, weil
dieser Begriff den Menschen kennzeichnet wie er vor Gott steht » (D 2, 44).

Alle diese Sätze dürfen wir unterschreiben, im wörtlichen Sinn
gutheißen. Wenn wir dennoch dazu die andere Seite betonen müssen, so nicht,
um vom Gesagten nun doch wieder Abstriche zu machen. Sondern darum,
weil diese andere Seite in jenen Sätzen schon mitgesetzt, in einem bestimmten
Sinne sogar vorausgesetzt ist. Die andere Seite ist, daß wir Sünder waren,
ehe Christus Erlöser wurde, daß wir Menschen waren, « ehe » wir begnadet
wurden. Aus dem Ersten folgt jeweils das Zweite nicht. Daß das Erste
nur im Zweiten endgültig wird (perficit), liegt nicht im Wesen des Ersten.
Sonst wäre das Zweite nicht — als Gnade — das Erste i Die Gnade bleibt
ein « darüber hinaus » (D 3, 357). « Indem man das anerkennt, wird man
seine [Gottes] Gewalt als Schöpfer nicht etwa beschränken auf seine
Offenbarung » (D 1, 468). Denn «es liegt nicht im Wesen und Begriff der
Schöpfung als solcher, daß sie diese Perspektive haben muß » (D 3, 573).
Darum ist der Abstieg Gottes wirklich « Selbsterniedrigung und
Selbstentfremdung » (D 3, 59), daß er sich in Tat und Wahrheit unter das Gesetz
und in die Knechtschaft eines andern, als er ist, begibt, eines andern, das
nicht erst dadurch, daß er es assumiert, als dieses andere gesetzt wird.
« Gewiß, als sein Menschsein wurde es sofort ein anderes als das unsrige,
sofern die Sünde in ihm nicht weitergehen konnte» (D 2, 45). Aber
gerade dies zeigt eben am stärksten, wie sehr die Sünde das Voraus der
Menschwerdung war, die Voraus-setzung der Erlösung. Gewiß, vom letzten
Sinn her kann man wohl sagen : « Alles muß so sein, weil es Weihnachten
werden muß » (D 2, 101) 1. Aber dieses aus Gottes Rückschau gesprochene
Muß sagt nur, daß « die menschliche Auflehnung gegen Gott einbezogen »

ist, « in einen übergreifenden göttlichen Plan ». Es besagt aber « beileibe
nicht» die «Form einer Synthese» (ebd.).

1
« Denn im letzten Vorauf des Mysteriums Christi (Eph. 3, 4) vor dem

Mysterium des Anti-Christus ist das eigentlich Innere aller Dinge » (Przywara,
Deus Semper Major, III 384).



56 Analogie und Natur

Bei allem endgültigen Prius der Gnade vor der Natur bleibt die
Nécessitât der Natur ihrer Freiheit gegenüber bestehen. Gnade kann
aus Natur nicht als « Krönung » induziert werden. Aber Natur kann
auch aus Gnade nicht als « Folgerung » deduziert werden. Höchstens
als « Voraussetzung » könnte sie dies, in dem Sinne, daß wenn Gott
Gnade als Letztes ergehen lassen will, er als ihre Ermöglichung zunächst

Natur setzen muß. Insofern bleibt das Muß der Analogie zwischen

Gott und Geschöpf die notwendige innere Form des freien Darf der

Analogie zwischen Sünde und Gnade.


	Analogie und Natur : zur Klärung der theologischen Prinzipienlehre Karl Barths

