Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 23 (1945)

Artikel: Analogie und Natur : zur Klarung der theologischen Prinzipienlehre Karl
Barths

Autor: Balthasar, Hans Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762360

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Analogie und Natur
Zur Klirung der theologischen Prinzipienlehre Karl Barths

Von Hans Urs von BALTHASAR

Ein erster Aufsatz iiber die theologische Prinzipienlehre Karl Barths
und die Mgglichkeit einer Verstindigung mit ihr hat zum Ergebnis
gefithrt, daB3 der richtigverstandene Begriff der Dialektik sich auch bei
Karl Barth dem der Analogie unterzuordnen vermag, daB aber die
Méglichkeit dieser Unterordnung (durch die das Tor zu einer echten
Verstindigung gedffnet wird) von der Anerkennung eines Begriffs der
geschopflichen Natur abhidngig ist. Nur wer die Selbstindigkeit der
Natur anerkennt, kann die Souverinitit der Gnade beschreiben, und
nur wer die Analogia entis im Sinne eines philosophischen Prinzips als
Voraussetzung der Offenbarungsbeziehung zwischen Gott und Geschopf
festhilt, kann die Analogia fidei als deren Prinzip vertreten. Am Natur-
begriff wird sich demnach alles entscheiden. Die Frage stellt sich also,
in welchem Verhiltnis der Begriff der Natur zum Prinzip der Analogie
steht ; genauer : ob er sich den Forderungen zu fiigen vermag, die in
Bd. 22 (S. 174-177) von der Analogie her aufgestellt wurden. Wire dies
der Fall, so wire die Verstindigung eine viel weiter reichende, denn die
brennenden Streitfragen aus dem Gebiet der Erkenntnislehre (« natiir-
liche Gotteserkenntnis ») und Ethik (« natiirliche Sittlichkeit und Sozio-
logie ») wiren mit der ontologischen Klirung schon im wesentlichen
vorausentschieden.

Zwei Hauptfragen werden sich erheben: 1. die Frage nach der
Analogie im Naturbegriff selbst; 2. die Frage nach der Analogie
zwischen Natur und Gnade. Beide Fragen hingen innig zusammen,
sind aber doch methodisch zu unterscheiden.

1. Die Analogie im Begriff der Natur
A, Zur Fragestellung
Man weiB, daB die entscheidenden Sitze des Baius, Jansenius und

Quesnel, die die Kirche verurteilt hat, wenn nicht wortlich, so doch
fast wortlich bei Augustin und zum Teil unter den Canones des Konzils



4 Analogie und Natur

von Orange stehen. Die Kirche hat sich hier aber so wenig selbst
widersprochen wie einst beim Konzil von Chalcedon, als sie die Formel
von der einen Natur in Christus (ulx @boug) verwarf, die sie doch auf
dem Konzil von Ephesus gutgeheiBen hatte. « Eine Natur in Christus »
sollte in Ephesus sagen : ein einziges Wesen, in dem Gott und Mensch
nicht nur durch Liebe und Zuneigung (« moralisch »), sondern seinshaft
(« physisch ») verbunden sind. Als aber Eutyches diese Einheit als Ver-
schmelzung der Naturen von Gott und Mensch zu deuten suchte, mulite
das Konzil von Chalcedon das begriffliche Material verfeinern und
zwischen Natur und Person in Christus unterscheiden. Was Cyrill in
Ephesus gemeint hatte, war die seinshafte Einigung von géttlicher und
menschlicher Natur in der Einheit der Person Christi. Aber nur in der
Unterscheidung der Naturen wird die wahre Einigung zwischen Gott
und Mensch allererst méglich. Wiirden sie zu einer Einheit «ver-
schmelzen », so entstiinde ja eine Art drittes Wesen, das weder Gott
noch Mensch mehr wire. Maximus Confessor hat diese Einheit in der
Unterscheidung abermals in emn Wort zusammengefalt : Christus kann
den Menschen nur dadurch « retten», daB er ihn «wahrt» (cwlew) .

Genau derselbe dogmengeschichtliche Vorgang wiederholt sich im
GroBern in der Zeitspanne zwischen Augustin und Baius. Ging es im
ersten Beispiel um den christologischen Begriff der Natur als Voraus-
setzung der wahren soteriologischen Einheit in Christus, so hier um
den allgemein-theologischen Begriff der Natur als Voraussetzung der
wahren charismatischen Einigung zwischen Gott und Mensch in Adam
und in jedem begnadeten Menschen. Gerade um die Verbindung zu
verstehen, die in der Gnade zwischen Gott und Mensch sich vollzieht,
miissen Gott und Geschopf reinlich im Begriff der Natur auseinander-
gehalten sein.

Augustin und mit ihm alle Viter hatten, wie Cyrill in Ephesus,
die faktische, physisch-seinshafte Einheit des Menschen betont. In ihr
war Adam vom ersten Moment seines Daseins an, von seinem Ursprung
(nasci) her, begriindet worden. Diese Einheit von geschopflicher Wesen-
heit und Begnadigung nannte Augustin Adams « Natur». Er war sich
aber, und mit ihm alle Viter, dabei bewuBt, dall die so begriindete
Einheit selbst keine notwendige, sondern nur eine faktische Synthesis
darstellt. Es gehort zum Wesen des Geschopfs, daB es zwar Geschopf,

1 Vgl. unsere Darstellung in « Kosmische Liturgie» (1941) 193-272,bes. 245 ff. —
Die Zitationsweise der Werke Karl Barths ist dieselbe wie im ersten Aufsatz
(Jahrg. 1944, 171, Anm. 1).



Analogie und Natur 5

nicht aber, dal3 es begnadetes, erhohtes Geschopf sein mul ; dal es
« Knecht », nicht dal es « Freund » Gottes ist. Die Reformatoren und,
als ihre weitere theologische Ausprigung, Baius und Jansenius, ver-
suchten nun, ganz analog zum Versuch der Monophysiten, jene faktische
Synthese auch als eine notwendige zu verstehen. Es liegt fiir Baius
im Wesen des Menschen, daB er zu seiner Integritit und Vollgestalt
der Gnade teilhaftig sein muB!. Nur im begnadeten Menschen wird
klar, was Menschsein eigentlich heiBt. Nur in der Gnade vermdogen sein
Verstand und sein Wille ihre eigentlichen, naturhaften Akte zu voll-
ziehen. Das Fehlen der Gnade (sei es in der hypothetischen Schépfung
einer unbegnadeten Menschennatur oder im Abfall von Gott durch die
Stinde) ist daher nicht nur eine Verarmung, Beraubung, Schwichung
der menschlichen Natur, sondern ihre wesentliche Zerstérung. Indem
ihr die Gnade fehlt, fehlt ihr der beste Teil, der Sinn, die Totalitit
ihrer. selbst. Die Siinde ruiniert die Natur. Es ist klar, daf3 in dieser
Lehre, die (wie im Fall Eutyches’) die hochste Innigkeit und Durch-
dringung von Gott und Mensch, die hochste Angewiesenheit des
Menschen auf Gott gewihrleisten wollte, die Gnade zu einem Wesens-
bestandteil der Natur wird. Der Mensch ist Person (in der Spitze seiner
naturhaften Krifte: Verstand und Wille) nur durch die Gnade. Es
kann nicht ausbleiben, dall damit entweder der Mensch vergéttlicht
oder Gott verweltlicht wird : Theopanismus und Pantheismus sind die
Extreme, in denen der Protestantismus notwendig schwingt. Indem
die katholische Kirche gegen diese Naturalisierung der Gnade den
Begriff der Natur aufstellte, der den Begriff der Gnade zu seiner Inte-
gritit nicht einschliefit, hatte sie nur eiz Anliegen : die Reinheit des
Gnadenbegriffs zu schiitzen. Im Geist und Sinn Augustins und der Viater
prézisierte sie deren Terminologie. Nur in dieser saubern begrifflichen
Trennung von Gott und Geschépf konnte, wie schon Chalcedon zeigte,
ihre wahre und héchste Einigung gewihrleistet werden.

Wie sich daher in Chalcedon der ganze christologische Kampf der
Patristik endgiiltig klirt, so bedeutet die Periode vom Tridentinum
zum Vatikanum die endgiiltige Sicherstellung der gesamten Gnaden-
ordnung als solcher. Der « duplex ordo » des Vatikanums (Denz. 1795)
ist der SchluBstein einer Entwicklung, die mit der Aufstellung des
Naturbegriffs gegen Baius eingesetzt hatte. Sofern dieser Naturbegriff

« Humanae naturae sublimatio et exaltatio in consortium divinae naturae

debita fuit integritati primae conditionis et proinde naturalis dicenda est et non
supernaturalis. » (Denz. 1021.)



6 ‘ Analogie und Natur

also den Sinn hat, die Distanz der « Analogie » (Denz. 1796) von aller
Vermischung zu bewahren, entscheidet sich an ihm das Katholische.

Die Kirche nimmt mit der Verteidigung des Naturbegriffs wieder
einmal das odium der Pedanterie und der « Verweltlichung » auf sich.
Die entgegengesetzte Lehre ist auch diesmal (wie im Fall der Mono-
physiten und Monotheleten) viel interessanter, «intensiver », «existen-
tieller », und scheinbar « christlicher ». Was gibt es « Evangelischeres »
als das Anliegen, die Einheit von Gott und Mensch und darum die
Verlorenheit, ja Unkenntlichkeit des Menschen ohne Gnade zu unter-
streichen ? Was wollen die Spitzfindigkeiten von dméotasig und QUoLg
angesichts der einfachen Worte des Evangeliums ? Sie wollen (wir ant-
worten mit Barth !) die Sicherstellung dieser einfachen Worte vor dem
Zugriff des Menschen (D 2, 13a). Aber nun fragt uns Barth selbst :
was soll die ginzlich unevangelische Moglichkeit einer natura pura ?
Gar einer « natiirlichen Theologie » 7 Wir antworten mit seinen eigenen
Worten : die Sicherstellung der Gnade Christi. Der duplex ordo des
Vatikanums ist seinem letzten Sinn nach identisch mit den 3%o gioeig
des Chalcedonense.

Der Protestantismus kann sich mit diesem Begriff der Natur nicht
abfinden. Nimmt er ihn auf (wie etwa Severus von Antiochien den
@loic-Begriff), so wird er ihm unter der Hand dialektisch. « Natur heiBt
bei Calvin ... die urspriingliche Schopfung.»' Aber diese urspriing-
liche Natur existiert als solche nicht mehr, — gerade im Menschen
nicht. In ihm « gewinnt die Doppelsinnigkert des Naturbegriffs, daB er
zugleich ein positiver und ein negativer ist, ihren Hohepunkt. Calvin
kann beides sagen: die Siinde ist Unnatur, widernatiirlich. Oder die
Siinde ist eben der Ausdruck der menschlichen Natur » . Wir konnen,
wenn wir an einem echten Begriff festhalten wollen, uns diese Doppel-
sinnigkeit nicht erlauben : Natur kann nicht die Gnade das eine Mal
ein-, das andere Mal ausschliellen.

Umgekehrt aber kann der Begriff der Natur, der das Wesen des
Geschopflichen ausdriickt, auch nicht neutral sein gegeniiber philoso-
phischem und theologischem Gebrauch. Es kann zwar die Theologie
sich des philosophischen Naturbegriffs zu ihren Zwecken bedienen,
sie wird aber, wenn sie selbst das Wesen des Geschopflichen zu
bestimmen sich anschickt, einen andern Blickwinkel haben, als die

1 Emil Brunner, Natur und Gnade (1935) 24.
2 Ebd. 24. (Von mir gesperrt.)



Analogie und Natur 7

Philosophie. Wir besidBen andernfalls eine gegeniiber Philosophie und
Theologie neutrale Zone des Denkens, und damit einen beide iiber-
greifenden Standpunkt. Da dieser aber durch das Wesen der Theologie
ausgeschlossen ist, bleibt nur iibrig, eine gewisse Analogie im Gebrauch
des Naturbegriffs anzusetzen. Diese Analogie mull die Mitte darstellen
zwischen einer (notwendig pantheistischen) Metaphysik, die zwischen
Philosophie und Theologie nicht unterschiede, und einer radikal-prote-
stantischen Dialektik, fiir die der Naturbegriff in zwei unterschiedene
Begrifte auseinanderfiele. Auch im Chalcedonense war daher pvoLg ein
analoger Begriff : er umspannte dort ausdriicklich gottliche und mensch-
liche Natur, deren eine ein universale concretum (kein genus iiber den
gottlichen Personen!), deren andere ein universale abstractum ist.
Der Naturbegriff zwischen Tridentinum und Vatikanum umfaBt nun
aber ebenso ausdriicklich menschliches Denken und goéttliche Offen-
barung. Er wird also sowohl als philosophischer wie als theologischer
Begriff gebraucht. DaB zwischen beiden Moglichkeiten des Gebrauchs
Analogie herrscht, das wird zu zeigen sein. Wére der Naturbegriff nicht
analog, so wire in seiner Eindeutigkeit ein Punkt gegeben, von dem
aus sich Philosophie und Theologie iiberblicken, regeln, in eine ein-
deutige Beziehung bringen lieBen. Sie wiren eingebaut und absorbiert
in etner « Metaphysik » (wie etwa bei Hegel). Damit hitte die Theologie
aufgehort Glaubenswissenschaft zu sein, und die Offenbarung selbst
wire nicht mehr Offenbarung. Vom Postulat eines (nur) analogen Natur-
begriffs aus gewinnen wir so auch unmittelbaren Vorblick in das
Problem der Amnalogie zwischen Philosophie und Theologie selbst. Um
auch hier das « Gesamt-System » zu vermeiden, das so oder so die
Beziehung zwischen Gott und Geschopf zu einer Identitit verabsolu-
tieren wiirde, wird man nur den Weg gehen konnen, der diese Beziehung
nicht restlos in Theologie und nicht restlos in Philosophie auflést. Eine
Theologie, die die Philosophie restlos in sich enthielte und somit das
Philosophische aus sich selbst deduzieren konnte, wire nicht nur theo-
logia gloriae, sondern « theologia Dei », « cognitio matutina », « Gnosis ».
« Ideenschau », Sie wiire jedenfalls nicht mehr « Glaubenswissenschaft ».
Auf der andern Seite ist es unmoglich, daB die Theologie als Wissen-
schaft von der end-giiltigen Ordnung der Welt, wie Gott sie bestimmt,
die Philosophie, die eben auf diese letzte Ordnung hin zielt (als Philo-
sophie), aus sich heraus entlassen und auBer sich in einem gleich-
giiltigen Nebeneinander belassen konnte. Es muf3 die Theologie, indem
sie die Philosophie nicht in sich absorbiert (theologia supponit philo-



8 Analogie und Natur

sophiam), dieselbe doch auf ihre Ebene transponieren (elevat) und ihr
damit ihren entscheidenden Sinn geben (perficit).

Das Geflecht zwischen diesen drei Begriffen (supponit — elevat —
perficit) ist so wenig eine Systematisierung der Beziehung zwischen
Natur und Gnade, daB sie diese vielmehr gerade endgiiltig unméglich
macht. Die Nichtreduzierbarkeit von Philosophie und Theologie auf
ein System ist Ausdruck (und zwar notwendiger Ausdruck) der Analogie.

B. Der Naturbegriff in Philosophie und Theologie

Gehen wir vom Problem des Baius aus : Adam ist, wie die Kirche
lehrt, von Gott «zu seinem Bild und Gleichnis» erschaffen worden.
Er hat zu seiner « Ausstattung» Leib und Seele, Verstand, Freiheit
und Gemiit, sinnliche Triebe, Herrschaft iiber diese und die ganze
sinnliche Natur, Unsterblichkeit, Leidlosigkeit, Gerechtigkeit vor Gott
und das Wohlgefallen (die Gnade) Gottes an ihm erhalten. Er war
dazu bestimmt — und dies war seine einzige Bestimmung — in diesem
Stande der Gerechtigkeit zu verbleiben und dafiir die unmittelbare
Anschauung Gottes zu erlangen. In all diesen Eigenschaften, Bestim-
mungen und Beziehungen war Adam ein einheitliches, innerlich héchst
zusammenhédngendes Wesen, eine planvolle « Natur ». Und eben diese
« Natur » sollte nun zerspalten werden in einen Dualismus von Natur
und Uber-natur ? Wir fragen : von woher erhebt sich die Notwendigkeit
einer solchen Unterscheidung ? Etwa vom philosophischen Begriff der
Natur her ?

Der philosophische Begriff der Natur, grundgelegt bei Aristoteles
und ausgebaut von der Stoa und der Scholastik, versteht unter Natur
« zundchst den Ursprung eines Wesens durch Zeugung, und sodann
dasjenige, was in der Zeugung mitgeteilt wird, ... also die spezifische
Wesenheit, ... zunichst und formell insofern, als sie Prinzip eines
bestimmien Tuns oder Leidens (principium motus), besonders einer
bestimmten smmanenten Titigkeit ist, also ecine der Konstitution der
Wesenheit entsprechende Beschaffenheit derselben in Hinsicht auf
bestimmte Lebensfunktionen » (Scheeben) !. Der Naturbegriff ist dem-
nach sowohl statisch (Wesenheit) wie dynamisch-teleologisch, sofern er
die Natur aus ihrem Sinn und ihrem Wirken, d. h. aus ihrer Finalitit
erklirt und im weiteren, als gleichsam abgestufte, entferntere Umkreise,
alles das zu ihr rechnet, was an Um- und Mitwelt ihrem Bestand unent-

1 Dogmatik, IT 240.



Analogie und Natur 9

behrlich und zugeordnet erscheint. So gehért zur Natur des Vogels
nicht nur das abstrakte Vermdgen zu fliegen, sondern der Flug (und
somit die Luft); nicht nur das Verlangen nach Nahrung und das
Aufnehmen-koénnen einer solchen, sondern auch das Finden und das
faktische Verdauen und also die Existenz solcher Nahrung ; nicht nur
das Junge-haben-kénnen, sondern auch das faktische Junge-haben.
Natiirlich nicht in dem Sinn, als ob alle einzelnen Méglichkeiten und
Anlagen des Tieres nun auch in jedem Individuum seiner Gattung zur
Verwirklichung kommen miiten. Wohl aber so, daB der teleologische
und dynamische Plan seines Wesens, — eben seine « Natur » — nur
in einem als wirklich gedachten bzw. vorausgesetzten Weltzusammen-
hang denkbar ist. Dieser teleologische und dynamische Plan ist sosehr
der eigentliche Kern der « Natur », daB3 sie anders als von diesem Sinn
her gar nicht erfaBt werden kann. Der Umkreis der Finalitit (z. B.
die Mit-Menschen fiir den einzelnen Menschen) ist bei der Bestimmung
der Natur ebenso primir mitgesetzt, wie das sich in diesem Umkreis
auswirkende, in ihm sich « bildende » und aktuierende dynamisch-aktive
Vermogen. Zur vollen logischen Konstitution der Natur gehort analy-
tisch auch alles, was diese Natur wesenhaft zu ihrem Bestand « fordert ».
Es ist also unmdglich, sich auch nur logisch einen Moment zu denken,
in dem eine Natur bloB « statisch » und nicht zugleich auch dynamisch
konstituiert wiare. Wenn ich daher als zu einer Natur gehérig («natur-
nahe ») all das rechne, was «constitutive, consecutive und exigitive »
dazu gehort, so ist das eine philosophisch richtige Formulierung des
aristotelischen Begriffs der Natur.

Warum sollte nun aber, fragt Baius, dieser Begriff nicht auch
auf die dynamische Einheit des Wesens Adams angewendet werden
konnen ? Die Finalitit dieser Natur beruht auf ihrer Bestimmung zum
Kind Gottes und zu Gottes unmittelbarer Anschauung. Innerhalb dieses
finalen Raums liegen « consecutive und exigitive » alle Mittel und Wege
bereit, dieses Ziel auch zu erreichen: ein durch die Gnade Gottes
erleuchteter Verstand und gestarkter Wille, Glaube, Hoffnung und
Liebe, ein klares Corpus géttlicher Gebote und Verbote usw. Sollte
Adam nicht geradezu der Héchstfall und Prototyp einer dynamisch-
teleologisch geordneten Natur sein ? Vom rein Philosophischen her
(das von Theologie nichts wiiBte) wire dagegen nichts einzuwenden.
Wie ein griechisches Denken vor Chalcedon nie auf den Gedanken
gekommen wire, die gigic als solche nicht auch als Sméatactg zu ver-
stehen (ja beide sogar als identisch denken mufte, weil Personalitit



10 Analogie und Natur

eben den Kern jenes geistigen teleologischen Plangebildes ausmacht,
das in seiner Ganzheit menschliche gioig heiBt !), so hitte vom rein
Philosophischen her niemals eine solche Begrenzung des Naturbegriffs
aufgestellt werden konnen, wie sie die katholische Theologie seit Baius
dennoch gefordert hat. Wenn sie sie fordern muBite, — und das mupte
sie allerdings — so konnte dies nur auf Grund einer véllig neuen,
theologischen Einsicht geschehen. Diese Einsicht, die quer durch die
Definitionen der Philosophie hindurchschnitt, war die Offenbarungs-
Erkenntnis, daB die Berufung eines Geschépfs zur Anschauung Gottes,
sowie alles, was teleologisch auf dieses Ziel hingeordnet oder allein um
seinetwillen verliehen ist und existiert, nie und nimmer im Sinn einer
bloB philosophischen, d. h. vom Weltsein als solchen ausgehenden
Betrachtungsweise ausgelegt werden darf. Warum nicht ? Etwa auf
Grund einer philosophisch zu begriindenden Ausnahme vom allge-
meinen Begriff der Natur ? Aber worin sollte denn eine solche Begriin-
dung liegen ? Nein, sondern einzig auf Grund der nur theologisch
gewinnbaren Einsicht, daB die Berufung zur Anschauung Gottes, d. h.
jene SelbsterschlieBung des Schopfers, welche eine innere Teilnahme
an der gottlichen Natur, am géttlichen Leben, Denken, Lieben und
Schaffen verspricht und vermittelt, keinesfalls als aus dem Wesen eines
Geschipfs ableitbar gedacht werden darf. Wire dem so, wire ein
Geschépf denkbar, dem Gott sich in dieser Weise gnidig erzeigen
miifte, so ware es wesensmiBig kein blolles Geschopf. Wenn Gott sich
erschlieBt, so kann er sich nur in voller Freiheit erschlieBen. Wenn
also die Anschauung Gottes zum Ziel eines Geschépfs gemacht und
damit dessen ganzes Wesen auf dieses Ziel hin ausgerichtet und aus-
geriistet wird, so kann dies zwar mit dem aristotelischen dynamischen
Naturbegriff ausgedriickt werden (es steht der Theologie durchaus frei,
sich des Begriffs zu bedienen, wie die Viter es taten), man wird sich
aber klar sein miissen, dal3 diese Anwendung nur eine analoge sein kann.

Die meisten Lehrbiicher katholischer Dogmatik geben zunichst
den philosophischen Begriff der Natur : « Naturale est quidquid pertinet
ad naturam aut constitutive aut consecutive aut exigitive. » ! In dieser
Definition wird offenbar der Begriff natura als bereits definiert voraus-
gesetzt, namlich als statisch-dynamischer Wesens-Plan eines Seienden.
Die Definition des Adjektivs naturale wiederholt dann lediglich noch

1 Lercher, Institutiones Theologiae dogmaticae (3. Ed. 1940), II 344. Das
gleiche Axiom wiederholen alle neueren theologischen Lehrbiicher.



Analogie und Natur 11

einmal die vorausgesetzte des Substantivs. Diese Definition koénnte
nun, wie das Beispiel Augustins und der Viter gezeigt hat, an sich
auch zur Beschreibung des theologischen Datums der begnadeten Natur
angewandt werden. Es wire dies ein Beispiel unter vielen andern fiir
die Verwendung philosophischen Begriffsmaterials durch die Theologie.
Aber gerade diese Verwendung soll ja vermieden werden. Zu diesem
Zweck muB also der Begriff der Gnade negativ gegen den philosophischen
Naturbegriff abgegrenzt werden : «Supernaturale est quidquid non
pertinet ad naturam aut constitutive aut consecutive aut exigitive. »
Diese Abgrenzung ist nun zwar in sich durchaus legitim, aber unter
einer Bedingung : daB nidmlich das Supernaturale im weitesten Sinn
gefaBt werde (supernaturale late dictum), als noch indifferent gegeniiber
(theologisch verstandener) Natur und Ubernatur. Man erhilt dann
einen Sachbereich, in den die Gnade zwar « materiell » fillt, in dem
sie aber gerade nicht formell gegen theologisch verstandene Natur sich
abgrenzt. Der theologisch relevante Naturbegriff ist demnach letztlich
nicht aus dem philosophischen zu gewinnen. Um ihn zu erhalten, mul}
bereits anderswoher bekannt sein, was Gnade und Offenbarung in sich
selbst sind und wie sie selbst sich gegen den Bereich abgrenzen, den
wir — nunmehr theologisch — Natur nennen koénnen. Andernfalls
(wenn ndamlich die angefiihrte Naturdefinition der Philosophie zur theo-
logischen Abgrenzung beniitzt wird) wiirde « Natur » in einem doppelten,
namlich innerlich analogischen Sinn angewendet. Um diesen « Mangel »
zu kompensieren, sind denn auch die Lehrbiicher genétigt, erginzend
den (theologischen) Naturbegriff von der Definition der Gnade (als
supernaturale stricte dictum) her zu bestimmen. Und anders als in
dieser doppelten Sicht (von unten nach oben und von oben nach unten)
liBt sich der Begriff in der Tat auch gar nicht kliren. Nur wird in den
meisten Darstellungen seine Analogie selbst nicht vollends deutlich®.

' Auch bei Scheeben steht es nicht anders. Wihrend er (a.a.O. 241) die
Natur im Sinne Augustins als jene Wesenheit beschreibt, «die vollkommen der
gottlichen Idee entsprach» wird gleich darauf die Natur im modernen Begriff
(242) als jenes Wesen definiert, ohne das sein Inhaber « weder der Absicht des
Schopfers entsprechen noch seine eigene Befriedigung finden kann», das Uber-
natiirliche als das, was « weder in der Natur (!) der Engel und Menschen vermége
ihrer wesentlichen Konstitution ihr Prinzip haben, noch zur Erreichung ihrer
wesentlichen Bestimmung beansprucht werden » kann. Die Frage ist aber, warum
diese « Absicht des Schépfers » nicht mit jener « gottlichen Idee » vom Menschen
ibereinfallen kann.

Sehr lehrreich ist die Darstellung bei dem zu Unrecht heute vergessenen oder
doch von Scheebens Ruhm iiberschatteten J. B. Heinrich (Dogmatik, 2. Aufl. 1888,



12 Analogie und Natur

Wenn etwa Pohle « gleich zu Anfang eine . .. wissenschaftliche Heraus-
arbeitung » des Naturbegriffs fordert, «um spiter den Gegensatz der
Ubernatur richtig konstruieren zu kénnen»', und nach Erledigung
dieses Anliegens feststellt : «nun kénnen wir das Wesen des Uber-
natiirlichen aus seinem spezifischen Gegensatz zur Natur ableiten » 2,
so ist entweder dieses « Ubernatiirliche » ein philosophischer Begriff,
unter den sehr viel (theologisch) Natiirliches fallen wiirde, oder es ist
— falls es wirklich das theologisch Ubernatiirliche wire — nicht aus
dem Gegensatz zur Natur (dies wire ja Rationalismus !) deduziert.
Auch Bartmann setzt millverstindlicherweise das « Hauptmoment »
des Gnadenbegriffs nicht in das materielle Moment, das « Wohlwollen
Gottes an sich», sondern ins formelle: daB «ihm keinerlei Rechts-
anspruch auf seiten des Menschen entspricht » .

Wie steht es iiberhaupt mit diesem « Anspruch » als Kriterium fiir
den Gehalt des Begriffs der Natur ? Unter dem Gesichtspunkt des
« Anspruchs » ist zweifellos die ganze Schopfung und ihre Ordnung
freie Gabe Gottes, auf die ja kein Geschépf « Anspruch» hat. Und
selbst wenn diese Schipfung aus purer Gnade einmal als gesetzt gedacht
wird, bleibt innerhalb ihrer ein weitester Spielraum fiir « Gnade ».
Palmieri zdhlt fiinf Momente auf, die diese «Gnade» beleuchten

Bd. 5, 368 ff.). Er beginnt wie iiblich mit der Darstellung der Vieldeutigkeit des
Naturbegriffs und sucht alle nichttheologischen Bedeutungen auszuschalten :
z. B. Natur als Gegenbegriff zu Nichtsein, zu Zufall, zu Akzidens, zu Freiheit,
zu Sittlichkeit, zu Geist, zu Gott, zu Wunder, zu Siinde. Unter den awuszu-
schlieflenden Bestimmungen findet sich auch folgende : « Unter Natur und natiir-
lich versteht man auch das von der Natur eines Wesens Geforderte und ihm
deshalb Geschuldete (naturae debitum), ... was zum Bestande und zur Betdtigung
seiner Natur und zur Erreichung seiner natiirlichen Bestimmung notwendig ist »
(375). Dann aber heiBt es doch wieder (381) : « Hienach ist das Ubernatiirliche
eine der Natur eines Geschopfes hinzugefiigte und seiner natiirlichen Bestim-
mung nicht geschuldete gottliche Gabe —— ein datum naturae superadditum et
non debitum.» Heinrich hat freilich zwischen diese beiden sich ausschlieBenden
Bestimmungen den erklirenden Satz gestellt : « Wenn wir in der Theologie von
der natiirlichen ... Ordnung reden, so wird der Name Nafur natiirlich nicht in
einer der genannten Bedeutungen, sondern im Gegensatze zur Ubernatur . .. ver-
standen. Hiernach ist alles natiirlich, was nicht in diesem eigentlichen Sinne tiber-
natiirlich ist» (377). Auch dies ist nun freilich eine Tautologie, aber eben diese
Tautologie, die wenigstens das theologische Moment sicherstellt, rettet den vorher-
gehenden Satz davor, eine nichtssagende Tautologie zu sein.

1 « Natur und Ubernatur», in: Religion, Christentum, Kirche. Hrg. von
Esser-Mausbach (1911), I 318.

¢ Ebd. 324.

3 Dogmatik (4.-5. Aufl. 1921), II 3.



Analogie und Natur 13

koénnen : 1. Jede Gewédhrung des Natur-« notwendigen » hat unendliche
Steigerungsgrade, deren jeder dem geringeren gegeniiber als « Gnade »
erscheinen kann. 2. Der faktische ungeheure Reichtum der Schopfung,
z. B. der dem Menschen zugeordneten Tiere und Pflanzen, hat als
solcher einen spezifischen « Gnaden »-Charakter. 3. Vieles, was der
menschlichen Natur iiberhaupt entspricht, ist nicht auch dem einzelnen
Individuum gesollt, z.B. leibliche und geistige Integritit, Wohlstand
usw., zumal gewisse Naturgesetze es ausschlieBen, daB jedes einzelne
Individuum dieser Giiter teilhaftig werde. Sie sind fiir den Einzelnen
in eminenter Weise «Gnade ». 4. Gott hitte auf mannigfache Weise die
Welt ordnen konnen ; daB er gerade diese Gesamtordnung wihlte, die
dem Ganzen wie dem Einzelnen so viele Wohltaten zukommen lift,
ist gewiB auch als « Gnade » zu bezeichnen. 5. Endlich ist die ganze,
der Dynamik einer Natur als solcher notwendig zugeordnete Umwelt
faktisch stets kontingent und hat so, im Einzelnen betrachtet, « gnaden-
haften » Charakter '. Nimmt man diese Momente zusammen, so wird
klar, daB der « Anspruch », von dem hier die Rede sein kann, iiberhaupt
nicht den ethischen oder juridischen Anspruch eines bereits konsti-
tuierten Subjekts besagen kann (denn daB es das besitzt, worauf es
« Anspruch » erheben kann, das liegt bereits analytisch in seinem Subjekt-
und Natursein beschlossen !), sondern einzig auf den logischen Zusammen-
hang dieses Naturseins selbst sich bezieht. Dieser Zusammenhang aber
ist mit der primdren Schopfungstat Gottes selber gegeben, auf die
niemand Anspruch hat und auf Grund derer auch niemand einen
Anspruch erheben kann. Die Dinge liegen vielmehr gerade umgekehrt.
Der Einzige, der auf Grund der Schépfung einen Anspruch erheben
kann und muB, ist, wie Thomas iiberlegen ausfiihrt, Gott selber, in
dessen Anspruch an die Kreatur jeder « Anspruch » dieser an Gott sich
restlos aufzugeben hat ®. Jeder « Anspruch » der Kreatur, auch schon

! Palmieri, Tractatus de Gratia Divina actuali (1885), 7-8.

* Potest intelligi duplex debitum : unum quidem ex merito proveniens, quod
refertur ad personam, ... aliud ... secundum conditionem naturae, puta, si
dicamus, debitum esse homini, quod habeat rationem et alia, quae ad humanam
pertinent naturam, Neutro autem modo debitum dicitur propter hoc, quod Deus
creaturae ‘?bligetur, sed potius, in quantum creatura debet subjici Deo, ut in ea
divina ordinatio impleatur; quae quidem est, ut talis natura tales conditiones
vel proprietates habeat. (Thomas I-11 q. 111 a. 1 ad 2.) Oder noch schirfer : Est
autem duplex ordo considerandus in rebus. Unus, quo aliquid creatum ordinatur
ad aliud creatum, sicut partes ordinantur ad totum ... et unaquaeque res ad
suum finem. Alius ordo, quo omnia creata ordinantur in Deum. Sic igitur et
debitum attendi potest dupliciter in operatione divina : aut secundum qued aliquid



14 Analogie und Natur

in der Ordnung der Schopfung, ist faktisch von géttlicher Gnade immer
bereits so sehr iiberboten, daB sich diese Gnade selbst in einen Anspruch
an die Kreatur verwandelt. Die Redeweise vom « Anspruch » (auf die
Natur, die sich ohnedies schon hat), bzw. vom « Nicht-Anspruch» (auf
die Offenbarung, von der die Natur als Natur nichts weil und auf
die sie also weder Anspruch noch Nicht-Anspruch erheben kann) redu-
ziert sich damit praktisch auf das einzige theologische Faktum, daB die
Gnade der Kindschaft Gottes nicht im Begriff des Geschépfs liegen
kann, daB sie sogar in einem gewissen Gegensatz dazu stehen muB.
Geschopfsein als solches heillt Knechtsein, Gnade heiBt Freiheit, Kind-
schaft und Freundschaft. Die Offenbarung Gottes, die darin liegt, daB3
er Geschopfe hervorbringt, ist keinesfalls begrifflich identisch mit jener
Offenbarung Gottes, darin er diese Geschépfe zur Teilnahme an seinem
personlichen, inneren, géttlichen Leben erhebt.

Die positive Definition der Gnade kann nur durch die Gnade selber
gegeben werden; was Gott innerlich ist, das muB er selbst offenbaren.
Die Kreatur kann sich diesem ihr Unbekannten gegeniiber nicht selbst
abgrenzen und darum auch nicht wissen, worin sie sich (als theologisch
verstandene bloBe « Natur ») von ihm unterscheidet. So hat auch keine
von der Welt zu Gott aufsteigende Philosophie, auch nicht die Mystik
eines Plotin, diese Unterscheidung, die nur im Licht der Offenbarung
sichtbar wird, von sich aus vollziehen koénnen. Nicht einmal dann ver-
mochte sie es, wenn das, was dort yaptg heit, schon vom Licht dieser
Offenbarungswirklichkeit getroffen sein konnte. MuB demnach Gnade
im eigentlichen Sinn streng « von oben nach unten » verstanden werden,
so geniigt zu ihrer Bestimmung dann auch nicht das Moment des
Ungeschuldetseins. Auch die Schopfung selbst und vieles innerhalb
ihrer ist ungeschuldet. Nicht die (Nicht-)Beziiglichkeit auf ein Subjekt
auBer Gott entscheidet iiber das Wesen der Gnade, sondern die Gnade

debetur Deo, aut secundum quod aliquid debetur rei creatae ; et utroque modo
Deus debitum reddit. Debitum enim est Deo, ut impleatur in rebus id, quod eius
sapientia et voluntas habet, et quod suam bonitatem manifestat; et secundum
hoc justitia Dei respicit decentiam ipsius [nicht etwa den « Anspruch » der Kreatur !],
secundum quam reddit sibi, quod sibi debetur. Debitum etiam est alicui rei
creatae, quod habeat id, quod ad ipsam ordinatur, ... et sic etiam Deus operatur
justitiam, quando dat unicuique, quod ei debetur secundum rationem suae
naturae et conditionis. Sed hoc debitum dependet ex primo, quia hoc unicuique
debetur, quod est ordinatum ad ipsum secundum ordinem divinae sapientiae.
Et licet Deus hoc modo debitum alicui det, non tamen ipse est debitor, quia ipse
ad alia non ordinatuy, sed potius alia in ipsum.» (I q. 21 a. 1 ad 3.



Analogie und Natur 15

als Teilnahme am Leben Gottes hat (sekundir, aber notwendig) auch
den Charakter des Ungeschuldetseins mit der Schépfung gemeinsam.

Wir werden daher den theologischen Begriff der Natur primir von
der Gnade her zu bestimmen haben. « Natura consistit in ea aggrega-
tione rerum, quae ab ordine supernaturali et gratia dividitur » (Ripalda) .
« Hiernach ist alles natiirlich, was nicht in diesem eigentlichen Sinne
iibernatiirlich ist » (Heinrich) 2. In jenem «dividitur » liegt beschlossen,
daB «Natur» in der faktischen Weltordnung jeweils aposteriori, durch
Substraktion, aus einem zunichst gegebenen Ganzen herausgetrennt,
«abstrahiert » werden muB. Was zu jener teleologisch ganzheitlichen
«Natur » Adams gehort, die auf Gottes Anschauung ausgerichtet und
dazu bis ins Einzelne eingerichtet war, ist nicht apriori, von unten her,
auszumachen. Der Philosoph weill nicht, was im theologischen Sinne
«Natur » ist. Vielmehr gilt, daB deren Teleologie in ihrem statisch-
dynamischen Sinnzusammenhang (also gerade in dem, was den philo-
sophischen Naturbegriff begriindet) jedenfalls nicht im theologischen
Sinne Natur, natiirlich, naturbegriindend ist.

Was verbiirgt nun aber, daBl zwischen dem philosophischen und
dem theologischen Begriff der Natur auch wirklich « Analogie » besteht
und nicht etwa reine Disparitit ? Konnten nicht beide vielleicht ein
vollig verschiedenes Sachgebiet decken ? Diese Frage ist gerade an-
gesichts der sehr realen Schwierigkeiten, den theologischen Sachbereich
der Natur abzugrenzen, durchaus berechtigt. Gehért z. B. die Auf-
erstehung des Leibes zur « Natur » ? Welches Verhiltnis von Sinnlich-
keit und Vernunft, welches MaBl von Leid, welche Art von Lebens-
begrenzung (Tod) gehort zur « Natur»? Und doch weisen gerade
solcherlei Fragen darauf hin, daB3 eine gleiche Sache von beiden Seiten
visiert wird, z. B. das Wesen Mensch. Nur wird es einmal mit dem
Auge der « Vernunft », das andere Mal mit dem Auge des Glaubens
betrachtet, und somit unter anderem Gesichtspunkt gesehen. Denn
dfﬁls Mmaterielle Objekt, das die « Vernunft » vor sich hat, ist gerade nicht
die « bloBe Natur, sondern die je schon erhoéhte. Und so wird auch
der Blick der Vernunft nicht der Blick einer ratio pura sein, sondern
der Blick einer je schon in der Teleologie des Glaubens oder Unglaubens
stehenden ratio. Der Glaube dagegen, der nach der Natur (im Gegensatz
zur Gnade) forscht, wird in dem konkreten Wesen Mensch jene Ziige

! De ente supernaturali I. d. 4, s. 1 u. 9.
? Dogmatik, a.a. 0. 377,



16 Analogie und Natur

zu entdecken suchen, die ihm auf Grund seiner Geschaffenheit in Ab-
sehung von seiner Berufung zur Teilnahme am Leben Gottes zukommen.
Die « Vernunft » wird also unbewult theologisch denken, der Glaube
wird dagegen bewuBt das rein Philosophische suchen. Er wird als Ein-
sicht suchender Glaube die Gebiete scheiden, um das komplexe Konkrete
in seinem Aufbau zu begreifen. Er wird in diesem theologischen Ton die
Begriffe der Philosophie gebrauchen, aber in jener kritischen Transposi-
tion, die wir beschrieben. Dieser Gebrauch aber ist kein willkiirlicher,
denn der Gegenstand, der hier angezielt wird, ist ja eben jenes Geschopf,
dessen immanente Gesetze die Vernunft zu formulieren bestrebt ist.

Dieser Gegenstand kann nun aber anderseits aus dem Glauben
nicht deduziert werden, sowenig wie aus der Gnade. Gnade ist Gnade
fiir eine Natur und an einer Natur. Und insofern setzt sie eine Natur
voraus (im logischen Sinn, nicht notwendig im zeitlichen Sinn). Aber
insofern Gnade ergeht und diese Natur ergreift, ist sie auch schon die
begnadete, selbst transponierte Natur. Natur existiert dann konkret
jeweils im transponierten erhobenen « Modus» der Gnade, aber das
Subjekt, das in dieser Transposition sich befindet, ist kein anderes
(non alter) als das Subjekt der Natur, auch wenn es darin anders (aliter)
geworden ist.

In diesem «aliter, non alter » liegt das ontologische fundamentum
in re der gnoseologischen Analogie im Naturbegriff. Beide Analogien
decken sich nicht einfachhin, sonst wiirden wir, wie Hegel, aus der
«Bewegung des Begriffs » in idealistischem Sinn eine « Bewegung des
Gegenstands » ableiten kénnen. Eine solche idealistisch-dynamische
Ontologie liegt uns vollig ferne. Die Analogie im Begriff kann sich im
kreatiirlichen Denken gerade nicht mit der im Gegenstand zur iden-
tischen Deckung bringen lassen, sonst wire es nicht — Analogie !
Vielmehr ist zu sagen: Die Analogie im Begriff driickt einerseils zwar
einen bestimmten objektiven Vorgang im Gegenstand aus, nimlich die
geheimnisvolle « Bewegung », die sich im Axiom «gratia extollit —— per-
ficit — non destruit naturam» ausdriickt, anderseits aber ist sie auch der
Ausdruck dafiir, daB kein menschlicher Begriff diesen seinshaften Vor-
gang eindeutig, iiberblickbar, neutral, univok, so wie er sich im Blick
Gottes darstellt, nachzeichnen kann. Das Geheimnis bleibt offen, der
Glaubensstandpunkt 1Bt sich mit dem des natiirlichen Wissens nie zur
letzten Deckung bringen.

Wir koénnten also, um abschlieBend noch einmal auf die iibliche
Definition der Natur und die daraus abgeleitete negative Abgrenzung



Analogie und Natur 17

der Ubernatur zuriickzublicken, feststellen, daB diese negative Definition
(« nec constitutive etc.») selbst innerlich analog ist. Der Nicht-«An-
spruch », von dem hier in beiden Fiillen die Rede ist, 1aBt sich zwar
unter esnen Begriff zusammenfassen, der aber innerlich analog bleibt.
So verhilt sich, um ein Beispiel zu nehmen, der Nicht-Anspruch eines
Menschen auf die volle SelbsterschlieBung eines andern Menschen — die
ja immer in dessen freies, liebendes Ermessen gestellt ist — innerlich
analog zum Nicht-Anspruch aller Kreatur auf die SelbsterschlieBung
Gottes in seiner gnidigen Offenbarung. Es besteht hier wahre Analogie,
sofern zwischen dem gottlichen und dem menschlichen Subjekt selbst
wahre Analogie besteht. Und insofern darf die Formel « nec constitu-
tive etc.» in einem erlaubten, wenn auch iiberschwinglichen Sinn, auf
das Verhiltnis der Gnade ausgedehnt werden. Es besteht aber nur
Analogie, insofern der (theologisch verstandenen) bloBen Natur das
eigentliche innere Wesen der Gnade, die Intimsphdre Gottes, gar nicht
bekannt wird, und auch nachdem Offenbarung faktisch ergangen ist,
deren innere, unaufhebbare und immer neue Gratuitit sich primar aus
dem Charakter der Gottlichkeit der Gnade selbst und erst sekundir
und nachfolgend aus der Unmdglichkeit fiir die Kreatur herleitet,
diesemn {reiesten aller Geschenke in irgendeinem Sinne « anspruchsvoll »
Begeniiberzutreten. Weil Gnade Gnade ist, darum ist sie — Gnade,
Nicht Natur.

C. Der formale Naturbegriff

Diese Analogie des Naturbegriffs gilt es im folgenden nun tiefer
Zu erfassen und zu kliren. Wir haben dabei auszugehen vom theo-
logischen, Begriff, weil allein von ihm aus die Beziehung zwischen Natur
nd Gnade einsichtig zu machen ist. Im Licht des Glaubens und seiner
Sicht der Natur vermag dann auch der philosophische Begriff der Natur
zur Klirung beizutragen.

Der theologische Begriff ist ein primir negativer, ausscheidender,
abgrenzender, Natur ist das, was nicht Gnade ist. Sie ist jener « Vorhof »,
der dem Tempe] vorgelagert ist, das « Diesseits », das « Noch-nicht »
der Gnade, ein Beyirk, der als solcher erst von der Gnade her erkennbar
wird. _ Was ist nun dieses aus dem Tempel Ausgeschiedene, dieses
Ne.gatlvum der Gnade ? LiBt es sich inhaltlich als solches festlegen ?
Wir miissen es in jenem Minimum zu erfassen suchen, das sich in jeder
moglichen Situation, in der Gott sich einem Geschopf offenbaren wollte,
verwirklicht zeigen muB. Djeses Minimum kann aber offenbar nirgends

Divus Thomas 2



18 Analogie und Natur

grundgelegt sein als in der Analogia entis. Wenn Offenbarung sein soll,
dann kann sie nur ergehen von Gott zu Geschopf ; zu einem Geschépf,
das als solches gerade in seinem Begriff Offenbarung nicht einschlie(3t.
Wer aber Gott und Geschopf sagt, der sagt (wie wir im ersten Aufsatz
sahen) Analogia entis. Die «Natur», die sich die Gnade voraussetzt,
ist also das Geschopfsein als solches. Wir nennen diesen Begriff der
Natur den formalen Naturbegriff *. Insofern nun aber Offenbarung des
inneren Lebens Gottes eine aufnehmende Person (im Sinne von Selbst-
bewuBtsein) voraussetzt — Gott kann sich als Person nicht Steinen,
Pflanzen oder Tieren offenbaren — begreift der formale Naturbegriff
als « Vorhof » der Gnade auch die Bestimmung des SelbstbewufBtseins
in sich. Dieses Minimum ist darum die Voraussetzung aller Gnade,
weil seine Necessitit der Faktizitit aller Offenbarung vorausliegen muB.
Indem Offenbarung ergeht, hebt sich Natur von ihr als der Vorraum
ab, der als solcher nicht selbst Gnade ist. Indem das unbegreiflich freie
Geschehen der Gnade sich vollzieht, wird deutlich, dal} dieses Freie
eben frei ist und nicht sein muf. Die Necessitit, die darin als voraus-
gesetzt aufscheint, ist nun freilich selbst keine absolute, von Gottes
majestitischer Entscheidung unabhingige. Denn auch diese Necessitit
hiingt, ebenso wie jene Freiheit, an der Freiheit der Entscheidung Gottes,
ob iiberhaupt eine Welt sein soll. Ob sie sein soll, dariiber entscheidet
Gott. Aber wenn er sich dafiir entscheidet, dann kann diese Ent-
scheidung nur die Form der Analogia entis haben, die im « Wesen »
Gottes selbst begriindet ist >. Geschopfe kann es nur als — eben
geschaffene, abhingige, relative, nichtgéttliche Wesen geben, Wesen
aber, die als Geschaffene dem Schépfer nicht véllig unihnlich sind. Und,
wenn es geistige Wesen sind, nur so, dall dieses Ontische auch ein
Noetisches ist : daB} sie also, auch in allem Nichtwissen, in aller Ver-
blendung und in aller Verleugung, denkend an Gott stolen, das cogitor
zur Form ihres cogito haben. Sonst wiren sie nicht Geschépfe *.

1 Wir nihern uns damit Brunners Begriff der formalen imago, ohne daB
sich indes die Begriffe deckten.

® Wir werden gut tun, den « gefihrlichen Satz», den Barth hier « wagen »
zu miissen glaubt, gerade nicht zu wagen : DaB es Gott gefallen haben konnte,
sich «unter irgendeiner Preisgabe oder doch Minderung seiner Gottheit» zu
offenbaren (D 2, 44).

8 Damit ist aber auch implicit gesagt, dal die « Necessitit» des Philoso-
phischen, auf der die « Kontingenz» des Theologischen aufruht, nicht eine Art
Fundament ist, worauf sich dieses letzte nun doch reduzieren wiirde. Theologie
ist kein « Uberbau » der Philosophie. Sondern indem sich die Necessitit in ihrer



Analogie und Natur 19

Man konnte geneigt sein, die Analogia entis auf Grund des Gesagten
so zu deuten, dafl die « Natur » darin das Moment der Unihnlichkeit
(des Nicht-Gott-seins), die Gnade aber das Moment der Ahnlichkeit
(der Teilnahme) darstelle. Das wire eine vollige und sehr gefihrliche
Verkennung des Tatbestandes, die uns geradenweges zu Baius zuriick-
fiihren wiirde. (Auch Barths Theologie baut weitgehend auf dieser
Deutung auf.) Das Geschopf ist nicht auf Grund seiner Natur als
Geschopf Gott unihnlich, sondern dem « je undhnlicheren » Gott dhnlich.
Die Gnade ihrerseits betont zwar freilich die Ahnlichkeit (die begriindet
ist in der participatio divinae naturae), aber sie vollzieht sich konkret
nicht als Entriickung des Menschen aus der Welt zu Gott, sondern als
Abstieg Gottes in die Welt, nicht nur in die betonte Kreatiirlichkeit
(des « Knechtes Gottes »), sondern sogar in die « forma peccati», in das
naturhaft Unihnlichste zu Gott. Weder hebt also die theologische
Analogie die philosophische auf, noch vollendet sie sie in dem Sinn,
daB3 sie sie erst in der theologischen als echte Analogie konstituierte,
als ob sie nicht schon als philosophische selbst Analogie wire. Ja, sie
bringt sie gerade als philosophische endgiiltig ans Licht, indem in ihrem
Licht endgiiltig klar wird, was Ahnlichkeit hier heiBen kann (nimlich
Teilnahme und Sohnschaft) und bis wohin die Undhnlichkeit gehen
kann (ndmlich bis zur Gottverlassenheit Gottes selbst). Trotzdem wird
man mit Recht sagen diirfen : die Natur betont den Abstand, die Gnade
betont die Gemeinschaft. Denn dafl Gnade «nur » Gnade ist und nicht
zu Natur wird (ndmlich zu naturhaftem Teilnehmen an Gottes Natur),
dies eben « bewirkt » die Natur (als Geschopflichkeit). DaB ferner die
Gnade, das Evangelium nicht nur als Liebe (was es in Gott ist), sondern
auch als Gebot, als Ehrfurcht, religio und Abstand auftritt, « bewirkt »

Vollgestalt gerade erst von der Faktizitit der Offenbarung her abkebt (dividitur),
zeigt sich ihre eigene Relativitit. Philosophie ist das Denken dieser wirklichen
Welt, die als solche eine jeweils schon in der Offenbarung und damit im Glauben
stehende ist. Und insofern die Offenbarung die faktische Vollendungsform der
Welt ist, ist sie offenbar auch die Ziel-Idee, um deretwillen diese Welt iiberhaupt
besteht. Insofern wird die Necessitit des Gott-Geschopf-Verhiltnisses geradezu
getragen und umgriffen von der Faktizitit der Offénbarung, — ohne nun selbst
wieder auf Offenbarung reduzierbar zu sein. Philosophie und Theologie bilden
ein solches Zueinander, daB sie weder von unten nach oben (Philosophie), noch
von oben nach unten (Theologie) zu einer « totalen philosophischen Metaphysik »
noch zu einer «totalen Theologie » vereinbar sind. « Es ist in keiner Weise so,
daB die fragliche Metaphysik ein « Drittes » wire (Przywara, Analogia Entis, I 48).
«Das reinliche Denken» wird « zu Paaren getrieben» zwischen Notwendigkeit
ohne Wirklichkeit und Wirklichkeit ohne Notwendigkeit (ebd. 51).



20 Analogie und Natur

ebenfalls die Natur. Die « Furcht » wird ja nicht aufgehoben, die Distanz
nicht beseitigt, sondern gerade als absolute Furcht (im Olberg und im
Kreuz) in ihrer Wahrheit herausgestellt, um sodann zur «seligen Furcht
des Herrn », die «in Ewigkeit wihrt», verklirt zu werden.

DaB Karl Barth diesen formalen Naturbegriff faktisch iiberall voraus-
setzt und anerkennt, muB3 an einigen Beispielen gezeigt werden. «Gnade
ist wirklich die Wendung, in welcher Gott eine Ordnung aufrichtet, die
zuvor nicht war, auf deren Kraft und Wohltat der Mensch keinen Anspruch,
die aufzunehmen er keine Macht ... hat, die er nur in ihrer ... Besonder-
heit tatsichlich aufgerichtet ... erkennen und anerkennen kann » (D 3, 80).
Das Primire darin ist aber nicht dies, daB sie « iiber-natiirlich » ist und den
« Anspruch » der Kreatur iibersteigt, sondern daB Gott selber hier sich
schenkt und sich ausspricht®. Aber gerade weil Gott «seiner Kreatur
nicht schuldig » ist, sich ihr so zu schenken (D 3, 569), « setzt » Gnade diesen
Bereich der Kreatiirlichkeit «voraus» (G 69). Und sofern dem gefallenen
Geschopf diese Gnade nochmals frei wiedergeschenkt wird, gibt ihm diese
Errettung einen « neuen Stand, héher als den Stand, in welchem er sich auf
Grund seiner Schipfung und innerhalb der urspriinglichen Ordnung befunden
hatte » (G 103). « Wie sollte ihm Gnade als Gnade widerfahren, wenn sie
sich mit der Natur einfach decken wiirde, wenn die Natur als solche Gnade
ware ? Die Gnade ist gerade das Geheimnis, gerade der uns verborgene
Sinn der Natur %, und wenn die Gnade sich offenbart, dann hort zwar die
Natur nicht auf, — wie sollte sie aufthoren, da Gott nicht aufhort, ihr
Schopfer zu sein ? — da ist aber inmitten der Natur mehr als Natur, da
wird die Natur selber zum Schauplatz der Gnade, da wird die Gnade in
ihrer Herrschaft iiber die Natur und also in ihrer Freiheit ihr gegeniiber
sichtbar » (D 3, 575). Die Schopfung bekommt durch diese neue Wirklich-
keit eine « perspektivische Tiefe », insofern nun alles nicht nur iiber sich
hinausbezogen ist auf ein Neues, sondern dieses Neue auch allenthalben

! « Es geht darum nicht an, die Gnade mit der romisch-katholischen Dog-
matik ... zum vorhinein und entscheidend als ‘iibernatiirliche Gabe’ Gottes zu
definieren ... Eine Gabe — und allerdings eine sehr ‘iibernatiirliche’ Gabe | —
ist die Gnade auch ... Sie ist es aber, ... insofern der Geber selbst und also
Gott selbst sich selbst zur Gabe macht» (D 3, 397). Dies alles weill katholische
Dogmatik natiirlich auch. Aber der MiBstand, daB sie zumeist nicht primir vom
Wesen der Gnade in sich spricht, sondern diesen Begriff als species eines all-
gemeinen genus « iibernatiirlich » aufsteigend zu gewinnen sucht, weckt den Schein,
als ob Gnade « zum vornhinein und entscheidend » vom Geschéopf her seinen Sinn
erhielte. DaB das Geschopf « auch» in die Definition hineingehért, als sekunddres
Moment, ist freilich ebenso klar. Denn Gnade gibt es doch nur, wo freie,
« ungeschuldete » Selbsteroffnung Gottes stattfindet. In Gott selber fallt ja jede
Unterscheidungsmoglichkeit zwischen Natur und Gnade véllig dahin.

2 Diese letzte Wendung muf3 im Sinn von Anm. 3 auf S. 18 genommen werden,
sofern sich der Satz nicht innerlich widersprechen soll. Gnade ist als faktisches
Telos der Natur (vgl. Przywara, Analogia Entis, I 47-51), ihr faktisch einziger
endgiiltiger Sinn. )



Analogie und Natur 21

hineinragt in den Raum der Natur. « Es liegt nicht im Wesen und Begriff
der Schopfung als solcher, da@ sie diese Perspektive haben muf. Aber ...
im Werk der Versohnung und Offenbarung ... zeigt es sich, daB sie diese
Perspektive tatsiachlich hat. So ist Gott kein Anderer geworden, indem er
nach dem Ersten dieses Zweite tut ... Er hat auf den menschlichen Abfall
nicht nur mit einer restitutio ad integrum, sondern mit der Offenbarung
einer Vollkommenheit geantwortet, die auch in der urspriinglichen Integritit
der Schopfung als solcher erst verborgen war ... Riickblickend kénnen
wir jetzt wohl fragen : Was wire jenes Erste, was wire auch eine Wieder-
herstellung jenes Ersten ohne dieses Zweite ? » (D 3, 573-4). Worauf es
uns in diesem Text ankommt, ist die Nicht-Identitit des « muB3 » und des
«hat». Natur und Gnade gehéren somit zu jenen Begriffen, die eine
Dogmatik, « bei der es ja fortwahrend um ein Sondern und Scheiden geht »
(D 3, 356), wirklich scheiden muB. Wenn man von der AusgieBung des
Heiligen Geistes spricht, so ist damit jedenfalls nicht jene Teilnahme an
Gottes Geist gemeint, durch die der Mensch als solcher Geist ist. « Man
wird nicht umhin kénnen, unter diesem Gesichtspunkt von einer in der
Offenbarung vorausgesetzten, ersten, allgemeinen, auf die schépfungs-
maBige Existenz des Menschen und der Welt als solche bezogene Gegenwart
und Wirkung des Heiligen Geistes zu reden» (D 1, 495), freilich nur im
Sinn einer Appropriation (D 1, 415).

Diese Unterscheidung der beiden Ordnungen erhilt, wie wir schon
andeuteten, ihre bezeichnende Schirfe darin, daB « Gnade» (weil an ein
Geschopf gerichtet) innerlich stets einen « Naturaspekt » haben muf. Darum
ist « Liebe » nie die Aufhebung des « Gehorsams» ja sie vollzieht sich
konkret geradezu in der entscheidenden Form des Gehorsams. Indem
Christus Mensch wird, hebt er das « Gesetz » als ein bloB «natiirliches »
zwar auf und stellt die Botschaft vom Reiche Gottes an seine Stelle, aber
nur indem er das Gesetz bis ins letzte Jota erfiillt und an diesem Gesetz
sogar stirbt. Er ist «mehr als Geschépf», indem er vollig und ganz
Geschopf ist. Indem Barth diese Zusammenhinge, vorab in « Evangelium
und Gesetz » (TE 32) untersucht, gibt er zugleich, impliziert in diesen
theologischen Begriffen, eine Lehre von Gnade und Natur. «Die Gnade
braucht bloB unter uns kund zu werden, ... so bedeutet eben dies ihr
Kundwerden die Aufrichtung des Gesetzes» (ebd. 10). «Das Gesetz ist
nichts anderes als die notwendige Form des Evangeliums, dessen Inhalt die
Gnade ist. Gerade dieser Inhalt erzwingt diese Form ... Darum nennt
Paulus das Gesetz mit letztem Ernst heilig, ... darum erklirt er, ... daB3
die Verkiindigung des Glaubens nicht die Aufhebung, sondern die Auf-
richtung des Gesetzes bedeutet. » « Wir wiirden, obwohl das Gesetz nicht
das Evangelium ist, ohne das Gesetz tatsichlich auch das Evangelium
nicht haben» (ebd. 10-12). Sofern durch die Wirklichkeit des Gesetzes
hindurch die formale Natur als Geschopflichkeit sichtbar wird, 1aBt sich
an der Beziehung zwischen Gesetz und Evangelium das ganze Geflecht der
Bezichungen (supponit, non destruit, elevat, perficit) zwischen Gnade und
Natur konkret exemplifizieren. Dasselbe gilt von den parallelen Bezie-
hungen zwischen Altem Bund und Neuem Bund (G 87 f.), mit dem Unter-



22 Analogie und Natur

schied freilich, daB der Alte Bund als ganzer Prophezeiung auf den Neuen
hin war, d. h. selbst einen Teil der Gnadenordnung bildete, wihrend das
von der Natur gerade nicht gilt. Gilt das « novum in vetere latet » nur
analog, so gilt das « vetus in novo patet » insofern adiquat, als die héchste
Moglichkeit der Kreatur in der Theologie erscheint, — als eine géttliche
Moéglichkeit freilich : « Weil eben die Menschwerdung als solche die Bestiti-
gung der Kreatur in ihrer von Gott verschiedenen Wirklichkeit ist ; offen-
bart sie doch, indem Gott in ihr mit der Kreatur Einer wird, daB Gott
und die Kreatur als solche zwei und also verschieden sind, daB also auch
die Kreatur Gott gegeniiber ihre eigene Wirklichkeit hat» (D 3, 579). Und
schon der « Romerbrief » sagt : « ‘Wir gerade richten das Gesetz auf’ ...
Wir gerade verkiindigen ... das SchopfungsgemiBe in allem Geschaffenen,
indem wir die Erlésung predigen» (R 91), «Christus, der die Distanz
zwischen Gott und Mensch iiberbriickt, indem er sie aufreit» (R 7). Die
Faktizitit der Gnade ! als Lieben-diirfen bringt als solche die Necessitit
der Natur als Fiirchten-miissen ans Licht (D 3, 34-37), als eine solche, die
dem « Diirfen » sowohl vorausliegt, wie doch erst auf Grund des Diirfens
seine letzte Gestalt und Dringlichkeit erhilt. Nicht darin besteht die Gnade,
daB das Geschopf «aufhorte, als Geschépf zu existieren, aber darin, dafB
Gott ihm in der Weise koexistiert, daB es in seiner Eigenart als Geschopf,
und gewissermalBen zu dieser seiner Eigenart hinzu, die neue Eigenart
bekommt, Gott loben zu diirfen und insofern zu kénnen, zu sollen und zu
wollen und so auch zu miissen. Dal es das darf, ist Gnade » (D 3, 758).

Zwischen Natur und Gnade besteht also zwar eine « Analogie », die
als solche aber nicht « Kontinuitit» ist (W 66), obwohl wir, auf Grund
der faktischen Einzigkeit des «iibernatiirlichen » Ziels auch sagen diirfen :
« Es ist etwas in der Analogie, das zur Kontinuitit hindrangt » (W 62-63).
Gnade ist « ein besonderes Werk, ... das mit jenem [der Schopfung] nicht
einfach zusammenfillt, das auch nicht einfach ... als dessen Fortsetzung
und Krénung verstanden werden kann (so gewill es auch das ist | denn wie
sollte Gott der Schépfer nicht tatsichlich fortfiihrend und abschlieBend
in ihm lebendig und wirksam sein ?), in welchem er vielmehr sich selbst
noch einmal ... iiberbietet » (D 3, 569-70). Diese « Kronung» vollzieht
sich konkret als eine « Selbsterniedrigung und Selbstentfremdung » Gottes,
in der ein « Verdecktwerden seiner Gegenstindlichkeit durch die so ganz
andere der Kreatur» sich ereignet (D 3, 59), so sehr, dal «menschliche
Gotteserkenntnis ein Geschehen [ist], das sich seiner Art und Technik nach
nicht von dem unterscheidet, was wir auch sonst Erkennen, menschliches
Erkennen nennen» (D 3, 203), daB darin «der Mensch als sekundires, nach-
folgendes Subjekt mit aufgenommen » werden kann, und es dennoch « Gott
nicht nur zum Gegenstand, sondern auch zum Ursprung hat » und darum
« ein wahrhaftiges Erkennen ist, weil Gott durch Gott erkannt wird » (ebd.).

1 « Der hérende Mensch ... ist im Begriff des Wortes Gottes zwar faktisch
notwendig, aber nicht wesensnotwendig eingeschlossen» (D 1, 145). « Gott war und
ist es uns nicht schuldig, uns auch dies zu sein. Nur darauf kénnen wir pochen,
daB er es faktisch ist» (D 3, 574).



Analogie und Natur 23

Eben diese Unaufloslichkeit der Beziehung zwischen Natur und Gnade,
zwischen Miissen und Diirfen, spricht sich bei Barth in der letzten, weisen
Zuriickhaltung aus, mit der er jede sich schlieBende Systematik der Theo-
logie ablehnt und eine Riickkehr zur offenen Form der loci theologici
fordert. Zwischen einer Theologie der Schopfung, die alles weitere «als
eine Reihe von Modifikationen des Grundverhiltnisses zwischen Gott und
der Kreatur » als eines « Apriori» verstehen wiirde (D 2, 977-978), und
einer Versohnungs- und Erlésungslehre, die die Schopfungslehre in sich
absorbieren wiirde (statt sie « neben» [ebd. 979] sich bestehen zu lassen),
kann man nicht wihlen. Es gibt hier keine « Zentralschau, ... die Sache
selbst stellt uns in diese Ordnung » (ebd. 982). Die Analogie ist eben kein
principium ex quo, sondern existiert konkret nur als « prinzipielle » Ana-
logie zwischen Natur und Gnade.

D. Der inhaltliche Naturbegriff

Aus dem Gesagten ist zunichst klar, daf in der konkreten Einheit
der Welt in ihrer Beziehung zu Gott eine sachliche Trennung zweier
Ordnungen durchgefithrt werden muB. Es ist aber auch zweitens klar,
daB diese Trennung nicht so gedacht werden darf, als ob nun, durch
die tatsichliche Offenbarung, ein neuer Sachbereich « neben » (« iiber »)
der Natur sich auftun wiirde. In der Terminologie der Scholastik : die
Gnade ist nicht eine der natiirlichen Substanz (als « oberes Stockwerk »)
hinzugefiigte zweite, « ibernatiirliche » Substanz, der Glaubensakt nicht
ein neuer, oberhalb der menschlichen Vernunft sich wvollziehender
zweiter, « iibernatiirlicher » Akt, sondern die Gnade ist durchwegs Gnade
fiir eine Natur, an einer Natur. Sie ist insofern keine «Substanz »,
sondern ein « Akzidens », ein « Modus » der Natur, freilich ein solcher,
der iiber alle Moglichkeiten der Natur selbst {iberschwinglich erhaben
ist. Auch wenn Gott immer das primare Subjekt der Gnade und somit
auch des Glaubensaktes bleibt, so ist Gnade doch nie eine Art neuer,
iiberweltlicher Weltlichkeit, eine Art « Drittes » zwischen Gott und
Geschopf. Sie hat ihren Beziehungspunkt, ihr Woran stets an der Natur
selbst. Wir haben das schon oben dadurch ausgesprochen, daB wir
sagten, Gnade (Evangelium) kénne nie ohne eine korrespondierende
natur- (bzw. gesetz-)hafte Form ihrer AuBerung sein. Damit ist aber
gesagt, daB alles Gnadenhafte bis in seine hichsten Spitzen hinauf eine
naturhafte Seite behilt. Die Gnade bleibt immer, auch im tiberschwing-
lichsten Offenbaren der «Tiefen der Gottheit », bis ins paradoxeste
Hineinbezogen-werden des Geschépfs ins innergéttliche Leben, « modal »,
nicht «substanziell . Umgekehrt aber ist Gnade offenbar eine so
radikale Verwandlung, Erhebung, Durchgliihung der Natur mit der



24 Analogie und Natur

gottlichen Wirklichkeit, dafl keine Seite, keine Tiefe der Natur sich ihr
entziehen kann. Ja, wir sahen, dall gerade das scheinbar Gottfernste,
die Form der Siinde, zum ausgezeichneten Ort der Gnaden-Offenbarung
Gottes in Christus ausgewihlt wurde. Dasselbe ist grundsitzlich schon
damit gesagt, daB die Natur faktisch nur ein einziges, ibernatiirliches
Endziel besitzt, daB also faktisch nicht nur ihre einzelnen « Akte »,
sondern gerade auch das Wirkprinzip und -zentrum dieser Akte, eben
die «natura» und &vreréyerx selbst, eine faktisch radikal gnadenhaft
erhobene, getragene, ausgerichtete sein muB. Es gibt faktisch, — ob-
wohl sie auf Grund der Freiheit der Gnade prinzipiell « méglich » wire —
nirgends in dieser Welt ein Stiick «reiner Natur» (natura pura). Ist
z. B. dem Siinder der aktuelle Besitz der Gnade verweigert, so ist seine
« Natur » (gerade darum!) nicht «reine Natur». Negative Beziehung
zum Gott der Gnade ist auch eine, sogar eine sehr reale Beziehung
zu ihm. Gnade ist auch als verweigerte, abgewiesene, Gnade ; es ver-
bleibt auch im Stand der Siinde das Ziel, es bleibt der «Stand » der
elevatio (in dem sich auch der Siinder mit aller Kreatur wohl oder iibel
befindet), es bleibt der Kampf zwischen Angebot und Verweigerung,
es bleibt, daB Gott alle in den Trotz (den sehr iibernatiirlichen !) « ver-
schlieBt, um sich aller zu erbarmen » (Rém. 11, 32). Der Gnadenverlust
Adams bedeutet nicht, daB hier mit dem « Besitz» der Gnade der
« Stand » der Gnade (als iibernatiirliche Berufung, Ausrichtung und
Erhohung der Natur) verloren, da nun wirklich die als abgesonderte
(nie real gewesene) reine Natur mit ihren «rein natiirlichen Fihigkeiten»
zum Vorschein gekommen wire, die erst wieder in der « Erlosungs-
ordnung » (wann ? mit Christus ? mit Moses ? mit Abraham ? mit Noe?
oder nicht etwa schon mit der ErlésungsverheiBung an Adam? und
somit fiir alle seine Kinder, Juden und Heiden ?) zur iibernatiirlichen
Ordnung geworden wire. Erich Przywara denkt hier (im Sinn aller
Viter und der alten Scholastik) konsequent, wenn er sagt: « Darum
gibt es real existent keine rein natiirliche Religion, keine rein natiirliche
Moral, keine rein natiirliche Kultur, keine rein natiirliche Wissenschaft,
keine rein natiirliche Politik, sondern alles ohne Ausnahme (weil alles
zu diesem einen so von Gott faktisch angeordneten Menschen gehort)
tragt ausdriicklich oder einschlieflich, bewuBt oder unbewu(t, im
Hochstmall oder im Mindestmal3, das eine iibernatiirliche ‘Gott in
Christo in der Kirche’ als letzte Form. Real existent gibt es ausnahmslos
nur das Entweder-Oder des Ja oder Nein zu dieser Einen Ordnung. »!

1 Die Reichweite der Analogie usw., a,a.O. 527.



Analogie und Natur 25

Es gibt nun freilich im Raume der katholischen Theologie mehrere
Moglichkeiten, diese faktische Einheit des tibernatiirlichen Ziels und
damit der Natur- und der Gnadenordnung zu verstehen. Die Spann-
weite reicht von einer Auffassung (wie sie etwa Ripalda vertrat), der-
zufolge jeder noch so entfernt auf das iibernatiirliche Ziel ausgerichtete
Akt auch gnadenhaft (entitativ) getragen und erhoben ist, iiber jene
verschieden akzentuierten Systeme, in welchen eine zunichst rein natiir-
lich funktionierende Natur von der Gnade « aufgefangen » und auf das
iibernatiirliche Ziel ausgerichtet wird, bis zu einem -— freilich kaum
noch vertretbaren und vertretenen — Extrem, daB in der faktischen
Weltordnung Raum bliebe fiir eine zwar untergeordnete, aber voll-
stindige, rein natiirliche Finalitit (Billot). Im ganzen besteht in der
neueren Theologie eine gewisse Tendenz, den Bereich der Natur dadurch
sicherzustellen, dall man ihn auch faktisch von der Ordnung der Gnade
isoliert. Wihrend die Reformation durch einen falschen Gnadenbegriff,
der faktisch so oder so zu einem Wesensbestandteil des Menschen wurde,
zu einem falschen Begriff der Siinde gelangte (da diese auf Grund des
Gnadenverlustes auch die Natur des Menschen selbst zerstort), glaubte
die Gegenreformation die Integritit der Natur auch in der Siinde nicht
nur durch eine sachliche Abgrenzung der Natur gegeniiber Siinde und
Gnade, sondern durch eine weitgehende, auch faktische Heraustrennung
dieser natiirlichen Sphire sicherstellen zu miissen. Blieb auch zunéchst
die zur Abwehr des Baianismus aufgebrachte Spekulation iiber die mog-
liche «reine Natur» eine Hilfshypothese iiber ein irreales Objekt, so
hat sie schlieBlich doch auf die Konzeption der real existierenden Ord-
nung abgefarbt. Es war dies der Zoll, der an die von Descartes begriin-
dete Zeit- und Denkstromung gezahlt werden sollte!. Dennoch hat
jede ernste katholische Theologie die voéllige Ein- und Unterordnung
der natiirlichen Sphire unter die faktisch einzige Finalitit der Gnade
stets festgehalten, eine endgiiltige Selbstindigkeit von natiirlicher Ethik,
natiirlicher Gotteserkenntnis usw. gegeniiber der umgreifenden Theo-
logie der Offenbarung stets abgewiesen, wie sie denn auch auf der
faktischen Orientierung des philosophischen Stoffs (in Auswahl und
Darstellung) auf die Theologie hin, und auf der Anerkennung dieser,
auch und gerade in der Form der Iehramtlichen Kompetenz (als wenig-
stens negativer Norm) ® beharrte. Der durch den Protestantismus an-

1 Vgl. Przywara, Analogia Entis, I 46.
2 Ebd. 46-47, 43; Reichweite etc. 359 ff., 525 f.



26 Analogie und Natur

geregte Fortschritt der theologischen Spekulation liegt hier zweifellos
in der sachlichen Trennung der Bezirke von Natur und Gnade, die
selbstverstindlich keine blof3 begriffliche ist, sondern durchaus ver-
schiedenen Realititen entspricht. DaB diese sachliche Trennung aber
ein faktisch isoliertes Vorkommen dieser Realititen mitbesage, ist darin
noch keineswegs eingeschlossen, vielmehr, wie wir schon sagten, dadurch
ausgeschlossen, daf3 auch die unbegnadete, siindige Natur gerade als
solche durchaus etwas anderes ist als «reine Natur». Mit dieser
« Modalitdt » werden auch jene Schulen der Theologie zu rechnen
haben, die im iibrigen die Integritit der Natur und ihrer Funktionen
(in Erkenntnistheorie und Ethik) betonen. Aber ebenso auch mit der
« Modalitit » der fiir alle Menschen faktisch ergangenen Offenbarung
und Gnade.

So stellt sich, quer durch alle Einzelsysteme, die Frage nach der
konkreten Abgrenzung von Natur und Gnade.

Der formale Naturbegriff, der sich ausdriicklich als ein negatives
Minimum grundlegte, muf3 von einem «Maximum » erginzt werden,
das uns angibt, was nun jeweils in der konkreten Einheit einer Welt,
einer Einzelnatur, eines Aktes, einer Situation als « bloe Natur» an-
zusprechen ist, und was hingegen von der faktischen Modifikation durch
die iibernatiirliche Wirklichkeit bedingt ist. Diese Frage scheint auf
der einen Seite leicht losbar, weil wir jene « Subtraktion» der Natur
aus der konkreten Einheit gerade mithilfe des Wissens um das, was
keinesfalls Natur sein kann, — eben die Gnade — miihelos vornehmen
zu kénnen glauben. Und sofern wir vorhin feststellten, daB die Gnade
bis in ihre hichsten Geheimnisse hinein der Natur als ihres Substrats
bedarf und sich nie als « zweite Natur » von der Natur abhebt, scheint
in der Tat mit der Feststellung des formalen Naturbegriffs (als Minimum)
auch der inhaltliche Naturbegriff (in seinem Maximum) mitgegeben.

Dennoch liegen auf der andern Seite die Dinge erheblich weniger
einfach. Zunichst ist die faktische Einheit von Natur- und Gnaden-
ordnung eine so innige und unlésbare, dal sich Gnade wirklich wie der
Sauerteig zur Masse verhilt, in die er restlos ein- und aufgegangen ist,
oder, nach dem Bild des hl. Basilius, wie eine Tinktur oder Firbung
(ofovel Baug#), die sich gleichmiBig durch eine Fliissigkeit ergossen hat,
oder endlich wie eine Speise, die dem Korper innerlichst einverleibt
ist '. Wer wollte da im Einzelnen unterscheiden ? Wer wollte etwa

L Rasilius, in Ps. 32, 6, P. G. 29, 333 D.



Analogie und Natur 27

feststellen, was der genaue Inhalt des « rein natiirlichen » Gottesbegriffs
gewesen sein konnte, welche Eigenschaften Gottes der natiirliche Ver-
stand auf Grund der Schopfung erkennen kénnte und in welchem Grade
er sie zu erkennen verméchte ? Es geht hier um Einfithlungen, Mut-
mafungen und Konstruktionen, die — weil wir eben immer schon von
einem mehr als natiirlichen Ganzen her denken — stets etwas Irreales
und Hypothetisches an sich haben. Und weiterhin: wer weill mit
Sicherheit im Konkreten, wo « Gnade » ist 7 Wer kann iiberhaupt mit
Gnade so rechnen, als wire sie fiir ihn eine feststellbare GrofBe ? Ist
Gnade nicht primir allein durch den Glauben fallbar, und manifestiert
sie sich fiir die Vernunft daher nicht vollig indirekt und entgleitend ?
Jene fragliche « Subtraktion » diirfte also jedenfalls nicht nach Art eines
mathematischen oder naturwissenschaftlichen Experiments zu voll-
ziehen sein. Die (scheiternden !) Versuche z. B., den Glaubensakt als
solchen psychologisch zu analysieren, um daraus den Teil der Vernunft,
den Teil der Gnade reinlich auseinanderzutrennen, die (unmdéglichen !)
Experimente, denen man den freien Akt des Geschopfs unterwarf, um
darin den Anteil der Gnade, den Anteil der Freiheit herauszulésen,
diirften eine nur allzu beredte Sprache fithren. Nicht anders steht es
in der « Religionsphilosophie », die das iibernatiirliche Moment in der
nicht-kirchlichen, nicht-christlichen Gotteserkenntnis der Vélker zu
entdecken versuchte, in der Ethik, die natiirliche und iibernatiirliche
Motivation des sittlichen Aktes trennen wollte, in der Mystik, die ihre
Phinomene in rein natiirliche und « echte » zu entwirren vorgibe usw.
Gerade weil Gnade nicht Natur, sondern eben — Gnade ist, 1i3t sich
mit ihr nicht umgehen wie mit Natur.

Was hier allein moglich — und darum auch notwendig — ist,
ist ein ehrfiirchtiges und tastendes Befragen der Dinge aus dem Glauben
heraus, aus der Haltung, mit den « Augen » des Glaubens. Dies wird
uns zunichst vor Fragestellungen und vor dem Erzwingen von Lisungen
bewahren, die einer Wissenschaft von der Gnade durchaus unangemessen
sind. Wir werden auf kein reinliches Priparieren und Herausdestillieren
der Sphire der bloBen Natur ausgehen kénnen. Wenn sich schon
Philosophie im Akt der Oowp.dlev grundlegt, um wieviel mehr bewuBte
Theologie !

Und doch bleibt das Anliegen der Unterscheidung ein echtes. Es
mul versucht werden, auch im Konkreten den Bereich der Natur zu
umgrenzen. Die Durchfiihrung dieses Versuchs wird an der Analogie
des Naturbegriffs selbst ihr MaB und damit auch ihre Schranke haben.



28 Analogie und Natur

Und zwar nicht erst eine nachtrigliche, sondern eine grundsitzliche,
schon im ersten Schritt des Versuches fiihlbare. Zufolge dieser Analogie
wird dem Bereich der Natur immer ein Spzelraum bleiben, der nicht
weiter einzugrenzen sein wird. Dieser Spielraum wird seine untere
Grenze haben am formalen Begriff der Natur. Natur ist doch grund-
legend das Geschopf als solches, und fiir den Horer der Offenbarung
(Engel oder Mensch) das bewullte und freie Subjekt. Fiir den Menschen
insbesondere wird sich dieses Subjektsein analysieren lassen als geist-
leibliches, mit allem, was Geist als Geist, Leib als Leib und die Einheit
von Geist und Leib als solche besagt und bedingt. In Analogie zum
Menschen wird sich eine entsprechende Lehre vom Wesen der unter-
menschlichen Naturen und eine wenigstens schematische Lehre vom
geschopflichen «reinen Geist » entwerfen lassen. Gott aber wird in
diese Lehre als « principium et finis » (Denz. 1785) der Welt hineinragen
miissen, sofern sich geschaffener Geist, um solcher zu sein, notwendig
auch als solcher erkennen konnen mufBl. Damit wird sich auch der
Umril} einer natiirlichen Ethik des Geschopfseins als solchen (« religio »)
abzeichnen. Es wird sich aus dem Moment der Horigkeit gegeniiber
dem Schépfer, verbunden mit dem aus der spezifisch menschlichen,
leib-seelischen, geschlechtlichen, sozialen Natur ein ganzer Bestand sitt-
licher Naturgesetze fiir den Menschen im besonderen ergeben. Jemehr
sich nun aber solches Ausziechen der Linien vom Apriorischen dem
Konkreten und Einzelnen zuwendet, umsomehr wird das Erfahrungs-
material, das dazu benétigt wird, sich vom «rein Natiirlichen » ent-
fernen. Umsomehr wird dann auch sichtbar (was zunichst noch ver-
hiillt war), daB3 auch die Fundamentalbegriffe wie « Natur», « Geist »,
« Subjekt », « Vernunft », « Freiheit », « Religion », « Sittlichkeit » usw.
alle bereits in der konkreten Analogie drinstanden. Im MaBe also solche
Philosophie konkret wird, muB3 sie auch wissen, da3 sie weniger und
weniger « reine » Philosophie sein kann. Darum entspricht dem unteren
Minimum praktisch kein oberes Maximum als Grenze. Philosophie bleibt
nach oben prinzipiell offen. Sie manifestiert damit nur ihr Wesen als
kreatiirliches Denken, das von sich aus gegeniiber mgglichem und
wirklichem Sprechen Gottes keine Grenzziehungen vornehmen kann.
Und dies umsomehr, als das konkrete Objekt der Philosophie eben nie
ein rein philosophisches, sondern je schon ein auch theologisches ist,
nicht nur ein «transzendierendes », sondern je schon ein « transzendentes»,
Philosophie hat somit zwar ein Formalobjekt : das Wesen der kreatiir-
lichen Welt als solches: sie hat aber kein reinlich isolierbares Material-



Analogie und Natur 29

objekt, sofern die kreatiirliche Welt positiv in der Gnade wie negativ
in der Siinde partizipiert an der gottlichen Welt.

Es bleibt somit letztlich bei der Ewnitfaltung des formalen Natur-
begriffs. Diese Entfaltung, die sich faktisch, wie alle weltliche Erkenntnis,
nicht rein deduktiv, sondern nur an einem immer auch « theologischen »
Erfahrungsstoff wird durchfithren lassen, ist als solche schon die
Materialitit des Begriffs der Natur. Sie wird ihren Héhepunkt haben
in der Lehre vom Subjektsein als Zentrum einer (philosophischen) natura.
An diesem Begriff hingen einerseits eine Lehre von natiirlichem Wahr,
Gut und Schon, und damit auch eine Lehre von Individuum und
Gemeinschaft, anderseits eine Lehre von der geschopflichen aktiven
Eigenstindigkeit (causa secunda). Nur in dieser natiirlichen Hoéchst-
gestalt ist ein geschaffener Geist befihigt, Offenbarung zu héren und
Gnade zu empfangen.

Karl Barth wird, wenn er ernstlich befragt wird, den Giiltigkeits-
anspruch jeder Philosophie zu leugnen geneigt sein, die nicht als solche
aus dem Prinzip des Glaubens entspringt. Von der richtigen Erkenntnis
ausgehend, daB Philosophie kein isolierbares Materialobjekt hat, zieht er
den unrichtigen SchluB, daB sie auch kein Formalobjekt besitze. Dieser
SchluB wird freilich iiberall dort gezogen werden miissen, wo das echte
geschopfliche Subjekt- und Geistsein von Gnade und Offenbarung ab-
hingig gedacht wird. Oder anders gesagt: wo jede Entfaltung des formalen
Naturbegriffs (einen solchen aber hat Barth, wie wir sahen, durchaus aner-
kannt) in seinen materialen Gehalt als unmoglich betrachtet wird. Und
doch muB sie, innerhalb der angegebenen Grenzen, moglich sein. Sie ist
sogar notwendig zu fordern, als allgemeine Schematik des geschépflichen
Subjektseins als solchen, wenn Gnade wirklich Gnade und nicht ein « sub-
stantielles » Stiick der geschopflichen Welt werden soll. Dieser Notwendig-
keit kann sich auch Barth nicht entzichen.

Die Offenbarung als « Anteilgabe geschieht, indem Gott sich uns ent-
hiillt in jener anderen, zweiten Gegenstindlichkeit, nimlich in der Gegen-
stindlichkeit seiner Werke und Zeichen in unserem, dem geschopflichen
Raume» (D 3, 55), «in einer von seiner eigenen Gegenstindlichkeit ver-
schiedenen ... Gegenstindlichkeit » (56), sosehr, daB Gott « damit auch an
die geschopfliche Schranke dieser Mittel und Organe gebunden ist» (57).
« Offenbarung heiBt Sakrament » (56), wer aber Sakrament sagt, sagt auch
causa secunda. Es ist freilich « freie, ungeschuldete, nur in der Gnade und
gar nicht in der Natur begriindete Auszeichnung », aber eben doch eine
solche, «die der ‘Natur’ widerfihrt» (D 2, 41). Die « Hervorbringungen
des Heiligen Geistes ... sind durchaus Hervorbringungen aus einem als
seiend vorausgesetzten anderen Wesen ... Die Geburt aus dem Geist ist
eben eine neue Geburt, eine Wiedergeburt, und der durch den Geist zum
Kinde Gottes zu gebirende Mensch ist schon da, indem ihm dies widerfihrt »



30 Analogie und Natur

(D 1, 509). «Dieses Werden auf seiten des Menschen ist ein von auBen ...
bedingtes » (D 1, 179), es setzt «die Schopfung als die von Gott gesetzte
Existenzgrundlage des Menschen » voraus, um sich «als die an seiner
Existenz von Gott vollzogene Erneuerung » zu vollziechen (D 3, 699). Offen-
barung ist also wirklich « ein Neues» (D 1, 433), «ein besonderes Werk »
(D 3, 569), «mehr als Natur » (D 3, 572), «mehr als Schépfung, Erhaltung
und Regierung» (D 3, 747), eine « Potenzierung» und « Uberbietung »
(D 3, 307). Schon als geschaffene Welt ist sie das Reich des Logos, aber
daB dieser Fleisch wird, geht weit «dariiber hinaus» (D 3, 357). «Schon

die Schopfungsgeschichte ist ... nicht nur Kosmogonie und Anthropologie,
sondern indem sie das auch ist, zugleich VerheiBung der Offenbarung und
Versbhnung, Bezeichnung ... der Welt als ‘gute’, d. h. zum Schauplatz

der Offenbarung bestimmte und geeignete Welt, wobei sie doch eigentlich
in allen Einzelziigen auch das vorweg deutlich macht, daB Gottes Offen-
barung in diesem ... Raum noch einmal etwas Besonderes, daf3 sie freie
Gnade sein, daB sie Jesus Christus heilen wird» (D 3, 131).

Mit all dem ist nun aber mitgesagt, daB man den materialen Um-
kreis des Naturbegriffs weder von der Siinde noch von der Erlisung her
inhaltlich bestimmen darf. «Die Schuld der Siinde ... fOlgt mit keiner
Notwendigkeit aus dem Wesen der Schopfung» (D 3, 566). Darum kann
sie auch das Wesen der Natur nicht zerstéren. Ebensowenig aber darf die
Schépfung aus dem Wesen der Erlésung abgeleitet werden : « Wenn man
sich hier Umkehrungen erlaubt, wenn man sich nicht damit begniigt, den
Schopfer in der Offenbarung wiederzuerkennen, sondern dazu fortschreitet,
die Schopfung als solche aus der Offenbarung abzuleiten und zu begriinden,
so ist das eine ... unerlaubte Spekulation. ... Wer die Kirche bzw. die
Offenbarung schon der Schopfung bzw. dem Schépferwillen Gottes als
solchen zuschreibt, der vergiBt oder unterschligt, da Kirche bzw. Offen-
barung nur Ereignis werden kann als Antwort auf die Siinde des Menschen,
oder er muB3 es auf sich nehmen, auch die Siinde des Menschen in die
Schépfung einzubeziehen. Und auch die freie Giite Gottes ... muB3 er dann
vergessen haben oder zu einem notwendigen Glied eines dialektischen
Prozesses machen» (D 1, 469).

In dieser doppelten Abwehr ist nun aber der Raum des (auch material
entfalteten) Natur-Sachbereichs endgiiltig gesichert. Die Tendenz des
« Romerbriefs », diesen Sachbereich nach beiden Seiten hin zu zerstéren,
ist hiemit aufgehoben. Wenigstens grundsitzlich. Denn « Riickfille »
werden wir auch in den spateren Schriften Barths nicht verkennen. Es
geht ja bei der Wendung vom « Rémerbrief » zur « Dogmatik » nur um eine
« Nuance » : die der Distanzhaltung zwischen den « Ordnungen », sosehr
sich diese im Gesamtplan Gottes zu einer einzigen, zusammenhingenden
« Necessitit » vereinigen mogen. Es wird daher nich! angehen, den ganzen
Gehalt und Sinn der Natur aus Christus herauszulesen., Es wird nicht an-
gehen, im Gesetz nur eine VerheiBung des Evangeliums zu sehen. Gewil
wird hier iiberall der faktisch letzte und somit endgiiltige Sinn der Natur
in der Gnade gefunden (gratia per-ficit naturam), aber nicht so, daBl Natur
in sich selber nicht einen sachlichen (nur faktisch ein- und untergeordneten)



Analogie und Natur 31

Sinn triige. Barth bezieht sich denn auch ausdriicklich auf den Satz des
«non tollit, sed perficit » (D 3, 463). Und er versteht schlieBlich, daB hier
eine «reziproke Prioritit» spielt, die jede Auflésung in ein eindeutiges
Prius ungangbar macht. «Gott in sich selber will ein Erstes und darum
ein Zweites, und umgekehrt: ein Erstes um des Zweiten willen, und weiter :
ein Zweites und darum ein Erstes, und nochmals umgekehrt : ein Zweites
um des Ersten willen» (D 3, 669).

So gewinnt schlieBlich auch die inhaltliche Seite der Natur als causa
secunda bei Barth ein positives Gesicht. Wir sahen schon (Seite 205 ff.), wie
die Anselm-Analyse zu dieser positiven Deutung der noetischen Ratio hin-
driangte (A 43-45) als dem « Vermogen, ein gesetzmiBiges Sein und Sosein
zu vernehmen », welches Vermdégen gerade dem Glaubensgegenstand gegen-
iiber nicht etwa stillgelegt wird, sondern zu seiner héchsten Moglichkeit
kommt (A 51, vgl. D 1, 214). Und dies gerade mittels seiner Funktionalitat
einer « nach den Regeln der auf dem Satz des Widerspruchs aufgebauten
Logik » (A 55). Diese Logik zerstort weder die Siinde noch die Gnade.
Als solche Ratio aber ist der Mensch Subjekt, d. h. Geist, d. h. Person .
Man diirfte darum auch nicht, wie Barth es tut, zwischen der « geschaffenen
Natur als solcher » und « deren Geschaffensein nach dem Ebenbilde Gottes »
(A 132) unterscheiden, und somit die natiirliche Gotteserkenntnis und den
Imago-Charakter aus der inneren Geist-Natur in eine AuBerlichkeit hinaus-
verlegen ®. Dies eben hieBe die Analogie von neuem aufheben. Mit der

! Diese Gleichsetzung der Begriffe Subjekt, Geist, Person ist eine notwendige.
Es geht nicht an, wie Barth es gelegentlich tut, den Begriff der Person auf den
gnadenhaft erhohten Geist allein anwenden zu wollen. Denn Personalitit griindet
in der freien, verniinftigen Selbstbestimmung des Geistes, in der « reditio completa »
der Reflexion, die eben das Wesen des geschépflichen Geistes selbst ist. Freilich,
wenn man Person definieren wollte als volle Freiheit, volle Souveranitit des Geistes,
dann werden wir mit Barth sagen miissen : « Nicht das ist problematisch, ob Gott
Person ist, sondern ... ob wir es sind. Oder werden wir unter uns Menschen
einen finden, den wir im vollen ernsten Sinn dieses Begriffes Person nennen
koénnten ? » (D 1, 143).

* Barth polemisiert (G 73) dagegen, da das « Bild und Gleichnis Gottes »
in Adam als eine « seiner Existenz anhaftende Zustindlichkeit » aufzufassen sei ;
«mnicht von einer Eigenschaft, sondern von dem, wozu die ‘Natur’ des Menschen
in dessen Sein, Leben und Tun bestimmt sei, redet jener Text ». Zu dieser Deutung
sagt Scheeben mit Recht : « Das facere ad imaginem et similitudinem kann zwar
auch auf eine Bestimmung (destinatio) gehen, ... jedenfalls ist eine solche Bestim-
mung, namlich Gott dhnlich zu werden, resp. ihn nachzuahmen, in den Worten
mitenthalten ... Direkt und eigentlich aber bezeichnen die Worte nach Grundtext
und Kontext nicht etwas am Menschen und durch den Menschen zu Verwirk-
lichendes, sondern etwas von Gott selbst durch den Schipfungsakt in der Natur
des Menschen Verwirklichtes ... Die dem Menschen eigene Bestimmung griindet
sich eben auf seinen Charakter als Bild und Gleichnis Gottes ... Die aktive Fihig-
keit aber, seine natiirliche Bestimmung zu erreichen, ... gehort als Giite der
Natur mit zu dem, was Gott dem Menschen eingeschaffen hat, und wie diese
nicht angenommen oder erworben wird, so wird sie auch nicht durch die Siinde
verloren » (Dogm., II 120-121). Die « Ahnlichkeit » besteht ja evidenterweise im



32 Analogie und Natur

Geschaffenheit ist die Ahnlichkeit (in groBerer Unihnlichkeit) mitgesetzt
und falls dieses Geschaffene Geist ist, auch die Méglichkeit der Erkenntnis
dieser Analogie. « Rede ist, auch als Rede Gottes, die Form, in der sich
Vernunft der Vernunft, Person der Person mitteilt. Gewi3, gottliche Ver-
nunft der menschlichen, goéttliche Person der menschlichen. Die ganze
Unbegreiflichkeit dieses Geschehens steht vor uns. Aber Vernunft der

Vernunft, Person der Person, ... analog dem Geschehen in der geistigen . ..
Geschopfsphire » (D 1, 139). « Personsein heiBt nicht nur im logischen Sinne
Subjekt sein, sondern im ethischen Sinn : freies Subjekt sein, ... verfiigen

koénnen iiber sein eigenes Dasein und Sosein, sowohl sofern es geprigte
Form als auch sofern es lebendige Entwicklung ist, aber auch wdihlen
koénnen neue Daseins- und Soseinsmoglichkeiten » (D 1, 143). Nun aber
geht gerade diese ganze Subjektivitit des natiirlichen Subjekts als solche
ein in das Geschehen der Offenbarung, ohne erst von dort her zu dem
gemacht zu werden, was es ist: « Wire es nicht gerade die menschliche
Selbstbestimmung, die hier sozusagen als das Material ... gemeint ist, wenn
wir von der Bestimmung menschlicher Existenz durch das Wort Gottes
reden, wie wiirden wir denn von der Bestimmtheit menschlicher Existenz
reden ... ? Ist das Wort Gottes nicht zu Tieren, Pflanzen oder Steinen
gesprochen, sondern zu Menschen und ist also Bestimmtheit durch das Wort
Gottes wirklich eine Bestimmtheit menschlicher Existenz, in was sonst soll
sie dann bestehen, als darin, daB eben die Selbstbestimmung, in der der
Mensch Mensch ist, ... als Selbstbestimmung und ohne als solche im
geringsten angetastet oder gar zerstort zu werden, ... einen Charakter auf-
geprigt erhilt, ... ebenso bestimmt wird wie ein sich selbst bestimmendes
Wesen durch ein Wort ?» (D 1, 210).

Barths Anerkennung der causa secunda wird jeweils bei der Behandlung
der Willensseite im Menschen deutlicher ausgesprochen als bei der der Ver-
standesseite. Fiirchtet er hier den Einbruch einer «natiirlichen Gottes-
erkenntnis » und dringt er darum die natiirliche Funktion des Verstandes
moglichst zuriick, so redet er dort ohne Scheu von der « geschépflichen
Freiheit », die « dem geschépflichen Willen seinen Charakter als Willen »
gibt (D 3, 630). DaB gottliche Freiheit die geschopfliche nicht aufhebt,
sondern setzt, ist Tatsache und geht allen Deutungsversuchen als solche
voraus (C 34). Diese Selbstbestimmung geht so weit, daB im Reich der
Gnade sogar eine Bestimmung Gottes durch den menschlichen Glauben
und das menschliche Gebet moglich wird (D 3, 574). Gewi kommt das
Bild Gottes in der Welt erst in der Gnade Christi zu seiner eigentlichen

Subjektsein selber, und es ist allein durch die Kreatiirlichkeit des menschlichen
Subjekts bestimmt, daB sich in ihm Sein und Sollen nicht (wie in Gott) decken.
Mit Recht lautet das alte Axiom : « Werde, was du bist », und nicht : « werde,
was du sein sollst». Man kann daher wohl mit den Vitern die Worte « Bild »
und « Gleichnis » auf die (statische) Natur und ihre (dynamische) Verwirklichung,
oder auf Natur-Ahnlichkeit und Gnaden-Ebenbildlichkeit verteilen, aber man
kann die imago nicht so dynamisieren, daB man sie nur ins Werden, nicht auch
ins Sein verlegt. Denn beides ist im Geschopf unzertrennlich.



Analogie und Natur 33

Entfaltung. Aber daB dieses «Lichtwerden», dieser « Abglanz», diese
« Antwort » (C 3, 730) von der Welt her méglich werde, dazu bedarf es jener
geschopflichen Subjekte, in denen « Gott alles in allem » sein kann. Er
bedient sich, «um uns zu erreichen, auch geschopflicher Krifte hoéheren
und niederen Ranges», des «Dienstes der Kreaturen» (D 3, 729), auch
und gerade so, daB sie als causae nur sekundir, nur werkzeuglich sind, und
so, daB das, «was uns durch sie erreicht, doch seine Kraft, sein Reich,
seine Herrlichkeit und also er selber » ist. « So wird das, was die Kreatur
als solche hier tun darf zu beschreiben sein : sie dient der Selbstverherrlichung
Gottes wie eine widerhallende Wand als solche dem Wiederklingen und
Weiterklingen der Stimme, auf die der Widerhall ‘antwortet’, nur dienen
kann. Nun aber wirklich dient!» Sosehr, daB das « Verherrlichen »
(30Eagetv) ein gegenseitiges wird (D 3, 756). Und nicht als tote Wand nur,
an der die Stimme ab- und zuriickprallt, sondern als in Christus und im
Heiligen Geiste dankender, dienender, lobender und anbetender Geist.

Die Analogie zwischen Natur und Gnade

A. Die Gestalt der Analogie von Natur und Gnade

Die Analogie #m Naturbegriff, wie sie oben entwickelt wurde, ist
nun selber schon Spiegelung und Ausdruck der Analogie zwischen Natur
und Gnade. Dieses « Zwischen » kann ja stets nur in jenem «In»
erscheinen. Denn es handelt sich bei Natur und Gnade nicht um zwei
von einem hoéheren Standpunkt aus iiberschaubare, vergleichbare
GroBen, sondern um zwei Zustandsformen, Auspriagungen, Seinsweisen
der einen und selben Analogia entis. Diese beiden Formen verhalten
sich in einer schlechthin einzigartigen, mit nichts zu vergleichenden
Weise zueinander. Denn die zweite ist zwar die Erfiillung und Vollendung
der ersten, ohne doch Verwirklichung einer ihr eigenen, naturhaften
Méglichkeit zu sein. Und doch ist sie wiederum nicht duBerliche Zutat,
sondern innerste Vollendung des ersten. Wollte man dieses Verhiltnis
nun doch mit philosophischen Kategorien auszudriicken versuchen, so
miilite das Zueinander von Akt und Potenz hier jedenfalls in dem ganz
iiberschwanglichen Sinne verstanden werden, der als solcher gerade
nicht vom natiirlichen Zueinander dieser Spannungspole gelten kann.
Man kann also nicht vom Begriff der natiirlichen Potenz herkommend
daraus den Begriff der « potentia oboedientialis » der Natur zur Gnade
ableiten wollen. Das DaB und das Wie der potentia oboedientialis wird
allein von der Wirklichkeit der Gnade aus sicht-bar, — als « Potenz »
der Natur. Wir werden sie als solche spiter zu beschreiben haben.

Divus Thomas 3



34 Analogie und Natur

Das Verhiltnis zwischen Natur und Gnade (als Verhiltnis zwischen
natiirlicher und gnadenhafter Analogie von Gott und Geschopf) ist
selbst Analogie. Es wird umschrieben in der (auf Thomas fuBenden,
aber erst im 19. Jahrhundert zum Kennwort gewordenen) Formel :
gratia supponit, extollit, non destruit, perficit naturam. Die Vielheit
der Verba, von denen keines auf das andere zuriickfiihrbar ist, zeigt
die Unmoglichkeit einer eindeutigen Formulierung dieser Analogie.
Denn sie ist als solche die zweite (nicht notwendige) Gestalt der ersten
(philosophischen) Analogie zwischen Gott und Geschopf iiberhaupt,
die selbst schon jede eindeutige Ausformulierung verbot. Die unriick-
fithrbare Spannung im Geschopf zwischen restloser Passivitit (im Akt
des Geschaffenseins) und relativer Aktivitit (im Sein dieses Geschaffen-
seins), zwischen Gottes Transzendenz iiber ihm und seiner Immanenz
in ihm, und darum zwischen In-sich-sein als Subjekt und Uber-sich-
hinaus-sein zu Gott —: diese ganze Spannung erhdlt nun zu ihrer
Letztgestalt die der Analogie zwischen Natur und Gnade. Aber diese
zweite Gestalt weist nochmals iiber sich hinaus auf eine dritte, in der
sie selber (wiederum nicht notwendig !) ihre einzig konkrete, zustindige
und legitime Letztgestalt hat : Analogie von Natur und Gnade existiert
konkret — seit dem Siindenfall — nur als Analogie von siindiger Natur
und erlosender Gnade in Christus und seiner Kirche, und, sofern
Christus als menschgewordener Gott die letzt-zustindige Einheit von
Gott und Geschépf darstellt : nur als Analogie zwischen géttlicher Natur
und menschlicher Natur in der vollen soteriologischen Konkretheit in
Christus selber.

Diese drei Ordnungen bilden eine strikte faktische Einheit, sofern
jede folgende jeweils nur die Konkretgestalt der vorhergehenden ist.
Aber sie miissen ebenso strikt sachlich und logisch unterschieden werden,
und zwar in dieser Reihenfolge und in keiner andern, sofern eben keine
spitere mit Notwendigkeit aus der fritheren folgt (wie Akt aus Potenz),
ja iiberhaupt von der friitheren her ansichtig gemacht werden kann.
Umspannt sie schlieBlich zwar, als faktische Einheit, die « Necessitit »
der einen gottlichen Okonomie, in der vom jeweils Spiteren her das
Friihere als sinnvolle, ja « notwendige » Stufe erscheint — o vere neces-
sarium Adae peccatum ! — so ist diese Necessitit der Riickschau doch
niemals zu verwechseln oder gleichzusetzen mit einer vorwirtsschrei-
tenden Necessitit. Man muB «auf solche Synthesen verzichten »
(D 1, 469), weil damit der Unterschied zwischen Gnade und Natur
unweigerlich aufgehoben, die Gnade naturalisiert wird.



Analogie und Natur 35

Das Faktum der sachlichen Unterscheidbarkeit der drei konkreten
Formen und Zustinde der einen Analogie macht nun aber eine theo-
logische Unterscheidung der Ordnungen nicht nur legitim, sondern not-
wendig. Man kann wohl in der Theologie dadurch ein Maximum an
Konkretheit und Sachnihe erreichen, daB3 man stets vom Konkretesten
her (d. h. von Siinde und Erlésung in Christus und Kirche) und zu
diesem Konkretesten hin denkt. Aber man wird dieses Konkreteste
eben denkend nur in der riickwirts- wie vorwirtslaufenden Analyse
seiner Kon-kretion selber wirklich begreifen. Gewill wird gnoseologisch
der riickwirtslaufende Weg dabei der primire sein : Von Christus her
erfahren wir letztgiiltig und bindend, was Gnade bedeutet, und von
Gnade her, was Natur als solche besagt. Aber gerade in diesem Riick-
warts wird auch das Vorwirts sichtbar : sofern der erlosende Gott der
begnadende Gott und der begnadende Gott eben mein Gott ist, der
Gott, zu dem ich von meinem geschopflichen Ursprung her immer schon
gehe. Das Zweite und Dritte ist nicht in dem Sinn ein jeweils Neues
gegeniiber dem Ersten, daBl es nicht immer noch das Erste wire,
welches nun in der Weise des Zweiten und Dritten erscheint.

In diesem Vorwirts und Riickwirts bewegt sich die Theologie.
Sie kann nicht alles auf einmal sagen. Sie darf in einem Bereich, in
einer Bewegung verweilen, wenn es wirklich eine Phase des Ganzen ist.
Sie muf3, um das concretissimum einsichtig zu machen, bis zum abstrac-
tissimum des formalen Naturbegriffs und der ersten Gestalt der Ana-
logia entis zuriickgehen. Sie mull darum eine Lehre von den «status»
entwickeln, als den inneren Dimensionen der faktischen Weltordnung.
Diese Dimensionen sind nicht bloB historisch sich folgende Phasen.
Es geniigt darum nicht, nur eine «Schépfungsordnung» und eine
« Erlésungsordnung » zu unterscheiden. Es handelt sich vielmehr um
logische Abstufungen der Necessitit. Und insofern ist die Schépfungs-
ordnung selbst wieder aufzulgsen in eine Ordnung der Natur und eine
(ihr gegeniiber nicht faktisch, aber sachlich zu unterscheidende) Ord-
nung der Gnade. In der faktischen Einheit des Ganzen bilden die Ord-
nungen sachhafte « Aspekte », « formalitates », ihre Unterscheidung hat

ein « fundamentum in re»: die jeweils neue Nicht-Notwendigkeit der
folgenden Stufe.

In diesem Sinne haben wir das Axiom «gratia supponit, extollit,
non destruil, perficit naturam » als Ausdruck der Analogie von Natur
und Gnade noch kurz zusammenfassend zu analysieren.



36 Analogie und Natur

1. Supponit heilt in der Allgemeinheit des Axioms jedenfalls nicht :
eine zeitliche Prioritit der Natur, die als rein natiirliche Ordnung erst
nachtriglich begnadet werden konnte. Es hei3t zweitens nicht : eine
Abhingigkeit der Gnade von der Natur in dem Sinn, als ob sie eine
bestimmte geschopfliche Struktur voraussetze oder an bestimmte
geschopfliche Anlagen, Fihigkeiten oder Potenzen (die frither geschil-
derten ausgenommen) anzukniipfen gezwungen oder veranlaBt wire.
Es heilt drittens nicht : da Natur im Plane Gottes als die erste, ur-
spriingliche Idee zu denken sei, die erst nachtriglich durch die Ideen
der Begnadigung des Menschen und gar der Menschwerdung Christi
erginzt worden wire. Sondern «supponit» heit schlicht : Gnade ist
Gnade fiir ein Geschopf, das als solches selbst weder Gnade ¢st, noch
als Geschopf begnadet sein muf, sondern das eben — wie es das Wort
Gnade ja sagt — aus freien Stiicken begnadet wird. Die Supposition
der Natur geschieht zum Schutz und zur Erméglichung der Gnade.
Sofern Geschopf primir die Distanz des Gewirktseins besagt (und somit
« Schopfung » sich am adiquatesten in den aristotelischen Kategorien
der Wirkursiichlichkeit ausdriickt), besagt Gnade primir die Nihe der
Teilnahme (und wird sich darum vorwiegend der platonischen Kate-
gorien der Partizipation als Ausdrucksbehelfs bedienen). Geschépf-sein
sagt aber nicht ausschlieBlich Gewirktsein und Schépfung also nicht
«nackte » Kausalitit, sonst wiirde sich das Geschipf auf das bloBe
DaB des Geschaffenseins reduzieren, withrend alles inhaltliche Was als
« Gnade » erschiene. Eine solche Deutung des «supponit » wiirde aber-
mals den Begriff der Gnade aufheben, die als Teilnahme an der
Intimitdat Gottes einen Teilnehmer voraussetzt. Das supponit bezieht
sich demnach wirklich auf ein geschopfliches daseiendes Wesen (« essen-
tia existens»), das als solches in Analogie zum notwendigen « Wesen »
Gottes («essentia subsistens») sich befindet.

2. Extollit sagt darum wiederum nicht: Erhebung eines zeitlich
zunichst Nichterhobenen, nachtrigliche In-Beziehungsetzung zu einer
zweiten Wirklichkeit. Sondern es besagt : ein je schon {iber Anspruch
und Begriff des Geschopfs hinausgehendes Bezogensein auf das innere
Leben Gottes durch dessen freies, gnddiges Sich-offenbaren. Dieses
« Uber-hinaus » ist keinerlei selbstgewirkter Transzendenz und Uber-
hohung im entferntesten vergleichbar, weil es restlos auf einem von-
oben-Ergriffen-werden beruht. Es ist ferner ein solches, das die Natur
nicht nur #ulerlich trifft, sondern diese in ihrem Wesen und Kern
selbst « neu gebiert » und so sie selbst und alles an ihr mit einem neuen



Analogie und Natur 37

Sinn versieht. War bisher das geschépfliche Wesen selbst das Zentrum
der Sinngebung und -deutung, so wird dieses Zentrum nun in Gott
hineinverlegt. Oder wie Barth sich auszudriicken liebt : das Geschopf
wird (als das Subjekt, das es ist) nunmehr zum « Pradikat » des Sub-
jektes Gott . Wiirde diese Sicht zunichst eine dullerste Passivitit des
Geschopfs gegeniiber der Gnade sehen lassen (extollit als « Entriickung »),
so wird doch anderseits Gottes Leben nun zu seinem Leben (extollit
als Adelung des Geschopfs zum Kind Gottes). Und insofern Gottes
Zentrum (aus Gnade !) zu seinem Zentrum wird, zeigt sich Gnade nun-
mehr als héchste Aktivitit und Begabung mit Moglichkeiten, die, an
sich Gott vorbehalten, jetzt Méglichkeiten des Geschopfs selbst werden,
und fiir welche die von Christus verheilenen Wunder nur das duflere
Zeichen und die (gelegentliche) Beglaubigung sind.

3. Non destruit betont demgegeniiber die trotz dieser Entriickung
nicht aufgehobene, ja gerade in ihr sich vollendende Distanz zwischen
Geschépf und Gott. Es besagt nicht, daf3 jene Neugeburt und Um-
pridizierung etwa nur eine Hyperbel sei und im Grunde alles beim
Alten bleibe. Wohl aber, daB in der Erhebung das geschopfliche Subjekt
(in seiner ganzen « materialen » Breite, nicht nur im logischen Beziehungs-
punkt seiner « Pridikate ») erhalten wird. Es besagt auch nicht, daf3
sich in der Verwandlung eine gleichsam neutrale Zone durchhalte, die
« vorher » und « nachher » unverwandelt dieselbe ist. Sondern das Ganze
wird umgeboren und ist als Neues das Alte. (Das Gleichnis von Raupe
und Schmetterling kann auf das Gemeinte hinweisen.) Die Verlegung
des geschiopflichen Zentrums in Gott (bzw. des géttlichen Zentrums in
das Geschopf) vollendet aber gerade dadurch die Distanz, da nunmehr,
in dieser « Nahstellung », endgiiltig klar wird, daBl Gott Gott ist, und
nicht das Geschopf, Gnade Gnade ist und nicht Natur. Die Nihe der
« Liebe » ist eine Nihe der jeweils groferen Anbetung, Unterscheidung
und Ehrfurcht. Der endgiiltige Sinn des « non destruit » enthiillt sich
aber erst in der Menschwerdung Christi, in der die Gnade die konkrete
Gestalt der Natur annimmt und zwar gerade der unterscheidend siinde-
getroffenen, gottverlassenen, gnadenlosen Natur. In der hichsten Ent-
riickung des «extollit », das bis an die Grenze der Destruktion der

1 Man wird sich dabei klar sein, daB dies ein grammatikalisches Gleichnis
ist, das, wie alle Bilder, die die Analogie erlautern wollen, hinkt. Es beleuchtet
zwar die « Umpridizierung » der Natur durch die Gnade, aber die Zweideutigkeit
des Terminus Subjekt verschleiert die Rolle des ontischen geschopflichen Subjekts

in diesem Vorgang.



38 Analagie und Natur

forma peccati unter dem verzehrenden Feuer des « Zornes» und der
Liebe Gottes heranreicht, ist das «non destruit » die hochste Wahrung
des Menschlichen als Verhiillung dieses Zorns und der in ihm verborgenen
Gnade in die unscheinbare Gestalt der «natiirlichsten » Natur.

4. Perficit sagt das Einheitliche von « extollit » und « non destruit ».
Es besagt nicht : Vollendung einer Anlage der Natur. Sondern Voll-
endung in einem Raptus iiber alles Erdenkliche, Erwiinschbare, Zu-
erhoffende, Zuersehende hinaus. Aber gerade so Vollendung. Riick-
wirtsblickend von dieser Vollendung her erscheint das Natiirliche als
Reich des Unvollendeten, Unvollendbaren, als ein ewiger Im-perfekt.
Von der Erfiillung her (und sur von ihr her) kann es scheinen, als
hitte das «unruhige Herz » sich nie bei diesem Stiickwerk befriedigen
konnen. Und faktisch ist dieses « perficit » — Gnade aller Gnaden ! —
eine Vollendung dieser Welt in ihr selbst. Nicht eine Auflésung des
Endlichen ins Unendliche Gottes, sondern ein Platzergreifen des Unend-
lichen inmitten der vollendeten Endlichkeit dieser Welt. Und damit
die Bestatigung des «sehr gut » aller endlichen Werke Gottes: In der
Menschwerdung sind sie perfekt, zu ihrem voll-endenden Ende gelangt.

In Christus vollendet sich so die Analogie zwischen Natur und
Gnade. Die hypostatische Einheit (und damit die Anhypostasie der
menschlichen Natur) unterstreicht das « extollit » bis zur Identitit des
gottlichen Zentrums mit dem der menschlichen Natur, um aber gerade
so in die « Form der Siinde », ja in die « Hélle » hinabzusteigen und so
das «non destruit » in seiner extremsten Moglichkeit zu verwirklichen.
«Die Form dieser Einheit ist selber, im geheimnisvollsten Sinn des
Wortes, Analogie. Denn das ist das innerste Geheimnis Christi, daB
in ihm Gottheit und Menschheit zwar Eine Person sind, aber im unauf-
gehobenen, ja unaufhebbaren Unterschied zwischen beiden : also in
hypostatischer Union, die unaufgehoben und unaufhebbar die unauf-
hebbare ... Analogie der ‘je immer groBeren Unidhnlichkeit’ #sz. »!

B. Potentia oboedientialis

Aus dieser Differenzierung der Analogie von Natur und Gnade
ergibt sich abschlieBend wiederum der Satz, von dem wir ausgingen :
Die Gnade ist faktisch eine solche « Erfiillung » der Natur, dal dieser
hochsten Vollendung doch in der Natur selbst keine Fihigkeit, Anlage
oder Forderung dazu entspricht. Wenn sich in allen positiven Seiten

1 Przywara, Reichweite der Analogie, a.a. O. 532,



Analogie und Natur 39

des Verhiltnisses : Grundlage (supponit), Wahrung (non destruit), Voll-
endung (perficit) das kategoriale Schema von Akt und Potenz geradezu
aufdringt, so schiebt doch anderseits das Negative des Erhobenwerdens
ohne Anspruch und Eigenmdglichkeit (im extollit) dieser Anwendung
einen Riegel vor. Was hier am Geschopf geschieht, ist zwar offenbar
moglich (da es ja wirklich ist), ohne doch die eigene Moglichkeit des
Geschopfs zu sein. Und doch : wire es nur die Moglichkeit Gottes und
die Un-Moglichkeit des Geschopfs, so konnte es gar nicht geschehen.
Diese Moglichkeit Gottes, die keine Moglichkeit und doch auch keine
Un-Moglichkeit des Geschépfs bedeutet, ist das Geheimnis der potentia
oboedientialis.

Die potentia oboedientialis mufl fiir Karl Barth gleichsam den
Quellpunkt aller katholischen Irrtiimer und Ubergriffe darstellen. Denn
falls hier wirklich, wenn auch noch so verhiillt, dem Menschen eine
« Potenz » zur Gnade zugeschrieben wird, eine Méglichkeit also, von sich
aus als Natur der Gnade zur Verfiigung zu stehen, fiir sie offen zu sein,
sie aufzunehmen, sie gar von der Natur her als mdglich, als wahrschein-
lich, als erwiinscht zu erkennen und demnach mit ihr zu rechnen, sich
vielleicht sogar auf sie vorzubereiten — : dann strémen durch diese
Offnung alle « Naturalismen » unaufhaltsam herein, die das unter-
scheidende Wesen des Katholizismus zu bilden scheinen. Wir miissen
uns daher mit dieser Frage ernstlich befassen.

Die Frage als solche besteht fiir jede Theologie; sie besteht auch
fiir Barth. Es ist die Frage, wie und woher es denn moglich sei, daB
Natur als solche begnadet werden kann. Wir werden zundchst neutral
voraussetzen konnen, da8 diese Moglichkeit primir eine Moglichkeit
Gottes selber ist : Er kann, und er allesn kann begnaden. Und da er
das kann, so « kann » das Geschopf auch begnadet werden. Was besagt
nun aber dieses « kann » des Geschopfs ? Ist das eine der Moglichkeiten,
die das Geschépf «hat»? Gehort diese Moglichkeit zu den Moglich-
keiten seiner Natur ? Das ist die Frage. Barth verneint sie. Indem
er dann aber von der Wirklichkeit dieser « Méglichkeit » her zuriick-
fragt nach der Méglichkeit selbst, muB8 er sie als die «unmégliche
Moglichkeit » bezeichnen. Das ist entweder echte Dialektik, die wir
aber als Moglichkeit nicht wieder aufnehmen wollen, oder rhetorische
Paradoxie, die jedenfalls auf ihren niichternen theologischen Gehalt
hin erst gepriift werden muB.

Wir betrachten zuerst die seinshafte Seite des Problems, um dann
die Erkenntnisseite eigens anzuschlieBen, weil die Frage sich dort in
besonders scharfer Weise zuspitzt.



40 Analogie und Natur

Zur ersten Seite ist grundlegend zu sagen, dall die ganze Frage
mit ausdriicklicher Riicksicht auf die Analogie des Naturbegriffs gestellt
und gelost werden muBl. Sie stellt sich also von der Philosophie her
anders als von der Theologie. Vom (aristotelischen) Begriff der natura
her wird der Begriff der Méglichkeit sich zunichst in aktive und passive
Moglichkeit spalten, je nachdem die Natur die Anlage hat, sich selbst
oder anderes zu bestimmen oder sich durch sich selbst oder durch
anderes bestimmen zu lassen. Dariiber hinaus aber weil3 sich geschopf-
liche Natur, sofern sie Geist ist, als kontingent, d. h. bezogen auf ein
sie bedingendes Absolutes, das als solches analytisch im kreatiirlichen
Sein mitgesetzt und folglich auch mitgedacht ist : omnia cognoscentia
cognoscunt implicite Deum in quolibet cognito (Thomas, De Verit. 22,
1 ad 1), da «doch alles was auBer ihm da ist, nur gleichsam in der
Klammer seines Daseins da ist und also auch nur in der Klammer
des Denkens seines Daseins (seines nicht negierbaren Daseins !) als da-
seiend denkbar ist » (A 179). Dieses Mitgesetztsein Gottes als « rerum
omnium principium et finis» (Vatikanum, Denz. 1785), als « Deus
unus et verus, Creator et Dominus» (Denz. 1806), sagt zugleich, daf3 im
Absoluten der einzige Grund der Moglichkeit von Kontingentem iiber-
haupt liegen muB, daB also die Moglichkeit von Kontingenz {iberhaupt
keine dem Absoluten irgendwie (als Uin oder Ideenwelt) gegeniiber-
stehende Méglichkeit sein kann. Dies liegt analytisch im Begriff des
Absoluten als géttlichem, herrschaftlichem principium et finis. Die
Moglichkeit, die hier, rein philosophisch, als solche im Faktum kontin-
genter Existenz sichtbar wird, ist in keiner Weise den aktiven und
passiven Méoglichkeiten der geschaffenen Natur gleich- oder unter-
zuordnen. Es ist, sofern das Absolute als « Dominus » (Vatikanum,
Denz. 1806) und insofern als « Creator » (ebd., wenn auch noch nicht
ausdriicklich als Creator ex nihilo: Coll. Lac. VII, 79) sichtbar wird,
und dieser Herr die absolute Verfiigung iiber das DaB und Was des
Geschopfs behilt, nur ein anderes Wort fiir « unbegrenzte Verfiigbarkeit
zu Gott hin»?!, fiir die Wehrlosigkeit des Abhiingigseins bis ins Letzte
von einem nie ibersehbaren, nie verfiigbaren « Willen » des Herrn.
Sofern nun auch keine Revolte der Kreatur an dieser Tatsache des
Ausgeliefertseins das Geringste zu dndern vermag, sofern also Kreatur
als solche immer zur Verfiigung (in der « Potenz») des Schopfers steht,
mufB die potentia oboedientialis schon zur Grundstruktur der ersten

1 Przywara, Analogia entis, I 88.



Analogie und Natur 41

(philosophischen) Analogie zwischen Gott und Geschopf gerechnet
werden. Sie ist hier sowenig der Ausdruck eines natiirlichen Konnens
der Kreatur, daB sie vielmehr gerade der adiquate Ausdruck ihres
letzten Nichtkénnens (d. h. sich-nicht-entziehen-Kénnens) ist.

Freilich erhebt sich hier sogleich die zweite, immer noch philoso-
phische Frage : Gesetzt, die potentia oboedientialis sei nichts weiter
als der Index der letzten Rechtlosigkeit des Geschépfs vor dem Schépfer,
gesetzt aber auch, ein geistiges Geschopf, das sich als geschaffen erkennt
und damit vor dem « nicht negierbaren Dasein » des Creator ac Dominus
steht, werde sich eben damit dieser Rechtlosigkeit und Verfiigbarkeit,
wenn auch noch so verhiillt, bewuBt : tritt dann die potentia oboedien-
tialis nicht dennoch in eine Reihe mit den « natiirlichen Méglichkeiten »,
tiber die eine Kreatur als Natur «verfiigt » ? Hier liegt offenbar der
erste AnlaB fiir das Argernis Barths. Dennoch ist dieser Ubergang
vom seinshaften Abhidngigsein zum bewultseinshaften Sichabhingig-
wissen schlechterdings unvermeidlich. Weigert man sich, ihn zu voll-
ziehen, so konzipiert man ein geistiges Geschopf, das von Natur und
also notwendig atheistisch sein miilte. Oder man naturalisiert abermals
die Gnade, indem man das Wissen des Geschopfs um Gott einer zweiten,
der Schépfung als solcher gegeniiber nochmals freien Offenbarung Gottes
zuschreibt. Nein : die Freiheit, mit der Gott dem Geschépf als solchem
je offenbar ist, ist notwendig identisch mit der (absoluten!) Freiheit,
in welcher Gott diesem Geschépf Dasein verlieh. Der ontische und der
noetische Aspekt sind je Aspekte derselben Wirklichkeit. Und insofern
ist die geschopfliche Erkenntnis dieser Verfiigbarkeit doch eben nichts
anderes als die notwendige Anerkennung der Freiheit Gottes in seinem
Schaffen selber. Auch Gottes Offenbar-sein ist keine Verdinglichung
des immer freien und immer neuen Ereignisses, dal} iiberhaupt
Schépfung ist. Und so ist die BewuBtseinsseite der potentia oboedien-
tialis das Gegenteil eines nun doch selbstindigen Verfiigens des
Geschopfes iiber Gott. Sie ist vielmehr nur die notwendige (auch in
der Leugnung « nicht negierbare ») Anerkennung der faktischen Kreatiir-
lichkeit.

Aber wir brechen hier — mit Bedacht — die philosophische
Betrachtung vorldufig ab. So verlockend es fiir den Denker wiire, hier
die Linien weiterzuziehen und nun etwa aus der Herrschaftlichkeit
Gottes seinen Charakter als Person, seine Freiheit, seine Majestit, seine
Liebe zum Geschopf, seine Heiligkeit abzuleiten und daraus eine natiir-
liche Religionsphilosophie aufzubauen, die die scheinbar erwiinschteste



42 Analogie und Natur

Grundlage fiir die Theologie bieten konnte, so ist es doch hier Zeit,
sich zu erinnern, dal3 der konkrete Denker jeweils schon (bewulit oder
nicht) auch mit dem Material der Theologie arbeitet, nie zum Absoluten
als bloBem « principium et finis », sondern faktisch schon immer zum
Gott der Gnade und Offenbarung in konkreter Beziehung steht. Dal
er also seine scheinbar logischen Deduktionen von einem heimlichen,
durchaus unphilosophischen Apriori her vollzieht. Manche Versuche
moderner Religionsphilosophie und Theodizee arbeiten teils unbewubt,
teils offen (wir denken etwa an Scheler und Rosenmoeller) mit dem
Gut der Offenbarung, und sind in diesem Sinn « sikularisierte Theologie ».
Auch der christliche Philosoph wird bei der Konstruktion eines rein
natiirlichen GottesbewuBtseins sich klar sein miissen, daB er bei allen
konkreten Gegebenheiten, sowohl denen seines Materials wie denen
seiner eigenen Subjektivitit, das « Plus» der tibernatiirlichen Ordnung
von Siinde und Gnade zu beriicksichtigen hat. Damit ist nicht gesagt,
daf sein Versuch unméglich und zum Scheitern bestimmt sei, sind doch
faktisch alle Elemente jenes natiirlichen GottesbewuBtseins und -begriffs
in der faktischen Ordnung der Welt mitenthalten. Er wird sich aber
dennoch vor einer abschlieBenden Konstruktion hiiten und darin den
inchoativen Charakter aller Philosophie anerkennen. Diese Offenheit
des philosophischen Versuchs, und nicht die systematisierte, religions-
philosophische Offenheit eines auf den freien, heiligen, personalen Gott
der Offenbarung von sich aus «horchenden» Geschopfs diirfte der
wahren potentia oboedientialis entsprechen '.

! Wie wir damit die Religionsphilosophie Schelers und seines (katholischen
und protestantischen) Gefolges ablehnen miissen, so miissen wir hier auch von
dem in sich genialen Versuch Karl Rahners in seiner « Grundlegung einer Religions-
philosophie » i « Horer des Wortes » (Miinchen 1941) Abstand nehmen. Rahners
Werk bildet das katholische Gegenstiick zu den (von Barth in « Dogmatik I,
so heftig angegriffenen) « fundamentaltheologischen » Versuchen von Brunner,
Bultmann, Heinrich Barth u.a. Wie diese, baut er der Theologie eine « theologische »
Anthropologie als rein philosophische Disziplin vor, die als solche « die Bedingung
der Moglichkeit von Theologie ist » (214) und zugleich die Summa der (nachdem
Offenbarung ergangen ist) noch sinnvoll méglichen theologia naturalis sein soll (219).
Diese Anthropologie zeichnet den Menschen in seiner prinzipiellen Offenheit zu
Gott hin, sie ist « Ontologie der potentia oboedientialis fiir Offenbarung » (9).
Sie sucht als solche den mittleren Weg zwischen Schleiermacher (Offenbarung als
Explikation des Selbstverstindnisses des Menschen) und Karl Barth (Offenbarung
als Widerspruch und Krisis Gottes iiber der Welt) (37). Diese Mitte besteht darin,
daB der Mensch als Geist sich selbst als geschaflener versteht und damit je schon
vor dem absoluten, unendlichen, begriindenden Gott steht. Der « Vorgriff » auf
das Absolute in jeder Erkenntnis eines endlichen Gegenstandes erweist sich als
Bedingung der Moglichkeit dieser Erkenntnis selbst, sofern sich endliches Sein



Analogie und Natur 43

Um nun den theologischen Begriff der potentia oboedientialis zu
Gesicht zu bekommen, miissen wir den Standpunktwechsel vollziehen,
der von Philosophie zu Theologie notwendig ist. Wir miissen, statt

als solches nur vom erdffneten Horizont des absoluten und unendlichen Seins her
erkennen 1iBt. In der « Weite des Vorgriffs» wird weder nur eine kategoriale
Bedingung des Endlichen erkannt, noch wird das Unendliche darin als solches
gegenstindlich (in einer «natiirlichen Mystik », die als solche die geschichtliche
Offenbarung je schon iiberholen wiirde). Wohl aber wird Gott als der in sich
selber Verhiillte (nicht nur einem diskursiven Verstand Unzugingliche), weil in
sich absolut Freie erkannt und darum wird das Stehen des freien Menschen vor
diesem « freien Unbekannten », der als solcher mein Schépfer und Herr ist, zu
einem grundsitzlichen Lauschen auf mogliche Offenbarung. Wenn aber der
Mensch so vor Gott steht, « begibt sich eigentlich immer so etwas wie eine Offen-
barung : namlich das Reden oder das Schweigen Gottes. Denn der Mensch hért
immer und wesentlich das Reden oder das Schweigen des freien in sich allein
stindigen Gottes; er wire sonst nicht Geist. Geist ist kein Anspruch darauf,
daB Gott spricht. Aber wenn er nicht spricht, hort der Geist das Schweigen
Gottes ... In diesem Sinn geschieht Offenbarung notwendig» (114-115). Diese
Offenbarung muB ferner notwendig eine geschichtliche sein, weil dies der einzige
Raum ist, in dem der Mensch, seiner endlichen Konstitution nach, Wahrheit
erlauschen und erfahren kann. Endlich soll auch der « Vorgriff » selber, obwohl
seine Naturhaftigkeit und somit Notwendigkeit nicht geleugnet wird, doch zugleich
je schon im Sinne eines freien (sittlichen) Sich-selbst-bejahens des Geistes ver-
standen werden, das — weil Geist Freiheit heiBt — die freie Schopfertat Gottes
« gleichsam in ihrem Entspringen und in ihrer Setzung selbst erleben will » (125)
und sogar muB3. Die Offenheit fiir Gott ist also zugleich « eine Frage der sittlichen
Selbstbestimmung des Menschen ... Der Mensch ist in dem MaBe horchend auf
das Reden oder Schweigen Gottes, als er sich in freier Liebe dieser Botschaft
des Redens oder Schweigens des Gottes der Offenbarung 6ffnet. Er hort dann
diese mogliche Botschaft des freien Gottes, wenn er nicht durch eine verkehrte
Liebe den absoluten Horizont seiner Offenheit fiir das Sein iiberhaupt ein-
geschrinkt hat und so dem Wort Gottes nicht von vornherein die Moglichkeit
genommen hat, auszusprechen, was dem freien Gott gefallen mag» (136). Hier
muf3 man sich nun doch fragen, worin dieses « Schweigen » bzw. « Reden » Gottes
sich noch von Theologie unterscheiden soll. Es soll sich zwar um eine « Ontologie
der potentia oboedientialis fiir die freie Offenbarung Gottes » handeln, « nicht um
die potentia oboedientialis fiir die Ubernatur als der seinshaften Erhebung des
Menschen » (33). Es soll also noch « Platz sein . .. fiir eine subjektive Ausweitung
des Horizontes menschlicher Erkenntnis durch Gnade » (90). Aber demgegeniiber
bleibt bestehen, daB diese Offenheit des Menschen geradenwegs zugeordnet wird
jedem moglichen Reden Gottes, und daB nur « iiber den méglichen Inhalt solcher
Rede » « keine Vorentscheidung » getroffen werden soll (221). Der qualitative Ab-
stand zwischen der Offenbarkeit des « principium et finis» und der Offenbarung
des nun wirklich personal redenden Gottes ist hier nicht geniigend beachtet. Der
Inhalt dieser Religionsphilosophie kann nur von der je schon ergangenen Rede
Gottes selber geschopit sein, er ist somit unbewuBte Theologie. Und wenn zuletzt
wirklich durch die sittliche Selbstentscheidung des Menschen die so bestimmte
potentia oboedientialis in die Hand des Menschen gelegt wird, wenn er also dem
Worte Gottes « die Moglichkeit nehmen kann», gehért zu werden, er ihm diese
Méglichkeit also auch geben kann, so droht der « Vorgriff » nun wirklich zum Uber-



44 Analogie und Natur

vom Geschoépt her zum « principium et finis » hinzublicken, nunmehr
von der vollzogenen Offenbarung her, mit den « Augen des Glaubens »,
auf dieses Geschopf hin schen. Was wir jetzt als seine « Natur»
erkennen, deckt sich nur analog mit dem, was Philosophie als solche
betrachtet. Denn die Verfiigbarkeit des geschépflichen Wesens wird
(erst !) jetzt sichtbar als eine Verfiigbarkeit zu Moglichkeiten, die die
Sphire des Geschépflichen prinzipiell iibersteigen. Nur von der wirk-
lich vollzogenen Offenbarung her, die zugleich seinshafte Erhebung in
die Region des « personalen » Gottes #nd noetische Einweihung in diesen
Bezirk durch die offenbarende Rede Gottes besagt, wird die Moglich-
keit solcher Erhebung und damit solchen Hérenkénnens begreiflich.
DaB hier (wie Barth unermiidlich, doch mit Recht betont) Wirklichkeit
vor Moglichkeit geht, hat seinen Grund darin, daB diese Wirklichkeit
so sehr von Gott ist, daB sie keine naturhafte Potenz, Féihigkeit, Anlage,
Sehnsucht, Bereitschaft, Resignation oder existentielle Aufgebrochen-
heit und Verzweiflung im Geschépf als korrespondierend voraussetzt,
daB sie viemehr mit der Wirklichkeit die Moglichkeit selber mitbringt.
Gnade ist moglich, weil Gott gnidig sein will. Dal} dann ergehende
Offenbarung und Gnade faktisch sich der Struktur des Geschopfes
anpaft, daB sie das Geschépf nicht zerstdrt, sondern (in Analogie zum
Verhiltnis von Akt und Potenz) sogar vollendet, ist eine davon unab-
hingige Wahrheit. Es setzt zwar eine wahre Analogie zwischen Natur
und Offenbarung voraus, sonst wire diese unverstindlich. Es setzt vor-
aus, daB die Natur noetisch wie ontisch dem offenbarenden Gott zur Ver-
fligung steht, und damit eben die natiirliche « dispositio » der Kreatur.

griff in die Theologie zu werden. Es wird zwar, um diese zu retten, hinzugefiigt,
daB «auch das Geheimnis der faktisch geschehenden Selbstkonstitution des
Horchenden als konkrete freie Tat des Menschen bei all seiner Autonomie noch
unter der freien Gnade Gottes » bleibt, « so daB die faktisch vollzogene Konstitution
der Bedingung des Horens der Theologie noch freie Tat Gottes war, bevor sie die
des Menschen wurde » (221-222). Aber damit ist nun wieder einem Theologismus
das Wort geredet, der die bleibende natiirliche potentia oboedientialis bedroht,
bzw. ihre Konstitution von der Gnade abhingig macht.

Man kommt hier nur durch mit einer sauberen sachlichen Scheidung der
Ordnungen. Potentia oboedientialis heiBt in der Philosophie restlose, ontische,
und auch noetisch erkannte Verfiigbarkeit (Relativitit) des Geschopfs zum
«principium et finis». Nicht aber (theologische) Antizipation des (moglichen)
Redens und (wirklichen) Schweigens Gottes. Ein Schweigen Gottes « hort» das
Geschopf nicht, auBer mit den «iibernatiirlichen » Ohren des Glaubens (oder
Unglaubens) dem gnidigen (oder ziirnenden) Gott gegeniiber. Hailt man diese
Schranken nicht ein, so bekommt Barths Kritik des « Ankniipfungspunktes » ihr
Recht.



Analogie und Natur 45

Was aber gerade nicht besagt, daB die Kreatur in sich « die Bedingungen
der Moglichkeit des Horen von Offenbarung » besitzt. Es ist « Mog-
lichkeit von der Freiheit Gottes her »!. «Die allein dem ‘Akt’, der
Gott ist, innerlich zugeordnete ‘Potentialitit’ ist darum Er selbst :
der ‘mogliche Gott’, der als moglicher ‘Gott’ nur der ‘notwendig wirk-
liche’ Gott sein kann.»* Das Maf der potentia oboedientialis liegt
gar nicht im Geschdpf als solchem, auch nicht in der « Ungegrenztheit »
seines geistigen Horizontes, « das MaB liegt vielmehr, ja entscheidend,
jenseits der Kreatur, in der Unbegreiflichkeit des MaBes des gottlichen
Schenkens : modus ... qui crescente bonitate crescit, sequitur magis
mensuram perfectionis receptae quam capacitatis ad recipiendum (De
Verit. q. 29 a. 3 ad 3) »3. Von hier aus scheut sich Thomas nicht, die
potentia oboedientialis, die nicht in einer Reihe mit den natiirlichen
Moglichkeiten des Geschopfs steht, selbst als «iiber-natiirlich » zu
bezeichnen (ebd.).

Bringen wir nun die philosophische und die theologische Sicht der
potentia oboedientialis in Verbindung, so zeigt sich, daB freilich dieselbe
Realitat in beiden angezielt ist. Nur kann sie von Theologie her adi-
quater gesehen werden, als von Philosophie her. Es ist dieselbe Realitit :
weil es dieselbe Freiheit Gottes ist, in der sie beidemal griindet. Nur
wird man von Theologie her auch der Erhebbarkeit des Geschopfs
in die Sphire der gottlichen Intimitdt ansichtig 4, die von Philosophie
her als solche nicht ahnbar ist. Die leere Form des philosophischen
« Verfiigbar-zu-allem » fiillt sich hier mit der fiir die bloBe Philosophie
« unmoglichen Moglichkeit ». In diesem Sinne kann von einer Analogie
auch im Begriff der potentia oboedientialis gesprochen werden. Indessen
wird man es vermeiden miissen, diese Analogie ontisch zu verstehen,
als ob die «natiirliche » potentia oboedientialis durch die Gnade zu
einer « iibernatiirlichen » erhoben wiirde. Die Begriffe Natur und Gnade
haben hier darum keinen Platz, weil die potentia oboedientialis ja gar
nicht als eine natiirliche Méglichkeit unter anderen der Natur gefaBt
werden kann. Aktive wie passive natiirliche Potenz haben zu ihrem
addquaten Subjekt die Natur. In der potentia oboedientialis hingegen,
die jenseits von natiirlichem Tun und Leiden und indifferent zu ihnen

I Przywara, Analogia entis, I 86.

2 Ebd. 88.

3 Ebd. 89.

4 [Modus supernaturalis] homini notus esse non potest, cum ipsum donum
gratiae cognitionem hominis excedat (De Verit. q. 24 a. 15¢). Ebd. 91.



46 Analogie und Natur

steht, ist das adidquate Subjekt Gott selbst (sofern das posse in ihm
liegt), das Geschopf ist darin nur «sekundires Subjekt », sofern sich
die Moglichkeit an ihm vollzieht. Die Moglichkeit, die das Geschopf
hier einzig «hat», ist die (gewuBte ) Unmoglichkeit, sich dem Willen
Gottes zu entziehen. Auch die Siinde, auch die Verdammung dndern
daran gar nichts. Potentia oboedientialis heilt nicht ein (natiirliches)
Entgegensehen oder Entgegengehen, eine mehr oder weniger groBe Auf-
nahmebereitschaft fiir Gnade. Sie heiBt, daB das Geschopf als solches
in Gottes Hand liegt, wie der Lehm in der Hand des Topfers. Dal
dies nun freilich, sekundir, aber durchaus real, etwas am Geschopf
selbst ist, das wird man nicht leugnen kdénnen. Es ist einmal der
Nicht-Widerspruch des Geschopfs als solchen (der gerade als bleibender
dort besonders deutlich wird, wo das Geschopf zu widersprechen sucht :
in der Siinde, — die doch so wenig ein Hindernis ist fiir die Gnade,
daB diese gerade bei den Siindern und Zéllnern «ankniipft»), ein
Nicht-Widerspruch, der in der Geschépflichkeit und also in der Analogia
entis griindet. Aber gerade darum ist es nicht der bloe Nicht-Wider-
spruch, die Widerstandslosigkeit des Nichts und der Ohnmacht, sondern
der Nicht-Widerspruch des kreatiirlichen Seins als solchen. Die Kreatur
ist als Natur, als Gott gegeniiberstehendes Subjekt und also als das
ihm in aller Unihnlichkeit Ahnliche und also gerade in ihrem Geistsein
fahig (nicht aus eigener Méglichkeit), handlich (nicht aus eigener Eig-
nung), angelegt (nicht aus natiirlicher Anlage) zu allem, was Gott mit
ihr vorhaben mag. Dies eben wird jeweils post factum erwiesen : Was
Gott wollte, das hat er gekonnt, am Geschopf gekonnt, und darum
hat es auch das Geschopf selber « gekonnt ».

Man hat sich hier an die oben festgestellte Tatsache zu erinnern,
daB Gnade sich nie als neue « Substanz », sondern immer nur als iiber-
schwinglicher Modus der Natur verwirklicht. Natur wird nicht iiber-
baut, sondern «iiberformt ». Darum reicht Natur im faktischen Wunder
der Gnade doch selbst hinauf bis in die hichsten Spitzen der Mysterien
Gottes. Der Gott, der sie begnadet, ist kein anderer als der, der sie
schuf und zu dem sie vom Ursprung her schon in der Beziehung der
Geschopflichkeit stand. Begnadetsein ist darum nicht « Uber-natur »
im Sinn einer zweiten, héheren Natur, sondern es ist die ins « Uber »
erhobene selbe Natur. Eben darum aber ist, a posteriori, die in der
Gnade verwirklichte Moglichkeit eine Moglichkeit (an) der Natur. Von
Gott aus gesehen ist sie es auch a priori. In ihm sind alle seine Werke
aufeinander beziehbar und so fiireinander geeignet. Sie sind es so sehr,



Analogie und Natur 47

dal3 gerade dort, wo die natiirliche Eignung im Minimum steht, in der
Siinde, in Gott und von Gott her ein Maximum an oboedientialer Eignung
moglich wurde : gerade im Ecce Homo fand sich der adiquateste
Spiegel fiir ein Ecce Deus. Wir ahnen hier etwas von der Frezheit Gottes,
mit der er das fiir ihn und damit {iberhaupt Mégliche moglich macht.
Innerhalb der « Grenze » des Nicht-Widerspruchs (keiner « Grenze » in
Wabhrheit, weil sie nur ausdriickt, daB3 Gott seinem Wesen treu bleibt),
ist darum schlechthin alles méglich, auch dies, daB das Unahnlichste
zur Form und zur Offenbarung des « Ahnlichsten » werde. Auch die
Siinde kann sich der Oboedienz nicht entziehen. Gehorcht sie — da
sie doch nicht gehorcht ? Captivam duxit captivitatem !

Beachtet man dieses Gesetz, daB das primire Subjekt der potentia
oboedientialis Gott selbst ist, nicht, reiht man sie also doch ein unter
die natiirlichen Moglichkeiten der Natur, dann ergeben sich jene Un-
sicherheiten, wie sie den ganzen geschichtlichen Weg dieses Begriffs
umsidumen. Man kennt das Zwielicht, in dem er bei Thomas steht :
zwischen einem «desiderium naturale visionis » einerseits, dessen Be-
griindung mit philosophischen Mitteln versucht wird (C. G. 3, 50), und
der klaren Anerkennung anderseits, daB3 die Anschauung Gottes « excedit
cognitionem et desiderium » des Menschen (S. Th. I-II q. 114 a. 3).
Beide Gedankenziige finden vielfache Belege. Kein Zweifel kann dariiber
herrschen, da3 Thomas mit «ultimus finis », « visio », « beatitudo » das
iibernatiirliche Ziel meint. Die Mdglichkeit eines natiirlichen, zweiten
Ziels (etwa fiir Menschen, die der Gnade nicht teilhaftig werden) scheint
bei ihm nicht vertreten. Kein Zweifel auch dariiber, dal die Erreichung
des Ziels nur durch Gnade moglich ist. Woher aber nun das nicht
verstummende Motiv einer Sehnsucht der Natur nach der Gnade ?
Man wird sagen miissen, daB der Begriff der Natur bei Thomas noch
im Zwielicht des Ubergangs von Antike zu Neuzeit steht. Die Alten
von Plato und Philo iiber alle Viter zu Augustin verstehen unter
«Natur» den konkreten, begnadeten, siindigen und wiedererlosten
Menschen. DaB diese Natur ihren Sinn, ihr Wesen und ihre Not im
Schrei der Sehnsucht nach Seligkeit und Gnade enthiillt, dies war der
SchluBstein aller antiken Weisheit. Wie sollte Thomas von diesem
Eros unberiihrt sein ! Aber dahinein vermengt sich nun doch auch
die moderne (erst seit dem Kampf gegen Baius vollends geklirte)
Begrifflichkeit von « Natur » und « Ubernatur », Will man also Thomas
systematisch interpretieren (und damit die historische Situation leicht
iibermalen), so bleibt nur der Weg Cajetans, der Thomas hier nach



48 Analogie und Natur

riickwirts deutet und das «desiderium naturale» von der je schon
begnadeten, iibernatiirlich erhobenen Natur her versteht. Der andere
Weg, hier ein desiderium conditionale inefficax, eine bloBe Velleitit
der Natur zu suchen, wird man als die Endgiiltigsetzung eines histo-
rischen Ubergangs ansehen und als Kompromi ablehnen miissen. Es
hieBe die heutige Lehre der Kirche iiber Natur und Gnade auf das
Stadium einer fritheren Situation zuriickschrauben. Es hieBe auch, eine
grundsitzliche Tragik ins Wesen des Menschen hineintragen, der nicht
mehr als sinnvoll teleologisches Ganzes im Sinn des Begriffs natura
gefait werden konnte. Das angebliche « Verbindungsglied » zwischen
Natur und Gnade droht hier gerade die Verbindung unméglich zu
machen. Die wahre Einheit liegt in der potentia oboedientialis, aber
damit letztlich in Gott. Nicht der Mensch hat (mithilfe eines Mittel-
begriffs) die Einheit zu garantieren ; was Gott eint, ist unldslicher eins
(und wenn es die Einheit von Gericht und Gnade, Tod und Glorie
wire !) als was der Mensch verbindet. Potentia oboedientialis heit
primir Gehorsam, Verfiigbarkeit, Dienst und nicht ein — noch so ent-
behrend sehnsiichtiger ! — « Vorgriff » nach der Gnade.

Blicken wir von hier noch einmal auf das philosophische Problem
zurlick, so liBt sich nun sagen : Wie die ontische Seite der potentia
oboedientialis in der unbegrenzten Dienstbarkeit des Geschopfs zum
Schépfer besteht, so die noetische (im geistigen Geschopf) in einem
radikalen Wissen um diese Verfiigbarkeit. In diesem Sinne sind auch
der natiirliche Verstand und der natiirliche Wille radikal offen zu Gott:
ja diese Offenheit wird die Grundtatsache sein, mit der jede natiirliche
Noetik und Ethik zu rechnen haben. In die « Leere » dieses Offenstehens
hinein fallen jede mogliche Offenbarung und Gnade Gottes, denn keine
Offenbarung kann der Vernunft, keine Gnade dem naturhaften Streben
zu Gott widersprechen. Zeichnen sich also Offenbarung und Gnade
in diese « Leere » ein, so ist damit gerade nicht gesagt, dal} diese sich
iiber ihnen schlieft und sie so «in den Griff » bekommt. Aber wenn
der Mensch glaubend die Offenbarung soll begreifen kénnen, dann muf
in seinem Verstand eine natiirliche, durch die Siinde nicht zerstérbare,
Analogie zur Offenbarung liegen. Diese Analogie besteht darin, dal
auch seine natiirliche Struktur die des vom gottlichen cogito um-
griffenen cogito, und also ein cogitor ist. Ohne « Gefiihl schlechthiniger
Abhingigkeit » keine geistige Kreatur. Dieses ihr untilgbar eingebrannte
Wissen ist ihre Dienstbarkeit, nicht ihr Verfiigen. Der Ton verfiigt
nicht {iber die Formen, die der Topfer aus ihm — immer neu — formen



Analogie und Natur 49

kann. Aber der Topfer kann aus Ton nur formen, was man aus Ton
formen kann, auch dann, wenn das Neue die natiirlichen Méglichkeiten
des Tons schlechthin iiberstiege. So wei} sich die Kreatur (auch dann,
wenn sie es sich nicht eingesteht) so in der Hand Gottes «ut ex ea
possit fieri, quod Deus voluerit » (3 d. 1 q. 1 a. 3 ad 4) und darum so,
daB «quidquid Deus in creatura faciat, adhuc remanet in potentia
recipiendi a Deo» (De Verit. q. 29 a. 3 ad 3).

C. « Omnia in ipso constant »

Die Gnadenordnung ist fiir uns konkret nur als Erlésungsordnung
in Christus. Alle Gnade ist Gnade Christi, Gnade des Kreuzes. Darum
mubB die Frage von Natur und Gnade ausdriicklich als Frage des Ver-
héltnisses von Natur und Gnade in Christus gesichtet werden. Der
letzte Sinn aller Dinge und Sinne dieser Welt ist Er: « Primogenitus
omnis creaturae : Quoniam in ipso condita sunt universa in coelis, et
in terra, visibilia, et invisibilia, sive throni, sive dominationes, sive
principatus, sive potestates: omnia per ipsum, et in ipso creata sunt :
et ipse est ante omnes, et omnia in ipso constant» (Kol. 1, 15-17).
Unerbittlich wird hier der Endsinn der Welt auch als ihr urspriing-
lichster und anfinglichster hingestellt : dieser Sinn ist die endgiiltige
Klammer, die sich um die « Universa » legt und nichts sich entgleiten
liBt. Wollte man in dieser Paulusstelle den Primat Christi zunéchst
nur auf die natiirliche Ordnung der Schépfung, die in der zweiten
gottlichen Person grundgelegt wire, beziehen, so ist zu erinnern, daf
die Priddestination vor Grundlegung der Welt (Eph. 1, 4), der ent-
scheidende Weltplan Gottes die Zusammenfassung aller Dinge in
Christus zum Inhalt hatte (ebd. 1, 9-10), daBl nicht nur « Gott der Herr,
der ist und war und kommen wird», das « Alpha und Omega ist»
(Apok. 1, 18), sondern ausdriicklich auch der Menschensohn (ebd. 1, 13)
sich als « der Erste und Letzte » bezeichnet (ebd. 1, 18). ,

Dieses « Endgiiltige », das auch das « Erstgiiltige » ist, ist Gnade,
ist also nicht der «Sinn», den die « Universa» und « Omnia », auch
die Himmel und die Michte nicht, fiir sich selber als Naturen haben
mogen. Der Sinn, den sie als solche haben, ist nicht der Sinn, den sie
dann haben, wenn es um die letzte, die wirkliche Sinnfrage geht. Omnia
in ipso constant : nicht in sich selbst hat alles Bestand, sondern in ihm,
der doch keineswegs als die logische Sinnfiille, der immanente Abschluf3
der Welt, sondern als der «von oben herab gesenkte SchluBstein »
(Claudel) und damit als die « Umwertung aller Werte » zu gelten hat.

Divus Thomas 4



50 Analogie und Natur

Ist durch ihn die hochste Harmonie, die hochste Necessitit in der
Okonomie der Werke Gottes geschaffen, so bleibt dieses plétzliche Zu-
sammenschieBen aller Fiden doch Gnade und damit hichste Freiheit.
Zwischen dem, was synthetisiert wird und dem Prinzip der Synthesis
selbst besteht keine Necessitit. Auch dann nicht, wenn das Syntheti-
sierte von der Synthesis her Einheit, Bedeutung und sogar Bestand
erhilt.

Wir diirfen also den Primat Christi nur als freien Primat verstehen,
Dies aber bedeutet, daB auch dieser Primat nicht anders gelten kann,
als in der Form (als die Form) der Analogie. Also in der unriickfiihr-
baren Nicht-Identitit von Natur und Gnade, und also nur in der Weise
der doppelten, gegenseitigen Prioritit von Natur und Gnade. Umgibt
die Gnade Christi das All von allen Seiten als Alpha und Omega, Sinn
und Ziel, so ist sie doch Gnade fiir ein All, das als solches eben ein
All, Natur, nicht Gnade ist. Man mag die Einzigkeit des Erst- und
Letztsinns der Gnade noch so betonen, man wird damit das gratia
supponit (etc.) naturam nicht aufheben kénnen. Und darum wird man
bei aller Umpridizierung, Umgeburt und Wandlung, ja bei allem Feuer-
tod der Natur nicht hindern konnen, daB der Letztsinn der Gnade
den Sinn, den Natur als Natur hat, nicht aufhebt (non tollit), daf} sie
vielmehr, weil sie ja gnddig ist, die Natur nicht nur schont, sondern
hegt und ihr, aus Gnade, zu #hrem letzten Sinn verhilft (perficit). Es
kann sich also beim Primat Christi nicht darum handeln, nun etwa
die Welt und die Natur aus Christus zu deduzieren, als ob Christus
der unmittelbare Sinn der Dinge und der Geschichte wire. Dinge und
Geschichte haben einen eigenen (natiirlichen) Sinn, Christus ist der
Sinn dieses Sinns. Damit ist freilich gesagt, daB Christus der letzte
Sinn und demnach der entscheidende Sinn ist. Es ist auch gesagt, dal
der unmittelbare Sinn der Dinge, wenn er nicht in den letzten Sinn
integriert ist, von dieser letzten Perspektive her, sobald sie da ist, als
Unsinn erscheint. Es ist aber nicht gesagt, da8 die in ihm integrierten,
unter ihn als Haupt versammelten Dinge ihren Sinn verléren und dafiir
Christus zum Sinn bekimen. Von Christus her miissen sie sich sagen
lassen, welches ihr letzter (und damit eigentlicher, definitiver) Sinn
ist. Und man kann sogar sagen, daB dadurch ihr vorliufiger Sinn als
vorlaufiger aufgehoben (extollit) und zum endgiiltigen vorgeriickt ist.
Aber er ist damit zugleich als das, was er ist, als Natur, festgehalten
und sanktioniert. Was « Fleisch » ist, weill ich im Worte, das Fleisch
ward. Was Liebe ist, in ihm, der uns liebte, als wir ihn noch halten.



Analogie und Natur a1

Was der letzte Sinn des Hirten ist, erklirt mir der Gute Hirt ; die
letzte Bedeutung des Weinstocks wird sichtbar am wahren Weinstock.

Es gibt demnach so etwas wie einen theologischen Platonismus :
Christus ist die « Idee », ja die in der Einheit seiner freien Person zu-
sammengefalte « Ideen-Welt ». In Teilnahme an ihm ist der Mensch
zuletzt, was er ist. Sein Leben hat jene Summe, die Christus ihm —
leiht und erliBt. Von ihm her ist er der «gute Schicher». In ihm
kann ein MiBerfolg, ein Bankrott zum letzten Gewinn werden. In ihm
ist stark, wer schwach ist. In ihm ist heilig, wer Siinder ist. Aber
dies alles nur in Teilnahme: es vollzieht sich in jener Distanz von Teil-
geber und Teilnehmer, die fiir Teilnahme vorausgesetzt ist. « Platonische »
Teilnahme der Gnade setzt «aristotelische » Distanz der Natur voraus.
Damit die Teilnahme echt sein, der siindige Mensch gerecht werden
kann, mull er — bleibend vor wie nach — Mensch sein. Das « Voraus »
der Natur ist also ein echtes, auch wenn es kein zeitliches ist, auch wenn
der konkrete Mensch immer schon in der Erhéhung der Gnade, letzt-
lich von der «assumierten » Natur Christi her zu sehen ist. Es bleibt
auch in dieser je vollzogenen assumptio wahr, dal3 die Menschwerdung
einen « Abstieg» Gottes besagt, und zwar nicht primir darum, weil
der Heilige Gott in die « Form der Siinde » eingeht und «abfihrt zur
Holle », sondern weil die Gnade des iiberweltlichen Gottes niederfihrt
in die Natur des weltlichen Menschen. Beides fillt zeitlich iiberein.
Der descensus Gottes in Christus ist die ascensio der menschlichen
Natur in Christus. Aber der descensus geht der ascensio als die
Bedingung ihrer Méglichkeit logisch voran, und eben darum geht auch
die Natur, die assumiert wird, der Gnade, die sie erhoht, logisch voran :
«Quod autem ascendit, quid est, nisi quia et descendit primum in
inferiores partes terrae ? » (Eph. 4, 9). Wenn teleologisch und exemplarisch
die Gnade und darum die assumptio das Prius ist, von dem her alle
Natur ihren letzten Sinn und ihre letzte Rechtfertigung erhilt, so wird
niChtSdestoweniger die Gnade geschildert als absteigende Angleichung
an ein Vorbestehendes : Verbum caro factum est, ayfiux &vBpdmon
raBov. Gerade die Kenosis, die der letzte Sinn dieses Vorbestehenden
werden soll, trigt die Form der Hingabe und des Sich-Verlierens an
ein Fremdes, Nicht-Gottliches, Naturhaftes. GewiB im schirfsten an
die « Form der Siinde », aber nur sofern diese « Form der Siinde » die
« Form » der menschlichen Natur geworden ist. Die Prioritit des Ab-
stiegs vor dem (gleichzeitigen) Aufstieg wird symbolisch faBbar in den
drei Tagen, die Karfreitag und Ostern auseinanderriicken (C 85) und



52 Analogie und Natur

damit das irdische Dasein dem himmlischen vorausgehen lassen :
« Primus homo de terra, terrenus, secundus homo de caelo, caelestis »
(1. Cor. 15, 47). Wir miissen sagen : die Prioritit der Natur vor der
Gnade ist die notwendige Bedingung der Moglichkeit fiir die Prioritit
der Gnade vor der Natur.

Es gilt darum das Doppelte : 1. Alles naturhaft Menschliche und
Weltliche darf letztlich nur von Christus her verstanden und gedeutet
werden : in ipso omnia constant. Alle Ontologie, Erkenntnistheorie,
Ethik und Asthetik hat ihr entscheidendes MaB an ihm. Ein Mas,
das nicht erst nachtriglich an ein schon festgelegtes, fixiertes natiirliches
Ma@, als dessen bloBe « Kronung» angelegt werden darf, weil es als
letztes und entscheidendes faktisch auch das erste und alles begriindende
und bestimmende und messende Mal ist. 2. Aber eben sofern Christus
dieses MaB nicht in der Einheit einer gottmenschlichen Natur ist,
sondern in der Unterscheidung von Gott und Mensch durch die Ein-
heit seiner Person, gibt er der Natur auch ¢4 Mal als Natur, stellt
er sie in die rechte Distanz zur « Gnade». Er wird « Fleisch », d. h.
Mensch in der ganzen « Durchschnittlichkeit » der Natur, nicht Weiser,
nicht Ubermensch, nicht religioses Genie, sondern Zimmermannssohn.
Er vollzieht die assumptio in der Richtung von Gott zur Welt hin,
er ist die Gnade, sofern er Natur wird. Und in dieser (und keiner
« entgegengesetzten » !) Bewegung hat der Christus nachfolgende Mensch
sich erlosen, heiligen und erhohen zu lassen. Die «Sendung» des
Christen in die Welt geschieht wohl von der eschatologischen Hohe
des Christus herab. Aber sie ist nicht eine nachtrigliche Wieder-
zuwendung von zunichst iiberweltlichen, spiritualisierten Ausnahme-
menschen zur « gewéhnlichen » Welt. Sondern das « Nicht-von-dieser-
Welt » der Christen vollzieht sich als Bleiben im « Fleische » und in
der Natur, ja im Mitvollzug des caro fieri Christi. Und darum wird
man « Freund » indem man « Knecht » ist, wird auch die Philosophie,
in all ihren Fachern, theologisch dadurch signiert, dafl sie, statt sich
iiberweltlich, spirituell, existentiell oder mystisch zu gebirden, schlicht
das bleibt, was sie ist, und tut, was ihres Amtes ist: Forschung iiber
die Natur der Dinge.

So vollendet sich in Christus die Analogia entis, als Unauflosbar-
keit des doppelten Prius von Gnade (Theologie) und Natur (Philosophie).
Ist ein reines « von unten nach oben» (im Sinne Schleiermachers und
Ritschls) unmoglich, weil es die Analogie aufhebt, so auch ein reines
« von oben nach unten » (die Gefahr bei Karl Barth), weil es die Natur



Analogie und Natur 53

zu einer bloBen (Hohl-)Form der Gnade verfliichtigt. Ein reiner, auch
christologischer, « Platonismus» der Gnade entzieht sich selbst seine
Grundlage. Auch die Analogia fidei ist nur moglich, wenn sie sich
selbst als die theologische Form der Analogia entis versteht.

Nach diesen Sicherstellungen konnen wir aber auch sagen, daB Karl
Barth in seiner « platonisierenden » Theologie Christi letztlich nichts anderes
meint. Schon der « Romerbrief» hatte als innere Form den « Aufstieg

iiberan alle Himmel » als « Abstieg ins Untere der Erde ». Die « Dogmatik »
stellt zunichst betont das Moment der assumptio heraus. « Unsere Worte

sind nicht unser, sondern sein Eigentum ... Uneigentlich und bildlich
gebrauchen wir unsere Worte — so werden wir, von Gottes Offenbarung
aus riickwirts blickend, jetzt sagen konnen: wenn wir sie ... auf die

Kreaturen anwenden. Indem wir sie auf Gott anwenden, werden sie ihrem
urspriinglichen Gegenstand ... wieder zugefiihrt » (D 3, 259). Was letztlich
Vater- und Sohnsein bedeutet, erfahren wir «in der Trinititslehre ». Was
« Herrschaft », « Geduld », « Liebe », aber auch sinnliche Dinge wie « Arm »
und « Mund » heien, das sagt uns die Schrift, wenn sie von Gott spricht
(ebd.). « Kein anthropologischer oder ekklesiologischer Satz ist in sich und
als solcher wahr, sondern seine Wahrheit subsistiert in den Sitzen der
Christologie, nein, in der Wirklichkeit Jesu Christi ganz allein» (D 3, 166).
Denn was wir fiir Gott (und also in Wahrheit) sind, das sind wir durch ihn
und in ihm (D 3, 174). « Es gibt streng genommen iiberhaupt keine der
Christologie gegeniiber selbstindigen Themata» (D 3, 360). Denn «die
Menschheit Christi ist ... zugleich der Realgrund und der Inbegriff der
hochsten Moglichkeit des Geschopfes als solchen: das Geschopf kann
— nicht aus sich selbst und durch sich selbst, aber aus und durch Gottes
Anordnung und Gnade — Tempel, Organ, Zeichen Gottes selbst sein »
(D 3, 58). Die Natur ist nicht « erschopfend » begriffen (D 3, 130), wenn
man sie nur als Natur versteht, ihr « Eschaton », ihre « Letztwirklichkeit »
(D 38, 573) liegt anderswo. Auf dieses Letzte hin, das Christus und die
Einheit der Welt in Christus ist, « daraufhin hat Gott die Welt geschaffen »
(D 3, 579), daraufhin lenkt und leitet er das ganze Schopfungswerk. Es
gibt also keine allgemeine natiirliche Vorsehung Gottes, unter welche als
Spezialfall auch die iibernatiirliche Vorsehung fiele. Wenn unzihlige Stellen
in der Schrift diese Vorsehung preisen, so ist klar, « daB sie natiirlich auch
(und sogar in eminenter Weise !) von dem Walten der allgemeinen ewigen
Vorsehung reden, konkret aber doch offenkundig von einem hdchst beson-
deren Geschehen, von dessen Inhalt man bei der Bestimmung dessen, was
unter der gottlichen ed3oxia, mgolests, yeip usw. zu verstehen ist, unmoglich
zugunsten der allgemeinen Vorstellung des Verhaltens Gottes zur Welt
abstrahieren darf» (D 3, 586). Dieses Besondere, von dem nicht abstrahiert
werden darf, ist die Wirklichkeit und Gegenwart Gottes fiir die Welt in
Jesus Christus (D 3, 583)'. «Gratia unionis ist die schenkende, gratia

1 (Das Geheimnis der Erlésung also, als letztes zﬁ Fiille vollendendes im
Ablauf (von Schopfung und Erhéhung zu Erbsiinde und Erlosung) [ist] das sachlich



54 Analogie und Natur

adoptionis ist die geschenkte Gnade Gottes ... Auf Grund der adoptio
gibt es real : eine symbolische, eine sakramentale, eine geistliche, so oder
so, die Israel und der Kirche geschenkte Gegenwart Gottes. In ihr ist aber
. auch das begriindet, daB Gott wiederum geschenkweise iiberall, bei
und in allen Dingen ist» (D 3, 546). « Von dieser Mitte her sieht und
bestimmt, von dieser Mitte her erwahlt und beruft er, ist er gniadig und iibt
er Gericht. Von dieser Mitte her liebt er die Welt. Denn in dieser Mitte
ist er selbst. Sie ist sein allmichtiges Wort, durch das er jene geschaffen
hat, regiert und erhilt, durch das er aber auch ihrem Abfall widersteht,
indem er ihn gut macht durch sich selber, durch das er sie von allen Seiten
nicht nur heimruft, sondern allmichtig heimbringt in den Frieden mit sich
selber » (D 3, 682). Diese Mitte ist, als caput ecclesiae, darum auch Mitte
und Sinn jedes einzelnen Menschen. Von ihm aus wissen wir, « da3 nicht
der Mensch als solcher und auch nicht der christliche Mensch, sondern
Jesus Christus ... die Wahrheit und das Leben des Menschen ist: der
wivkliche Mensch, an den wir uns zu halten haben, wenn wir nicht sinnlos
und ergebnislos, sondern endlich gehaltvoll vom Menschen ... reden
wollen» (D 3, 171). In ihm ist unsere Natur, unsere Siinde und unsere
Begnadung ans Licht gekommen. Darum gibt es keine mogliche Emanzipa-
tion der Natur von Christus : « Er kam in sein Eigentum.» « Es ist keine
Frage, ob wir uns ihm gegeniiber verantworten wollen, sondern wir sind
ihm verantwortlich, und unser ganzes Sein ist, so oder so, Verantwortung
ihm gegeniiber. Wir haben keine Moglichkeit, uns ihm gegeniiber zu
berufen und zuriickzuziehen auf ein Eigenes, wo wir zunichst einmal bei
uns selbst wiren, wo er uns noch nichts oder nichts mehr anginge, auf ein
sozusagen neutrales Menschsein, wo es uns vorlaufig iiberlassen ware, uns
unter das Gericht und die Gnade, die er uns ansagt, zu stellen oder auch
nicht zu stellen, von wo aus wir uns geméichlich mit ihm auseinandersetzen
konnten ... Er ist die Hand, die uns schon kdlt, indem sie uns faBt ...
Er umgibt uns von allen Seiten » (D 1, 467-468). « Jener Boden tragt nicht.
Jener Bereich ist kein in sich gesicherter Bereich. Die vorausgesetzte selb-
stindige Existenz eines Menschen als solchen ist vielmehr eine Illusion »
(D 3, 185). Wir stoBen damit auf jene Existenzform des Menschen, wie
sie Przywara als die entscheidende Form Augustins gekennzeichnet hat :
adhaerere Deo. «Im ‘Hangen in’ ist einmal gesagt, dal der Hangende
unter sich den ‘Abgrund der Leere’ hat. Dann aber : daB er gerade darum
restlos dem iiberantwortet ist, ‘in’ dem er hangt. Der Boden, auf dem er
steht, ist einzig das, worin er hangt : er ‘steht’ ‘iber sich’. » ' Es ist, sagt
Barth, calso kein Stehen, sondern ein Aufgehobensein und Hingen ohne
Boden unter den FiiBen» (D 3, 178). Also auch kein « Festgegriindetsein
im Glauben », keine in sich gesicherte « HeilsgewiBheit ». Der Glaube is¢
selbst jenes Hingen, jene Unmoglichkeit, in sich Boden zu finden, jenes
restlos enteignende cogitor, das jedes cogito umgreift und bedingt.

erste ... im RatschluB Gottes, da Gott « auserwihlte uns in ... (Christo) vor
Grundwerfung der Welt» (Przywara, Deus Semper Major, III 374).
1 Przywara, Analogia entis, I 123.



Analogie und Natur 59

Wir kénnen also, um es nochmals zu sagen, nicht in einer aufsteigenden
Analogie, und also ausgehend von der vorgewuBten « Natur », von ihr aus
die Briicke schlagen zur Gnade. Dies hieBe die Gnade an der Natur messen,
wihrend doch die Gnade (in Christus) das MaB der Natur ist. Wir kénnen
nicht Gott vorschreiben, welche die Bedingungen der Moéglichkeit seiner
Offenbarung seien, nicht die Ankniipfungspunkte vorweisen, an denen der
Einstieg der Gnade in die Natur am « giinstigsten » zu bewerkstelligen sei.
Sonst straft uns Gott dadurch, daB er eben dort «einsteigt » wie der Dieb
in der Nacht, wo es fiir uns am unbequemsten erscheint. « Was wir selbst
sind, diirfen wir ... nicht (etwa auf Grund einer allgemeinen Anthropologie)
schon vorher wissen wollen. Wir sind das, was das Wort Gottes uns sagt,
daB wir sind. Wir sind Fleisch ... Fleisch ... bezeichnet freilich den
Menschen, ... aber nun nicht etwa so, daB mit dieser Bezeichnung einem
anderswoher bekannten oder zu gewinnenden Begriff vom Menschen eine
weitere Bestimmung hinzugefiigt wurde, sondern grundlegend, abschlieBend
und ausschlieBend soll dies gerade der Begriff des Menschen sein, ... weil
dieser Begriff den Menschen kennzeichnet wie er vor Gott steht » (D 2, 44).

Alle diese Sitze diirfen wir unterschreiben, im wortlichen Sinn gut-
heiBen. Wenn wir dennoch dazu die andere Seite betonen miissen, so nicht,
um vom Gesagten nun doch wieder Abstriche zu machen. Sondern darum,
weil diese andere Seite in jenen Sitzen schon mitgesetzt, in einem bestimmten
Sinne sogar vorausgesetzt ist. Die andere Seite ist, daB wir Siinder waren,
ehe Christus Erléser wurde, dal wir Menschen waren, « ehe » wir begnadet
wurden. Aus dem Ersten folgt jeweils das Zweite nicht. DaB das Erste
nur im Zweiten endgiiltig wird (perficit), liegt nicht im Wesen des Ersten.
Sonst wire das Zweite nicht — als Gnade ! — das Erste ! Die Gnade bleibt
ein « dariiber hinaus» (D 3, 357). « Indem man das anerkennt, wird man
seine [Gottes] Gewalt als Schopfer nicht etwa beschrinken auf seine Offen-
barung» (D 1, 468). Denn c«es liegt nicht im Wesen und Begriff der
Schopfung als solcher, daB sie diese Perspektive haben muf» (D 3, 573).
Darum ist der Abstieg Gottes wirklich « Selbsterniedrigung und Selbst-
entfremdung » (D 3, 59), daB er sich in Tat und Wahrheit unter das Gesetz
und in die Knechtschaft eines andern, ‘als er ist, begibt, eines andern, das
nicht erst dadurch, daB er es assumiert, als dieses andere gesetzt wird.
«GewiB, als sein Menschsein wurde es sofort ein anderes als das unsrige,
sofern die Siinde ... in ihm nicht weitergehen konnte » (D 2, 45). Aber
gerade dies zeigt eben am stirksten, wie sehr die Siinde das Voraus der
Menschwerdung war, die Voraus-setzung der Erlésung. GewiB, vom letzten
Sinn her kann man wohl sagen : « Alles muB so sein, weil es Weihnachten
werden muBl » (D 2, 101) !. Aber dieses aus Gottes Riickschau gesprochene
Muf sagt nur, daB « die menschliche Auflehnung gegen Gott . .. einbezogen »
ist, «in einen iibergreifenden gottlichen Plan». Es besagt aber « beileibe
nicht » die « Form einer Synthese» (ebd.).

1 « Denn im letzten Vorauf des Mysteriums Christi (Eph. 3, 4) vor dem
Mysterium des Anti-Christus ist das eigentlich Innere aller Dinge» (Przywara,
Deus Semper Major, I1I 384).



56 Analogie und Natur

Bei allem endgiiltigen Prius der Gnade vor der Natur bleibt die
Necessitat der Natur ihrer Freiheit gegeniiber bestehen. Gnade kann
aus Natur nicht als « Kréonung » induziert werden. Aber Natur kann
auch aus Gnade nicht als « Folgerung » deduziert werden. Hochstens
als « Voraussetzung » konnte sie dies, in dem Sinne, dall wemn Gott
Gnade als Letztes ergehen lassen will, er als ihre Ermoglichung zunéchst
Natur setzen muf. Insofern bleibt das Muf der Analogie zwischen
Gott und Geschépf die notwendige innere Form des freien Darf der
Analogie zwischen Siinde und Gnade.



	Analogie und Natur : zur Klärung der theologischen Prinzipienlehre Karl Barths

