Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 22 (1944)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

D. Brinkmann : Probleme des UnbewuBliten. — Ziirich-Leipzig, Rascher.
1943. 71 SS.

Der Begriff des UnbewuBten ist in den letzten Jahrzehnten so viel-
deutig geworden, daBl man jede Untersuchung begriit, die etwas Ordnung
in diesen Wirrwarr zu bringen verhei3t. Brinkmann bemiiht sich nicht um
die ontologische und psychologische Seite des Problems, sondern verfolgt
den Bedeutungswandel des Unbewuf3ten « bis zu den letzten systematischen
Grundpositionen und ihren Verwurzelungen im Zuge der Geistesgeschichte »
(S. 7). Diese historische Betrachtungsweise des Problems richtet sich gegen
die moderne (nichtkatholische) Psychologie, die vorgibt, ihre Ergebnisse
auf rein induktivem Wege zu gewinnen. In Wirklichkeit griindet die
moderne Psychologie auf philosophiegeschichtlichen Voraussetzungen, die
Brinkmann blozulegen versuchen will.

Die Darstellung des historischen Werdeganges eines Problems bringt
die verschiedenen Aspekte zum Vorschein, unter denen eine Frage betrachtet
wurde. Damit werden die Ansitze zur Losung und vielleicht sogar die
Wege zur endgiiltigen Abklarung sichtbar. Man hitte somit erwarten
diirfen, Brinkmann werde die gesamte geschichtliche Entwicklung wenigstens
skizzieren. Die aristotelisch-thomistische Psychologie sollte in dieser Frage
unbedingt zu Rate gezogen werden, denn sie drang in verschiedenen Punkten
zum Lichte vor, wo die Philosophen der Neuzeit noch im Dunkeln tappen
(vgl. Klingseis R., Moderne Theorien iiber das Unterbewufltsein und die
thomistische Psychologie, in: Div. Thom. 7 [1929] 147-183; 279-300;
8 [1930] 33-52; 192-206; 381-405; Usenicnik Al., Das Unbewullte bei
Thomas von Aquin, in: Philosophia perennis [Festgabe fiir Jos. Geyser],
hrg. von Fr.-J. v. Rintelen, I, Regensburg 1930, 179-192). Brinkmann
begniigt sich indessen mit der Darstellung der vier Hauptbedeutungen, die
der Begriff des Unbewuf3ten seit Beginn der dltern Neuzeit angenommen hat.

1. Descartes zerlegte die gesamte Welt, mit EinschluB des Menschen,
in zwei sich gegenseitig ausschlieBende Hilften : in die physische, riumlich-
materielle Auenwelt (res extensa) und in die psychische, immaterielle Innen-
welt (cogitatio). « Man kann nun ganz allgemein jene Halfte der Welt,
die der res cogitans gegeniibersteht, als das Nicht-BewuBtsein oder das
UnbewuBte bezeichnen. Da dieses Nicht-BewuBtsein offenbar bei Descartes
mit der res extensa identisch ist, so darf man es auch das raumlich-materielle
Unbewufte nennen» (S. 22).

Ich kann diese Auffassung nicht teilen. Denn wenn sich die raumlich-
materielle Welt exklusiv zur Innenwelt verhilt, so daB3 beide vollig getrennt
sind, dann steht die AuBlenwelt eben in keiner Weise in Kontakt zur Innen-
welt. Es gehort aber zur Natur des Unbewuften, daB dieses auf das



Literarische Besprechungen 463

Seelische einwirke, ohne vom Geiste unmittelbar wahrgenommen zu werden.
Daher hat der Begriff des UnbewuBten in der Philosophie Descartes iiber-
haupt keinen Platz. Was er von der AuBenwelt weill, wird ihm durch die
angeborenen Ideen vermittelt.

Brinkmann meint sodann, das im 19. Jahrhundert so viel genannte
physiologische Unbewufte, d. h. die Gesamtheit der nicht psychischen Spuren,
Dispositionen, organischen Prozesse usw. sei bloB ein Ausschnitt aus den
Inhalten des riaumlich-materiellen UnbewuBlten im Sinne Descartes. Der
Verfasser hat hier nicht iibersehen, daBl die Physiologen des 19. Jahr-
hunderts eine « Beriihrung » zwischen dem Korperlichen und Seelischen an-
nahmen, wie es sich ja aus deren Theorie vom psycho-physischen Paralle-
lismus ergibt. Folglich haben wir hier nicht die beiden sich gegenseitig
ausschlieBenden Welten und damit auch nicht eine unmittelbare Abhangig-
keit von Descartes. Das physiologisch UnbewuBte griindet vielmehr in der
Lehre der englischen Empiristen. — Nur am Rande sei erwahnt, daB «es
der Scholastik eine Ungeheuerlichkeit ware, zu behaupten, das nicht mehr
aktuell festgehaltene Wissen sei gédnzlich dem Bereich des Seelischen ent-
schwunden und sei nur mehr im Gehirn vorhanden in Form gewisser physio-
logischer Dispositionen, deren gelegentliche Erregung solche latente Inhalte
wieder in seelischer Form auftauchen lasse » (Klingseis, a.a. Q. 155).

2. Die zweite Hauptbedeutung des UnbewuBten findet Brinkmann bei
Leibniz. Dieser Philosoph unterschied die BewuBtseinsinhalte nach ihrem
Stiarkegrad. Die dunklen Vorstellungen, die zu schwach sind, um wahr-
genommen zu werden, nannte er « petites perceptions ». Man werde sich
ihrer erst richtig bewuBt, wenn sie sich mit vielen andern gleichartigen
BewuBtseinsinhalten verbinden. Brinkmann bezeichnet die « petites percep-
tions » als das perzeptive Unbewufte, im Unterschied zur eigentlichen Apper-
zeption, die den fiir die BewuBtheit erforderlichen Wahrnehmungsgrad
ausdriickt.

Der Leibniz’sche Begriff des Unbewulten wirkte stark auf Herbart
und auf Fechner : der letztere wird spiter mitbestimmenden Einflu auf
Sigmund Freud haben. Daf die Empiristen des 18. Jahrhunderts sich nicht
an die Theorie Leibniz’ hielten, sondern das Problem des Unbewuf3ten aus
der Physiologie zu erklaren suchten, wird nicht iiberraschen.

3. Die Leibniz’sche Philosophie wurde auch abgelehnt durch Chr. Aug.
Crusius, der durch seine sogenannte Vermégenspsychologie dem apperzep-
tiven BewufBltsein eine neue Deutung gab. Diese wurde grundlegend fiir
die Lehre Kanfs. Nach seiner Auffassung entsteht das BewuBtsein nicht
durch bloBen Zusammenschlu mehrerer « petites perceptions». Er faBt
die Apperzeption als einen spontanen Akt des Subjektes auf; denn dieser
forme das chaotische Material der noch unbestimmten BewuBtseinsinhalte
zu einer synthetischen Einheit. Diese spontane Tatigkeit des Subjektes
spiele sich ab in einer auBerzeitlichen, transzendentalen Form, und daher
nehme das BewuBtsein nicht den Akt der Apperzeption wahr, sondern nur
die aus diesem Akt hervorgehenden Gegenstinde. Obschon dieser Akt
wegen seines auBerzeitlichen und transzendentalen Charakters nicht direkt
erkannt werden kann, so steht er doch in Beziehung zu den Vorgiangen



464 Literarische Besprechungen

im seelischen Bereich. Da Kant seinem Begriff des UnbewufBten noch keinen
technischen Namen gab — Ernst Platner priagte 1776 zum ersten Mal den
Begriff des UnbewuBtseins —, erhielt er die Bezeichnung : Das apperzeptive
UnbewupPte. Es wire m. E. besser, wenn man vom transzendentalen Un-
bewuften Kants sprechen wiirde. Denn die Apperzeption sollte dem
psychischen Akt des BewuBtseins vorbehalten werden.

Brinkmann hat sehr richtig bemerkt, da man die Auffassung Kants
von der AuBerzeitlichkeit als Moment des Aktbegriffes fallen lassen und
den apperzeptiven Akten psychische Realitat ohne BewufBtsein zuschreiben
kann. Auf diese Weise mufl wohl die Apperzeptionspsychologie, bezw. die
schopferische Synthese Wilhelm Wundts entstanden sein und nicht als Ab-
wandlung von Kants transzendentaler Apperzeption. Ist aber die Seele in
ihren unbewuBten Tiefen derart titig, daB3 sie die unterbewuBten Inhalte
synthetisch zusammenzufassen vermag, dann folgt daraus ein neuer
Stammbegriff des Unbewufiten, die unbewuBte Synthese. Die « unbewuBten
Schliisse », die nach Schopenhauer, Lotze und Helmholtz in der Sinnes-
wahrnehmung eine entscheidende Rolle spielen, miissen wohl eher in der
vorgenannten Art erklirt werden und nicht durch die Kantische Theorie.

4. Vom UnbewuBten wurde sehr hiaufig bei den vorromantischen
Idealisten Hamann, Herder und dem jungen Goethe, sowie vor allem bei
den eigentlichen romantischen Dichtern und Denkern gesprochen und
geschrieben. C. G. Carus dullerte sich mit typischer Verschwommenbheit :
« Das UnbewuBte selbst ist der subjektive Ausdruck fiir das was wir objektiv
als Natur anzuerkennen haben. » Natur heiBt hier kosmisches Alleben, und
dieses ist als geheimnisvolle magische Kraft gedacht. In die Tiefen des
Lebensgrundes vermag niemand hinabzuleuchten. Leben und BewuBtsein
steigen aus ihm empor, und alle Einzelwesen stehen mit dieser Gebarmutter
Natur in stetem Zusammenhang. Wir haben hier somit das vitale Unbewupte,
das die Unterlage fiir das spatere kollektive UnbewuBte bietet.

Ahnliche Gedankenginge kehren bei Schopenhauer wieder. Er meint
eben dieses vitale Unbewuf3te, wenn er vom kosmischen Weltwillen, d. h.
vom blinden Impuls redet, der die letzte Quelle des Seelenlebens und der
Handlungen der ganzen Menschheit sei.

Merkwiirdigerweise bietet die « Philosophie des UnbewufBten» des
Ed. v. Hartmann keine neuen Aspekte des Problems. Zwar verwendet er
z. T. neue Ausdriicke. Doch wenn er von einem «relativ UnbewuBten »
sfricht, so meint er damit nur die unterschwellig vorhandenen BewufBt-
seinsinhalte, die den « petites perceptions » entsprechen. Das « absolut Un-
bewuBte », das auch das « metaphysische Unbewufte » genannt wird, stimmt
mit dem apperzeptiven Unbewul3ten Kants iiberein, nur bii3t es die schépfe-
rische Aktivitit ein, um die Rolle eines Maschinisten zu iibernehmen, « der
am Schaltbrett des menschlichen Gehirns die physiologischen und psycho-
logischen Prozesse ein- und ausschaltet, die im iibrigen automatisch-
maschinenhaft verlaufen » (S. 48).

Nachdem die Geistesgeschichte bereits in so vielen Formen das Problem
des UnbewuBten behandelt hatte, erschien im Jahre 1900 das aufsehen-
erregende Buch von Sigmund Freud, « Die Traumdeutung ». Die Traum



Literarische Besprechungen 465

deutung wurde den Psychoanalytikern zur Via regia, um Kenntnis vom
Unbewufiten im Seelischen zu erhalten. Freud war Empiriker, und er betonte
ausdriicklich, daB er nicht spekulative Systeme, sondern einzig Erfahrungs-
tatsachen vorlegen wolle. Brinkmann ist kritisch genug, um einer solchen
Behauptung nicht ochne weiteres Glauben zu schenken ; er vertritt im Gegen-
teil die Ansicht, Freud habe alle vier Stammbegriffe des UnbewufBlten iiber-
nommen ; doch seien sie bei ihm zu einer kaum entwirrbaren Legierung
verschmolzen. — Da Brinkmanns Schrift — eine erweiterte Antrittsvor-
lesung der Universitit Ziirich — naturgemaB skizzenhaft ist, kann man
nicht verlangen, daB er alle Urteile ausfiihrlich mit Texten belege. In bezug
auf die Lehre Freuds wire es wiinschenswert gewesen. Denn ich bezweifle
die Richtigkeit dieser Meinung. Da Freud namlich das UnbewuBte stets
als psychischen Akt auffaBt, bleibt fiir das riumlich-materielle, bezw. das
physiologische UnbewuBte kein Raum. Jeder psychische Akt beginnt als
unbewuBter, oder in seiner Terminologie : als vorbewuB3ter. Wenn diese
vorbewuBten Vorstellungen ins BewuBtsein auftauchen wollen, stoBen sie
an eine innere « Abwehr », d. h. sie werden verdriangt oder sublimiert. Diese
abgewehrten Vorstellungen nennt Freud nun im eigentlichen Sinne unbewuBt
Gesammelte Schriften, V, 439). Der seelische Verdringungsmechanismus
funktioniert m. W. nicht so wie der auBerzeitliche Akt der Kantischen
Apperzeption, und daher diirfte auch diesbeziiglich keine wahre Uberein-
stimmung vorliegen. Die Synthese des UnbewuBiten kommt nicht durch
eine transzendentale Form zustande, wie bei Kant, sondern vollzieht sich
geradezu im Widerstand gegen das Abwehrsystem. Freud kommt hier der
Auffassung Wundt’s nahe ; ob Abhingigkeit bestand, weil3 ich nicht. Was
das vitale UnbewuBte betrifft, so erklart Brinkmann : « Fat man die
psychoanalytische Theorie als Ganzes ins Auge, so scheint sie doch wesent-
lich eine Lehre vom vitalen UnbewuBten zu.sein» (S. 53). Nur besteht
wohl die Einschrinkung zu recht : Freud beriicksichtigte weniger die kos-
mischen Lebensvorginge, als vielmehr die somatischen, die an den Selbst-
erhaltungs- und den Sexualtricb gebunden sind.

Es scheint somit, man diirfe nicht einfachhin die in der Geistesgeschichte
aufgefundenen vier (oder fiinf) Stammbegriffe auf die Lehre Freuds an-
wenden.

Wie steht es endlich um den Begriff des UnbewuBten bei C. G. Jung ?
« Bei Jung lassen sich die vier Stammbegriffe des UnbewuBten ebenfalls
nachweisen, wenn es auch zu bedeutsamen Akzentverschiecbungen kommt »
(S. 54). Ist der Verfasser nicht auch hier einer billigen Simplifizierungs-
tendenz erlegen ? Die Antwort wird erschwert, weil Jung nicht immer
sauber abgegrenzte Begriffe gebraucht. Seele und Korper werden oft nicht
unterschieden. Wohl sagt er : « Nach meiner Meinung ist das Unbewulte
als die Totalitit aller derjenigen psychischen Phianomene aufzufassen, denen
die Qualitit der BewuBtheit mangelt» (Uber die Energetik der Seele,
Ziirich 1928, 191). Doch zum UnbewuBten, also Psychischen, rechnet er
auch vererbte Eigenschaften, die Instinkte, die Libido usw. Das physio-
logische UnbewuBte wire damit bejaht (vgl. Jung, Uber die Psychologie
des UnbewuBten, 5. Aufl., Ziirich 1943, 126). Das perzeptive Unbewulte

Divus Thomas 31



466 Literarische Besprechungen

wird ebenfalls erwihnt (Uber die Energetik der Seele, S. 192). « Dazu
kommen die a priori vorhandenen, d. h. mitgeborenen Formen der An-
schauung, der Intuition, die Archetypen der Wahrnehmung und Erfassung. ..
Die Instinkte und die Archetypen der Anschauung bilden das kollektive
UnbewufBite » (ebd. S. 192). Das apperzeptive Unbewuf3te im Sinne Kants
und das vitale UnbewuBte als Allseele nach der Vorstellung der Romantiker
vermischen sich hier bei Jung. Am nachdriicklichsten verwendet Jung das
kollektive UnbewuBte (vgl. Jung, Seelenprobleme der Gegenwart, 2. Aufl,,
Ziirich 1932, 159 ff. Das letzte Werk Jungs, Psychologie und Alchimie,
Ziirich 1944, baut fast durchgehends auf dem kollektiven UnbewuBten auf).
Aber man wird dem Gedanken Jungs sicher nicht vollauf gerecht, wenn
man das kollektive UnbewuBte mit dem romantischen Begriff identifiziert.
Denn er denkt nicht bloB an eine vage Abhingigkeit von der Allmutter
Natur. Bei ihm enthilt das kollektive UnbewufBlte die Erfahrungen und
Gedanken der gesamten Menschheit. Seit Aeonen sind solche Ideen dem
menschlichen Gehirn eingeprigt ; es bedarf nur gewisser Bedingungen, um
sie wieder heraustreten zu lassen. Die dltesten und allgemeinsten Vorstel-
lungsformen der Menschheit befinden sich in den Archetypen des Unbe-
wuBten. Sie enthalten nicht nur alles Schénste und Gré8te, das die Mensch-
heit je dachte und fiihlte, sondern auch jede schlimmste Schandtat und
Teufelei, deren die Menschen je fihig waren (vgl. Uber die Psychologie des
Unbewuflten, S. 127). Vermoége ihrer spezifischen Energie — die Bilder
verhalten sich namlich wie kraftgeladene, autonome Zentren — iiben sie
eine faszinierende, ergreifende Wirkung auf das BewuBtsein aus und kénnen
infolgedessen das Subjekt weitgehend umgestalten. — Mit solchen An-
schauungen geht Jung nicht nur iiber das vitale Unbewulte der Romantiker
hinaus, sondern nimmt durchaus neue Elemente in seinen Begriff des kollek-
tiven UnbewuBten auf.

Probleme des UnbewuBten : Wahrhaftig, sie sind vorhanden! Jeder
Interessierte wird dem Verfasser der vorliegenden Untersuchung danken,
daB er die Grundbegriffe herausgestellt hat und mit Nachdruck hervorhob,
daB eine Losung dieser Probleme nicht von der empirischen Psychologie
allein zu erwarten ist. Es wire dringend zu wiinschen, daf die thomistische
Philosophie diesen Problemen vermehrte Aufmerksamkeit schenke, indem
sie die Ergebnisse der psychologischen und psychiatrischen Erfahrungen
mit Hilfe ihrer Seelenlehre zu erkliren versucht.

Freiburg. Lauventius Casutt O. F. M. Cap.

Kirchengeschichte.

Miscellanea Historiae Pontificiae, edita a Facultate Historiae Ecclesia-
sticae in Pontificia Universitate Gregoriana. — Roma, S. A. L. E. R. Herder.

W. M. Peitz S.]J.: Das vorephesinische Symbol der Papstkanzlei.
Vol. I. — 1939. vii-128 SS.

P. Wilhelm M. Peitz greift seine fritheren (1918), nicht iiberall aner-
kannten Arbeiten iiber den Liber Diurnus, die ibn zur Uberzeugung vom



Literarische Besprechungen 467

vorgregorianischen Ursprung des Formelbuches der pidpstlichen Kanzlei
gefiihrt hatten, wieder auf. Die hier vorgelegten Ergebnisse sind fiir die
Diplomatik wichtig, mehr noch fiir die Dogmengeschichte. Sie beriihren
die dogmengeschichtliche Entwicklung der Bekenntnisformulare 73, (83),
84, 85 und wollen Einfliisse dieser romischen Formulare auf die wichtigsten
dogmatischen Entscheidungen des 5. Jahrhunderts feststellen. P. halt
nicht nur am vorgregorianischen Ursprung des L. D. fest, sondern er
weist den einzelnen Formularen oder Teilen derselben genaue Daten an.
F 84 ist wahrscheinlich, als Synodica Theodors I, aus dem Jahre 642.
F 73 (Bischofsformular) und F 85 (Papstformular) wurden erst spiter,
jedoch vor 430, von einander getrennt. Der Bekenntnistext von F 85
enthilt die Fides Romana vor etwa 400 mit den allmahlichen Erweiterungen,
Zusitzen und Nachtrigen. F 73 geht im Kern des einleitenden Formular-
textes auf die Zeit vor 420 zuriick. Sein Bekenntnistext ist das Ergebnis
einer allmédhlichen Entwicklung. Was den Dogmatiker am meisten interes-
siert : Die vorephesinische Fides Romana enthielt bereits das « filioque »
und das « unus sanctae trinitatis ». Sie war die Grundlage vieler Symbole
(Athanasianum, Toletana, Unionssymbol von 433 usw.), Entscheidungen
von Provinzialsynoden, Bekenntnisschriften (Cyrill von Alexandrien,
Justinian, Augustinus usw.), die Vorlage der Synodaldefinitionen von 431,
451, 553, 680/81. — Seite 102 folgt der Text dieses piapstlichen Symbols,
dem ein so weitgehender und so entscheidender Einflu3 zugeschrieben wird.

Diese hochbedeutsamen Ergebnisse, welche die romische Primat-
stellung neu beleuchten und die Symbolforschung befruchten, werden mit
siegesbewuBter Sicherheit vorgetragen. Die von P. angekiindigten, weiteren
Untersuchungen und die Antworten, welche Schliisse von solcher Trag-
weite hervorrufen miissen, werden zeigen, wie weit sie als gesicherter Wahr-
heitsbesitz gebucht werden kénnen.

Freiburg. O. Perler.

H. Jedin : Der Quellenapparat der Konzilsgeschichte Pallavicinos.
Vol. IV, 6. — 1940. 112 SS.

Einer der berufensten Kenner der Geschichte des Tridentinums hat
hier in straffer, streng methodischer Form eine Sonderfrage aus dem Streit
iiber die Berechtigung der beiden Darstellungen des Trienter Konzils
(Sarpi und Pallavicino) behandelt. Sein Ergebnis ist kurz folgendes : Das
Ziel Pallavicinos war, die Freiheit des Konzils nachzuweisen. Sein Werk
sollte mit Absicht cine Apologie der Konzilspolitik des Papsttums sein ;
es sollte Sarpis Vorwurf widerlegen, das Papsttum habe das Konzil nicht
aufrichtig gewollt und habe es, nachdem es doch zustande gekommen war,
nur dazu benutzt, um seine eigene Macht zu stirken. Diese Aufgabe hat
P. erfiillt, er hat das Buch Sarpis damals unschidlich gemacht, er hat die
papstliche Konzilspolitik gegen Sarpi aktenmifBig verteidigt. Seine Quellen-
grundlage war eine solide. Heute freilich geniigt seine Darstellung nicht
mehr : er hat die Konzilsopposition und die politischen Partner der Kurie



468 Literarische Besprechungen

nicht zu Worte kommen lassen und dadurch kein voéllig abgerundetes Bild
der Vorginge geboten. All das bringt die monumentale Ausgabe der
Gorresgesellschaft, die jetzt ihrem AbschluB3 entgegengeht.

Freiburg. Gabriel M. Léhr O. P.

P. Browe S. J.: Die Judenmission im Mittelalter und die Pipste.
Vol. VI, 8. — 1942. 325 SS.

Browe will die mittelalterliche Judenmission des Abendlandes behan-
deln, und zwar mit Benutzung des vollstindigen Quellenmaterials, weil
bisher wohl einzelne Beitrage erschienen sind, aber keine zusammen-
fassende Darstellung. Man wird ihm das Zeugnis geben, dal der Versuch
gelungen ist.

Im ersten Teil werden die Missionsmittel nach allen Seiten durch-
gegangen, im zweiten der Erfolg bzw. MiBerfolg dieser Mission und die
Griinde fiir den in der Hauptsache vorliegenden MiBerfolg offen dargelegt.
Der Titel : Die Judenmission und die Papste ist nicht ganz zutreffend,
weil z. B. in Spanien, das vor allem in Betracht kommt, die Tatigkeit der
Papste weniger hervortritt. Browes Buch zeigt die Vorziige, die an seinen
Schriften bemerkenswert sind : ein Material, das so gut wie erschopfend
ist, und dazu ein Material, das aus den entlegensten Quellen herbeigeholt
wird. Freilich kann er auf weite Strecken hin nur ein wenig erfreuliches
Bild zeichnen. « Zwangstaufen und durch Furcht erreichte Bekehrungen
waren im Mittelalter ungemein hiufig; mit einiger Ubertreibung kann
man sie die Methode der Zeit nennen » (S. 215, vgl. 263, 284, 305). Den
Neubekehrten wird von Rechts wegen durch die Fiirsten das Vermégen
weggenommen ; von ihren jiidisch gebliebenen Familien werden sie enterbt.
Fiir Belehrung vor und nach der Taufe geschieht im allgemeinen wenig.
Die Zahl der Zwangsbekehrten samt ihren Nachkommen in Spanien schatzt
Browe auf gegen 2 Millionen. Man sieht, welche Bedeutung die Juden-
frage gerade fiir dieses Land hatte. A

Den geschichtstheologischen Abschlu8 bildet der Hinweis auf die
Lehre des hl. Paulus, die auch im Mittelalter immer wieder betont wird :
die Juden sind von Gott verworfen und werden sich erst am Ende der
Zeiten bekehren.

In allen Fragen, die die Judenmission im Mittelalter und Verwandtes
betreffen, wird man das Werk mit Nutzen konsultieren kdnnen.

Freiburg. Gabriel M. Lihr O. P.

Xenia Piana. Vol. VII, 9-16. — 1943. vi-514 SS.

Der vorliegende Band ist von der kirchenhistorischen Fakultit der
Gregoriana Papst Pius XII. anlaBlich seines silbernen Bischofsjubildums
gewidmet und umfaft die Nummern 9-16 der ganzen Sammlung. In der
Vorrede bemerkt der Rektor der Gregoriana, Paolo Dezza, die Miscellanea
wollten das Material bereitstellen fiir eine Geschichte der Papste im



Literarische Besprechungen 469

Altertum, im Mittelalter und im 19. Jahrhundert als Erganzung zu Pastor,
der bereits die Papstgeschichte in der Zeit der Renaissance und der kath.
Restauration geschrieben habe. Schmidlin wird nicht erwahnt. Mitarbeiter
dieses Bandes sind Professoren der Fakultit, u. a. Hertling, Kirschbaum
und Leturia, und Professoren, die an der Fakultat promoviert haben.

Die bei weitem ausfiihrlichste Abhandlung — sie umfaBt ungefihr
ein Drittel des Ganzen, S. 207-366, und wohl auch die aufschluBreichste
ist die von [J. Grisar, Pipstliche Finanzen, Nepotismus und Kirchenrecht
unter Urban VIII. Unter Benutzung der einschligigen gedruckten Lite-
ratur und mancher ungedruckter Handschriften, aus denen im Anhang
S. 292-366 das Wichtigste abgedruckt wird, entwirft Grisar ein eindrucks-
volles Bild der pipstlichen Finanzen im 17. Jahrhundert und ihrer Ver-
wendung durch Urban VIII, um dann eingehend das Hauptthema zu
behandeln : die Entscheidungen der Partikularkongregation im Jahre 1642
und 1643 iiber eine Gewissensfrage des Papstes. Urban VIII., der als
Hauptvertreter eines schrankenlosen Nepotismus bekannt ist, bekam in
seinen letzten Jahren ernste Bedenken wegen seiner groBen Zuwendungen
an seine Verwandten, die Barberini. Die Kommission, die von ihm ein-
gesetzt ist, soll ihm dariiber klare und bestimmte Antwort geben ; er war
entschlossen, wenn es die Gerechtigkeit erfordere, das der Kirche entzogene
Gut zuriickzuerstatten (S. 293). Die Berater sind ernste Minner, denen
man zu Unrecht charakterloses Nachgeben vorgeworfen hat ; allein sie sind
vor allem juristisch eingestellt ; das wirkliche Leben und die Not des Volkes
ist ihnen doch zu wenig bekannt. So urteilen sie vor allem nach den Regeln
des Kirchenrechtes und zu wenig nach den Forderungen des Lebens.
De Lugo, der fiilhrende Mann, bekannte spiter, er habe erst als Kardinal
einen wirklichen Einblick in die trostlose Lage gewonnen, und reduziert
nun das Erlaubte auf die Hilfte, ja in einem Falle noch darunter (S. 296).
Die Mehrheit der Berater kam nach langer, ernster Untersuchung dem
Papste weit entgegen. Nur der Beichtvater des Papstes, der Franziskaner-
observant Zani, blieb fest bei seiner ablehnenden Antwort. Seine Haltung
macht einen sympathischen Eindruck. Man fragt sich nur — und hierauf
erhalten wir keine Antwort —, wie er dann In praxi mit seinem hohen
Poenitenten fertig geworden ist.

Nach dem Breslauer Kirchenhistoriker Seppelt, der noch iiber Ranke
hinausgeht, hitten die Barberini widhrend des 21jihrigen Pontifikates
105 Millionen Scudi erhalten. Grisar kommt, wie er selber in Anfiihrungs-
zeichen bemerkt, auf « nur» 30, die gegen 150 Millionen Goldfranken und
dem heutigen Kaufwerte nach das Doppelte, vielleicht das Dreifache aus-
machen (S. 250). Dabei betrugen die Gesamteinnahmen des Kirchen-
staates jahrlich etwa 2 1/, Millionen. Die Kommission entschied, der Papst
diirfe jahrlich ein Viertel der kirchlichen Einnahmen von 400 000 Scudi
frei ohne Skrupel ausgeben (S. 294). Grisar fillt ein ruhiges, aber scharfes
Urteil iiber den Nepotismus (S. 256, 277, 294) und bemerkt zum Schluf3
(S. 297) : « Der Nepotismus muBte verschwinden ganz und gar; die Vor-
sehung sorgte dafiir, teils dadurch, da sie dem Heiligen Stuhl mehr und
mehr die Mittel zu diesen Ausgaben entzog, teils dadurch, dafl sie Manner



470 Literarische Besprechungen

erweckte, die sich groB und ganz diesem Argernis entgegensetzten ». In
einer Jubiliumsschrift, die einem Nachfolger Urbans VIII. gewidmet ist,
ist diese unumwundene Bekenntnis doppelt riihmenswert.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

G. Heer O. S. B. : Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner.
Ein Beitrag zur Geschichte der historischen Quellenforschung im 17. und
18. Jahrhundert. — St. Gallen, Leobuchhandlung s. a. (1938). xv-468 SS.

Fiir die Geschichte der gelehrten Studien im Benediktinerorden bedeutet
Johann Mabillon und die Maurinerschule zweifelsohne den Hoéhepunkt.
Die Anregungen, welche von diesen Kreisen ausgingen, konnen nicht hoch
genug eingeschitzt werden : schlug doch mit den Maurinern die Geburts-
stunde der modernen Geschichtswissenschaft.

Der gelehrte Engelberger Benediktiner hat vor Jahren in einer unter
Gustav Schniirer an der Freiburger Universitit ausgearbeiteten Dissertation
untersucht, welche Verbindungen zwischen Mabillon und den Maurinern
einerseits und den schweizerischen Benediktinern anderseits gepflegt wurden ;
insbesonders galt es herauszustellen, in wieweit Mabillon die schweizerischen
Benediktiner zur Mitarbeit an seinen Forschungen heranzog, die in den
Schweizer Abteien ehrfurchtsvoll bewahrten Handschriften beniitzte, und
fiir die Pflege der geschichtlichen Studien anregend wirkte. Diese Disser-
tation ist der Grundstock des vorliegenden Buches, das allsdann in jahre-
langer Arbeit entstanden ist. Dafiir ist es aber zu einer wahren IF'undgrube
quellenbelegten Wissens um die Geschichte der Congregatio Helvetica
geworden.

Die Darstellung wird mit einer Ubersicht iiber die Entwicklung und
den damaligen Stand der schweizerischen Benediktinerkongregation und
iiber die in derselben gepflegten wissenschaftlichen Bestrebungen erdffnet.
Besonders hier wei der Verfasser viel unbeniitztes Material heranzu-
ziehen, um seine These zu unterbauen : das wissenschaftliche Interesse der
schweizerischen Benediktiner bewegte sich vor allem in der Richtung auf
Theologie und Philosophie, wihrend die Geschichte viel weniger gepflegt
wurde. Das hing vorziiglich damit zusammen, daf3 die Abteien zuerst fiir
die Bediirfnisse ihrer eigenen Kleriker und fiir die Entwicklung der mit
ihnen verbundenen Schulen zu sorgen hatten. Gewil3, es fehlte nicht an
Studien historischer Art : aber die meisten derselben waren auf praktische
Bediirfnisse eingestellt, vorerst darauf, die Rechtsanspriiche der Abteien
urkundlich zu unterbauen.

Die Verbindungen mit Mabillon und seiner Gelehrtenschule sollten
an diesen Zustanden nicht sehr viel dndern. Wohl gelang es dem Haupt
der Mauriner, durch Vermittlung der siiddeutschen Abteien, auch in der
Schweiz Interesse fiir seine Studien zu wecken. Es gingen ihm aus den
Archiven und Bibliotheken der schweizerischen Kloster iiberaus wertvolle
Mitteilungen zu, die in seinen Werken an maBgebender Stelle verwendet
werden konnten : die Auswertung dieser brieflichen Auskiinfte und der



Literarische Besprechungen 471

Nachweis, wo Mabillon im einzelnen Quellen schweizerischer Herkunft
beniitzt, machen einen der wertvollsten Bestandteile dieses Buches aus.

Aber trotz dieser wissenschaftlichen Beziehungen — bei denen vielleicht
schweizerische Dienstbereitschaft und Freundlichkeit maBgebendere Motive
waren als die Bemiihung, der Wissenschaft als solcher zu dienen — blieb
die Pflege der Geschichte in sehr bescheidenen Grenzen. Selbst der Besuch
Mabillons in den wichtigsten schweizerischen Abteien, die personliche
Bekanntschaft mit seinen bescheidenen Helfern, sollte an diesem Zustand
nur wenig andern. Wohl entsprangen den Anregungen, die vom grofen
Mauriner ausgingen, einige hochfliegende Pline : die Herausgabe wert-
voller Chartularien und Quellenwerke wurde auch in der Schweiz in Aus-
sicht genommen. Aber es blieb leider bei den Plinen, oder ein begonnenes
Unternehmen blieb mangels zureichender Arbeitskrifte in dullerst beschei-
denen Anfingen stecken. '

Der Verfasser geht sehr eingehend den Griinden nach, die diese Tat-
sache erkliren helfen. Es wird in der Hauptsache so gewesen sein, daB
die schweizerischen Benediktiner durch unmittelbar praktische Aufgaben
vollig in Anspruch genommen wurden. Fiir die Pflege der kritischen histo-
rischen Wissenschaft blieb leider wenig Zeit : der Alltag und seine Pflichten
wog mehr, als das Interesse an der Pflege reiner Wissenschaft. Es mag
sein, dal3 diese Entwicklung der Dinge zu bedauern ist. Aber wurde nicht
vielleicht gerade in jenen Zeiten in der Schweiz die Grundlage fiir jene
echt benediktinische Kulturarbeit gelegt, die heutigen Tages noch zum
Segen fiir den gesamten katholischen Volksteil unseres Landes weiter-
dauert ? Miissen wir nicht heute iiber diese Entwicklung der Dinge froh
sein, die uns kulturelle Giiter bewahren half, welche durch ein paar gelehrte
Folianten vergangener Zeiten nicht aufgewogen werden konnten ? Die
Mauriner und ihre Schule gehoren langst der Vergangenheit an — so hoch
auch deren EinfluB zu werten ist —, wahrend die damals mit wenigen
Ausnahmen auf das Praktische eingestellten Ménche der Schweizer Kon-
gregation in den heutigen Benediktinerabteien nicht nur wiirdige, sondern
auch gelehrte und allzeit segensreich wirkende Nachfolger aufzuweisen
haben. Die Rache der Geschichte !

Es tut mir leid, daB ich mit dieser kurzen Anzeige kaum recht auf
das hinweisen kann, was in dem zu besprechenden Buche auf Grund einer
emsigen und mit Erfolg gekronten Forscherarbeit geboten wird. Dasselbe
verdient ein uneingeschrinktes Lob, weil es eine fiir die Entwicklung der
Schweizer Benediktiner entscheidende Epoche mit erschopfender Griind-
lichkeit darstellt.

Luzern. Dominikus Planzer O. P.



4.

11.

12.

Inhaltsverzeichnis

Abhandlungen.

Der verfolgte Feind und das nicht gehaltene Versprechen
in der Theologie der Friihscholastik. Von Dr. Arthur Michael

Landgraf, Weihbischof von Bamberg . . . . . . . . 3-30; 217-227

Der Opfercharakter der heiligen Messe nach Dominikus Soto
und Melchior Cano. Von Dr. P. Notker M. Halmer O. P.,
Luzern. .

Die Bestimmung des Menschen. Der philosophische Beweis
seiner Unsterblichkeit im System von Thomas von Aquin
und Othmar Spann. Von Dr. P. Ludwig Rdber O.S.B.,
Professor, Einsiedeln . 5

Die Unsterblichkeit der Menschenseele. Von Dr. Joseph
Endres C. Ss. R., Bonn

. Johannes Capreolus O. P., der «Princeps Thomistarum »

(f 7. April 1446) und seine Stellung in der Geschichte der
Thomistenschule. Ein Gedenkblatt zu seinem fiinfhundert-
jahrigen Todestag. Von Protonotar Dr. Martin Grabmann,

emerit. Universititsprofessor, Eichstiatt . . . . . . 85-109;

Franz von Vitoria O. P., ein Pionier des modernen Volker-
rechts. Von Dr. P. Gallus M. Manser O. P., Universitats-
professor, dzt. Wil (St. Gallen).

Analogie und Dialektik. Zur Klirung der theologxschen
Prinzipienlehre Karl Barths. Von Dr. Hans Urs v. Balthasar,
Studentenseelsorger, Basel . - .
Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spit-
scholastik. Von Dr. Albert Lang, Universitatsprofessor, Bonn
Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der
Gliaubigen. Von Dr. Johann Brinktrine, Theologieprofessor,
Paderborn. . i 5 ow s § & w3

Hugo Grotius und die Freiheit des Meeres. Von G. M. Manser
0. P

Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes im 1. Buch De
docta ignorantia des Nikolaus von Cues. Von Dr. M. Feigl,
Breslau
Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes. Drei Frag-
mente aus dem literarischen NachlaB von P. Heinrich Seuse
Denifle O. P. Von Dr. P. Dominikus Planzer O. P., Luzern

31-50

91-74

75-84

145-170

129-144

171-216

257-290

291-308

309-320

321-338

339-354



Inhaltsverzeichnis

13. Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht. Von

473

G. M. Manser O.P. . . . . . . . . « . . v « « . .. 369-384

14. Der Einzelmensch und seine Philosophie. Von Dr. P. Mat-

thias Thiel O.S. B., Professor, S. Anselmo, Rom . . . . 385-412

15. Ignatius von Antiochien und die rémische Christengemeinde.

Von Dr. Othmar Perler, Universititsprofessor, Freiburg .  413-451

Kleine Beitrage.

1. Der Apokalypsekommentar des hl. Albert des GroBen. Arme-
nisches zu seiner Uberlieferungsgeschichte. Von Dr. P. Marc
Anton Van den Oudenvijn O.P., Universitiatsprofessor, Frei-

burg. . . . . . . . o L oL oo oo oo 2282

2. Fides quaerens intellectum. Von Dr. Karl Thieme, Laufel-

fingen . « + « « & v s ¢ o8 om ow w05 ox e oW owm w3 s s o« 02459

3. Eine armenische Thomashandschrift der Universititsbiblio-

thek von Leiden, Holland. Von M. 4. v. d. OQudenrijn O. P. 460-461

Literarische Besprechungen.

D. Baiiez O.P.: Comentarios inéditos a la Prima Secundae de santo
Tomds. T. I: De fine ultimo et de actibus humanis (P. Hie-
ronymus Wilms O. P., Theologieprofessor, Trills)

D. Brinkmann : Probleme des UnbewuB3ten (Dr. P. Laurentius Casutt
O. F. M. Cap., Freiburg). s o owm w3 s & ow om

P. Browe S. J.: Die Judenmission im Mittelalter und die Pipste
(G. M. Lok O. P.}. © wmow ow @ % 5 o .

E. Brunner : Offenbarung und Vernunft. Die Lehre von der christ-
lichen Glaubenserkenntnis (G. M. Hifele O. P.)

. Burnier : Révélation et jugement de valeur 1'eligieux (Dr. 2
Matthaeus Gétaz O. P., Freiburg)

Th. Dehau O. P.: Strome lebendigen Wassers (H. Wilms O. P)
Festschrift zum 50jahrigen Bestandsjubilium des Missionshauses

St. Gabriel, Wien-Médling (P. Mag Gabriel M. Lohr O. P,
Freiburg)

U. Gamba : Il commento di Roberto Grossatesta al « De mystica Theo-
logia » del Pseudo-Dionigi Areopagita (J. P. Muiller O.S. B.)

G. Hauser : Uber den Zusammenhang zwischen Geometrie und Philo-
sophie (Dr. P. Clodoald Hubatka O.F.M. Cap., Stans).

G. Heer O. S. B. : Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner
(D. Planzer O.P.) 5 5 4 & B @ B & &

b
es

247
462
468
110
355
255
367
127
239

470



474 Inhaltsverzeichnis

A. M. Horvath O. P.: Heiligkeit und Siinde im Lichte der thomi-

stischen Theologie (H. Wilms O.P.) . 249
H. Jedin: Der Quellenapparat der -Konzilsgeschichte Pallavicinos
(G. M. Lohr O.P.). N B R
Ch. Journet: L’Eglise du Verbe Incarné (Dr. P. Burkhard Mathis
O. F. M. Cap., Ziirich-Seebach). 5 5o s 3 o8 m  BD2
W. Keller: Vom Wesen des Menschen (Dr. P. Clodoald Hubatha
O. F. M. Cap., Stans) . 232
P. Letter, de, S.]J.: De ratione meriti secundum S. Thomam
(H. Wilms O.P.). . e owon w om wm ow s s ox owow DB2
P. Lumbréras O. P.: De Iustitia. — De Fortitudine et Temperantia
(J. M. Ramirez O.P.) |1
F. Muckermann S. J.: Der Mensch im Zeitalter der Technik (P. Lect.
Lucius M. Simeon O. P., Freiburg) 364
M. Miickshoft O. F. M. Cap.: Die Quaestiones disputatae de fide des
Bartholomédus von Bologna O.F. M. (J. P. Miiller O.S.B.) 127
J. P. Miiller O. S. B. : Le Correctorium Corruptorii « Circa » de Jean
Quidort de Paris (Dr. P. Paul Wyser O. P., Freiburg) . 124
W. M. Peitz S. ]J.: Das vorephesinische Symbol der Papstkanzlei
(O. Perler). : 466
J. M. Ramirez O. P. : De essentia metaphysica beatitudinis obiectivae
M. Fabian Moos O.P., Freiburg . . . . 247
Siger de Brabant : Questions sur la Phy51que d’Aristote ( ] P. Miiller
0.S.B)). P g m u i 2 @ W % & i % % @ s. 128
A. Stolz O. S. B. : Introductio in Sacram Theologiam (Dr. P. Andreas
Maltha O. P., Freiburg). & 2= 365
A. Stolz : L’Ascesi cristiana (Dr. P. Alfons Kemmer, Professor,
Einsiedeln) 121
Xenia Piana (G. M. Léhr O.P.) 468
Thomistische Literaturschau.
1. Philosophie T: < & < 5 « ¢« w o 9 » 5 & % % & « « = « = 1*-16*
Philogogilile iIL « = 5 ~ >, v = w » » s o & @ @ & § & & @ 17*-22%
Inhaltsverzeichnis zum 22. Band (Jahrg. 58 des Jahrbuches fiir
Philosophie und spekulative Theologie). 458

Superiorum permissu.
De licentia Ordinarii.



	Literarische Besprechungen

