
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

D. Brinkmann : Probleme des Unbewußten. — Zürich-Leipzig, Rascher.
1943. 71 SS.

Der Begriff des Unbewußten ist in den letzten Jahrzehnten so
vieldeutig geworden, daß man jede Untersuchung begrüßt, die etwas Ordnung
in diesen Wirrwarr zu bringen verheißt. Brinkmann bemüht sich nicht um
die ontologische und psychologische Seite des Problems, sondern verfolgt
den Bedeutungswandel des Unbewußten « bis zu den letzten systematischen
Grundpositionen und ihren Verwurzelungen im Zuge der Geistesgeschichte »

(S. 7). Diese historische Betrachtungsweise des Problems richtet sich gegen
die moderne (nichtkatholische) Psychologie, die vorgibt, ihre Ergebnisse
auf rein induktivem Wege zu gewinnen. In Wirklichkeit gründet die
moderne Psychologie auf philosophiegeschichtlichen Voraussetzungen, die
Brinkmann bloßzulegen versuchen will.

Die Darstellung des historischen Werdeganges eines Problems bringt
die verschiedenen Aspekte zum Vorschein, unter denen eine Frage betrachtet
wurde. Damit werden die Ansätze zur Lösung und vielleicht sogar die
Wege zur endgültigen Abklärung sichtbar. Man hätte somit erwarten
dürfen, Brinkmann werde die gesamte geschichtliche Entwicklung wenigstens
skizzieren. Die aristotelisch-thomistische Psychologie sollte in dieser Frage
unbedingt zu Rate gezogen werden, denn sie drang in verschiedenen Punkten
zum Lichte vor, wo die Philosophen der Neuzeit noch im Dunkeln tappen
(vgl. Klingseis R., Moderne Theorien über das Unterbewußtsein und die
thomistische Psychologie, in : Div. Thom. 7 [1929] 147-183 ; 279-300 ;

8 [1930] 33-52; 192-206; 381-405; Usenicnik AI., Das Unbewußte bei
Thomas von Aquin, in : Philosophia perennis [Festgabe für Jos. Geyser],
hrg. von Fr.-J. v. Rintelen, I, Regensburg 1930, 179-192). Brinkmann
begnügt sich indessen mit der Darstellung der vier Hauptbedeutungen, die
der Begriff des Unbewußten seit Beginn der altern Neuzeit angenommen hat.

1. Descartes zerlegte die gesamte Welt, mit Einschluß des Menschen,
in zwei sich gegenseitig ausschließende Hälften : in die physische,
räumlichmaterielle Außenwelt (res extensa) und in die psychische, immaterielle Innenwelt

(cogitatio). «Man kann nun ganz allgemein jene Hälfte der Welt,
die der res cogitans gegenübersteht, als das Nicht-Bewußtsein oder das
Unbewußte bezeichnen. Da dieses Nicht-Bewußtsein offenbar bei Descartes
mit der res extensa identisch ist, so darf man es auch das räumlich-materielle
Unbewußte nennen» (S. 22).

Ich kann diese Auffassung nicht teilen. Denn wenn sich die
räumlichmaterielle Welt exklusiv zur Innenwelt verhält, so daß beide völlig getrennt
sind, dann steht die Außenwelt eben in keiner Weise in Kontakt zur Innenwelt.

Es gehört aber zur Natur des Unbewußten, daß dieses auf das



Literarische Besprechungen 463

Seelische einwirke, ohne vom Geiste unmittelbar wahrgenommen zu werden.
Daher hat der Begriff des Unbewußten in der Philosophie Descartes
überhaupt keinen Platz. Was er von der Außenwelt weiß, wird ihm durch die
angeborenen Ideen vermittelt.

Brinkmann meint sodann, das im 19. Jahrhundert so viel genannte
physiologische Unbewußte, d. h. die Gesamtheit der nicht psychischen Spuren,
Dispositionen, organischen Prozesse usw. sei bloß ein Ausschnitt aus den
Inhalten des räumlich-materiellen Unbewußten im Sinne Descartes. Der
Verfasser hat hier nicht übersehen, daß die Physiologen des 19.
Jahrhunderts eine « Berührung » zwischen dem Körperlichen und Seelischen
annahmen, wie es sich ja aus deren Theorie vom psycho-physischen Parallelismus

ergibt. Folglich haben wir hier nicht die beiden sich gegenseitig
ausschließenden Welten und damit auch nicht eine unmittelbare Abhängigkeit

von Descartes. Das physiologisch Unbewußte gründet vielmehr in der
Lehre der englischen Empiristen. — Nur am Rande sei erwähnt, daß « es
der Scholastik eine Ungeheuerlichkeit wäre, zu behaupten, das nicht mehr
aktuell festgehaltene Wissen sei gänzlich dem Bereich des Seelischen
entschwunden und sei nur mehr im Gehirn vorhanden in Form gewisser
physiologischer Dispositionen, deren gelegentliche Erregung solche latente Inhalte
wieder in seelischer Form auftauchen lasse» (Klingseis, a.a.O. 155).

2. Die zweite Hauptbedeutung des Unbewußten findet Brinkmann bei
Leibniz. Dieser Philosoph unterschied die Bewußtseinsinhalte nach ihrem
Stärkegrad. Die dunklen Vorstellungen, die zu schwach sind, um
wahrgenommen zu werden, nannte er « petites perceptions ». Man werde sich
ihrer erst richtig bewußt, wenn sie sich mit vielen andern gleichartigen
Bewußtseinsinhalten verbinden. Brinkmann bezeichnet die « petites perceptions

» als das perzeptive Unbewußte, im Unterschied zur eigentlichen
Apperzeption, die den für die Bewußtheit erforderlichen Wahrnehmungsgrad
ausdrückt.

Der Leibniz'sche Begriff des Unbewußten wirkte stark auf Herbart
und auf Fechner : der letztere wird später mitbestimmenden Einfluß auf
Sigmund Freud haben. Daß die Empiristen des 18. Jahrhunderts sich nicht
an die Theorie Leibniz' hielten, sondern das Problem des Unbewußten aus
der Physiologie zu erklären suchten, wird nicht überraschen.

3. Die Leibniz'sche Philosophie wurde auch abgelehnt durch Chr. Aug.
Crusius, der durch seine sogenannte Vermögenspsychologie dem apperzep-
tiven Bewußtsein eine neue Deutung gab. Diese wurde grundlegend für
die Lehre Kants. Nach seiner Auffassung entsteht das Bewußtsein nicht
durch bloßen Zusammenschluß mehrerer « petites perceptions ». Er faßt
die Apperzeption als einen spontanen Akt des Subjektes auf ; denn dieser
forme das chaotische Material der noch unbestimmten Bewußtseinsinhalte
zu einer synthetischen Einheit. Diese spontane Tätigkeit des Subjektes
spiele sich ab in einer außerzeitlichen, transzendentalen Form, und daher
nehme das Bewußtsein nicht den Akt der Apperzeption wahr, sondern nur
die aus diesem Akt hervorgehenden Gegenstände. Obschon dieser Akt
wegen seines außerzeitlichen und transzendentalen Charakters nicht direkt
erkannt werden kann, so steht er doch in Beziehung zu den Vorgängen



464 Literarische Besprechungen

im seelischen Bereich. Da Kant seinem Begriff des Unbewußten noch keinen
technischen Namen gab — Ernst Platner prägte 1776 zum ersten Mal den
Begriff des Unbewußtseins —, erhielt er die Bezeichnung : Das apperzeptive
Unbewußte. Es wäre m. E. besser, wenn man vom transzendentalen
Unbewußten Kants sprechen würde. Denn die Apperzeption sollte dem
psychischen Akt des Bewußtseins vorbehalten werden.

Brinkmann hat sehr richtig bemerkt, daß man die Auffassung Kants
von der Außerzeitlichkeit als Moment des Aktbegriffes fallen lassen und
den apperzeptiven Akten psychische Realität ohne Bewußtsein zuschreiben
kann. Auf diese Weise muß wohl die Apperzeptionspsychologie, bezw. die
schöpferische Synthese Wilhelm Wundts entstanden sein und nicht als
Abwandlung von Kants transzendentaler Apperzeption. Ist aber die Seele in
ihren unbewußten Tiefen derart tätig, daß sie die unterbewußten Inhalte
synthetisch zusammenzufassen vermag, dann folgt daraus ein neuer
Stammbegriff des Unbewußten, die unbewußte Synthese. Die « unbewußten
Schlüsse », die nach Schopenhauer, Lotze und Helmholtz in der
Sinneswahrnehmung eine entscheidende Rolle spielen, müssen wohl eher in der
vorgenannten Art erklärt werden und nicht durch die Kantische Theorie.

4. Vom Unbewußten wurde sehr häufig bei den vorromantischen
Idealisten Hamann, Herder und dem jungen Goethe, sowie vor allem bei
den eigentlichen romantischen Dichtern und Denkern gesprochen und
geschrieben. C. G. Carus äußerte sich mit typischer Verschwommenheit :

« Das Unbewußte selbst ist der subjektive Ausdruck für das was wir objektiv
als Natur anzuerkennen haben. » Natur heißt hier kosmisches Alleben, und
dieses ist als geheimnisvolle magische Kraft gedacht. In die Tiefen des

Lebensgrundes vermag niemand hinabzuleuchten. Leben und Bewußtsein
steigen aus ihm empor, und alle Einzelwesen stehen mit dieser Gebärmutter
Natur in stetem Zusammenhang. Wir haben hier somit das vitale Unbewußte,
das die Unterlage für das spätere kollektive Unbewußte bietet.

Ähnliche Gedankengänge kehren bei Schopenhatter wieder. Er meint
eben dieses vitale Unbewußte, wenn er vom kosmischen Weltwillen, d. h.

vom blinden Impuls redet, der die letzte Quelle des Seelenlebens und der
Handlungen der ganzen Menschheit sei.

Merkwürdigerweise bietet die « Philosophie des Unbewußten » des
Ed. v. Hartmann keine neuen Aspekte des Problems. Zwar verwendet er
z. T. neue Ausdrücke. Doch wenn er von einem « relativ Unbewußten »

spricht, so meint er damit nur die unterschwellig vorhandenen
Bewußtseinsinhalte, die den « petites perceptions » entsprechen. Das « absolut
Unbewußte », das auch das « metaphysische Unbewußte » genannt wird, stimmt
mit dem apperzeptiven Unbewußten Kants überein, nur büßt es die schöpferische

Aktivität ein, um die Rolle eines Maschinisten zu übernehmen, « der
am Schaltbrett des menschlichen Gehirns die physiologischen und
psychologischen Prozesse ein- und ausschaltet, die im übrigen automatisch-
maschinenhaft verlaufen» (S. 48).

Nachdem die Geistesgeschichte bereits in so vielen Formen das Problem
des Unbewußten behandelt hatte, erschien im Jahre 1900 das
aufsehenerregende Buch von Sigmund Freud, « Die Traumdeutung ». Die Traum



Literarische Besprechungen 465

deutung wurde den Psychoanalytikern zur Via regia, um Kenntnis vom
Unbewußten im Seelischen zu erhalten. Freud war Empiriker, und er betonte
ausdrücklich, daß er nicht- spekulative Systeme, sondern einzig Erfahrungstatsachen

vorlegen wolle. Brinkmann ist kritisch genug, um einer solchen
Behauptung nicht ohne weiteres Glauben zu schenken ; er vertritt im Gegenteil

die Ansicht, Freud habe alle vier Stammbegriffe des Unbewußten
übernommen ; doch seien sie bei ihm zu einer kaum entwirrbaren Legierung
verschmolzen. — Da Brinkmanns Schrift — eine erweiterte Antrittsvorlesung

der Universität Zürich — naturgemäß skizzenhaft ist, kann man
nicht verlangen, daß er alle Urteile ausführlich mit Texten belege. In bezug
auf die Lehre Freuds wäre es wünschenswert gewesen. Denn ich bezweifle
die Richtigkeit dieser Meinung. Da Freud nämlich das Unbewußte stets
als psychischen Akt auffaßt, bleibt für das räumlich-materielle, bezw. das
physiologische Unbewußte kein Raum. Jeder psychische Akt beginnt als
unbewußter, oder in seiner Terminologie : als vorbewußter. Wenn diese
vorbewußten Vorstellungen ins Bewußtsein auftauchen wollen, stoßen sie

an eine innere « Abwehr », d. h. sie werden verdrängt oder sublimiert. Diese
abgewehrten Vorstellungen nennt Freud nun im eigentlichen Sinne unbewußt
Gesammelte Schriften, V, 439). Der seelische Verdrängungsmechanismus
funktioniert m. W. nicht so wie der außerzeitliche Akt der Kantischen
Apperzeption, und daher dürfte auch diesbezüglich keine wahre
Übereinstimmung vorliegen. Die Synthese des Unbewußten kommt nicht durch
eine transzendentale Form zustande, wie bei Kant, sondern vollzieht sich
geradezu im Widerstand gegen das Abwehrsystem. Freud kommt hier der
Auffassung Wundt's nahe ; ob Abhängigkeit bestand, weiß ich nicht. Was
das vitale Unbewußte betrifft, so erklärt Brinkmann : « Faßt man die
psychoanalytische Theorie als Ganzes ins Auge, so scheint sie doch wesentlich

eine Lehre vom vitalen Unbewußten zu. sein » (S. 53). Nur besteht
wohl die Einschränkung zu recht : Freud berücksichtigte weniger die
kosmischen Lebensvorgänge, als vielmehr die somatischen, die an den Selbst-
erhaltungs- und den Sexualtrieb gebunden sind.

Es scheint somit, man dürfe nicht einfachhin die in der Geistesgeschichte
aufgefundenen vier (oder fünf) Stammbegriffe auf die Lehre Freuds
anwenden.

Wie steht es endlich um den Begriff des Unbewußten bei C. G. Jung
« Bei Jung lassen sich die vier Stammbegriffe des Unbewußten ebenfalls
nachweisen, wenn es auch zu bedeutsamen Akzentverschiebungen kommt »

(S. 54). Ist der Verfasser nicht auch hier einer billigen Simplifizierungs-
tendenz erlegen Die Antwort wird erschwert, weil Jung nicht immer
sauber abgegrenzte Begriffe gebraucht. Seele und Körper werden oft nicht
unterschieden. Wohl sagt er : « Nach meiner Meinung ist das Unbewußte
als die Totalität aller derjenigen psychischen Phänomene aufzufassen, denen
die Qualität der Bewußtheit mangelt » (Über die Energetik der Seele,

Zürich 1928, 191). Doch zum Unbewußten, also Psychischen, rechnet er
auch vererbte Eigenschaften, die Instinkte, die Libido usw. Das
physiologische Unbewußte wäre damit bejaht (vgl. Jung, Über die Psychologie
des Unbewußten, 5. Aufl., Zürich 1943, 126). Das perzeptive Unbewußte

Divus Thomas 31



466 Literarische Besprechungen

wird ebenfalls erwähnt (Über die Energetik der Seele, S. 192). « Dazu
kommen die a priori vorhandenen, d. h. mitgeborenen Formen der
Anschauung, der Intuition, die Archetypen der Wahrnehmung und Erfassung.
Die Instinkte und die Archetypen der Anschauung bilden das kollektive
Unbewußte» (ebd. S. 192). Das apperzeptive Unbewußte im Sinne Kants
und das vitale Unbewußte als Allseele nach der Vorstellung der Romantiker
vermischen sich hier bei Jung. Am nachdrücklichsten verwendet Jung das
kollektive Unbewußte (vgl. Jung, Seelenprobleme der Gegenwart, 2. Aufl.,
Zürich 1932, 159 ff. Das letzte Werk Jungs, Psychologie und Alchimie,
Zürich 1944, baut fast durchgehends auf dem kollektiven Unbewußten auf).
Aber man wird dem Gedanken Jungs sicher nicht vollauf gerecht, wenn
man das kollektive Unbewußte mit dem romantischen Begriff identifiziert.
Denn er denkt nicht bloß an eine vage Abhängigkeit von der Allmutter
Natur. Bei ihm enthält das kollektive Unbewußte die Erfahrungen und
Gedanken der gesamten Menschheit. Seit Aeonen sind solche Ideen dem
menschlichen Gehirn eingeprägt ; es bedarf nur gewisser Bedingungen, um
sie wieder heraustreten zu lassen. Die ältesten und allgemeinsten
Vorstellungsformen der Menschheit befinden sich in den Archetypen des
Unbewußten. Sie enthalten nicht nur alles Schönste und Größte, das die Menschheit

je dachte und fühlte, sondern auch jede schlimmste Schandtat und
Teufelei, deren die Menschen je fähig waren (vgl. Über die Psychologie des

Unbewußten, S. 127). Vermöge ihrer spezifischen Energie — die Bilder
verhalten sich nämlich wie kraftgeladene, autonome Zentren — üben sie
eine faszinierende, ergreifende Wirkung auf das Bewußtsein aus und können
infolgedessen das Subjekt weitgehend umgestalten. — Mit solchen
Anschauungen geht Jung nicht nur über das vitale Unbewußte der Romantiker
hinaus, sondern nimmt durchaus neue Elemente in seinen Begriff des kollektiven

Unbewußten auf.
Probleme des Unbewußten : Wahrhaftig, sie sind vorhanden Jeder

Interessierte wird dem Verfasser der vorliegenden Untersuchung danken,
daß er die Grundbegriffe herausgestellt hat und mit Nachdruck hervorhob,
daß eine Lösung dieser Probleme nicht von der empirischen Psychologie
allein zu erwarten ist. Es wäre dringend zu wünschen, daß die thomistische
Philosophie diesen Problemen vermehrte Aufmerksamkeit schenke, indem
sie die Ergebnisse der psychologischen und psychiatrischen Erfahrungen
mit Hilfe ihrer Seelenlehre zu erklären versucht.

Freiburg. Laurentius Casutt O. F. M. Cap.

Kirchengeschichte.

Miscellanea Historiae Pontificiae, édita a Facultate Historiae Ecclesia-
sticae in Pontificia Universitate Gregoriana. — Roma, S. A. L. E. R. Herder.

W. M. Peitz S. J. : Das vorephesinische Symbol der Papstkanzlei.
Vol. I. — 1939. viii-128 SS.

P. Wilhelm M. Peitz greift seine früheren (1918), nicht überall
anerkannten Arbeiten über den Liber Diurnus, die ihn zur Überzeugung vom



Literarische Besprechungen 467

vorgregorianischen Ursprung des Formelbuches der päpstlichen Kanzlei
geführt hatten, wieder auf. Die hier vorgelegten Ergebnisse sind für die
Diplomatik wichtig, mehr noch für die Dogmengeschichte. Sie berühren
die dogmengeschichtliche Entwicklung der Bekenntnisformulare 73, (83),
84, 85 und wollen Einflüsse dieser römischen Formulare auf die wichtigsten
dogmatischen Entscheidungen des 5. Jahrhunderts feststellen. P. hält
nicht nur am vorgregorianischen Ursprung des L. D. fest, sondern er
weist den einzelnen Formularen oder Teilen derselben genaue Daten an.
F 84 ist wahrscheinlich, als Synodica Theodors I, aus dem Jahre 642.
F 73 (Bischofsformular) und F 85 (Papstformular) wurden erst später,
jedoch vor 430, von einander getrennt. Der Bekenntnistext von F 85

enthält die Fides Romana vor etwa 400 mit den allmählichen Erweiterungen,
Zusätzen und Nachträgen. F 73 geht im Kern des einleitenden Formulartextes

auf die Zeit vor 420 zurück. Sein Bekenntnistext ist das Ergebnis
einer allmählichen Entwicklung. Was den Dogmatiker am meisten interessiert

: Die vorephesinische Fides Romana enthielt bereits das « filioque »

und das « unus sanctae trinitatis ». Sie war die Grundlage vieler Symbole
(Athanasianum, Toletana, Unionssymbol von 433 usw.), Entscheidungen
von Provinzialsynoden, Bekenntnisschriften (Cyrill von Alexandrien,
Justinian, Augustinus usw.), die Vorlage der Synodaldefinitionen von 431,
451, 553, 680/81. — Seite 102 folgt der Text dieses päpstlichen Symbols,
dem ein so weitgehender und so entscheidender Einfluß zugeschrieben wird.

Diese hochbedeutsamen Ergebnisse, welche die römische
Primatstellung neu beleuchten und die Symbolforschung befruchten, werden mit
siegesbewußter Sicherheit vorgetragen. Die von P. angekündigten, weiteren
Untersuchungen und die Antworten, welche Schlüsse von solcher Tragweite

hervorrufen müssen, werden zeigen, wie weit sie als gesicherter
Wahrheitsbesitz gebucht werden können.

Freiburg. O. Perler.

H. Jedin : Der Quellenapparat der Konzilsgeschichte Pallavicinos.
Vol. IV, 6. — 1940. 112 SS.

Einer der berufensten Kenner der Geschichte des Tridentinums hat
hier in straffer, streng methodischer Form eine Sonderfrage aus dem Streit
über die Berechtigung der beiden Darstellungen des Trienter Konzils
(Sarpi und Pallavicino) behandelt. Sein Ergebnis ist kurz folgendes : Das
Ziel Pallavicinos war, die Freiheit des Konzils nachzuweisen. Sein Werk
sollte mit Absicht eine Apologie der Konzilspolitik des Papsttums sein ;

es sollte Sarpis Vorwurf widerlegen, das Papsttum habe das Konzil nicht
aufrichtig gewollt und habe es, nachdem es doch zustande gekommen war,
nur dazu benutzt, um seine eigene Macht zu stärken. Diese Aufgabe hat
P. erfüllt, er hat das Buch Sarpis damals unschädlich gemacht, er hat die
päpstliche Konzilspolitik gegen Sarpi aktenmäßig verteidigt. Seine
Quellengrundlage war eine solide. Heute freilich genügt seine Darstellung nicht
mehr : er hat die Konzilsopposition und die politischen Partner der Kurie



468 Literarische Besprechungen

nicht zu Worte kommen lassen und dadurch kein völlig abgerundetes Bild
der Vorgänge geboten. All das bringt die monumentale Ausgabe der
Görresgesellschaft, die jetzt ihrem Abschluß entgegengeht.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

P. Browe S. J. : Die Judenmission im Mittelalter und die Päpste.
Vol. VI, 8. — 1942. 325 SS.

Browe will die mittelalterliche Judenmission des Abendlandes behandeln,

und zwar mit Benutzung des vollständigen Quellenmaterials, weil
bisher wohl einzelne Beiträge erschienen sind, aber keine zusammenfassende

Darstellung. Man wird ihm das Zeugnis geben, daß der Versuch
gelungen ist.

Im ersten Teil werden die Missionsmittel nach allen Seiten
durchgegangen, im zweiten der Erfolg bzw. Mißerfolg dieser Mission und die
Gründe für den in der Hauptsache vorliegenden Mißerfolg offen dargelegt.
Der Titel : Die Judenmission und die Päpste ist nicht ganz zutreffend,
weil z. B. in Spanien, das vor allem in Betracht kommt, die Tätigkeit der
Päpste weniger hervortritt. Browes Buch zeigt die Vorzüge, die an seinen
Schriften bemerkenswert sind : ein Material, das so gut wie erschöpfend
ist, und dazu ein Material, das aus den entlegensten Quellen herbeigeholt
wird. Freilich kann er auf weite Strecken hin nur ein wenig erfreuliches
Bild zeichnen. « Zwangstaufen und durch Furcht erreichte Bekehrungen
waren im Mittelalter ungemein häufig ; mit einiger Übertreibung kann
man sie die Methode der Zeit nennen » (S. 215, vgl. 263, 284, 305). Den
Neubekehrten wird von Rechts wegen durch die Fürsten das Vermögen
weggenommen ; von ihren jüdisch gebliebenen Familien werden sie enterbt.
Für Belehrung vor und nach der Taufe geschieht im allgemeinen wenig.
Die Zahl der Zwangsbekehrten samt ihren Nachkommen in Spanien schätzt
Browe auf gegen 2 Millionen. Man sieht, welche Bedeutung die Judenfrage

gerade für dieses Land hatte.
Den geschichtstheologischen Abschluß bildet der Hinweis auf die

Lehre des hl. Paulus, die auch im Mittelalter immer wieder betont wird :

die Juden sind von Gott verworfen und werden sich erst am Ende der
Zeiten bekehren.

In allen Fragen, die die Judenmission im Mittelalter und Verwandtes
betreffen, wird man das Werk mit Nutzen konsultieren können.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

Xenia Piana. Vol. VII, 9-16. — 1943. vi-514 SS.

Der vorliegende Band ist von der kirchenhistorischen Fakultät der
Gregoriana Papst Pius XII. anläßlich seines silbernen Bischofsjubiläums
gewidmet und umfaßt die Nummern 9-16 der ganzen Sammlung. In der
Vorrede bemerkt der Rektor der Gregoriana, Paolo Dezza, die Miscellanea
wollten das Material bereitstellen für eine Geschichte der Päpste im



Literarische Besprechungen 469

Altertum, im Mittelalter und im 19. Jahrhundert als Ergänzung zu Pastor,
der bereits die Papstgeschichte in der Zeit der Renaissance und der kath.
Restauration geschrieben habe. Schmidlin wird nicht erwähnt. Mitarbeiter
dieses Bandes sind Professoren der Fakultät, u. a. Hertling, Kirschbaum
und Leturia, und Professoren, die an der Fakultät promoviert haben.

Die bei weitem ausführlichste Abhandlung — sie umfaßt ungefähr
ein Drittel des Ganzen, S. 207-366, und wohl auch die aufschlußreichste
ist die von J. Grisar, Päpstliche Finanzen, Nepotismus und Kirchenrecht
unter Urban VIII. Unter Benutzung der einschlägigen gedruckten
Literatur und mancher ungedruckter Handschriften, aus denen im Anhang
S. 292-366 das Wichtigste abgedruckt wird, entwirft Grisar ein eindrucksvolles

Bild der päpstlichen Finanzen im 17. Jahrhundert und ihrer
Verwendung durch Urban VIII., um dann eingehend das Hauptthema zu
behandeln : die Entscheidungen der Partikularkongregation im Jahre 1642
und 1643 über eine Gewissensfrage des Papstes. Urban VIII., der als
Hauptvertreter eines schrankenlosen Nepotismus bekannt ist, bekam in
seinen letzten Jahren ernste Bedenken wegen seiner großen Zuwendungen
an seine Verwandten, die Barberini. Die Kommission, die von ihm
eingesetzt ist, soll ihm darüber klare und bestimmte Antwort geben ; er war
entschlossen, wenn es die Gerechtigkeit erfordere, das der Kirche entzogene
Gut zurückzuerstatten (S. 293). Die Berater sind ernste Männer, denen
man zu Unrecht charakterloses Nachgeben vorgeworfen hat ; allein sie sind
vor allem juristisch eingestellt ; das wirkliche Leben und die Not des Volkes
ist ihnen doch zu wenig bekannt. So urteilen sie vor allem nach den Regeln
des Kirchenrechtes und zu wenig nach den Forderungen des Lebens.
De Lugo, der führende Mann, bekannte später, er habe erst als Kardinal
einen wirklichen Einblick in die trostlose Lage gewonnen, und reduziert
nun das Erlaubte auf die Hälfte, ja in einem Falle noch darunter (S. 296).
Die Mehrheit der Berater kam nach langer, ernster Untersuchung dem
Papste weit entgegen. Nur der Beichtvater des Papstes, der Franziskaner-
observant Zani, blieb fest bei seiner ablehnenden Antwort. Seine Haltung
macht einen sympathischen Eindruck. Man fragt sich nur — und hierauf
erhalten wir keine Antwort —-, wie er dann in praxi mit seinem hohen
Poenitenten fertig geworden ist.

Nach dem Breslauer Kirchenhistoriker Seppelt, der noch über Ranke
hinausgeht, hätten die Barberini während des 21jährigen Pontifikates
105 Millionen Scudi erhalten. Grisar kommt, wie er selber in Anführungszeichen

bemerkt, auf « nur » 30, die gegen 150 Millionen Goldfranken und
dem heutigen Kaufwerte nach das Doppelte, vielleicht das Dreifache
ausmachen (S. 250). Dabei betrugen die Gesamteinnahmen des Kirchenstaates

jährlich etwa 2 y2 Millionen. Die Kommission entschied, der Papst
dürfe jährlich ein Viertel der kirchlichen Einnahmen von 400 000 Scudi
frei ohne Skrupel ausgeben (S. 294). Grisar fällt ein ruhiges, aber scharfes
Urteil über den Nepotismus (S. 256, 277, 294) und bemerkt zum Schluß
(S. 297) : « Der Nepotismus mußte verschwinden ganz und gar ; die
Vorsehung sorgte dafür, teils dadurch, daß sie dem Heiligen Stuhl mehr und
mehr die Mittel zu diesen Ausgaben entzog, teils dadurch, daß sie Männer



470 Literarische Besprechungen

erweckte, die sich groß und ganz diesem Ärgernis entgegensetzten ». In
einer Jubiläumsschrift, die einem Nachfolger Urbans VIII. gewidmet ist,
ist diese unumwundene Bekenntnis doppelt rühmenswert.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

G. Heer 0. S. B. : Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner.
Ein Beitrag zur Geschichte der historischen Quellenforschung im 17. und
18. Jahrhundert. —- St. Gallen, Leobuchhandlung s.a. (1938). xv-468 SS.

Für die Geschichte der gelehrten Studien im Benediktinerorden bedeutet
Johann Mabillon und die Maurinerschule zweifelsohne den Höhepunkt.
Die Anregungen, welche von diesen Kreisen ausgingen, können nicht hoch
genug eingeschätzt werden : schlug doch mit den Maurinern die Geburtsstunde

der modernen Geschichtswissenschaft.
Der gelehrte Engelberger Benediktiner hat vor Jahren in einer unter

Gustav Schnürer an der Freiburger Universität ausgearbeiteten Dissertation
untersucht, welche Verbindungen zwischen Mabillon und den Maurinern
einerseits und den schweizerischen Benediktinern anderseits gepflegt wurden ;

insbesonders galt es herauszustellen, in wieweit Mabillon die schweizerischen
Benediktiner zur Mitarbeit an seinen Forschungen heranzog, die in den
Schweizer Abteien ehrfurchtsvoll bewahrten Handschriften benützte, und
für die Pflege der geschichtlichen Studien anregend wirkte. Diese Dissertation

ist der Grundstock des vorliegenden Buches, das allsdann in
jahrelanger Arbeit entstanden ist. Dafür ist es aber zu einer wahren Fundgrube
quellenbelegten Wissens um die Geschichte der Congregatio Helvetica
geworden.

Die Darstellung wird mit einer Übersicht über die Entwicklung und
den damaligen Stand der schweizerischen Benediktinerkongregation und
über die in derselben gepflegten wissenschaftlichen Bestrebungen eröffnet.
Besonders hier weiß der Verfasser viel unbenütztes Material heranzuziehen,

um seine These zu unterbauen : das wissenschaftliche Interesse der
schweizerischen Benediktiner bewegte sich vor allem in der Richtung auf
Theologie und Philosophie, während die Geschichte viel weniger gepflegt
wurde. Das hing vorzüglich damit zusammen, daß die Abteien zuerst für
die Bedürfnisse ihrer eigenen Kleriker und für die Entwicklung der mit
ihnen verbundenen Schulen zu sorgen hatten. Gewiß, es fehlte nicht an
Studien historischer Art : aber die meisten derselben waren auf praktische
Bedürfnisse eingestellt, vorerst darauf, die Rechtsansprüche der Abteien
urkundlich zu unterbauen.

Die Verbindungen mit Mabillon und seiner Gelehrtenschule sollten
an diesen Zuständen nicht sehr viel ändern. Wohl gelang es dem Haupt
der Mauriner, durch Vermittlung der süddeutschen Abteien, auch in der
Schweiz Interesse für seine Studien zu wecken. Es gingen ihm aus den
Archiven und Bibliotheken der schweizerischen Klöster überaus wertvolle
Mitteilungen zu, die in seinen Werken an maßgebender Stelle verwendet
werden konnten : die Auswertung dieser brieflichen Auskünfte und der



Literarische Besprechungen 471

Nachweis, wo Mabillon im einzelnen Quellen schweizerischer Herkunft
benützt, machen einen der wertvollsten Bestandteile dieses Buches aus.

Aber trotz dieser wissenschaftlichen Beziehungen -— bei denen vielleicht
schweizerische Dienstbereitschaft und Freundlichkeit maßgebendere Motive
waren als die Bemühung, der Wissenschaft als solcher zu dienen — blieb
die Pflege der Geschichte in sehr bescheidenen Grenzen. Selbst der Besuch
Mabillons in den wichtigsten schweizerischen Abteien, die persönliche
Bekanntschaft mit seinen bescheidenen Helfern, sollte an diesem Zustand
nur wenig ändern. Wohl entsprangen den Anregungen, die vom großen
Mauriner ausgingen, einige hochfliegende Pläne : die Herausgabe
wertvoller Chartularien und Quellenwerke wurde auch in der Schweiz in
Aussicht genommen. Aber es blieb leider bei den Plänen, oder ein begonnenes
Unternehmen blieb mangels zureichender Arbeitskräfte in äußerst bescheidenen

Anfängen stecken.
Der Verfasser geht sehr eingehend den Gründen nach, die diese

Tatsache erklären helfen. Es wird in der Hauptsache so gewesen sein, daß
die schweizerischen Benediktiner durch unmittelbar praktische Aufgaben
völlig in Anspruch genommen wurden. Für die Pflege der kritischen
historischen Wissenschaft blieb leider wenig Zeit : der Alltag und seine Pflichten
wog mehr, als das Interesse an der Pflege reiner Wissenschaft. Es mag
sein, daß diese Entwicklung der Dinge zu bedauern ist. Aber wurde nicht
vielleicht gerade in jenen Zeiten in der Schweiz die Grundlage für jene
echt benediktinische Kulturarbeit gelegt, die heutigen Tages noch zum
Segen für den gesamten katholischen Volksteil unseres Landes weiterdauert

Müssen wir nicht heute über diese Entwicklung der Dinge froh
sein, die uns kulturelle Güter bewahren half, welche durch ein paar gelehrte
Folianten vergangener Zeiten nicht aufgewogen werden könnten Die
Mauriner und ihre Schule gehören längst der Vergangenheit an — so hoch
auch deren Einfluß zu werten ist —, während die damals mit wenigen
Ausnahmen auf das Praktische eingestellten Mönche der Schweizer
Kongregation in den heutigen Benediktinerabteien nicht nur würdige, sondern
auch gelehrte und allzeit segensreich wirkende Nachfolger aufzuweisen
haben. Die Rache der Geschichte

Es tut mir leid, daß ich mit dieser kurzen Anzeige kaum recht auf
das hinweisen kann, was in dem zu besprechenden Buche auf Grund einer
emsigen und mit Erfolg gekrönten Forscherarbeit geboten wird. Dasselbe
verdient ein uneingeschränktes Lob, weil es eine für die Entwicklung der
Schweizer Benediktiner entscheidende Epoche mit erschöpfender
Gründlichkeit darstellt.

Luzern. Dominikus Planzer O. P.



Inhaltsverzeichnis

Abhandlungen.

1. Der verfolgte Feind und das nicht gehaltene Versprechen
in der Theologie der Frühscholastik. Von Dr. Arthur Michael
Landgraf, Weihbischof von Bamberg 3-30 ; 217-227

2. Der Opfercharakter der heiligen Messe nach Dominikus Soto
und Melchior Cano. Von Dr. P. Notker M. Halmer O. P.,
Luzern 31-50

3. Die Bestimmung des Menschen. Der philosophische Beweis
seiner Unsterblichkeit im System von Thomas von Aquin
und Othmar Spann. Von Dr. P. Ludwig Räber O. S. B.,
Professor, Einsiedeln 51-74

4. Die Unsterblichkeit der Menschenseele. Von Dr. Joseph
Endres C. Ss. R., Bonn 75-84

5. Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

(f 7. April 1446) und seine Stellung in der Geschichte der
Thomistenschule. Ein Gedenkblatt zu seinem fünfhundertjährigen

Todestag. Von Protonotar Dr. Martin Grabmann,
emerit. Universitätsprofessor, Eichstätt 85-109 ; 145-170

6. Franz von Vitoria O. P., ein Pionier des modernen Völkerrechts.

Von Dr. P. Gallus M. Manser O. P., Universitätsprofessor,

dzt. Wil (St. Gallen) 129-144

7. Analogie und Dialektik. Zur Klärung der theologischen
Prinzipienlehre Karl Barths. Von Dr. Hans Urs v. Balthasar,
Studentenseelsorger, Basel 171-216

8. Die conclusio theologica in der Problemstellung der
Spätscholastik. Von Dr. Albert Lang, Universitätsprofessor, Bonn 257-290

9. Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der
Gläubigen. Von Dr. Johann Brinktrine, Theologieprofessor,
Paderborn 291-308

10. Hugo Grotius und die Freiheit des Meeres. Von G. M. Manser
O. P 309-320

11. Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes im 1. Buch De
docta ignorantia des Nikolaus von Cues. Von Dr. M. Feigl,
Breslau 321-338

12. Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes. Drei Frag¬
mente aus dem literarischen Nachlaß von P. Heinrich Seu.se

Denifle O. P. Von Dr. P. Dominikus Planzer O. P., Luzern 339-354



Inhaltsverzeichnis 473

13. Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht. Von
G. M. Manser O. P 369-384

14. Der Einzelmensch und seine Philosophie. Von Dr. P. Mat¬
thias Thiel O. S. B., Professor, S. Anselmo, Rom 385-412

15. Ignatius von Antiochien und die römische Christengemeinde.
Von Dr. Othmar Perler, Universitätsprofessor, Freiburg 413-451

Kleine Beiträge.

1. Der Apokalypsekommentar des hl. Albert des Großen.
Armenisches zu seiner Überlieferungsgeschichte. Von Dr. P. Marc
Anton Van den Oudenrijn O.P., Universitätsprofessor, Freiburg

228-231

2. Fides quaerens intellectum. Von Dr. Karl Thieme, Läufelfingen

452-459

3. Eine armenische Thomashandschrift der Universitätsbibliothek
von Leiden, Holland. Von M. A. v. d. Oudenrijn O. P. 460-461

Literarische Besprechungen.

D. Bânez O.P. : Comentârios inéditos a la Prima Secundae de Santo
Tomâs. T. I : De fine ultimo et de actibus humanis (P.
Hieronymus Wilms O. P., Theologieprofessor, Trills)

D. Brinkmann : Probleme des Unbewußten (Dr. P. Laurentius Casutt
O. F. M. Cap., Freiburg)

P. Browe S. J. : Die Judenmission im Mittelalter und die Päpste
(G. M. Lohr O. P.)

E. Brunner : Offenbarung und Vernunft. Die Lehre von der christ¬
lichen Glaubenserkenntnis (G. M. Häfele O. P.)

E. Burnier : Révélation et jugement de valeur religieux (Dr. P.
Matthaeus Gétaz O. P., Freiburg)

Th. Dehau O. P. : Ströme lebendigen Wassers (H. Wilms O. P.)

Festschrift zum 50jährigen Bestandsjubiläum des Missionshauses
St. Gabriel, Wien-Mödling (P. Mag. Gabriel M. Lohr O. P.,
Freiburg)

U. Gamba : II commento di Roberto Grossatesta al « De mystica Theo-
logia » del Pseudo-Dionigi Areopagita (/. P. Müller O. S. B.)

G. Hauser : Über den Zusammenhang zwischen Geometrie und Philo¬

sophie (Dr. P. Clodoald Hubatka O. F. M. Cap., Stans)
G. Heer O. S. B. : Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner

(D. Planzer O. P.)

247

462

468

110

355

255

367

127

239

470



474 Inhaltsverzeichnis

A. M. Horvâth O. P. : Heiligkeit und Sünde im Lichte der thomi-
stischen Theologie (H. Wilms O. P.) 249

H. Jedin : Der Quellenapparat der • Konzilsgeschichte Pallavicinos
(G. M. Lohr O.P.). 467

Ch. Journet : L'Eglise du Verbe Incarné (Dr. P. Burkhard Mathis
O. F. M. Cap., Zürich-Seebach) 362

W. Keller : Vom Wesen des Menschen (Dr. P. Clodoald Hubatha
O. F. M. Cap., Stans) 232

P. Letter, cle, S. J. : De ratione meriti secundum S. Thomam
(H. Wilms O. P.) 252

P. Lumbréras O. P. : De Iustitia. — De Fortitudine et Temperantia
(/. M. Ramirez O. P.) 256

F. Muckermann S. J. : Der Mensch im Zeitalter der Technik (P. Lect.
Lucius M. Simeon O. P., Freiburg) 364

M. Mückshoff O. F. M. Cap. : Die Quaestiones disputatae de fide des

Bartholomäus von Bologna O. F. M. (/. P. Müller O.S.B.) 127

J. P. Müller O. S. B. : Le Correctorium Corruptorii « Circa » de Jean
Quidort de Paris (Dr. P. Paul Wyser O. P., Freiburg) 124

W. M. Peitz S. J. : Das vorephesinische Symbol der Papstkanzlei
(O. Perler) 466

J. M. Ramirez O. P. : De essentia metaphysica beatitudinis obiectivae
M. Fabian Moos O. P., Freiburg 247

Siger de Brabant : Questions sur la Physique d'Aristote (/. P. Müller
O.S.B.) 126

A. Stolz O. S. B. : Introductio in Sacram Theologiam (Dr. P. Andreas
Maltha O.P., Freiburg) 365

A. Stolz : L'Ascesi cristiana (Dr. P. Alfons Kemmer, Professor,
Einsiedeln) 121

Xenia Piana (G. M. Lohr O. P.) 468

Thomistische Literaturschau.

1. Philosophie 1 1*-16*
Philosophie II 17*-22*

Inhaltsverzeichnis zum 22. Band (Jahrg. 58 des Jahrbuches für
Philosophie und spekulative Theologie) 458

Superiorum permissu.
De licentia Ordinarii.


	Literarische Besprechungen

