
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Rubrik: Kleine Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge.

Fides quaerens Intellectum.

Anläßlich des Erscheinens einer neuen Studie über den Gottesbeweis
des heiligen Anselm 1 darf vielleicht vorweg ausgesprochen werden, daß
es ein hohes intellektuelles Vergnügen ist, zu verfolgen, wie sich in den
letzten sieben Jahren nacheinander die bedeutendsten und scharfsinnigsten
Geister aus den verschiedensten theologischen Lagern mit Anselm — und
anläßlich Anselms unter sich — auseinandergesetzt haben : Karl Barth,
Anselm Stolz O. S. B., Etienne Gilson, Gottlieb Söhngen, um nur die
wichtigsten Namen zu nennen.

Wenn sich mit der Schrift, von deren Anzeige hier auszugehen ist,
ein bisher unbekannter Doktorand in das Gespräch der Großen mischt,
so befürchtet man unwillkürlich, die Diskussion werde in seinem Beitrag
nicht mehr auf der erreichten Höhe bleiben. So gewiß dies nun auch hie
und da bei ihm der Fall ist, so gewiß verdient doch nicht nur das in magnis
voluisse des Verfassers Anerkennung, sondern auch seine tatsächliche
Leistung, durch die er mit echter wissenschaftlicher Treue im Kleinen das
Gespräch tatsächlich ein Stück vorangeführt hat, wenn auch gewiß noch
ebensowenig zum letzten Ziel vollen Verständnisses des Proslogion wie einer
seiner bedeutenden Mitunterredner.

Es dürfte darum der Mühe wert sein, den Stand der Diskussion nach
diesem neuen Beitrag festzuhalten und zugleich zu versuchen, soviel von
ihrem Ergebnis zu ermitteln, wie schon jetzt als gesichert gelten darf. Das
also soll im Folgenden versucht werden.

Berichten wir zunächst im Anschluß an Gilsons hervorragendes Votum 2

über die ersten Etappen des Gesprächs : Karl Barth hatte mit seinem
Anselm-Buch, dessen Titel wir über diesen Bericht gestellt haben, zu zeigen
unternommen, daß Anselms Absicht gewesen sei :

« Unter der Voraussetzung, daß es wahr ist : Gott existiert, Gott ist
das höchste Wesen, ist ein Wesen in drei Personen, ist Mensch geworden
usw., diskutiert Anselm die Frage, inwiefern das wahr ist, und indem er
nach diesem 'inwiefern' in bezug auf diesen und diesen Glaubenssatz fragt
und sich fragen läßt, antwortet er von der vorausgesetzten Wahrheit aller
übrigen Sätze aus. Dieser sein Begriff von intelligere muß offenbar, wenn

1 Adolf Kolping, Anselms Proslogion-Beweis der Existenz Gottes. Im
Zusammenhang seines spekulativen Programms Fides quaerens intellectum. Bonn
1939, Hanstein. (Grenzfragen zwischen Theologie und Philosophie, Heft VIII.)

2 Etienne Gilson, Sens et nature de l'argument de saint Anselme, Archives
d'Histoire doctrinale et littéraire du moyen age. Paris 1934.



Kleine Beiträge 453

er sich nicht selber radikal widersprechen will, auch sein Begriff von
probare sein» (S. 63).

« Ja, in einer barthianischen Perspektive, nein, unter einem ansel-
mianischen Gesichtspunkt » antwortet auf den letzten Satz Gilson, und
fährt fort :

« Das intelligere ist das Resultat des probare, und das intelligere setzt
den Glauben voraus, denn es ist der Glaube selbst, der die Einsicht
(l'intelligence) sucht, und es ist nochmals der Glaube selbst, der dem Intellekt
(l'intelligence) sagt, was es zu begreifen gibt. Das probare dagegen darf
sich, um es selber zu sein, nicht auf den Glauben stützen, könnte das gar
nicht tun, ohne ebendadurch aufzuhören zu existieren. Erinnern wir uns
immer der Schlußfolgerung Sankt Anselms : 'Selbst, wenn ich Dein Dasein
nicht mehr glauben wollte, es nicht begreifen könnte ich nicht länger.'
Ohne den Glauben also würde der intellectus weder gesucht noch gefunden
werden, und die Gewißheit, die er mit sich bringt, ersetzt in keiner Weise
die des Glaubens selbst ; aber auch umgekehrt steigt die Gewißheit des

Glaubens in keinem Moment hinab in die des intellectus, wie wir ihn
definiert haben. Diese Gewißheit ist ausschließlich das Werk der probatio,
welche ihrerseits ausschließlich ein Werk der Vernunft ist. Fides quaerit,
intellectus invenit ; wenn der Intellekt dessen, was er findet, nur sicher
wäre, weil es ihm der Glaube verbürgt, so hätte der Glaube umsonst
gesucht ...» (S. 28).

Wozu nur eines anzumerken ist : Das Argument (id quo maius cogi-
tari nequit), mit dessen Hilfe die Vernunft (und nur die Vernunft) beweist,
dieses Argument hat nicht die Vernunft geliefert1. Barth referiert aus der

1 Es ist hier einem möglichen Einwand vorzubeugen. Die negativ formulierte

Wendung : « dieses Argument hat nicht die Vernunft geliefert », besagt
positiv für den Gläubigen, also für Anselm selbst und seinen christlichen Leser :

Dieses Argument ist ein Gnadengeschenk Gottes. Er hat es in Seines Dieners
Geist aufleuchten lassen, dieser dann die Konsequenzen daraus entwickelt. Ein
nichtchristlicher Leser könnte nun diese göttliche Herkunft des Arguments durch
eine religionsgeschichtliche Parallele zu bagatellisieren wähnen, indem er etwa
ausführte, wie Anselm als 'Vater der Scholastik', so werde Parmenides treffend
in Stenzeis 'Metaphysik des Altertums' (S. 61) als « Urheber dieser Metaphysik »

bezeichnet. Sei doch beiden die Erkenntnis gemeinsam, die der letztere dahin
formulierte «... weder (sinnvoll) sagbar noch denkbar

Ist, daß (Ist) nicht ist » (Diels, Fr. 8).

Nun bedeute aber auch für Parmenides « dieses Denken und die Wahrheit,
die es erfaßt, selbst etwas wie Religion », um mit W. Jäger (Paideia I, S. 240 f.)
zu sprechen. « Aus diesem Gefühl seiner höheren Sendung hat er im Proömium
seines Gedichts dann als erster dem Bilde des Philosophen leibhaftige Menschengestalt

zu geben vermocht, die Gestalt des 'wissenden Mannes', den die Töchter
des Lichts den strengen Weg zum Haus der Wahrheit geleiten. » Es handle
sich also 'in Wirklichkeit' auch in Anselms Fall bloß mutatis mutandis um
das mit visionärer Wucht über den Wahrheitssucher hereingebrochene Erlebnis
derjenigen Prämissen unseres Denk- und Sprechapparates, aus denen — wenn
sie selbst als ebenso unwiderlegbar gelten gelassen werden, wie sie unbeweisbar



454 Kleine Beiträge

Vorrede des Proslogion Anselms Bericht über sein langes vergebliches
Suchen nach einem solchen Argument und dessen plötzliches Aufleuchten
(worauf sich das von Gilson (S. 19 A. 1) als bloße «vage Spur» der
« augustinischen Illumination » bezeichnete Te illuminante von Kapitel IV
zurückbeziehen dürfte). Dann fährt er fort :

« Ist dies ein wissenschaftlicher Forschungsbericht und nicht vielmehr
ein — vielleicht geradezu typischer — Bericht über eine Erfahrung prophetischer

Erleuchtung » (S. 80).
Nein, nicht prophetischer, sondern, für Barth gewiß horribile dictu :

mystischer Erleuchtung
Daß Anselm nach solcher Erleuchtung und der aus ihr erwachsenden

Seligkeit gesucht hat, zeigt der ganze weitere Text des Proslogion.
Insbesondere dokumentieren sein Ziel die Kapitel 14-18, in denen er klagt,
daß die bloße Einsicht in Gottes Unwegdenkbarkeit und Unausdenkbarkeit
eben noch lange nicht die selige Schau in Gottes Angesicht ist. Ebenso
deutlich verraten sein Verlangen auch die Schlußkapitel, in denen Anselm
soviel wie hienieden schon möglich ist von jener Schau sagt, die erst nach
der Auferstehung der Toten (Kap. XXV, Abs. 3 denen zuteil werden
wird, die tun, was Gott selbst anrät : « auf daß ich erhalte, was deine
Wahrheit uns verheißt, daß meine Freude vollkommen sei ». Nämlich :

« Ich erbitte die Gnade, daß meine Freude vollkommen sei. Inzwischen
soll mein Geist ihr nachsinnen, soll meine Zunge von ihr reden, mein Herz
soll sie lieben, mein Mund soll von ihr sprechen » (Kap. XXVI), wie es im
Proslogion geschehen ist.

Wer wollte sich nach solchen Sätzen verwundern, daß Anselm Stolz
in ihm eher als eine Art Vorform calvinistischer, eine Gipfelerscheinung
mystischer Theologie erblickt, wie er es in mehreren Publikationen (u. a.
Catholica 1933, S. 1-24) entwickelt hat

Aber auch dagegen glaubt Gilson Einspruch erheben zu müssen. Gewiß,
meint er, das grundlegende Eingangskapitel des Proslogion « ist ein Gebet.
Aber », fährt er fort,

« inwiefern beweist das, was folgt sei nicht Philosophie Sind wir wirklich

so weit Wenn ich zu Gott bete als Christ und Gläubiger, bevor ich an

sind — allerdings die Unwegdenkbarkeit eines absoluten Seins mit zwingender
Notwendigkeit geschlossen werden muß. — Darauf wäre zu antworten : Wie Gott
in Jesus wahrer Mensch geworden ist, um zu den Menschen zu kommen, so wählt
er auch sonst wahrhaft menschengemäße Wege, um von den Menschen erkannt
zu werden. Die unbestreitbare Analogie zwischen Anselms Denkerfahrung und
der Parmenides' besagt nichts gegen die Gottgegebenheit jener — aber vielleicht
einiges für die Annahme, daß auch Parmenides dem adventistischen Heidentum
zuzurechnen ist, unter dem einzelne Samenkörner des Logos schon vor der Zeit
seiner vollen Offenbarung zu keimen begannen. Daß damals noch fälschlich die
Vermittlung der theologisch richtigen Einsicht untergöttlichen Mittelwesen
zugeschrieben wurde statt dem Geber alles Guten, ändert ja wahrlich nichts an der
Richtigkeit sowohl der Einsicht selbst (vgl. Anm. 2 auf S. 456) wie auch der
Feststellung, daß dieselbe nicht ihrerseits gefolgert, sondern vor allem Folgern als
Geschenk empfangen wurde.



Kleine Beiträge 455

eine Arbeit rationaler Reflexion gehe oder während ich sie verfolge, verliert
denn dann das Produkt meiner Reflexion allen beweisenden Wert » (S. 33).

Die Voraussetzung, von der diese Frage ausgeht, daß es in mystischer
Theologie keine rationalen Beweise gebe, könnte vielleicht umstritten
werden ; daß aber Gilson Recht hat, wenn er etwa zwischen Bonaventuras
Itinerarium als Führer zur ekstatischen Gottes-Erfahrung und Anselms
Proslogion als Führer zu rationaler Gottes-Erkenntnis und daraus
entspringender gereinigter Glaubenshaltung im Leben einen wesentlichen Unterschied

macht, dürfte unanfechtbar sein.
Was aber ist denn nun nach Gilsons eigener Auffassung das Verfahren

im Proslogion Ein philosophisches
Es für ein solches zu halten, bezeichnet er mit bewundernswertem

Abstand von der eigenen Person als die Versuchung, die ihn selbst so zu
verführen drohe, wie Barth die andere, calvinistische Theologie im
Proslogion getrieben zu finden, und Stolz die dritte, es für ein Musterbeispiel
mystischer Kontemplation zu halten :

« Wir sind alle darüber einig, daß Anselms Argument den Glauben
voraussetzt, daß es eine Schau des Intellekts ist und daß es der visio beatifica
vorausgeht. Wir lesen denselben Text und interpretieren ihn dem Literalsinn

nach gleicherweise, — bis zu dem Moment, wo statt aus dem Text
abzuleiten, was Sankt Anselm denkt, wir ihn sagen lassen, was (uns) von
vornherein als Sankt Anselms Gedanke selbstverständlich ist » (S. 39-40).

Vor allem dürfe man diesen also nicht in eines der Schubfächer
pressen wollen, auf die wir uns nach seiner Zeit unsere geistigen Betätigungen
zu verteilen gewöhnt haben.

Nach Gilson liegt also in Anselms Proslogion weder Theologie noch
Mystik noch Philosophie, noch auch eine unklare Mischung von allen dreien
vor, vielmehr ein Unternehmen, das er in die Nähe dessen Clemens' von
Alexandria rückt und als christliche Gnosis zu bezeichnen neigt. Ohne uns
schon mit dieser tiefsinnigen und weit führenden Einordnung auseinanderzusetzen,

möchten wir nun zunächst zeigen, welchen Beitrag Kolpings
Analyse der den Beweis ausmachenden Kapitel II-IV und der ihn
durchdiskutierenden Kritik Gaunilos und Replik Anselms « im Zusammenhang
seines spekulativen Programms » geleistet hat.

Keinen glücklichen, so scheint uns, durch die Einführung des neuen
Wortes « spekulativ », womit die Frage : theologisch oder philosophisch
oder was sonst nicht gelöst, sondern umgangen ist. Praktisch hält
Kolping, wie er auch gelegentlich (S. 56 A) offen zugibt, Anselms Argumentation

für einen — mangels Berücksichtigung der Einwände des « kritischen
Realismus » unzulänglichen — philosophischen « Beweis » auf Grund « der
Möglichkeit eines rein rationalen, von positiver Voraussetzung der
Glaubenswahrheiten völlig freien Erkennens, wenn der Glaube nur die Funktion
einer ethischen Propädeutik ausüben soll» (S. 79). «Wenn Anselm um
Erkenntnis betet, wenn er bekennt, nun erkenne er auf Gottes Erleuchtung
hin, was er früher bloß geglaubt habe, so meint er damit den concursus
Dei generalis » (S. 156), nicht einen concursus specialis für eben diese

Erkenntnis jetzt und hier.



456 Kleine Beiträge

Auch wer dieses « Ergebnis » Kolpings schon dem des von ihm als « oft
zu vorsichtig» (S. 150) beurteilten Gilson gegenüber als einen Rückschritt
im Gesamtverständnis des Proslogion anzusehen geneigt ist, wird dankbar
zugeben können, im Einzelnen auf dem Wege viel gelernt zu haben, auf
dem K. zu diesem Ergebnis gelangt ist 1.

Insbesondere ist mit dem gebührenden Nachdruck von K.
unterstrichen worden, daß die übliche neuscholastische Kritik an Anselm zu
übersehen pflegt, wie für diesen auch die Welt der Logik zu der einen von
Gott geschaffenen Gesamtwirklichkeit jenseits unserer Subjektivität gehört.
Die Gesetze jener « noetischen » (für Aristoteliker : « bloß » noetischen
Teil-Welt können daher für ihn unter ganz bestimmten Bedingungen auch
« ontischen », extramentalen Beweiswert haben — und haben ihn faktisch
für sein Denken im Fall des id quo majus cogitari nequit 2.

1 Wir glauben, seine fleißige Arbeit zu ehren, wenn wir auf einige der nicht
wenigen Druck-, Stil- und Übersetzungsfehler aufmerksam machen, die uns darin
aufgefallen sind : S. 20, Z. 14 muß stehen : Christ, statt : Christi ; S. 22, Z. 13 :

die Vernunft, die Richterin sein soll, statt : muß ; S. 60, Z. 7 v. u. : real, statt : mal ;

S. 61, Z. 2 : existiert, statt : existiere ; Z. 9-8 v. u. : Stolz läßt im zweiten Fall
« quod jam fecit » durch « sein Werk » wiedergegeben sein, statt : « läßt aus » ;

S. 66, Z. 7 und S. 150, Z. 2 : Metabasis, statt : Parabasis ; S. 71, Z. 1 : ich, statt :

ihn ; S. 77, Z. 9 v. u. : res, statt : rest ; S. 78, Z. 11 : Beziehung, statt : Bezeichnung ;

S. 122, Z. 3 v. u. : anders als bei, statt : gegenüber; S. 151, Z. 7 : gerechtfertigt,
statt : rechtfertigt ; — um von Unwichtigerem zu schweigen.

2 Wir unterstreichen Söhngens schönes Bekenntnis und machen es uns zu
eigen : « Ein Theologe kann der aristotelischen vor der platonischen Philosophie
den Vorzug geben, nicht etwa weil er mehr rein philosophisch als eigentlich
theologisch eingestimmt sei im Unterschied zum christlichen Neuplatoniker — so wird
es gewöhnlich gewertet —, sondern weil es ihm gerade um die Reinheit der Theologie

geht. So ist der Aristotelismus des Aquinaten theologisch zu würdigen »

(Catholica III, 1934, S. 203). Wir halten es darum auch für ein Verdienst seiner
intellektuellen Redlichkeit, daß Thomas sich mit Anselms Argument als einem
den Zweifler zwingenden Beweis nicht einverstanden erklärte. Gegeben ist uns
unmittelbar stets nur kontingentes Sein, erst mittelbar durch Schlußfolgerung
daraus das absolute, nicht unmittelbar dieses selbst. Darum ist der Zweifler erst
widerlegt durch den Satz : « Weil etwas ist, muß Gott sein » ; noch nicht durch
den Satz : « Wer absolutes Sein auch nur denkt, hat zugegeben, daß Gott wirklich
ist, weil nur wirklich seiendes, nicht bloß gedachtes Sein absolut heißen darf. »

Nun gibt auch Thomas zu, daß Gottes Dasein an sich selbst-verständlich ist :

« Denn Gott ist ja Sein Dasein. » Nur daß er fortfährt : « Weil aber wir nicht
wissen, was Gott ist, so ist der Satz vom Dasein Gottes für uns nicht
selbstverständlich » (S. Th. I 2, 1). «Für uns» heißt hier: Für den Menschen, bevor
er Gottes Selbst-Offenbarung Seines Daseins gläubig vernommen hat : 'Ich bin,
Der Ich bin' (Ex. 3, 14). Dieser Mensch ist der Zweifler, welchen nur Thomas'
Gottesbeweise zwingen, wenn er bei all seinem Zweifel an der ihm von Gott gegebenen
Vernunft selbst festhält. Anselm dagegen ist der Gläubige, der sich denkend mit
Hilfe seines Argumentes klar gemacht hat, daß ein nicht wirklich seiender, sondern
bloß gedachter Gott — überhaupt kein Gott wäre, daß man den absoluten Gott
der christlichen Offenbarung gar nicht anders als wirklich denken kann. Für ihn,
d. h. für jeden, der sich dank der Offenbarung einmal einen Begriff von Gottes



Kleine Beiträge 457

Ohne uns auf die zwischen K. und Gilson hängige subtile Einzelkontroverse

einlassen zu können, ob man diesen Sachverhalt mit Hilfe von
Anselms Dialog de veritate erklären dürfe (wie G. meint), oder ob die
Texte des Proslogion etc. dazu keine genügende Unterlage liefern (zu
welcher Auffassung K. nach anfänglicher Hinneigung zu der G.s im Laufe
seiner Untersuchung gelangt zu sein erklärt), möchten wir nun vor allem
die entscheidende Frage beantworten, wie weit es Kolping gelungen ist,
zu beweisen, daß Anselm wirklich philosophisch, oder denn : « spekulativ »,

ui\d nicht theologisch argumentiere.
Dieser Beweis steht und fällt mit der Voraussetzung, daß es innerhalb

der Theologie überhaupt kein « rein rationales Beweisen » geben könne,
sondern immer nur ein Beweisen durch Verweisen auf die gläubig
anzuerkennende Autorität.

Und daß diese Voraussetzung hinfällig ist, hat Gottlieb Söhngen in
seiner wichtigen Studie über « Die Einheit der Theologie in Anselms
Proslogion » 1 nachgewiesen, welche Kolping erst kennen gelernt zu haben
scheint, als er seine Dissertation im wesentlichen abgeschlossen hatte, da
er sich nur in offenbar nachträglich angehängten Sätzen (z. B. S. 2-3) und
Anmerkungen völlig unzulänglich mit ihr auseinandersetzt.

Insofern ist also der Sache nach trotz ihrem etwas späteren
Erscheinen im Buchhandel nicht Kolpings, sondern Söhngens Schrift das bisher
letzte Wort in dieser Diskussion, mit der wir es hier zu tun haben. Wenn
Kolping z. B. erklärt (S. 43, Anm. 7) : « Gerade » das aus der (auch gegen
Gaunilo unbestrittenen) Bea;mabsicht Anselms gewinnbare « Argument
gegen die theol. Interpretation hat noch keiner ihrer Vertreter zu
entkräften vermocht », so trifft das wohl auf Barth und Stolz zu, aber nicht
auf Söhngen. Und auch, wenn dieser « aus der Tatsache, daß Anselm seine
Deduktionen in Gebete einfügt, schließt, Anselms ganzes Bemühen sei

'betende Theologie' », so ist dies wirklich dadurch noch nicht widerlegt,
daß Kolping das Sätzchen folgen läßt : « Dieser Schluß ist voreilig » (S. 10,

Anm.). Wenn er gar behauptet, Söhngens These: «Was in der Hl.
Überlieferung gegeben ist und von uns durch den Glauben erfahren wird, das

Wesen bilden konnte, ist die Folgerung so zwingend, Gott existiere auch als
schlechthin Wirklichster, daß man wohl seinen Satz begreifen kann, selbst wenn
er nicht länger glauben wollte, könnte er unmöglich mehr bezweifeln, daß Gott
ist. Denn, wie er Gaunilo antwortet (K. S. 118), «wenn auch nichts von dem,
was existiert, als nicht-existierend erkannt werden kann, so kann doch alles als
nicht-existierend gedacht werden mit Ausnahme dessen, was im höchsten Maße

ist ». (Darum trifft ja auch Kants Gegen-Beispiel so vorbei : 'Hundert Taler'
können freilich 'bloß gedacht' sein, Gott nicht ; sonst ist es nicht Gott, was man
denkt, sondern irgend etwas anderes Eben dies, daß es ein einziges Denkbares

gibt, das nicht inexistent gedacht werden kann, ist die eigentliche Entdeckung,
welche die unsterbliche Größe von Anselms Proslogion ausmacht.

1 Erschienen im Vorlesungsverzeichnis der Theologisch-Philosophischen Hochschule

in Braunsberg (Opr.) für das Ws 1938/39, durch deren Bibliothek auch die

Auslieferung erfolgt.



458 Kleine Beiträge

soll mittels unseres schlußfolgernden Denkens bewiesen werden » (S., S. 4),
sei « im Grunde die gleiche Auffassung, wie Barth sie vorgelegt hat »

(K., S. 18 Anm.), so ist das eine gröbliche Yerkennung des wesentlichen
Unterschieds. Der aber besteht darin, daß ja Barth den eigentlichen
Beweis-Charakter des Gedankengangs leugnet, der zur Einsicht führt, indem
er diese als bloße Einsicht in die Widerspruchslosigkeit des Offenbarten
mit dem « Beweis » gleichsetzt, während Söhngen — genau wie Gilson —
zugibt, daß die sogar (laut der Schlußwendung des IV. Kapitels) vom
Glauben unabhängig gewordene Einsicht in das Wirklich-Sein Gottes eben
in dem vorangegangenen Beweis begründet ist.

Daß aber der Beweis, dèm Anselm die dazu nötige Kraft zu haben
scheint, das ist nun für ihn allerdings wiederum in der göttlichen Erleuchtung

begründet, die das unum argumentum geschenkt und den Verstand
des gefallenen Menschen gereinigt und geklärt hat, sodaß er seine eigenen,
ihm ja auch von Gott gegebenen Gesetze richtig befolgte.

« Die Denkgesetze sind logische Prinzipien unseres Verstandes und
bilden mithin für ihn eine Voraussetzung im anderen Sinne, als der reinigende
Glaube Voraussetzung für unser Verstandesdenken genannt wird. Darum
kann auch das Glaubens- und Gnadenlicht als sittliche Vorbedingung
unseres Verstehens das nach seinen eigenen Voraussetzungen oder Gesetzen
fortschreitende Denken innerlich durchdringen, ohne den streng logischen
Prozeß etwa aufzuweichen » (S. 22, acruy/ÙTox;

Und ebenso, möchten wir fortfahren, kann dieser logische Prozeß nach
seinen eigenen Gesetzen vor sich gehen, ohne die betende Erhebung der
Seele (jemandes, « der unternimmt, seinen Geist zur Betrachtung Gottes
zu erheben », wie es in der Vorrede heißt) gewissermaßen in die
Niederungen bloßen Vernünfteins herabzuziehen, sie aus Theo-logie in bloße
Philosophie zu verwandeln. Dabei wird, was Söhngen (S. 28 f.) aufweist,
trotzdem sehr fein zwischen der Glaubensvoraussetzung sowie dem gnostischen
Ergebnis, wie wir nun schon im Sinne Gilsons —- aber auch von Söhngens
Zitat 1. Kor. 2, 7 ff. (S. 23) — sagen möchten, auf der einen Seite und dem
rationalen Beweisvorgang auf der andern unterschieden, welcher in einer
« Sprache der rein sachlichen Aussage », nicht wie jene beiden in einer
« Sprache der persönlichen Anrede », gegeben ist.

Aber auch diese sprachliche Differenzierung bedeutet nun nicht etwa
doch wieder sachliche Auseinanderreißung :

« Aliquid, quo maius nihil cogitari potest ist ein durch den Glauben
gegebener und von den Naturdingen her verstandener Begriff und vereinigt
so in sich eine doppelte Erfahrung, nämlich Glaubenserfahrung und
Schöpfungs- oder Naturerfahrung. Beiderlei Erfahrung bildet aber in
Anselms Theologie eine innere Einheit nicht zwei Wege der Theologie ;

sondern die Glaubenserfahrung von Gott bedeutet die durch den reinigenden
Glauben und immer nur so wiederhergestellte und wiedergewonnene Schöpfungserfahrung

von Gott » (S. 40 ; Sperrung von uns).
Daß eben diese Erfahrung zugleich die wirkliche, die christliche Gnosis

bedeutet, wie sie uns Evangelium (Luk. 11, 52) und Apostelbriefe ver-



Kleine Beiträge 459

bürgen, braucht kaum, hinzugefügt zu werden 1
; auch ohnedies wird jeder,

der die theologischen Auseinandersetzungen der letzten zwei Jahrzehnte
verfolgt hat, bei den obigen Sätzen gewissermaßen den Atem angehalten
und geahnt haben, daß wir hier wirklich am Einheitspunkt der Theologie
stehen, um den das weitere Gespräch in und zwischen den konfessionellen
Lagern wird gehen müssen.

Kritisch hätten wir vorläufig nur einen einzigen Punkt von Belang zu
Söhngens Beitrag anzumerken : Daß nämlich auch er sich Barths
Kennzeichnung des id quo maius cogitari nequit als « Name » Gottes trotz Gilsons
eingehender Kritik daran und ohne auf diese einzugehen zu eigen gemacht
hat. Gewiß kann man dabei an Ex. 20, 3 denken : Nicht sollst du andere
Gottheit haben neben Meinem Angesicht — Aber erstens ist das ein Gebot
und nicht ein Name, und zweitens ist damit Gilsons Einwand nicht
entkräftet :

« Dominus, Deus, das sind gewiß « Namen » für den Gläubigen und den
Theologen, und Sankt Anselm würde als Theologe gedacht haben, wenn
er sie als solche zu betrachten vorgezogen hätte. Aber es findet sich nun
eben, daß er im Proslogion statt den Glauben daraufhin zu befragen, was
uns diese Namen von Gott als Person lehren (im gebräuchlichen Sinn von
nomen personale), er ihn daraufhin befragt, welche Sache jene Worte
bezeichnen » (S. 26, Anm. 1) 2.

Aber auch abgesehen von der erforderlichen Klärung dieses wichtigen
Punktes stellt Söhngens Studie viel weniger einen Abschluß als einen neuen
Auftakt des immer fruchtbareren Gesprächs über Anselm dar, von dem wir
nur wünschen können, daß es mit größter Intensität weitergeführt werde.
Geschieht dies in der rechten Haltung, die den Glauben nicht als bloßes
ethisches Propädeuticum vor der Türe warten läßt, wenn es auf's Katheder
geht, so wird dieses Gespräch noch weit über das intellektuelle Vergnügen
hinaus, von dem wir eingangs sprachen, mit Sicherheit auch in allen, die
als Sprecher oder Hörer daran teilnehmen, immer tiefer jene Freude im
Heiligen Geiste wachrufen, die Anselm ausdrücklich auch als Ziel seines
Suchens genannt hat, und die ihn selbst nach dem Bericht seines
Biographen Eadmer erfüllte, als das unum argumentum plötzlich vor ihm
aufleuchtete :

« Et ecce quadam nocte inter nocturnas vigilias Dei gratia illuxit in
corde eius, et res patuit intellectui, immensoque gaudio et jubilatione im-
plevit omnia intima eius » (Kolping, S. 51, Anm. 1).

Läufelfingen. K. Thieme.

1 Vgl. dazu die hoffentlich bald in unserer Aufsatzsammlung « Gott und die
Geschichte » erscheinende Studie : 'Gnosis' oder 'Wissenschaft' Zur neuesten

Auseinandersetzung über die Grundfragen der Theologie.
2 Dagegen spricht auch nicht, daß Thomas wie I 2, 1 so auch C. G. I, 10

von 'Namen' spricht, — um so mehr als er I 11 Damascenus dagegen ausspielt.



460 Kleine Beiträge

Eine armenische Thomashandschrift
der Universitätsbibliothek von Leiden, Holland.

Seinerzeit haben wir in dieser Zeitschrift (vgl. Divus Thomas 1930 VIII,
245 ff.) einige Hss erwähnt, die jetzt in Europa vorhanden sind, und einen
Teil der alten armenischen Übersetzung der « Tertia Pars » der Summa
Theologiae enthalten, welche Übersetzung im Jahre 1347 in Qrnay am
Ernjak zum Abschluß gebracht worden ist. Im Anschluß daran geben
wir hier einige Notizen über eine weitere Hs, die sich in der Universitätsbibliothek

von Leiden, Holland, befindet. Die Hs « Or. 5494 » der Leidener
Bibliothek ist eine Sammelhandschrift, die u. m. auch Auszüge aus dem
Hexaemeron des Bischofs Bartholomäus von Marâgha enthält. Der Inhalt
dieser Hs wird summarisch angegeben von Frédéric Macler, Rapport
sur une mission scientifique en Belgique, Hollande, Danemark et Suède

(Nouvelles Archives des Missions scientifiques, t. XXII, fasc. 5, S. 355-360 ;

auch separat, Paris 1924, S. 79-84). Papierhs, 2 Kolonnen, mM 245-190,
ff. 468. Fol. 243a-395b in notrgir : Quästionen 1-59 der Tertia Pars
der Summa Theologiae des hl. Thomas von Aquin ; vgl. das

Kolophon auf fol. 395b : « Awar[t]ecaw girq tnôrênouleann Qristosi, or ê

afapn hator errord masin eranelwoyn Toumayi aqouinacwoyn 1 i pars mar-
daceloyn Qristosi Actoucoy meroy » Das Buch von der Fleischwerdung
Christi, nämlich der erste Band des dritten Teiles des seligen Thomas von
Aquin, ist zur Ehre Christi, unseres menschgewordenen Gottes, zum
Abschluß gebracht.

Am Ende der « Tabulae », fol. 244b, befindet sich eine kleine, von
Macler nicht beachtete Notiz, aus der hervorgeht, daß der Lehrer Vardan
und seine Schüler diesen Teil der Summa Theologiae im Jahre 1678

abgeschrieben haben in der armenischen Kolonie von Sôs (Ispahan) in Persien :

« Yisecêq zmelouceal Vardans, spasawor pani, zstacôl matenis, em zcnôlsn im,
zLaripn ew zElia, ew zXatatour vardapetn Baliseci ew zasakertsn im,
zAbraham vardapetn ew ztêr Margarê ew ztêr Grigor krônaworn, or a'sxa-
touieamb bazmaw srbagrecaq zsa i lvakanou(iounn f. c. i. ê. i Sôs qalaq,
or ê Ispahan. Ew Astouac zjez yisê ew olormi. Gedenket meiner, des
Sünders Vardan, eines Dieners des Wortes, und meiner Eltern Larip und
Elia, sowie auch des Lehrers Xacatour von Bitlis und meiner Schüler
Abraham Vardapet, Têr Margarê und Têr Grigor des Ordensmannes, die
wir dieses mit großer Sorgfalt geschrieben haben im Jahre 1127 a in der
Stadt Sôs oder Ispahan. Und Gott wird euer gedenken und sich euer
erbarmen

Dieser Lehrer Vardan stammte aus der Stadt Bitlis (Balêâ) und starb
am 31. März 1704, wie aus einer Nachricht auf fol. 242a der gleichen Hs

1 Hs : apouinacwoyn.
2 der Armenische Ära A. D. 1678.



Kleine Beiträge 461

hervorgeht. Seine Mutter Larip, sein Vater Elia, der Vardapet Xacatour
und der Vardapet Abraham werden auch in einer Notiz vom 25. Mai 1678
auf fol. 96a dieser Sammelhandschrift erwähnt. Der sonst nicht häufige
Frauenname « Larip » ist für die Stadt Sôs im Jahre 1657 auch in einem
Evangeliarium von Nor-Bayazêt bezeugt; vgl. H. Adjarian, Caucak
hayerên jeragrac Nor-Bayazêli, Wien 1924, S. 21b.

Die Stadt Sôs wird in ziemlich vielen armenischen Hss des 17.
Jahrhunderts als Schreibort angegeben und zwar meistens, wie auch hier, mit
der Glosse : or ê Ispahan. Dort hatten sich nämlich seit Anfang des
17. Jahrhunderts die unter Schâh 'Abbâs I aus Dschulfa (youla) am Araxes
deportierten Armenier angesiedelt, und diese Kolonie war in kurzer Zeit
nicht nur ein Handelszentrum von Bedeutung, sondern auch ein Mittelpunkt

geistigen Lebens für die Armenier geworden ; vgl. H. Araqelean,
Parskastani Hayerë, Wien 1911. Eine 1632 daselbst geschriebene Hs
erwähnt neben armenischen Männer- und Frauenklöstern fünfzehn
armenische und zwei « frankische » Kirchen in der Stadt n Espahan or koti Sôs » ;

vgl. H. Adjarian, Coucah hayerên jeragrac Tawrizi, Wien 1910, S. 33b.

M. A. v. d. Oudenrijn O. P.


	Kleine Beiträge

