Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 22 (1944)

Rubrik: Kleine Beitrage

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kleine Beitrige.

Fides quaerens Intellectum.

Anliflich des Erscheinens einer neuen Studie iiber den Gottesbeweis
des heiligen Anselm ! darf vielleicht vorweg ausgesprochen werden, daB
es ein hohes intellektuelles Vergniigen ist, zu verfolgen, wie sich in den
letzten sieben Jahren nacheinander die bedeutendsten und scharfsinnigsten
Geister aus den verschiedensten theologischen Lagern mit Anselm — und
anlaBlich Anselms unter sich — auseinandergesetzt haben: Karl Barth,
Anselm Stolz O. S. B., Etienne Gilson, Gottlieb Séhngen, um nur die
wichtigsten Namen zu nennen.

Wenn sich mit der Schrift, von deren Anzeige hier auszugehen ist,
ein bisher unbekannter Doktorand in das Gesprich der GroSen mischt,
so befiirchtet man unwillkiirlich, die Diskussion werde in seinem Beitrag
nicht mehr auf der erreichten Hohe bleiben. So gewill dies nun auch hie
und da bei ihm der Fall ist, so gewi3 verdient doch nicht nur das in magnis
voluisse des Verfassers Anerkennung, sondern auch seine tatsichliche Lei-
stung, durch die er mit echter wissenschaftlicher Treue im Kleinen das
Gespriach tatsichlich ein Stiick vorangefiihrt hat, wenn auch gewil3 noch
ebensowenig zum letzten Ziel vollen Verstindnisses des Proslogion wie einer
seiner bedeutenden Mitunterredner.

Es diirfte darum der Miihe wert sein, den Stand der Diskussion nach
diesem neuen Beitrag festzuhalten und zugleich zu versuchen, soviel von
ihrem Ergebnis zu ermitteln, wie schon jetzt als gesichert gelten darf. Das
also soll im Folgenden versucht werden.

Berichten wir zunidchst im Anschlu an Gilsons hervorragendes Votum 2
iiber die ersten Etappen des Gespriachs: Karl Barth hatte mit seinem
Anselm-Buch, dessen Titel wir iiber diesen Bericht gestellt haben, zu zeigen
unternommen, daB Anselms Absicht gewesen sei :

« Unter der Voraussetzung, dafl es wahr ist: Gott existiert, Gott ist
das hochste Wesen, ist ein Wesen in drei Personen, ist Mensch geworden
usw., diskutiert Anselm die Frage, inwiefern das wahr ist, und indem er
nach diesem ‘inwiefern’ in bezug auf diesen und diesen Glaubenssatz fragt
und sich fragen liBt, antwortet er von der vorausgesetzten Wahrheit aller
iibrigen Sitze aus. Dieser sein Begriff von intelligere mufl offenbar, wenn

L Adolf Kolping, Anselms Proslogion-Beweis der Existenz Gottes. Im Zu-
sammenhang seines spekulativen Programms Fides quaerens intellectum. Bonn
1939, Hanstein. (Grenzfragen zwischen Theologie und Philosophie, Heft VIII.)

2 Etienne Gilson, Sens et nature de I'argument de saint Anselme, Archives
d’Histoire doctrinale et littéraire du moyen age. Paris 1934.



Kleine Beitrige 453

er sich nicht selber radikal widersprechen will, auch sein Begriff von
probare sein» (S. 63).

« Ja, in einer barthianischen Perspektive, nein, unter einem ansel-
mianischen Gesichtspunkt» antwortet auf den letzten Satz Gilson, und
fahrt fort:

« Das intelligere ist das Resultat des probare, und das intelligere setzt
den Glauben voraus, denn es ist der Glaube selbst, der die Einsicht (l'intel-
ligence) sucht, und es ist nochmals der Glaube selbst, der dem Intellekt
('intelligence) sagt, was es zu begreifen gibt. Das probare dagegen darf
sich, um es selber zu sein, nicht auf den Glauben stiitzen, konnte das gar
nicht tun, ohne ebendadurch aufzuhoéren zu existieren. LErinnern wir uns
immer der Schlu3folgerung Sankt Anselms : ‘Selbst, wenn ich Dein Dasein
nicht mehr glauben wollte, es nicht begreifen konnte ich nicht linger.’
Ohne den Glauben also wiirde der intellectus weder gesucht noch gefunden
werden, und die Gewif3heit, die er mit sich bringt, ersetzt in keiner Weise
die des Glaubens selbst; aber auch umgekehrt steigt die GewiBheit des
Glaubens in keinem Moment hinab in die des intellectus, wie wir ihn
definiert haben. Diese GewiBheit ist ausschlieflich das Werk der probatio,
welche ihrerseits ausschlieBSlich ein Werk der Vernunft ist. Fides quaerit,
intellectus invenit; wenn der Intellekt dessen, was er findet, nur sicher
wire, weil es ihm der Glaube verbiirgt, so hitte der Glaube umsonst
gesucht ... » (5. 28).

Wozu nur eines anzumerken ist : Das Argument (id quo maius cogi-
tari nequit), mit dessen Hilfe die Vernunft (und nur die Vernunft) beweist,
dieses Argument hat nicht die Vernunft geliefert 1. Barth referiert aus der

1 Es ist hier einem moglichen Einwand vorzubeugen. Die negativ formu-
lierte Wendung : «dieses Argument hat nicht die Vernunft geliefert», besagt
positiv fiir den Gliubigen, also fiir Anselm selbst und seinen christlichen Leser :
Dieses Argument ist ein Gnadengeschenk Gottes. Er hat es in Seines Dieners
Geist aufleuchten lassen, dieser dann die Konsequenzen daraus entwickelt. Ein
nichtchristlicher Leser konnte nun diese gottliche Herkunft des Arguments durch
eine religionsgeschichtliche Parallele zu bagatellisieren wihnen, indem er etwa
ausfiihrte, wie Anselm als ‘Vater der Scholastik’, so werde Parmenides treffend
in Stenzels ‘Metaphysik des Altertums’ (S. 61) als « Urheber dieser Metaphysik »
bezeichnet. Sei doch beiden die Erkenntnis gemeinsam, die der letztere dahin

formulierte : « ... weder (sinnvoll) sagbar noch denkbar

Ist, daB (Ist) nicht ist ...» (Diels, Fr. 8).

Nun bedeute aber auch fiir Parmenides « dieses Denken und die Wahrheit,
die es erfalit, selbst etwas wie Religion », um mit W. Jdger (Paideia I, S. 240 f.)
zu sprechen. « Aus diesem Gefiihl seiner hoheren Sendung hat er im Prodémium
seines Gedichts dann als erster dem Bilde des Philosophen leibhaftige Menschen-
gestalt zu geben vermocht, die Gestalt des ‘wissenden Mannes’, den die Téchter
des Lichts ... den strengen Weg zum Haus der Wahrheit geleiten.» Es handle
sich also ‘in Wirklichkeit’ auch in Anselms Fall blo8 mutatis mutandis um
das mit visionirer Wucht iiber den Wahrheitssucher hereingebrochene Erlebnis
derjenigen Primissen unseres Denk- und Sprechapparates, aus denen — wenn
sie selbst als ebenso unwiderlegbar gelten gelassen werden, wie sie unbeweisbar



454 Kleine Beitrige

Vorrede des Proslogion Anselms Bericht iiber sein langes vergebliches
Suchen nach einem solchen Argument und dessen plétzliches Aufleuchten
(worauf sich das von Gilson (S. 19 A. 1) als bloBe «vage Spur» der
«augustinischen Illumination » bezeichnete Te illuminante von Kapitel IV
zuriickbeziehen diirfte). Dann fahrt er fort:

« Ist dies ein wissenschaftlicher Forschungsbericht und nicht vielmehr
ein — vielleicht geradezu typischer — Bericht iiber eine Erfahrung prophe-
tischer Erleuchtung ? » (S. 80).

Nein, nicht prophetischer, sondern, fiir Barth gewi horribile dictu :
mystischer Erleuchtung !

DafB3 Anselm nach solcher Erleuchtung und der aus ihr erwachsenden
Seligkeit gesucht hat, zeigt der ganze weitere Text des Proslogion. Ins-
besondere dokumentieren sein Ziel die Kapitel 14-18, in denen er klagt,
daB die bloBe Einsicht in Gottes Unwegdenkbarkeit und Unausdenkbarkeit
eben noch lange nicht die selige Schau in Gottes Angesicht ist. Ebenso
deutlich verraten sein Verlangen auch die SchluBkapitel, in denen Anselm
soviel wie hienieden schon méglich ist von jener Schau sagt, die erst nach
der Auferstechung der Toten (Kap. XXV, Abs. 3!) denen zuteil werden
wird, die tun, was Gott selbst anrit: «auf daB ich erhalte, was deine
Wahrheit uns verheit, daB meine Freude vollkommen sei». Namlich :
« Ich erbitte die Gnade, daBl meine Freude vollkommen sei. Inzwischen
soll mein Geist ihr nachsinnen, soll meine Zunge von ihr reden, mein Herz
soll sie lieben, mein Mund soll von ihr sprechen » (Kap. XXVI), wie es im
Proslogion geschehen ist.

Wer wollte sich nach solchen Sitzen verwundern, daBl Anselm Stolz
in ihm eher als eine Art Vorform calvinistischer, eine Gipfelerscheinung
mystischer Theologie erblickt, wie er es in mehreren Publikationen (u. a.
Catholica 1933, S. 1-24) entwickelt hat ?

Aber auch dagegen glaubt Gilson Einspruch erheben zu miissen. Gewil,
meint er, das grundlegende Eingangskapitel des Proslogion «ist ein Gebet.
Aber », fahrt er fort,

«inwiefern beweist das, was folgt sei nicht Philosophie ? Sind wir wirk-
lich so weit ? Wenn ich zu Gott bete als Christ und Gldubiger, bevor ich an

sind — allerdings die Unwegdenkbarkeit eines absoluten Seins mit zwingender
Notwendigkeit geschlossen werden muf3. — Darauf wire zu antworten : Wie Gott
in Jesus wahrer Mensch geworden ist, um zu den Menschen zu kommen, so wihlt
er auch sonst wahrhaft menschengemifle Wege, um von den Menschen erkannt
zu werden. Die unbestreitbare Analogie zwischen Anselms Denkerfahrung und
der Parmenides’ besagt nichts gegen die Gottgegebenheit jener — aber vielleicht
einiges fiir die Annahme, da8 auch Parmenides dem adventistischen Heidentum
zuzurechnen ist, unter dem einzelne Samenkérner des Logos schon vor der Zeit
seiner vollen Offenbarung zu keimen begannen. DafB3 damals noch filschlich die
Vermittlung der theologisch richtigen Einsicht unterg6ttlichen Mittelwesen zu-
geschrieben wurde statt dem Geber alles Guten, indert ja wahrlich nichts an der
Richtigkeit sowohl der Einsicht selbst (vgl. Anm. 2 auf S. 456) wie auch der Fest-
stellung, daB dieselbe nicht ihrerseits gefolgert, sondern vor allem Folgern als
Geschenk empfangen wurde.



Kleine Beitrige 455

eine Arbeit rationaler Reflexion gehe oder wahrend ich sie verfolge, verliert
denn dann das Produkt meiner Reflexion allen beweisenden Wert ? » (S. 33).

Die Voraussetzung, von der diese Frage ausgeht, daBl es in mystischer
Theologie keine rationalen Beweise gebe, konnte vielleicht umstritten
werden ; dal3 aber Gilson Recht hat, wenn er etwa zwischen Bonaventuras
Itinerarium als Fiihrer zur ekstatischen Gottes-Evfahrung und Anselms
Proslogion als Fiihrer zu rationaler Gottes-Evkenninis und daraus ent-
springender gereinigter Glaubenshaltung im Leben einen wesentlichen Unter-
schied macht, diirfte unanfechtbar sein.

Was aber ist denn nun nach Gilsons eigener Auffassung das Verfahren
im Proslogion ? Ein philosophisches ?

Es fiir ein solches zu halten, bezeichnet er mit bewundernswertem
Abstand von der eigenen Person als die Versuchung, die ihn selbst so zu
verfiihren drohe, wie Barth die andere, calvinistische Theologie im Pros-
logion getrieben zu finden, und Stolz die dritte, es fiir ein Musterbeispiel
mystischer Kontemplation zu halten :

« Wir sind alle dariiber einig, daB Anselms Argument den Glauben vor-
aussetzt, daB es eine Schau des Intellekts ist und daB3 es der visio beatifica
vorausgeht. Wir lesen denselben Text und interpretieren ihn dem Literal-
sinn nach gleicherweise, — bis zu dem Moment, wo statt aus dem Text
abzuleiten, was Sankt Anselm denkt, wir ihn sagen lassen, was (uns) von
vornherein als Sankt Anselms Gedanke selbstverstindlich ist» (S. 39-40).

Vor allem diirfe man diesen also nicht in eines der Schubficher
pressen wollen, auf die wir uns nach seiner Zeit unsere geistigen Betatigungen
zu verteilen gewohnt haben.

Nach Gilson liegt also in Anselms Proslogion weder Theologie noch
Mystik noch Philosophie, noch auch eine unklare Mischung von allen dreien
vor, vielmehr ein Unternehmen, das er in die Nihe dessen Clemens’ von
Alexandria riickt und als christliche Gnosis zu bezeichnen neigt. Ohne uns
schon mit dieser tiefsinnigen und weit fiihrenden Einordnung auseinander-
zusetzen, moéchten wir nun zunédchst zeigen, welchen Beitrag Kolpings
Analyse der den Beweis ausmachenden Kapitel II-IV und der ihn durch-
diskutierenden Kritik Gaunilos und Replik Anselms «im Zusammenhang
seines spekulativen Programms » geleistet hat.

Keinen gliicklichen, so scheint uns, durch die Einfiihrung des neuen
Wortes « spekulativ », womit die Frage : theologisch oder philosophisch
oder was sonst ?, nicht geldst, sondern umgangen ist. Praktisch hilt
Kolping, wie er auch gelegentlich (S. 56 A) offen zugibt, Anselms Argumenta-
tion fiir einen — mangels Beriicksichtigung der Einwinde des « kritischen
Realismus » unzulanglichen — philosophischen « Beweis» auf Grund «der
Moglichkeit eines rein rationalen, von positiver Voraussetzung der Glaubens-
wahrheiten vollig freien Erkennens, wenn der Glaube nur die Funktion
einer ethischen Propadeutik ausiiben soll» (S. 79). « Wenn Anselm um
Erkenntnis betet, wenn er bekennt, nun erkenne er auf Gottes Erleuchtung
hin, was er friither blo geglaubt habe, so meint er damit den concursus
Dei generalis» (S. 156), nicht einen concursus specialis fiir eben diese
Erkenntnis jetzt und hier.



456 Kleine Beitrige

Auch wer dieses « Ergebnis » Kolpings schon dem des von ihm als « oft
zu vorsichtig » (S. 150) beurteilten Gilson gegeniiber als einen Riickschritt
im Gesamtverstindnis des Proslogion anzusehen geneigt ist, wird dankbar
zugeben koénnen, im Einzelnen auf dem Wege viel gelernt zu haben, auf
dem K. zu diesem Ergebnis gelangt ist 1.

Insbesondere ist mit dem gebiihrenden Nachdruck von K. unter-
strichen worden, daf3 die iibliche neuscholastische Kritik an Anselm zu
iibersehen pflegt, wie fiir diesen auch die Welt der Logik zu der einen von
Gott geschaffenen Gesamtwirklichkeit jenseits unserer Subjektivitit gehort.
Die Gesetze jener «noetischen» (fiir Aristoteliker : « bloB3 » noetischen !)
Teil-Welt konnen daher fiir ihn unter ganz bestimmten Bedingungen auch
« ontischen », extramentalen Beweiswert haben — und haben ihn faktisch
fiir sein Denken im Fall des id quo majus cogifar: nequit 2.

1 Wir glauben, seine fleiBige Arbeit zu ehren, wenn wir auf einige der nicht
wenigen Druck-, Stil- und Ubersetzungsfehler aufmerksam machen, die uns darin
aufgefallen sind : S. 20, Z. 14 mul} stehen : Christ, statt: Christi; S. 22, Z. 13 :
die Vernunft, die Richterin sein soll, statt : muf3 ; S. 60, Z. 7 v. u. : real, statt : mal ;
S. 61, Z. 2 : existiert, statt: existiere; Z. 9-8 v. u.: Stolz li3t im zweiten Fall
«quod jam fecit» durch « sein Werk » wiedergegeben sein, statt: «1aBt ... aus»;
S. 66, Z. 7und S. 150, Z. 2 : Metabasis, statt : Parabasis; S. 71, Z. 1 : ich, statt :
ihn; S. 77, Z. 9 v. u. : res, statt : rest ; S. 78, Z. 11 : Beziehung, statt : Bezeichnung ;
S. 122, Z. 3 v. u.: anders als bei, statt : gegeniiber ; S. 151, Z. 7 : gerechtfertigt,
statt : rechtfertigt; — um von Unwichtigerem zu schweigen.

% Wir unterstreichen Séhngens schones Bekenntnis und machen es uns zu
eigen : « Ein Theologe kann der aristotelischen vor der platonischen Philosophie
den Vorzug geben, nicht etwa weil er mehr rein philosophisch als eigentlich theo-
logisch eingestimmt sei im Unterschied zum christlichen Neuplatoniker — so wird
es gewohnlich gewertet —, sondern weil es ihm gerade um die Reinheit der Theo-
logie geht. So ist der Aristotelismus des Aquinaten theologisch zu wiirdigen »
(Catholica III, 1934, S. 203). Wir halten es darum auch fiir ein Verdienst seiner
intellektuellen Redlichkeit, daB Thomas sich mit Anselms Argument als einem
den Zweifler zwingenden Beweis nicht einverstanden erklirte. Gegeben ist uns
unmittelbar stets nur kontingentes Sein, erst mittelbar durch Schlufolgerung
daraus das absolute, nicht unmittelbar dieses selbst. Darum ist der Zweifler erst
widerlegt durch den Satz: « Weil etwas isz, mull Gott sein»; noch nicht durch
den Satz : « Wer absolutes Sein auch nur denkf, hat zugegeben, daBl Gott wirklich
ist, weil nur wirklich seiendes, nicht bloB gedachtes Sein absolut heiBen darf.»
Nun gibt auch Thomas zu, daB Gottes Dasein an sich selbst-verstindlich ist :
« Denn Gott ist ja Sein Dasein.» Nur daB er fortfihrt: « Weil aber wir nicht
wissen, was Gott ist, so ist der Satz vom Dasein Gottes fiir uns nicht selbst-
verstindlich » (S. Th. I 2, 1). « Fiir uns» heiB3t hier : Fiir den Menschen, bevor
er Gottes Selbst-Offenbarung Seines Daseins gliubig vernommen hat: ‘Ich bin,
Der Ich bin’ (Ex. 3, 14). Dieser Mensch ist der Zweifler, welchen nur Thomas’
Gottesbeweise zwingen, wenner bei all seinem Zweifel an der ihm von Gott gegebenen
Vernunft selbst festhilt. Anselm dagegen ist der Gliaubige, der sich denkend mit
Hilfe seines Argumentes klar gemacht hat, daB ein nicht wirklich seiender, sondern
bloB gedachter Gott — iiberhaupt kein Gott wire, daB man den absoluten Gott
der christlichen Offenbarung gar nicht anders als wirklich denken kann. Fur ihn,
d. h. fiir jeden, der sich dank der Offenbarung einmal einen Begriff von Gottes



Kleine Beitrige 457

Ohne uns auf die zwischen K. und Gilson hingige subtile Einzelkontro-
verse einlassen zu konnen, ob man diesen Sachverhalt mit Hilfe von
Anselms Dialog de veritate erkliren diirfe (wie G. meint), oder ob die
Texte des Proslogion etc. dazu keine geniigende Unterlage liefern (zu
welcher Auffassung K. nach anfinglicher Hinneigung zu der G.s im Laufe
seiner Untersuchung gelangt zu sein erklart), méchten wir nun vor allem
die entscheidende Frage beantworten, wie weit es Kolping gelungen ist,
zu beweisen, da3 Anselm wirklich philosophisch, oder denn : « spekulativ »,
und nicht theologisch argumentiere.

Dieser Beweis steht und fallt mit der Voraussetzung, daB} es innerhalb
der Theologie iiberhaupt kein «rein rationales Beweisen » geben kénne,
sondern immer nur ein Beweisen durch Verweisen auf die gliubig anzu-
erkennende Autoritit.

Und daf3 diese Voraussetzung hinfillig ist, hat Gottlieb Séhngen in
seiner wichtigen Studie iiber « Die Einheit der Theologie in Anselms Pros-
logion » 1 nachgewiesen, welche Kolping erst kennen gelernt zu haben
scheint, als er seine Dissertation im wesentlichen abgeschlossen hatte, da
er sich nur in offenbar nachtriglich angehiangten Sitzen (z. B. S. 2-3) und
Anmerkungen vo6llig unzuldnglich mit ihr auseinandersetzt.

Insofern ist also der Sache nach trotz ihrem etwas spateren Er-
scheinen im Buchhandel nicht Kolpings, sondern S6hngens Schrift das bisher
letzte Wort in dieser Diskussion, mit der wir es hier zu tun haben. Wenn
Kolping z. B. erklart (S. 43, Anm. 7): « Gerade » das aus der (auch gegen
Gaunilo unbestrittenen) Beweisabsicht Anselms gewinnbare « Argument
gegen die theol. Interpretation hat "noch keiner ihrer Vertreter zu ent-
kraften vermocht », so trifft das wohl auf Barth und Stolz zu, aber nicht
auf Séhngen. Und auch, wenn dieser « aus der Tatsache, daB Anselm seine
Deduktionen in Gebete einfiigt, schlieBt, Anselms ganzes Bemiihen sei ...
‘betende Theologie’ », so ist dies wirklich dadurch noch nicht widerlegt,
daB Kolping das Sitzchen folgen 1aBt : « Dieser SchluB3 ist voreilig » (S. 10,
Anm.). Wenn er gar behauptet, Séhngens These : « Was in der HI. Uber-
lieferung gegeben ist und von uns durch den Glauben erfahren wird, das

Wesen bilden konnte, ist die Folgerung so zwingend, Gott existiere auch als
schlechthin Wirklichster, daB man wohl seinen Satz begreifen kann, selbst wenn
er nicht linger glauben wollte, konnte er unmoglich mehr bezweifeln, daB Gott
ist. Denn, wie er Gaunilo antwortet (K. S. 118), « wenn auch nichts von dem,
was existiert, als nicht-existierend erkannt werden kann, so kann doch alles als
nicht-existierend gedacht werden mit Ausnahme dessen, was im hochsten Malle
ist». (Darum trifft ja auch Kants Gegen-Beispiel so vorbei: ‘Hundert Taler’
kénnen freilich ‘bloB gedacht’ sein, Gott nicht ; sonst ist es nicht Gott, was man
denkt, sondern irgend etwas anderes!) Eben dies, daB es ein einziges Denkbares
gibt, das nicht inexistent gedacht werden kann, ist die eigentliche Entdeckung,
welche die unsterbliche GréBe von Anselms Proslogion ausmacht.

1 Erschienen im Vorlesungsverzeichnis der Theologisch-Philosophischen Hoch-
schule in Braunsberg (Opr.) fiir das Ws 1938/39, durch deren Bibliothek auch die

Auslieferung erfolgt.



458 Kleine Beitrige

soll mittels unseres schluBfolgernden Denkens bewiesen werden » (S., S. 4),
sei «im Grunde die gleiche Auffassung, wie Barth sie vorgelegt hat »
(K., S. 18 Anm.), so ist das eine grobliche Verkennung des wesentlichen
Unterschieds. Der aber besteht darin, dal ja Barth den eigentlichen
Beweis-Charakter des Gedankengangs leugnet, der zur Einsicht fiihrt, indem
er diese als bloBe Einsicht in die Widerspruchslosigkeit des Offenbarten
mit dem «Beweis» gleichsetzt, wihrend Séhngen — genau wie Gilson —
zugibt, daB die sogar (laut der SchluBwendung des IV. Kapitels) vom
Glauben unabhingig gewordene Einsicht in das Wirklich-Sein Gottes eben
in dem vorangegangenen Beweis begriindet ist.

DaB3 aber der Beweis, dem Anselm die dazu nétige Kraft zu haben
scheint, das ist nun fiir ihn allerdings wiederum in der goéttlichen Erleuch-
tung begriindet, die das unum argumentum geschenkt und den Verstand
des gefallenen Menschen gereinigt und gekldrt hat, soda3 er seine eigenen,
ihm ja auch von Gott gegebenen Gesetze richtig befolgte.

« Die Denkgesetze sind logische Prinzipien unseres Verstandes und
bilden mithin fiir ihn eine Voraussetzung im anderen Sinne, als der reinigende
Glaube Voraussetzung fiir unser Verstandesdenken genannt wird. Darum
kann auch das Glaubens- und Gnadenlicht als sittliche Vorbedingung
unseres Verstehens das nach seinen eigenen Voraussetzungen oder Gesetzen
fortschreitende Denken innerlich durchdringen, ohne den streng logischen
ProzeB etwa aufzuweichen » (S. 22, asuyyuvtwe!).

Und ebenso, méchten wir fortfahren, kann dieser logische ProzeB3 nach
seinen eigenen Gesetzen vor sich gehen, ohne die betende Erhebung der
Seele (jemandes, «der unternimmt, seinen Geist zur Betrachtung Gottes
zu erheben », wie es in der Vorrede heiBt) gewissermafen in die Niede-
rungen bloBen Verniinftelns herabzuziehen, sie aus Theo-logie in bloBe
Philosophie zu verwandeln. Dabei wird, was Séhngen (S. 28 f.) aufweist,
trotzdem sehr fein zwischen der Glaubensvoraussetzung sowie dem gnostischen
Ergebnis, wie wir nun schon im Sinne Gilsons — aber auch von Séhngens
Zitat 1. Kor. 2, 7 ff. (S. 23) — sagen mochten, auf der einen Seite und dem
rationalen Beweisvorgang auf der andern unterschieden, welcher in einer
« Sprache der rein sachlichen Aussage », nicht wie jene beiden in einer
« Sprache der personlichen Anrede », gegeben ist.

Aber auch diese sprachliche Differenzierung bedeutet nun nicht etwa
doch wieder sachliche AuseinanderreiBung :

« Aliquid, quo maius nihil cogitari potest ist ein durch den Glauben
gegebener und von den Naturdingen her verstandener Begriff und vereinigt
so in sich eine doppelte Erfahrung, nimlich Glaubenserfahrung und
Schopfungs- oder Naturerfahrung. Beiderlei Erfahrung bildet aber in
Anselms Theologie eine innere Einheit ... nicht zwei Wege der Theologie ;
sondern die Glaubenserfahvung von Golt bedeutet die durch den reinigenden
Glauben und immery nur so wiederhergestellte und wiedergewonnene Schopfungs-
erfahrung von Gott» (S. 40 ; Sperrung von uns).

Daf eben diese Erfahrung zugleich die wirkliche, die christliche Gnosis
bedeutet, wie sie uns Evangelium (Luk. 11, 52) und Apostelbriefe ver-



Kleine Beitrige 459

biirgen, braucht kaum hinzugefiigt zu werden ! ; auch ohnedies wird jeder,
der die theologischen Auseinandersetzungen der letzten zwei Jahrzehnte
verfolgt hat, bei den obigen Sitzen gewissermaBen den Atem angehalten
und geahnt haben, dafl wir hier wirklich am Einheitspunkt der Theologie
stehen, um den das weitere Gespriach in und zwischen den konfessionellen
Lagern wird gehen miissen.

Kritisch hitten wir vorldufig nur einen einzigen Punkt von Belang zu
Soéhngens Beitrag anzumerken : DaB namlich auch er sich Barths Kenn-
zeichnung des id quo maius cogitari nequit als « Name » Gottes trotz Gilsons
eingehender Kritik daran und ohne auf diese einzugehen zu eigen gemacht
hat. Gewil3 kann man dabei an Ex. 20, 3 denken : Nicht sollst du andere
Gottheit haben neben Meinem Angesicht ! — Aber erstens ist das ein Gebot
und nicht ein Name, und zweitens ist damit Gilsons Einwand nicht ent-
kraftet :

« Dominus, Deus, das sind gewill « Namen » fiir den Gliaubigen und den
Theologen, und Sankt Anselm wiirde als Theologe gedacht haben, wenn
er sie als solche zu betrachten vorgezogen hitte. Aber es findet sich nun
eben, daf er im Proslogion statt den Glauben daraufhin zu befragen, was
uns diese Namen von Gott als Person lehren (im gebriduchlichen Sinn von
nomen personale), er ihn daraufhin befragt, welche Sache jene Worte
bezeichnen » (S. 26, Anm. 1) 2.

Aber auch abgesehen von der erforderlichen Klirung dieses wichtigen
Punktes stellt Sohngens Studie viel weniger einen Abschlul3 als einen neuen
Auftakt des immer fruchtbareren Gesprichs iiber Anselm dar, von dem wir
nur wiinschen koénnen, daBl es mit groBter Intensitit weitergefiihrt werde.
Geschieht dies in der rechten Haltung, die den Glauben nicht als bloBes
ethisches Propadeuticum vor der Tiire warten liBt, wenn es auf’s Katheder
geht, so wird dieses Gespriach noch weit iiber das intellektuelle Vergniigen
hinaus, von dem wir eingangs sprachen, mit Sicherheit auch in allen, die
als Sprecher oder Horer daran teilnehmen, immer tiefer jene Freude im
Heiligen Geiste wachrufen, die Anselm ausdriicklich auch als Ziel seines
Suchens genannt hat, und die ihn selbst nach dem Bericht seines Bio-
graphen Eadmer erfiillte, als das unum argumentum plotzlich vor ihm
aufleuchtete :

« Et ecce quadam nocte inter nocturnas vigilias Dei gratia illuxit in
corde eius, et res patuit intellectui, immensoque gaudio et jubilatione im-
plevit omnia intima eius» (Kolping, S. 51, Anm. 7).

Laufelfingen. K. Thieme.

1 Vgl. dazu die hoffentlich bald in unserer Aufsatzsammlung « Gott und die
Geschichte » erscheinende Studie: ‘Gnosis’ oder ‘Wissenschaft’ ? Zur neuesten
Auseinandersetzung iiber die Grundfragen der Theologie.

2 Dagegen spricht auch nicht, daB Thomas wie I 2, 1 so auch C. G. I, 10
von ‘Namen’ spricht, — um so mehr als er I 11 Damascenus dagegen ausspielt.



460 Kleine Beitrige

Eine armenische Thomashandschrift
der Universititsbibliothek von Leiden, Holland.

Seinerzeit haben wir in dieser Zeitschrift (vgl. Divus Thomas 1930 VIII,
245 ff.) einige Hss erwiahnt, die jetzt in Europa vorhanden sind, und einen
Teil der alten armenischen Ubersetzung der « Tertia Pars» der Summa
Theologiae enthalten, welche Ubersetzung im Jahre 1347 in Qrnay am
Ernjak zum AbschluB gebracht worden ist. Im AnschluB daran geben
wir hier einige Notizen iiber eine weitere Hs, die sich in der Universitits-
bibliothek von Leiden, Holland, befindet. Die Hs « Or. 5494 » der Leidener
Bibliothek ist eine Sammelhandschrift, die u. m. auch Ausziige aus dem
Hexaemeron des Bischofs Bartholomdus von Maragha enthalt. Der Inhalt
dieser Hs wird summarisch angegeben von Frédéric Macler, Rapport
sur ume mission scientifique en Belgique, Hollande, Danemark et Suéde
(Nouvelles Avchives des Missions scientifiques, t. XXII, fasc. 5, S. 355-360 ;
auch separat, Paris 1924, S. 79-84). Papierhs, 2 Kolonnen, mM 245-190,
ff. 468. TIol. 243a-395b in notrgir : Quastionen 1-59 der Tertia Pars
der Summa Theologiae des hl. Thomas von Aquin; vgl. das
Kolophon auf fol. 395b: « Awar[tlecaw girq tndrénouleann Qristosi, or é
arajin hator ervord masin evanelwoyn Towmayi agouinacwoyn ' i pars mar-
daceloyn Qristost Actoucoy meroy» = Das Buch von der Fleischwerdung
Christi, némlich der erste Band des dritten Teiles des seligen Thomas von
Aquin, ist zur Ehre Christi, unseres menschgewordenen Gottes, zum Ab-
schlul3 gebracht.

Am Ende der « Tabulae », fol. 244b, befindet sich eine kleine, von
Macler nicht beachtete Notiz, aus der hervorgeht, dal der Lehrer Vardan
und seine Schiiler diesen Teil der Summa Theologiae im Jahre 1678 ab-
geschrieben haben in der armenischen Kolonie von So3 (Ispahan) in Persien :
« Yisecéq zmelouceal Vardans, spasawor pani, zstacl matenis, ew zcndlsn im,
zLavipn ew zElia, ew zXalatour vavdapetn BaliSect ew zaSakertsn im,
zAbraham vardapein ew ztér Margaré ew ztéy Grigor kvénaworn, or aixa-
touteamb bazmaw srbagrecaq zsa i {vakanoufiounn v. ¢. i. £. i S8 qalag,
or € Ispahan. Ew Astouac zjez yisé ew olormi. = Gedenket meiner, des
Siinders Vardan, eines Dieners des Wortes, und meiner Eltern Larip und
Elia, sowie auch des Lehrers Xacatour von Bitlis und meiner Schiiler
Abraham Vardapet, Tér Margaré und Tér Grigor des Ordensmannes, die
wir dieses mit grofler Sorgfalt geschrieben haben im Jahre 1127 * in der
Stadt S63% oder Ispahan. Und Gott wird euer gedenken und sich euer
erbarmen !

Dieser Lehrer Vardan stammte aus der Stadt Bitlis (Batés) und starb
am 31. Marz 1704, wie aus einer Nachricht auf fol. 242a der gleichen Hs

! Hs: apouinacwoyn.
2 der Armenische Ara = A.D. 1678.



Kleine Beitrige 461

hervorgeht. Seine Mutter Yarip, sein Vater Eha, der Vardapet Xacatour
und der Vardapet Abraham werden auch in einer Notiz vom 25. Mai 1678
auf fol. 96a dieser Sammelhandschrift erwdhnt. Der sonst nicht haufige
Frauenname « Earip » ist fiir die Stadt S68 im Jahre 1657 auch in einem
Evangeliarium von Nor-Bayazét bezeugt; vgl. H. Adjarian, Coucak
hayevén jeragrac Nor-Bayazéli, Wien 1924, S. 21b.

Die Stadt S68 wird in ziemlich vielen armenischen Hss des 17. Jahr-
hunderts als Schreibort angegeben und zwar meistens, wie auch hier, mit
der Glosse: or & Ispahan. Dort hatten sich namlich seit Anfang des
17. Jahrhunderts die unter Schah ‘Abbas I aus Dschulfa (youla) am Araxes
deportierten Armenier angesiedelt, und diese Kolonie war in kurzer Zeit
nicht nur ein Handelszentrum von Bedeutung, sondern auch ein Mittel-
punkt geistigen Lebens fiir die Armenier geworden ; vgl. H. Araqelean,
Parskastani Hayeré, Wien 1911. Eine 1632 daselbst geschriebene Hs er-
wahnt neben armenischen Mianner- und Frauenklostern fiinfzehn arme-
nische und zwei « frankische » Kirchen in der Stadt « Espahan or koti S65» ;
vgl. H. Adjarian, Coucak hayevén jeragrac Tawrizi, Wien 1910, S. 33b.

M. A. v. d. Oudenrijn O. P.



	Kleine Beiträge

