
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Der Einzelmensch und seine Philosophie

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Einzelmensch und seine Philosophie.

Von Dr. P. Matthias THIEL O. S. B.

Im zweiten Kapitel der Genesis wird uns die Erschaffung des

Menschen mit den wenigen Worten erzählt : « Da bildete Gott der

Herr den Menschen aus dem Staub der Erde und hauchte ihm den

Odem des Lebens ins Angesicht. So wurde der Mensch zu einem
lebenden Wesen. »1 So unwissenschaftlich dieser Bericht über die

Entstehungsweise des ersten Menschen klingt, so anregend ist er für
den, der sich die Zeit nimmt, seinen reichen Inhalt geistig zu
verarbeiten. Denn er enthält schon die erste Antwort auf eine Frage,
die noch heute in jeder Philosophie gestellt und noch immer nicht von
allen auf die gleiche Weise gelöst wird. Wie es in der angeführten
Schriftstelle ausdrücklich heißt, tat Gott bei der Erschaffung des

ersten Menschen zwei Dinge : Zur Bildung des menschlichen Leibes
bediente er sich der Erde, das Leben dagegen teilte er dem Menschen

unmittelbar mit. Also weder die kunstvoll geformte Erde noch das

Leben für sich allein war der erste Mensch, sondern erst beide

zusammen gaben ihm ein menschliches Sein.

I. Verhältnis des Einzelmenschen

zum Menschen im allgemeinen.

Auf diese dualistische Lösung des Leib-Seele-Problems gründet
der hl. Thomas seine Beantwortung eines anderen Problems, das gleichfalls

bis zum heutigen Tage aktuell geblieben ist : ich meine die Frage
nach dem Verhältnis des Einzeldinges zu seiner Art und Gattung2.
Im folgenden wenden wir seine Lösung gleich auf den Einzelmenschen an.

1 Übersetzung von Henne.
2 Rozwadowski Alex., De fundamento metaphysico nostrae cognitionis

universalis secundum S. Thomam, in : Acta secundi Congressus thomistici inter-
nationalis. (1936) Romae 1937, 109 : « S. Doctor constanter docet cum Philosopho
genus suroi a materia et ab eo quod est materiale in re, differentiam vero speci-
ficam a forma et ab eo quod est formale ». Z. B. De Pot. q. 7 a. 3 : « Quamvis
materia non sit genus, nec forma sit differentia, tarnen ratio generis sumitur ex
materia, et ratio differentiae sumitur ex forma ». Vgl. auch De ente et ess. c. VI.
D'unis Thomas 26



386 Der Einzelmensch und seine Philosophie

Als Gott den ersten Menschen erschuf, handelte er offenbar nach
einer Idee. Im bewußten Gegensatz zu Piaton lehrt Thomas, daß Gott
von jedem Einzelding eine solche Idee habe, weil es eine mit seinem

Wesen unvereinbare Unvollkommenheit wäre, wenn Gott nicht auch
die Einzelmerkmale der Dinge im voraus erkännte 1. Ja, die Einzeldinge

müssen sogar mehr eine Idee haben, nach der sie verursacht
worden sind, als das Allgemeine, weil das Allgemeine ja nur in ihnen
und durch sie ein Sein hat, sie also in einem wahreren Sinne des Wortes
sind als das Allgemeine2. Damit ist schon gesagt, daß jedes Ding
von Gott nur nach einer Idee erschaffen ist, und nicht etwa nach so

vielen, als es Arten und Gattungen untergeordnet werden kann.
Gott erkennt überhaupt nicht auf dem Wege über das Allgemeine,

weil auch das eine Unvollkommenheit in sich schließt. Das Zusammenfassen

von vielen Einzeldingen unter einem gemeinsamen Art- oder

Gattungsbegriff ist eine spezifisch menschliche Erkenntnisweise, die

darin begründet ist, daß der Mensch seine Erkenntnisse nur unter
Mitwirkung seiner Gegenstände gewinnt, der eigentümliche Gegenstand
seines Verstandes aber, die körperlichen Wesenheiten, ihre Individuation

oder Vereinzelung nicht offenbaren können. Denn die körperlichen

Wesenheiten sind aus Stoff und Form zusammengesetzt. Den
Stoff im allgemeinen erkennen wir durch die Form. Um aber auch
den Einzelstoff begrifflich zu erfassen, müßten wir die Ausdehnung
definieren können, durch die der Stoff eines konkreten Einzelkörpers

gegen die übrige Stoffmasse abgegrenzt ist. Das ist deshalb unmöglich,
weil die Ausdehnung nur eine ausgedehnte Erkenntnisform
verursachen kann, für die der menschliche Verstand als geistiges Vermögen
nicht aufnahmefähig ist3. Wie hätte z. B. Eva erschaffen werden

können ohne einen Stoff mit ganz eigener Ausdehnung Wodurch
aber unterschied sich die Ausdehnung des Stoffes, aus dem Eva gebildet
wurde, von der des Stoffes in Adam Daß Gott zur Erschaffung der
Eva eine Rippe Adams benützte, macht die Frage nur noch schwieriger.

1 Verit. III 8 : « Plato non posuit ideas singularium, sed specierum
tantum Nos autem ponimus Deum esse causam singularis et quantum ad
formam et quantum ad materiam. Ponimus etiam, quod per divinam providentiam
definiuntur omnia singularia ; et ideo oportet nos singularium ponere ideas ».

2 A. a. O. Sed contra. « Praeterea, ideae ordinantur ad esse rerum. Sed

singularia verius habent esse quam universalia, cum universalia non subsistant
nisi in singularibus. Ergo singularia magis debent habere ideam quam universalia ».

3 Vgl. Borne P., De ente materiali et spirituali sub respectu extensionis et
inextensionis, in : Divus Thomas Plac. 1939, n. 3-6.



Der Einzelmensch und seine Philosophie 387

Die thomistische Lehre, daß die Befähigung, ein anderer Körper zu
werden, dem Stoffe durch die Hinordnung auf die erste Ausdehnung
der neuen körperlichen Substanz gegeben werde, ist nur eine ganz
allgemeine Erklärung, wie körperliche Einzelsubstanzen überhaupt
entstehen, die uns in ihrer Anwendung auf einen konkreten Fall nicht
befriedigt. Man kann, ja man muß sogar sagen, in ordine intentionis
oder der Absicht nach habe Gott den Leib Adams der gewollten Seele

angepaßt, indem er dem Stoffe eine relatio transcendentalis, d. i. eine

innere Hinordnung auf eben diese Seele gab, so daß er nur von dieser

Seele belebt werden konnte ; aber in der Ausführung paßte er doch

auch die Seele dem von ihm zubereiteten Stoffe an. Wäre die Seele

nicht einmal in ordine executionis dem Stoffe angepaßt, dann wäre
ihre Beziehung zu diesem eine rein akzidentelle, und könnte sie

deshalb mit dem Stoffe unmöglich eine Wesenheit bilden. Ihr Verhältnis
zum Leibe würde dann treffend durch den platonischen Vergleich mit
dem Wagenlenker veranschaulicht. Sie gehörte dann zur Welt der

reinen Geister. Besteht dagegen zwischen der Form des Einzelkörpers
und dem mit ihr verbundenen Stoffe eine innere Beziehung, dann ist
offenbar auch die Form so lange nicht vollkommen bestimmbar, als

unerkannt bleibt, was ihre wesentliche Beziehung zu dem für sie

eigens zubereiteten Stoffe zu bedeuten hat. Die Form allein kann diese

Bedeutung nicht offenbaren, da zum vollen Erfassen einer Beziehung
nicht genügt, daß der Beziehungsträger sich offenbart, sondern auch
das Beziehungsziel das gleiche tun muß. Um also eine konkrete

körperliche Einzelwesenheit vollkommen zu durchschauen, müßte auch

ihr Stoff sich dem menschlichen Verstände auf dem Wege über die
Sinne offenbaren. Nun ist dieser Stoff, wie wir eben sahen, im Einzelkörper

wesentlich auch auf die Ausdehnung hingeordnet, so daß von
ihm das gleiche gilt wie von der Form. Wie die Form nicht ohne den

von ihr verwirklichten Stoff, so ist dieser nicht ohne die dem Einzelkörper

zukommende Ausdehnung begrifflich erfaßbar. So kommt
notwendig in unser Erkennen der Körpersubstanzen eine gewisse Dunkelheit,

die sich dahin auswirkt, daß wir die Einzelwesenheiten innerhalb
der gleichen Art nicht mehr begrifflich voneinander unterscheiden
können. Ein gutes Beispiel dafür liefert uns wieder die Schöpfungsgeschichte

unserer Stammeltern. Nachdem Adam alle Tiere des Feldes

und alle Vögel des Himmels benannt hatte, zeigte ihm Gott auch die

aus seiner Rippe gebildete Gehilfin. Aber für diese fand er keinen
besonderen Namen, sondern er rief aus : « Diese endlich ist Bein von



388 Der Einzelmensch und seine Philosophie

meinem Bein und Fleisch von meinem Fleisch », und, wie es dann in
der Heiligen Schrift weiter heißt, gab er ihr den Namen « Männin ».

Gott hatte auch die Eva nach einer Einzelidee geschahen, aber weil
Adam « Bein und Fleisch » in Eva nicht von dem seinigen
unterscheiden konnte, wurde in seinem Geiste aus zwei göttlichen Einzelideen

ein einziger, von den Einzelmerkmalen absehender, allgemeiner
Artbegriff.

So unvollkommen diese unsere menschliche Erkenntnisweise mittels
der Art- und Gattungsbegriffe auch ist, dadurch wird sie doch nicht
unwahr. Denn indem wir viele Einzeldinge unter einem gemeinsamen
Begriffe zusammenfassen, wollen wir keineswegs behaupten, daß sie

auch nur ein Sein besitzen. Wir geben ihnen nur deshalb einen gemeinsamen

Namen, weil sie, obwohl jedes ein eigenes Sein hat und auch,
wie Adam und Eva, in seinem Sosein Besonderheiten aufweist, dennoch

in so vielen Eigenschaften und Vollkommenheiten übereinkommen
und einander gleichen, daß wir für sie keine verschiedene Begriffe
finden. So mögen uns beliebig viele Einzelwesen begegnen, die so
aussehen und sich so benehmen wie wir selbst ; wir werden sie notwendig
dem Begriffe « Mensch » unterordnen. Schon der einfache, philosophisch

ganz ungeschulte Mann aus dem Volke sagt z. B. : das ist ein Baum,
das ist ein Stein. Obwohl er sich über diese Redeweise keine Rechenschaft

gibt, verrät er damit, daß auch er in einem fort mit abstrakten
Begriffen arbeitet. Ein anderes Beispiel : unser beliebtestes und
vollkommenstes Gebet ist unstreitig das « Vater unser ». In diesem kurzen
Gebet sind alle Wünsche, die in einem Menschenherzen erlaubterweise

aufsteigen können, in nur sieben Bitten zusammengefaßt. Man mache

sich einmal klar, welche Abstraktionskraft dazu gehörte, alle Bedürfnisse

des Menschen in so wenigen Worten auszudrücken, und wie
trotzdem gerade dieses Gebet das populärste von allen werden konnte,
dann wird man nicht mehr versucht sein, in den Allgemeinbegriffen
nur blutleere Skelette zu sehen.

Die gemäßigten Realisten unterscheiden mit Recht zwischen Form
und Inhalt unserer Allgemeinbegriffe h Die Form ist allgemein und
das Produkt unseres Verstandes, der Inhalt dagegen wird unserem
Verstände von den Einzeldingen geliefert.

1 Vgl. Gredt Jos., Elementa Philosophiae aristotelico-thomisticae. Friburgi
1937', n. 114 ff., oder Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Freiburg 1935,
66 ft.



Der Einzelmensch und seine Philosophie 389

Mit Porphyrius 1 bestimmt der hl. Thomas das Verhältnis des im
Einzelmenschen verwirklichten Inhaltes zu der begrifflich erfaßten

allgemeinen Menschennatur noch näher als ein Teilnahmeverhältnis2.
Damit ist ein Doppeltes gesagt : einmal, daß der Einzelmensch etwas
mehr ist als bloß Menschsein 3. Denn was ganz etwas ist, nimmt an
diesem nicht teil, sondern ist es wesentlich4. Und sodann, daß alle
Einzelmenschen zusammen durch ihre gemeinsame Teilnahme am
Menschsein ein Mensch sind. Wie der Einzelmensch etwas mehr ist
als bloßes Menschsein, erhellt aus der thomistischen Individuations-
lehre. Nach dieser ist die Vereinzelung der Körpersubstanzen nicht,
wie bei den geistigen Substanzen, einfach die Verneinung weiterer
Teilbarkeit, sondern erhält die allgemeine Wesenheit durch die
Vereinzelung noch einen positiven Zusatz. So könnte einer in bezug auf
alle sieben notae individuantes anders sein als er wirklich ist, und
dennoch mit gleichem Recht als Mensch bezeichnet werden, und es

auch wirklich in gleicher Vollkommenheit sein, aber er wäre dann

nicht mehr dieser Mensch 5.

Um weiter zu erklären, wie alle Einzelmenschen zusammen ein
Mensch sind, unterscheidet der hl. Thomas, ebenfalls Porphyrius folgend6,
drei Weisen der Teilnahme 7. Die erste gehört der logischen Ordnung
an. Denn auf diese Weise nehmen die weniger allgemeinen Begriffs-

1 Isag. (Edit. Brandis) c. 2, 2b 23 : Tîj [asv -yip io\> eVSouç ;j.erou<na oi 7to).).o

œv0p»7roi s':;.
2 III Dist. 18 a. VI q. Ill sol. 1 : « Omnes homines sunt unus homo in natura

communi, ut dicit Porphyrius ».
3 Quodl. 2 q. 2 a. 3 : « Quandocunque autem aliquid praedicatur de altera per

participationem, oportet ibi aliquid esse praeter id quod participatur ; et ideo
in qualibet creatura est aliud ipsa creatura quae habet esse, et ipsum esse eius ».

4 Thomas, In Met. 1 lect. 10 n. 154 : « Individuum autem est homo per
participationem, inquantum natura speciei in hac materia designata participatur.
Quod enim totaliter est aliquid, non participât illud, sed est per essentiam idem
illi. Quod vero non totaliter est aliquid habens aliquid aliud adiunctum, proprie
participare dicitur ».

5 Thomas, a. a. O. n. 155 : « Socrates vel Plato, quia habet praeter naturam
speciei principium individuans quod est materia signata, ideo dicitur secundum
Platonem participare speciem ». — S. Th. I 93, 3 ad 3 : « Cum dicitur quod
substantia non recipit magis et minus, non intelligitur quod una species substantiae
non sit perfectior quam alia ; sed quod unum et idem individuum non participet
suam speciem quandoque magis, quandoque minus ; nee etiam a diversis individuis
participatur species substantiae secundum magis et minus ». Vgl. auch S. Th. I 94, 3

obiectio 2.
6 Vgl. Fabro Com., La nozione metafisica di partieipazione secondo S.Tomaso

d'Aquino. Milano 1939. 102 f.
7 Expositio super Boëtium de hebdomadibus, c. 11 (Edit. Mandonnet 1, 172) :



390 Der Einzelmensch und seine Philosophie

inhalte an den allgemeineren teil, z. B. der Inhalt des Begriffes « Mensch «

am Inhalt des allgemeineren Gattungsbegriffes « Lebewesen », und
« Sokrates » an « Mensch ». Die beiden anderen Weisen des Teilnehmens
finden sich in der ontologischen Ordnung. Auf die eine von ihnen
nimmt das physische Subjekt an bestimmten Formen teil, z. B. am
Wissen von einer Sache oder am Vollbringen einer Handlung, und auf
die andere erhält die Wirkung Anteil an den Vollkommenheiten ihrer
Ursache. In diesem letzten Sinne werden alle Geschöpfe in bezug auf
Gott entia per participationem genannt.

In neuerer Zeit wollte man in der Auffassung, daß das Einzelding
am Allgemeinen teilnehme, noch Spuren eines nicht ganz überwundenen
Piatonismus entdeckt haben h Danach würde Thomas zwischen dem

Allgemeinen und dem Einzelding noch ein Ursächlichkeitsverhältnis
annehmen. Dadurch würde er das Einzelding dem Allgemeinen nicht
nur logisch, sondern auch ontologisch unterordnen. Darin läge eine

Entwertung der Einzeldinge, die mit Recht abgelehnt werden müßte.

Wir gehen hier auf diesen Vorwurf nicht näher ein, weil ein anderer
das tun möchte. Uns scheint, daß der Aquinate sich selbst

widerspräche, wenn er mehr als eine rein logische Teilnahme des Einzeldinges

am Allgemeinen zuließe, das will sagen, eine Teilnahme, die

dem Einzelding nur im menschlichen Erkanntsein zukommt.
Danach sind alle Einzelmenschen insofern zusammen ein Mensch,

als nur alle zusammen die Idee « Mensch » ihrem ganzen Umfange nach

verwirklichen. Jeder von uns ist zwar ein ganzer Mensch, so daß er

es nicht noch mehr werden könnte, aber er ist nicht der einzig mögliche
Mensch. Neben ihm sind noch unendlich viele andere Wesen möglich,

in denen dieselbe Allgemeinidee « Mensch » verwirklicht und vereinzelt

« Est autem participare quasi partem capere ; et ideo quando aliquid particu-
lariter recipit id quod ad alterum pertinet, universaliter dicitur participare illud ;

sicut homo dicitur participare animal, quia non habet rationem animalis
secundum totam communitatem ; et eadem ratione Socrates participât hominem ;

similiter etiam subiectum participât accidens, et materia formam : quia forma
substantialis vel accidentalis, quae de sui ratione communis est, determinatur
ad hoc vel ad illud subiectum : et similiter effectus dicitur participare suam
causam, et praecipue quando non adaequat virtutem suae causae ; puta, si dicamus
quod aër participât lucem solis, quia non recipit earn in ea claritate qua est
in sole ».

1 Vgl. Heimsoeth Heinz, Die sechs großen Themen der abendl. Metaphysik.
Berlin-Steglitz 1934 2, 219. — Meyer Hans, Das Wesen der Philosophie und die
philos. Probleme, in : Die Philosophie, ihre Geschichte und ihre Systematik,
herausgegeben von Theodor Steinbüchel. Abtlg. 5. Bonn 1936, 35.



Der Einzelmensch und seine Philosophie 391

ist. Daher nimmt er an der Verwirklichung dieser Idee nur teil, und
ist er also in diesem Sinne mit allen anderen Einzelmenschen zusammen
nur ein Mensch L

II. Der Einzelmensch und seine besondere Lebensaufgabe.

Welche praktische Bedeutung für den Einzelmenschen dieses rein
logische Teilnahmeverhältnis zum allgemeinen Menschsein hat, kommt
uns zum Bewußtsein, wenn wir daran gehen, die ihm von Gott gestellte
Lebensaufgabe genauer zu bestimmen. Wir sagten schon, Gott erkenne
auch die Einzelmerkmale der Dinge. Auf Grund dieser umfassenden
Kenntnis schreiben wir ihm so viele Ideen zu, als es Einzeldinge geben
kann. Nun ist es aber eine notwendige Folge seiner unendlichen
Vollkommenheit, daß Gott alles nur zu seiner eigenen Verherrlichung
erschafft. Daher muß jedes Ding, es mag heißen wie es will, die

Aufgabe haben, etwas zur Verherrlichung Gottes beizutragen, und zwar
muß diese Aufgabe der Natur eines jeden Dinges genau angepaßt sein.

Sonst würde Gott Unmögliches verlangen. Der Mensch kann also nicht
die gleiche Aufgabe haben wie das Tier oder wie der reine Geist. Und
auch der Einzelmensch Sokrates muß eine andere Lebensaufgabe haben

als der Einzelmensch Piaton. Nach dem Gesagten nehmen zwar alle :

der reine Geist, der Mensch, das Tier, die Pflanze und das Mineral,

an der gleichen Gesamtaufgabe teil, Gott zu verherrlichen. Aber wie
alle Dinge auch im Sein übereinkommen und doch voneinander
verschieden sind, so hindert die Gemeinschaft der allen Dingen gestellten

Aufgabe nicht, daß jedes einzelne eine ganz besondere zu erfüllen hat.
Das Verhältnis dieser Einzelaufgaben zur Gesamtaufgabe muß das

gleiche sein, wie das zwischen dem Sein des Einzeldinges und dem
Sein überhaupt. Denn agere sequitur esse, so wie ein jedes Ding ist,
muß es auch tätig sein.

1 Caietanus erklärt in seinem Kommentar zur Isagoge (Edit. Marega, Romae
1934, 56) die angeführte Stelle des Porphyrius im gleichen Sinne: «Circa illud
verbum 'participatione speciei plures homines sunt unus homo', notandum est,
quod Porphyrius non absolute dixit 'plures homines sunt unus homo' ; sed cum
ilia conditione, scilicet 'participatione speciei'. Ista autem conditio est conditio
diminuens ly 'unus homo', quoniam cum absolute dicitur 'unus homo', intelli-
gitur de unitate numerali, quae est maxima unitas ; cum autem adiungitur sibi
ly 'participatione speciei', iam distrahitur quodammodo praeiacens praedicatum
et de homine uno secundum speciem, qui non est homo unus, accipi oportet.
Et ideo non valet : plures homines sunt unus homo participatione speciei ; ergo
sunt unus homo ».



392 Der Einzelmensch und seine Philosophie

Daher hängt die Lösung der Frage, welches die Sonderaufgaben
der Einzeldinge sind, wesentlich von der Lösung der anderen ab, wie
sich das besondere Sein der Dinge vom Sein überhaupt unterscheiden
läßt. Wir haben in einem früheren Aufsatz bereits gezeigt, daß sich

kein Sein so genau bestimmen läßt, wie das menschliche h Die Definition

« animal rationale » ist die vollkommenste Wesensbestimmung,
die von einem Ding gegeben werden kann. Und deshalb können wir
auch keine besondere Lebensaufgabe so genau bestimmen wie die des

Menschen. In der allgemeinen und der besonderen Ethik werden

unsere Pflichten gegen Gott, gegen uns selbst, gegen den Mitmenschen,
und selbst gegen die untermenschlichen Dinge mit einer solchen

Vollständigkeit angegeben, daß wir von der besonderen Lebensaufgabe
des Menschen im allgemeinen ein ganz klares Bild erhalten.

Bei uns Menschen bleibt demnach nur die Schwierigkeit, die

Lebensaufgabe des Einzelmenschen genauer zu bestimmen. Um das

mit der gleichen Klarheit tun zu können, dürfte der Satz « De singula-
ribus non est scientia » nicht wahr sein. Daß wir nicht so sind wie die
anderen Menschen, und daß wir deshalb auch nicht die ganz gleiche
Lebensaufgabe erfüllen können, ist uns ganz klar ; aber von unserer
Einzelaufgabe eine Wesensdefinition geben, das können wir nicht. Wir
stehen hier an einer absoluten Grenze des uns mit rein natürlichen
Kräften erreichbaren Wissens. Deshalb müssen wir uns im folgenden
damit bgnügen, daß wir das Verhältnis der einem bestimmten
Einzelmenschen obliegenden Aufgabe zu der dem Menschen überhaupt
gestellten noch etwas genauer angeben.

Um uns das Verhältnis der von einem bestimmten Einzelmenschen

zu erfüllenden Lebensaufgabe zu der des Menschen überhaupt klarer
zu machen, gehen wir am besten von der unleugbaren Tatsache aus,
daß jeder Mensch sein eigenes Gewissen hat. Das Gewissen wird
bestimmt als « die Anwendung des Naturgesetzes auf einen bestimmten
Einzelfall : das Vernunfturteil, das die ausführenden Grundsätze des

Naturgesetzes auf einen bestimmten Einzelfall anwendet und
vorschreibt, was hier und jetzt zu tun sei gemäß dem Naturgesetz » \
Aus dieser Begriffsbestimmung ist schon ersichtlich, daß das Naturgesetz

selbst allgemeinen Charakter besitzt und also für den Menschen

überhaupt gilt. Denn wozu brauchte es sonst noch einer besonderen

1 Was ist der Mensch in : Divus Thomas 1942, 3-34.
2 Gredt Jos., Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Freiburg 1935.

Bd. II, 292.



Der Einzelmensch und seine Philosophie 393

Anwendung auf bestimmte Einzelfälle Daß auch nicht jeder
Einzelmensch sein eigenes Naturgesetz hat, beweist die andere, gleich
unbestreitbare Tatsache, daß der einzelne, um die Naturgesetze zu
erfüllen, außer dem Gewissen noch besonders die Tugend der Klugheit

benötigt. Ein dem Einzelmenschen unmittelbar auferlegtes Naturgesetz

würde sowohl das Gewissen als die Klugheit überflüssig machen.

Damit eine solche Anwendung des allgemeinen Naturgesetzes auf
einen bestimmten Einzelfall möglich ist, darf das Verhältnis der dem

Einzelmenschen gestellten Aufgabe zu der des Menschen überhaupt
nicht das eines Teiles zu einem wirklichen Ganzen sein. In einem

wirklichen Ganzen, z. B. in einem Organismus, werden die für das Ganze

geltenden Gesetze nicht einfach auf die einzelnen Teile angewendet,
sondern hat jeder Teil das besondere Gesetz, auf seine Weise dem
Ganzen zu dienen. Wenn daher in der Ethik dem Einzelmenschen
die gleiche unmittelbare Hinordnung auf Gott zuerkannt wird wie dem
Menschen überhaupt, und die Antwort auf die erste Katechismusfrage,
wozu der Mensch auf Erden sei, ganz gleich lautet, ob man an den

Menschen denkt oder an diesen bestimmten, so setzt das voraus, daß

weder der Mensch im allgemeinen noch die ihm als solchem gestellte

Lebensaufgabe ein wirkliches, sondern nur ein rein gedankliches,

logisches Ganzes bildet.
In einem solchen logischen Ganzen wird das Verhältnis des Teiles

zum Ganzen ausgedrückt durch die Unterscheidung zwischen konkret
und abstrakt. Je nach dem Gesichtspunkt, von dem aus das Verhältnis
betrachtet wird, kann man das Abstrakte oder das Konkrete Teil des

anderen nennen. Das Konkrete ist das Einzelding mit allem, was es

braucht, um existenzfähig zu werden. Das Abstrakte dagegen ist nur
das begrifflich Erfaßte. Werden ja unsere Begriffe gerade dadurch

abstrakt, daß in ihnen etwas am Einzelding unberücksichtigt bleibt.
Dieses ist vor allem die Existenz. Denn im Gegensatz zu den Urteilen
bezeichnen unsere Begriffe einzig die Wesenheiten der Dinge. Daß
diese auch sind, wird durch die Begriffe weder bejaht noch verneint.
Sodann lassen unsere Begriffe alle Einzelmerkmale der bezeichneten
Wesenheiten unberücksichtigt. Wir können das Einzelding wohl

beschreiben, aber seine Einzelwesenheit begrifflich erfassen, ist uns

unmöglich. Dadurch werden unsere abstrakten Begriffe notwendig
allgemein. Deshalb lehren die Thomisten, unseren Begriffen entspreche
die Natur der von ihnen bezeichneten Einzeldinge nur dem Inhalte
nach. Dieser Inhalt sei in den Dingen draußen vereinzelt, in unserem



394 Der Einzelmensch und seine Philosophie

Verstände dagegen durch das Weglassen aller unterscheidenden
Einzelmerkmale so verallgemeinert, daß das von ihm Bezeichnete in unzählig
vielen Einzeldingen verwirklicht sein kann. So entspricht zwar die

Natur in dem konkreten Einzelmensch « Titus » unserem Allgemeinbegriff

« Mensch » inhaltlich vollkommen, aber demselben Begriff
entsprechen mit der gleichen Vollkommenheit auch Alexander, Brutus
und unzählige andere konkrete Einzelmenschen. So betrachtet, ist
also das Abstrakte nur ein Teil des Konkreten,. nämlich nur das am
Konkreten begrifflich Erfaßte. Aber insofern dasselbe Abstrakte in
vielen konkreten Einzeldingen verwirklicht sein kann, verhält sich
auch umgekehrt jedes dieser Einzeldinge zum Abstrakten wie der Teil
zum Ganzen. Denn in jedem von ihnen ist ja die Möglichkeit, das

Abstrakte zu verwirklichen, nur zu einem ganz geringen Teil verwirklicht.
Daraus ergibt sich auch die Antwort auf die Frage, was früher sei :

das Abstrakte oder das Konkrete. In der physischen Ordnung ist das

Konkrete früher als das Abstrakte, denn dieses hat ja als solches

außerhalb unseres Verstandes überhaupt kein Dasein ; in der Erkenntnisordnung

dagegen ist das Abstrakte früher als das Konkretel.
Das auf unseren Fall angewendet, können wir das Verhältnis der

einem bestimmten Einzelmenschen gestellten Aufgabe zu der des

Menschen überhaupt nunmehr so ausdrücken : die einem bestimmten
Einzelmenschen gestellte Aufgabe ist zugleich mehr und weniger als

die des Menschen überhaupt. Sie ist mehr, insofern in ihr auch allen
konkreten Bedingungen Rechnung getragen ist, unter denen der
Einzelmensch hier und jetzt lebt, so daß sie nicht nur dem Inhalte, sondern

auch der Form nach erfüllbar ist. Zu ihr gehört z. B. die Ausübung
eines bestimmten Berufes. Sie ist aber zugleich auch weniger als die
des Menschen überhaupt, insofern sie nur eine von den vielen Weisen

ist, auf die man die dem Menschen überhaupt gestellte Aufgabe erfüllen
kann. So wie Titus nicht der Mensch überhaupt ist, sondern nur ein

Mensch, so ist auch die, ihm gestellte Aufgabe nicht die dem Menschen

überhaupt gestellte Aufgabe — eine solche gibt es außerhalb unseres
Verstandes gar nicht —, sondern nur eine dem Menschen gestellte.

1 Del Prado N., De veritate fundamental! Pliilosophiae christianae. Friburgi
(Helv.) 1911, 56 : Esse essentiae per prius convenit speciebus, quia sola species
definitur et definitio significat esse essentiae ; et per posterius dicitur de individuo
seu convenit ei. Esse autem existentiae per prius convenit individuis ; ablato enim
esse individuorum, impossibile est aliquid remanere, ut Pliilosophus dicit lib.
Praedicament. ; posterius autem convenit ipsis speciebus ».



Der Einzelmensch und seine Philosophie 395

Aber wie die Natur in Titus der allgemeinen, begrifflich erfaßten
Menschennatur wenigstens inhaltlich durchaus entspricht, so daß wir
zwischen ihm und Mensch das Gleichheitszeichen setzen können, so

entspricht auch die ihm gestellte Lebensaufgabe bis zur intentionalen
Identität der des Menschen überhaupt. Dadurch ist es dem einzelnen

möglich gemacht, die ihm persönlich gestellte Lebensaufgabe zu
erfüllen, obwohl er sie niemals ganz klar von denen anderer Menschen
unterscheiden kann. Indem er die dem Menschen überhaupt gestellte
Aufgabe auf alle ihm mögliche Weise zu erfüllen sucht, erfüllt er auch
die ihm als Einzelmenschen gestellte besondere Lebensaufgabe. Indem
er z. B. Gott über alles liebt, tut er nicht nur etwas, zu dem der Mensch

überhaupt verpflichtet ist, sondern erfüllt er auch eine ganz persönliche
Pflicht. Die intentionale Identität unserer konkreten Einzelaufgabe
mit der abstrakten, dem Menschen überhaupt gestellten, bewirkt, daß

die Erfüllung dieser zweiten zugleich die Erfüllung der ersten ist. Wie
aber ein jeder hier und jetzt die dem Menschen überhaupt gestellte
Lebensaufgabe erfüllen soll, sagt ihm sein Gewissen. Denn der Mensch

hat nicht nur die Fähigkeit, das Allgemeine aus den konkreten Einzeldingen

zu abstrahieren, sondern, nachdem er eine allgemeine
Wesenserkenntnis gewonnen hat, kann er mittels eines uneigentlichen
Zurückdenkens über das entsprechende Phantasiebild nun auch den

Ausgangspunkt seines Erkennens, das konkrete Einzelding, als etwas

erkennen, von dem der ganze Inhalt seiner allgemeinen Wesenserkenntnis

wahrheitsgemäß aussagbar ist L Was wir Gewissen nennen, ist nichts
anderes als jener Akt, durch den unser Verstand sich von der

allgemeinen Kenntnis der dem Menschen überhaupt gestellten Aufgabe

zu uns als Einzelmenschen zurückwendet, um den Inhalt dieser

Aufgabe nun auf uns konkret anzuwenden. Wir haben in einem früheren
Aufsatz2 diese Anwendung unserer allgemeinen Wesenserkenntnisse

auf die Welt der konkreten Einzeldinge, ganz allgemein genommen,
die Weltanschauung eines Menschen genannt. Das Gewissen ist jener
Teil dieser Weltanschauung, der das sittliche Leben betrifft.

In der gleichen intentionalen Identität zwischen Einzelaufgabe
und allgemeiner Menschenaufgabe ist es auch begründet, daß ein

Mensch den anderen erziehen kann, ja, daß überhaupt ein soziales

Zusammenarbeiten möglich ist. Denn hat der Einzelmensch nicht

1 Vgl. Gredt Jos., Das Körperwesen im Einzelding und im menschlichen
Verstände, in : Divus Thomas 1938, 257-264.

2 Weltanschauung, Philosophie und System, in : Divus Thomas 1942, 319-334.



396 Der Einzelmensch und seine Philosophie

einmal von seiner eigenen Lebensaufgabe ein befriedigend klares Bild,
wie soll er dann genau wissen, welche Aufgabe Gott seinem Mitmenschen

gestellt hat Nur das Bewußtsein von der intentionalen Identität
zwischen der dem einzelnen gestellten Lebensaufgabe und der des

Menschen überhaupt gibt uns den Mut, anderen Menschen Vorschriften
zu machen.

Wir können sogar noch einen Schritt weiter gehen und sagen,
aus dem dargelegten Verhältnis der einem bestimmten Menschen

gestellten Lebensaufgabe zu der des Menschen überhaupt liege auch
die letzte Erklärung für das tiefe Bedürfnis des Einzelmenschen nach
sozialer Verbindung. Wenn der Einzelmensch sein armseliges Können
im Lichte der dem Menschen überhaupt gestellten Aufgabe in ihrer
vollen Erfüllung anschaut, dann muß ein niederdrückendes Ergänzungsbedürfnis

in ihm wach werden. Er sieht dann ein Ideal, das er ohne
die Hilfe anderer nicht erreichen kann. Nur alle Menschen zusammen
sind imstande, die dem Menschen überhaupt gestellte Aufgabe in ihrem

ganzen Umfang zu erfüllen. Der einzelne nimmt an dieser Erfüllung
nur teil ; aber je mehr er das tut, desto vollkommener erfüllt er die

ihm als Einzelmenschen gestellte Lebensaufgabe.

III. Ursachen, durch die das Philosophieren
eines Menschen vereinzelt wird.

Der hl. Thomas lehrt, der Verstand sei das vornehmste
Seelenvermögen des Menschen h Danach muß das Erkennen der Wahrheit
als unsere erste Aufgabe auf Erden bezeichnet werden. Wir haben

bereits in einem früheren Aufsatz gezeigt, daß der Philosoph seinen

besonderen Beruf gerade in der Lösung dieses grundlegendsten Teiles
der dem Menschen überhaupt gestellten Aufgabe sieht 2. Denn die von
ihm erstrebte Weisheit unterscheidet sich von der des Nichtphilosophen
nur nach dem Grade der Vollkommenheit. Daher glauben wir die

Aufteilung der dem Menschen überhaupt gestellten Aufgabe in unzählig
viele Einzelaufgaben am besten an der Philosophie veranschaulichen
zu können. Wir tun das, indem wir die verschiedenen Ursachen
aufdecken, durch die das Philosophieren eines Menschen vereinzelt wird.

1 In Eth. X lect. 10 n. 2087 : « Intellectus est optimum eorum quae in nobis
sunt ».

2 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit, in : Divus Thomas 1935,
129-159.



Der Einzelmensch und seine Philosophie 397

1. Subjektive Ursachen der Vereinzelung.

a) Abhängigkeit unseres Philosophierens vom angeborenen Charakter.

Fichte1 hat den bekannten Ausspruch getan : « Was für eine

Philosophie man hat, hängt davon ab, was man für ein Mensch ist :

denn ein philosophisches System ist nicht ein toter Hausrat, den man
ablegen oder annehmen könnte, wie es uns beliebte, sondern es ist
beseelt durch die Seele des Menschen, der es lebte ». Sehen wir von
dem fatalistischen und subjektivistischen Standpunkte ab, von dem

aus Fichte diesen Ausspruch getan hat, so können wir ihm bis zu einem
bestimmten Punkte recht geben. Auch der Verfasser des zweiten
Buches der aristotelischen Metaphysik und Thomas sind der Ansicht,
daß die Menschen schon von Natur aus sehr verschieden zum
Philosophieren und überhaupt zum Aufnehmen wissenschaftlicher Erkenntnisse

veranlagt sind 2. Nach ihnen sind die einen z. B. mehr
mathematisch, andere mehr poetisch, wieder andere von Natur aus mehr

zu übertriebener Genauigkeit, andere dagegen zum Gegenteil geneigt3.
Die neueren Typologen wollen die Veranlagungen zu bestimmten
Denkformen sogar an der Kopfbildung erkennen. So bezeichnet Friedrich
Märker 4 auf Grund vorliegender Bildnisse Kant als abstrakten,
theoretischen, Darwin dagegen als konkreten Denker. Aber wie immer
sie unterscheiden, in der Sache sind alle einig. So wie einer von Natur
aus beschaffen ist, benimmt er sich auch in der Wissenschaft, mag
diese Philosophie heißen oder anders. Das allgemeine Prinzip, von
dem diese Vereinzelung des Erkennens reguliert wird, lautet : Actus

limitatur per potentiam, die Wirklichkeit wird durch die sie aufnehmende

Möglichkeit beschränkt. In der Anwendung auf das Erkennen

1 WW I, 1, 334.
2 Der Aquinate kennt auch Akzidenzien, die im Einzelding eine bleibende

Ursache haben. De Anima a. 12 ad 7 : « Tria sunt genera accidentium ; quaedam
enim causantur ex principiis speciei, et dicuntur propria sicut risibile homini ;

quaedam vero causantur ex principiis individui ; et hoc dicitur, quia vel habent
causam permanentem in subiecto, et haec sunt accidentia inseparabilia, sicut
masculinum et femininum, et alia huiusmodi ; quaedam vero habent causam non
permanentem in subiecto, et haec sunt accidentia separabilia, ut sedere et ambu-
lare ». Zu den Akzidenzien, die im Einzelding eine bleibende, aber außerwesentliche

Ursache haben, gehört auch alles das, was den angeborenen Charakter eines
Menschen ausmacht. Vgl. meine Schrift : Die thomistische Philosophie und die
Erkennbarkeit des Einzelmenschen. Freiburg 1929.

3 Thomas, In Met. II lect. 5 n. 334.
4 Typen. Erlenbach-Zürich 1930, 14 f.



398 Der Einzelmensch und seine Philosophie

drückt Thomas dasselbe gewöhnlich so aus : Quidquid recipitur, ad

modum recipientis recipitur. Wie ein jedes Ding ist, nimmt es auch

alles auf. Nun ist jeder Mensch ein Individuum, folglich muß auch

ein jeder auf ganz individuelle Weise aufnehmen. Das gilt schon vom
Kinde, längst bevor es fähig ist, sittliche Handlungen zu setzen. Eine

Zeitlang hat man viel die orientalischen und die abendländischen
Weisen des Auffassens und Denkens einander gegenübergestellt und
dabei so große Verschiedenheiten aufgedeckt, daß gezweifelt wurde,
ob der Orientale überhaupt fähig sei, unsere abendländische Philosophie,
insonderheit die scholastische, sich ganz anzueignenL Es ist hier
nicht notwendig auf diese Frage näher einzugehen. Sicher ist, daß

der Orientale zufolge seines verschiedenen Charakters an die Fragen
des Lebens nicht in gleicher Weise herantreten kann wie der Abendländer,

und daß das sich in seinem ganzen Philosophieren bemerkbar
macht.

b) Einfluß der persönlichen Erfahrungen und der Vorkenntnisse

auf das Philosophieren.

Nach dem Erziehungsplane Piatons sollte die eigentliche philosophische

Ausbildung der jungen Athener erst mit dem zwanzigsten
Lebensjahre beginnen. Denn zum Verständnis der Philosophie ist mehr
als zu jeder anderen Wissenschaft, die Mathematik nicht ausgenommen,
schon eine gewisse Lebenserfahrung vorausgesetzt. Aristoteles hält
diese besonders für diejenigen notwendig, die in der Ethik und der
Staatswissenschaft unterwiesen werden sollen 2. Der Grund ist leicht
einzusehen. Er liegt in der Abhängigkeit unserer Verstandeserkenntnis

von der sinnlichen Wahrnehmung. Nichts ist in unserem Verstände,
was nicht auf dem Wege über die Sinne in ihn eingegangen wäre. Daher
muß auch jeder Lehrer diesen Weg benützen, indem er in seinen

Unterweisungen immer wieder an etwas anknüpft, was seine Schüler
schon aus eigener Erfahrung wissen. « Omnis disciplina ex praeexistenti
fit cognitione » sagt der Aquinate in seinem Kommentar zu den

1 Vgl. Klingseis Hup., Die Philosophie im Dienste des Heidenapostolates, in :

Lumen caecis, Festschrift für Erzabt Norbert Weber von St. Ottilien. St. Ottilien,
Missionsverlag 1928.

2 Nik. Eth. I 1, 1095 a 2 : Atö rijç 7toXiTixrjç ovx eartv oixeïo; àxpoarij; ô vso: '

âirstpoî yàp rcov xarx rbv ßt'ov upa?s<oi, ot Xöyot 8'èx to'jtmv xa't rcspi toutmv. —
Thomas, In Eth. I lect. 3 n. 38 : « Iuvenis non est conveniens auditor politicae
et totius moralis scientiae, quae sub politica comprehenditur, quia nullus
potest bene iudicare nisi ea quae novit ».



Der Einzelmensch und seine Philosophie 399

Analytica posteriora des Aristoteles, und gibt damit ganz dessen

Ansicht wieder. Wie aber kann der Lehrer an etwas anknüpfen, was

er selbst noch nicht erfahren hat
Diese Abhängigkeit unseres Verstandes von den Sinnen würde

auch das Philosophieren zweier Menschen mit vollkommen gleichen
Charakteren verschieden machen. Denn wo in aller Welt finden sich

zwei Menschen, die während ihres ganzen Lebens beständig die gleichen
Erfahrungen machen Selbst Zwillinge und in denselben äußeren

Verhältnissen lebende Menschen haben zuweilen ganz entgegengesetzte
Schicksale. Ein Beispiel dafür, von welcher Bedeutung das gerade
für das Philosophieren haben kann, bietet uns der hl. Thomas im
zweiten Kapitel seiner Summa contra Gentiles. Nachdem er den Zweck
dieser Summa angegeben hat, bemerkt er, es sei für ihn deshalb schwer,
die katholische Lehre gegen die Angriffe der Heiden zu verteidigen,
weil er nicht, wie die Kirchenväter, unter den Heiden aufgewachsen
und in deren Lehre unterrichtet worden sei. Daher kenne er die Lehre
der Heiden zu wenig, um sie durch innere Argumente zu widerlegen 1.

Was der Aquinate hier von sich bekennt, kann jeder leicht an sich
selbst feststellen. Ist einer z. B. in der Jugend vor allem in den
Realfächern ausgebildet worden, dann wird er sein Leben lang merklich
anders philosophieren, als wenn er ein humanistisches Gymnasium
besucht hätte. Wie in unserer leiblichen Entwicklung jedes folgende
Stadium von allen vorausgegangenen abhängig ist, so daß z. B. die

Folgen einer Unterernährung in der Jugend später durch keine nocli

so gute Pflege ganz beseitigt werden können, so läßt auch in unserem

geistigen Leben jedes tiefere Erlebnis unauslöschliche Spuren zurück.

c) Zusammenhang des Philosophierens mit dem sittlichen Lehen.

Das Verlangen nach Glück hat über den Menschen eine solche

Macht, daß er keinen überlegten Akt setzen kann, der nicht seine

Glückseligkeit zum Endziele hätte. Daher folgt der Mensch nur einem

Naturgesetz, wenn er auch seinem Philosophieren diese Richtung

1 « Contra singulorum autem errores difficile est procedere, propter duo.
Primo, quia non ita sunt nobis nota singulorum errantium dicta sacrilega ut ex
his quae dicunt possimus rationes assumere ad eorum errores destruendos. Hoc
enim modo usi sunt antiqui doctores in destructionem errorum gentilium, quorum

positiones scire poterant quia et ipsi gentiles fuerant, vel saltern inter gentiles
conversati et in eorum doctrinis eruditi. »



400 Der Einzelmensch und seine Philosophie

gibt1. Aber man muß hier wohl unterscheiden zwischen dem

Glückseligkeitsgegenstand (finis ultimus obiectivus) und dem, wodurch dieser

Gegenstand erreicht und erfaßt wird (finis ultimus « quo » seu for-
malis). Die Weisheit, die sich der Mensch mittels der Philosophie
erwerben will, ist nicht der Gegenstand seiner Glückseligkeit, sondern

nur ein Mittel, durch das er den eigentlichen Glückseligkeitsgegenstand
erreichen möchte, nämlich Gott als Inbegriff aller Vollkommenheiten,

mag er nun diesen Gott mit den Theisten als Person oder mit den

Pantheisten als das Unendliche auffassen. Aristoteles zählt zwar unter
den Vorzügen des wahren Weisen auch den auf, daß er das Wissen

einzig aus Liebe zum Wissen erstrebe2. Allein so weit, aus dem

Philosophen einen rein spekulativen Menschen zu machen, wollte der

Stagirite gewiß nicht gehen. Später konnten nicht einmal die Stoiker
ihre Theorie vom reinen Wissen ganz verwirklichen. Es gibt nur
spekulative Wissenschaften ; der Mensch selbst ist immer beides :

spekulativ und praktisch.
Damit ist schon gesagt, daß auch der Philosoph seinen

Glückseligkeitsgegenstand nicht einzig durch sein Philosophieren erreichen will.
Er unterscheidet sich von den übrigen Menschen nur dadurch, daß

er das Erkennen aus den letzten Gründen allen anderen Glückseligkeitsmitteln

überordnet.

Die Thomisten unterscheiden zwischen der Glückseligkeit als
Zustand (beatitudo quoad statum) und dem metaphysischen Wesen dei

Glückseligkeit (beatitudo quoad essentiam). Die Glückseligkeit als

Zustand ist der vollkommene Besitz des Glückseligkeitsgegenstandes ;

als metaphysisches Wesen der Glückseligkeit dagegen bezeichnet man
einzig die Tätigkeit, durch die der Mensch anfängt, den

Glückseligkeitsgegenstand zu besitzen. Nach den Thomisten ist diese Tätigkeit
jener Verstandesakt, durch den der Mensch Gott nicht bloß ganz
abstrakt als an und für sich allein beglückendes Ziel erkennt, sondern
konkret als sein höchstes Gut erfaßt. Um jedoch Gott so zu erkennen,
muß der Mensch sittlich vollkommen sein. Denn der Verstand tut
ja nichts anderes als feststellen, was da ist. Er ist in keiner Weise

schöpferisch tätig. Daher vermag er so lange Gott nicht als das höchste
Gut dieses konkreten Menschen, dessen Verstand er ist, zu erkennen,

1 Augustinus, De civit. Dei, lib. XIX c. 1 (MP. L. 41, 623) : «Nulla est
homini causa philosophandi, nisi ut beatus sit. »

2 Met. I 2, 982 a. 14 : Tiiiv 6s ttjv eaurrjs Evexcv xai tov ei8svai

jGptv aipeti|V oiaav [j.ä),Xov etvxc aost'av 5) rr,v t;ov astoßatvdvTMv ëvexsv.



Der Einzelmensch und seine Philosophie 401

als er in ihm nicht eine volle Gleichförmigkeit mit Gott als oberster

Sittenregel findet. Aus diesem Grunde lehren auch die Thomisten, daß

in diesem Leben die sittliche Vervollkommnung wichtiger sei als das

bloße Erkennen selbst der tiefsten Wahrheiten.
Nun ist jene Tätigkeit unseres Verstandes, durch die wir Gott als

unser höchstes Gut erkennen, offenbar ein Akt vollendetster Weisheit.
Denn indem wir etwas als unser höchstes Gut erkennen, erkennen wir
es als unser wahres Endziel. Die Zielursache aber ist von allen
Ursachen nicht nur die erste, sondern auch jene, von der alle übrigen
abhängen. Daher erblicken Aristoteles und Thomas im Erkennen der

Dinge aus dem Endziel die höchste Form der Weisheit1.
Daraus folgt, daß auch die von der Philosophie erstrebte Weisheit

trotz ihrer rein spekulativen Natur mit dem Verstände allein nicht
erreichbar ist. Der Verstand verhält sich zum Erkennen ähnlich wie

unsere Füße zum Gehen. Wie diese nur das Organ sind, das der Mensch

braucht, um sich von der Stelle zu bewegen, und daher das Gehen

vom ganzen Menschen abhängt, so daß man aus dem Gang eines

Menschen auf seinen ganzen Charakter schließen kann, so ist der
Verstand nur die geistige Fähigkeit, mittels der wir erkennen, deren Tätigkeit

aber vom ganzen Menschen vereinzelt wird 2.

Der Zusammenhang des Philosophierens mit dem sittlichen Leben

ist ein so notwendiger und so enger, daß Max Scheler3 das Philosophieren
zu den sittlichen Handlungen rechnen wollte. Er glaubte, diese Ansicht
schon bei den alten Griechen, besonders bei Piaton gefunden zu haben.

In Wirklichkeit stammt sie aus seiner anderen Theorie, daß die menschliche

Person unmittelbarer Träger der sittlichen Werte sei4. Denn

ist das richtig, dann gehören alle Handlungen, die irgendwie von der

menschlichen Person ausgehen, ausnahmslos der sittlichen Ordnung
an. Allein nicht die menschliche Person ist der unmittelbare Träger
des Sittlichen, sondern die menschliche Handlung, und zwar nur
diejenige, über die der Mensch Herr ist. Denn die sittliche Handlung
legt dem Menschen Verpflichtungen auf, die nicht weiter reichen, als

er für seine Handlungen verantwortlich gemacht werden kann. Das

1 Thomas, In Met. III lect. 4 n. 378 : « Si sapientia est principalis et prae-
ceptiva respectu aliarum, maxime videtur quod procedat per causam finalem. »

2 Vgl. Thomas, S. Th. I 76, 1 c.
3 Vom Ewigen im Menschen. Leipzig 1921, 65 ff.
4 Der Formalismus in der Ethik und die materielle Wertethik. Halle 19273,

23 ff.

Divus Thomas 27



402 Der Einzelmensch und seine Philosophie

aber ist nur so weit der Fall, als er über sie Herr ist L Aus diesem
Grunde muß man selbst bei den menschlichen Erkenntnissen
unterscheiden. Obwohl der Verstand schlechthin die vollkommenste Fähigkeit

der menschlichen Seele ist, und die menschlichen Erkenntnisse von
den Erkenntnissen aller anderen Wesen spezifisch verschieden sind,
bedürfen auch sie einer Ergänzung durch den Willen, um Träger
sittlicher Werte zu sein. Denn unter ihnen gibt es manche, die sich dem
Verstände einfach aufdrängen, und für die deshalb niemand
verantwortlich gemacht werden kann. Daher gehören der sittlichen Ordnung
nur jene Erkenntnisse an, die der Mensch unmittelbar oder mittelbar
in ihrer Ursache frei gewollt hat. Und umgekehrt werden auch die
Willensakte erst dadurch sittlich gut oder schlecht, daß sie mit
Überlegung gesetzt werden. Wenn daher gesagt wird, unmittelbarer Träger
sittlicher Werte seien die menschlichen Handlungen, so sind unter
diesen nur solche Handlungen zu verstehen, an deren Setzung Verstand
und Wille beteiligt sind, also die überlegten, freien Handlungen 2.

Jede Wissenschaft ist von solchen überlegten, freien Handlungen
reich durchsetzt. Daß ich z. B. augenblicklich an die Bedeutung des

sittlichen Lebens für das Philosophieren denke, geschieht mit
Überlegung und aus freiem Entschluß. Erst dadurch werden die
Wissenschaften in die sittliche Ordnung erhoben. Wir haben in einem früheren
Aufsatz gezeigt, wie die Kultur eines Menschen das Indivituations-
prinzip seiner Sittlichkeit ist, wie aber umgekehrt jede sittliche Wandlung

unvermeidlich auch das kulturelle Schaffen mit einem anderen

Geiste erfüllt 3. So mögen zwei Menschen die gleiche Frage behandeln

und in ihr auch zu der gleichen Lösung kommen ; soweit sie diese

Frage aus verschiedenen sittlichen Beweggründen behandeln, gleichen
sie zwei Wanderern, die zwar eine Wegstrecke zusammengehen, von
denen aber der eine nach einem Heiligtum pilgert, der andere dagegen
auf einer Geschäftsreise ist. Wie jede Kulturstufe eigene Möglichkeiten

sittlich guter und sittlich schlechter Lebensformen bietet, so

gibt umgekehrt jede sittliche Lebensform dem Kulturschaffen eine

eigene Zielrichtung. Man denke nur an den großen Einfluß, den die
verschiedenen aszetischen Schulen auf die Geschichte der Künste aus-

1 Thomas, S. Th. I-II 1, 1 : « Illae solae actiones vocantur proprie humanae

quarum homo est dominus ».
2 S. Th. I-II 1, 3 : «Actus humani dicuntur humani, inquantum procedunt

a voluntate deliberata ».
3 Kultur und Sittlichkeit, in : Divus Thomas 1941, 49-74.



Der Einzelmensch und seine Philosophie 403

geübt haben. In der Philosophie tritt dieser Einfluß des Sittlichen
weniger offen zu Tage, weil da jeder ihn möglichst zu überwinden
oder zum mindesten zu verbergen sucht. Das hat seinen Grund zum
Teil in der Forderung, daß in ihr die Entscheidung über Annahme
oder Zurückweisung einer Ansicht nicht dem subjektiven Wollen,
sondern der objektiven Evidenz überlassen werde, und zum Teil darin,
daß niemand anderen gerne Einblick in sein sittliches Leben gewährt.
Aber so berechtigt beides ist, man täusche sich nicht selbst. Solange
ein Mensch sittlich noch nicht ganz geläutert ist, bleibt seine Liebe

zur Wahrheit und wahren Weisheit immer begrenzt. Das will nicht
heißen, daß er notwendig irgendeine Wahrheit leugnet ; aber neben

der Liebe zur Wahrheit im allgemeinen gibt es auch eine Angst und
eine Flucht vor gewissen Wahrheiten im besonderen, die das Philosophieren

eines Menschen zu einer wahren Tragödie machen können.

2. Objektive Ursachen der Vereinzelung.

Aber, so frägt man sich hier unwillkürlich, wie kann die
Philosophie als strengste aller Wissenschaften eine solche Individualisierung
zulassen Bei der Kunst ist das leicht zu verstehen, weil dieselbe

Wahrheit sinnlich sehr verschieden dargestellt werden kann. Die

Philosophie dagegen will nichts anderes als die objektiv gegebenen

und für alle Menschen gleichen Seinswahrheiten in menschliche
Erkenntniswahrheiten umwandeln. Diese Wahrheit wird definiert als

die Übereinstimmung des Verstandes mit der Sache. Nun gilt doch

ganz allgemein, daß zwei Dinge, die mit einem dritten übereinkommen,
auch untereinander übereinstimmen. Daher müssen zwei Vermögen,
die dieselbe Wahrheit erkennen, unter sich ebenso vollkommen
übereinstimmen wie mit der Sache. Wenn dem aber so ist, dann scheint
die in der Philosophie erlaubte Individualität nicht größer zu sein

als die zweier Standbilder, die genau die gleiche Person darstellen und
sich nur durch ihren Untergrund unterscheiden. Auf die Frage, welche

Möglichkeiten einer Vereinzelung auch die Philosophie bietet, soll der

folgende Teil unserer Untersuchung antworten.
Wäre die Philosophie gleichbeteutend mit Vollbesitz der Weisheit,

dann gäbe es in ihr keine weitere Möglichkeit der Vereinzelung als die,
daß sie in verschiedenen Subjekten Dasein erhält. Denn, wie Thomas 1

1 Expositio super Dionysium, De divinis nominibus, c. IV lect. 4 (Edit.
Mandonnet II 359( : « Manifestum est enim quod circa unum non contingit nisi
uno modo verum dicere, sed multipliciter errare a veritate contingit. Et ideo



404 Der Einzelmensch und seine Philosophie

bemerkt, läßt sich von einer Sache immer nur auf eine Weise Wahres

aussagen. Aber die Philosophie ist, wie ihr Name schon anzeigt,
wesentlich nur ein Streben und Suchen nach der Weisheit. Nicht so,
als ob diese überhaupt noch nicht erreicht wäre, sondern in dem

Sinne, daß die Philosophie die Seinswahrheit noch lange nicht ganz
erschöpft hat. Alle Fortschritte des Erkennens von den ersten
Anfängen des Philosophierens an bis zum heutigen Tage ändern nichts
an der Tatsache, daß wir, was den Vollbesitz der Wahrheitserkenntnis
anbelangt, nur Sucher geblieben sind. Soweit wir wirklich erkennen,
sind wir auch schon im Besitz der Wahrheit und der Weisheit ; aber

was wir erkennen, ist nicht alles. Wir möchten einen vollkommenen
Einblick in den ursächlichen Zusammenhang aller Dinge gewinnen,
aber wie weit sind wir noch davon entfernt Und in dieser Unvoll-
kommenheit unseres Wissens ist es begründet, daß auch die Philosophie
unbeschadet ihrer Wahrheit große Verschiedenheiten zuläßt, ja, daß

keine zwei Menschen auf die gleiche Weise philosophieren. Wir glauben
diese Verschiedenheiten aus zwei Ursachen erklären zu können : erstens

daraus, daß die Philosophie jedem eine fast unbegrenzte Freiheit läßt
in der Wahl seines Ausgangspunktes, und sodann daraus, 'daß in ihr
ganz entgegengesetzte Methoden nicht nur getrennt anwendbar, sondern

sogar miteinander vereinbar sind.

a) Mannigfaltigkeit der Prinzipien, von denen man beim Philosophieren
ausgehen kann.

In der Frage, ob Christi Auferstehung die Ursache unserer
Auferstehung sei, stützt Thomas 1 seine bejahende Antwort auf das Prinzip,
daß in jeder Gattung das erste die Ursache von allem Nachfolgenden
sei. Wenn irgendwo, dann muß das vom Philosophieren gelten.
Strebt doch der Philosoph ganz bewußt danach, alle seine Ansichten
in möglichst vollkommenen Einklang mit seinen ersten Prinzipien zu

bringen. Daher haben diese bei ihm für den Aufbau des ganzen
Systems eine entscheidende Bedeutung 2.

Prinzip im weitesten Sinne des Wortes wird alles das genannt,

illi qui cognoscunt veritatem, conveniunt in una sententia ; sed illi qui ignorant,
dividuntur per diversos errores ».

1 S. Th. III 56, 1 : « Illud quod est primum in quolibet genere, est causa
omnium quae sunt post ».

2 Vgl. Thiel, Weltanschauung, Philosophie und System, in : Divus Thomas
1942, 319-334.



Der Einzelmensch und seine Philosophie 405

von dem etwas auf irgendeine Weise seinen Ursprung hat. Nun
entsteht aber die Philosophie eines Menschen aus Vielem. Nach Piaton
und Aristoteles erhält die Philosophie ihren ersten Anfang vom
Erstatmen 1. Der Mensch gerät nämlich dann in Erstaunen, wenn er
für eine seine Aufmerksamkeit besonders auf sich lenkende Erscheinung
keine befriedigende Erklärung findet. Und das trifft so weit zu, als

ihm die Ursachen der Erscheinung verborgen sind 2. Nun werden aber

die Menschen nicht alle durch die gleichen Erscheinungen in Erstaunen
versetzt. Wir haben im vorausgehenden schon bemerkt, daß jeder
von uns seine eigenen Erlebnisse hat. Daher wäre es am
staunenswertesten, wenn alle Menschen mit der gleichen Frage zu philosophieren

anfingen. Es gibt zwar Fragen, die jeden nachdenkenden
Menschen beschäftigen, z. B. die Fragen nach dem Ursprung der Welt
und der sittlichen Ordnung ; aber wie verschieden selbst diese Fragen
gestellt werden können, zeigt uns klar ein Vergleich zwischen den

Anfängen der Philosophie im alten Griechenland und bei den Indern.
Während die griechische Philosophie mit kosmologischen Fragen
beginnt, nehmen bei den alten Indern die religiösen und sittlich-sozialen

Fragen die erste Stelle ein.
Schon die Stellung einer Frage kann auf einer Voraussetzung

beruhen. So antwortet der hl. Augustinus 3 den Manichäern auf den

Einwand, was denn Gott in der langen Zeit vor der Weltschöpfung
getan habe, einfach mit der Leugnung ihrer Voraussetzung, daß es

schon vor der Weltschöpfung eine Zeit gegeben habe. Deshalb war
für ihn die gestellte Frage sinnlos. Die Philosophie sucht die Zahl
ihrer Voraussetzungen möglichst zu verringern und die unvermeidlichen

zu rechtfertigen. Aber wie wenig Übereinstimmung hier herrscht,
und zugleich von welcher Bedeutung die Voraussetzungen für ein

philosophisches System sein können, zeigt uns am besten die Kriterio-
logie. In ihr klagt einer den anderen an, daß er offen oder versteckt
unerlaubte Voraussetzungen mache : der Idealist den Realisten, der

kritische Realist den natürlichen Realisten.

1 Plato, Theatet 155 D : MdcXa yip sptXoodyou toüto tô Ttâfloç, tô Oaufxàijetv
oû yip âXXrj àpjçr) cpiXoaoçtaç ï| avrrj. — Arist. Met. I 2, 982 b 11 : Aià yip ro Oav-

[là^Etv oc av6po)7rot y.at vjv xat to rrpotTov r,p£avTO cptXoaoçEtv.
2 Thomas, S. Th. I 12, 1 : « Inest enim homini naturale desiderium cognos-

cendi causam, cun intuetur effectum ; et ex hoc admiratio in hominibus consurgit.
Si igitur intellectus rationalis creaturae pertingere non possit ad causam primam
rerum, remanebit inane desiderium naturae ».

3 De genesi contra manichaeos. Lib. 1 c. II n. 3 (MPL 34, 174).



406 Der Einzelmensch und seine Philosophie

« Wir wissen », bemerkt Hans Meyer \ « heute, daß es eine

voraussetzungslose Wissenschaft nicht gibt und nicht geben kann. Jede
Wissenschaft ist 'gebunden' ». Und auf den Vorwurf, das Ausgehen

von bestimmten Voraussetzungen relativiere die Wissenschaft,
antwortet er mit Recht : «Die Arten der Betrachtung, der Auswahl des

Gesichtspunktes, der Bewertung, der synthetischen Zusammenschau

usw. sind gewiß recht verschiedene ; aber es müssen jederzeit mögliche

Betrachtungsweisen, Forschungswege, Bewertungseinstellungen sein,

möglich, nicht bloß von Seite des erkennenden Subjektes, sondern vor
allem von der Seite des zu erforschenden Gegenstandes ».

Von jeder Wissenschaft vorausgesetzt sind vor allem gewisse

Erkenntnisquellen, und davon, welche Erkenntnisquellen jemand
zuläßt, hängt seine ganze Philosophie ab. Die immerwährende Philosophie
läßt deren drei zu : nämlich, die Autorität oder Überlieferung, die

Vernunft und die sinnliche Erfahrung. Die neuere Philosophie dagegen

lehnt die erste der drei genannten Erkenntnisquellen ab, und so
entsteht zwischen ihr und der immerwährenden Philosophie ein sich fast

in allen Fragen bemerkbarer Gegensatz. Und indem die neuere
Philosophie in vielen ihrer Vertreter auch den wissenschaftlichen Wert der

sinnlichen Erfahrung in Zweifel zog, in anderen dagegen die Vernunft
den Sinnen unterordnen wollte, wurde sie selbst in die zwei großen

Lager des Rationalismus und des Sensualismus gespalten, von denen

jedes viele Unterabteilungen hat.
Was die Erfahrung ganz im allgemeinen betrifft, so findet sich

kaum ein positiv eingestellter Philosoph, der sich nicht in irgend einer

Form auf sie beruft und von ihr ausgehen möchte. Aber wie
verschieden ist dieses Ausgehen So hat nach Piaton die sinnliche

Erfahrung für unsere geistige Erkenntnis nur die Bedeutung einer

Gelegenheit, bei der sich die Seele an eine vor ihrer Einkerkerung in
den Leib geschaute Idee erinnert ; dagegen nimmt sein Schüler Aristoteles

zwischen der sinnlichen Erfahrung und der Verstandeserkenntnis
einen ursächlichen Zusammenhang an ; der hl. Augustinus schränkt dann

diese Abhängigkeit dadurch ein, daß er z. B. die mathematischen
Erkenntnisse von dem Entstehen aus der sinnlichen Erfahrung
ausnimmt, während der hl. Thomas lehrt, daß alle Verstandeserkenntnisse
ausnahmslos mittels einer Abstraktion aus der sinnlichen Vorstellung
entstehen. Daher ist es nicht zu verwundern, daß es nicht einen ein-

1 A. a. O. 74.



Der Einzelmensch und seine Philosophie 407

zigen Begriff gibt, über den alle Philosophen unter sich vollkommen
einig wären, nicht einmal innerhalb der Scholastik.

Nehmen wir nur den Seinsbegriff, der auch ein Prinzip des

Philosophierens genannt werden kann, insofern er unter allen Begriffen die

erste Stelle einnimmt und von allen anderen vorausgesetzt wird. Nach
der gemeinsamen Lehre der Scholastiker wird der Seinsbegriff unmittelbar

aus der sinnlichen Erfahrung gewonnen. Und doch bestehen auch
schon über ihn so verschiedene Ansichten, daß bereits Piaton 1 von
einer Riesenschlacht der Philosophen um die Seinserkenntnis spricht.
Von den Scholastikern seien nur die Namen : Thomas, Skotus, Suarez

und Cajetan genannt2. Weil die anderen Begriffe nur das, was vom
Seinsbegriff ganz verschwommen bezeichnet wird, klarer und
deutlicher wiedergegeben, muß jeder andere Seinsbegriff die ganze auf ihm
aufgebaute Philosophie verändern:!. Daher sagt Olgiati4 in seiner

Kontroverse mit Orestano mit Recht, solange die Idealisten ihren
falschen Seinsbegriff nicht aufgeben, sei nicht zu erwarten, daß sie

von ihrem Idealismus ablassen. Wegen ihrer verschiedenen
Seinsbegriffe können Idealisten und Realisten sich nicht einmal recht
verstehen. Denn wie Carl Jaspers in seiner « Psychologie der Weltanschauungen

»5 zutreffend bemerkt, können nur solche Menschen einander

verstehen, die eine Sache auf die gleiche Weise anschauen. Aus diesem

Grunde sind so viele Kontroversen gänzlich fruchtlos. Wie soll nämlich

da, wo es an einem gemeinsamen Fragepunkt fehlt, eine

Übereinstimmung der Ansichten erreicht werden können 6 Auch Menschen

mit den gleichen Grundbegriffen können in manchen Fragen geteilter
Meinung sein ; aber diese Meinungsverschiedenheiten bleiben immer auf

Einzelfragen beschränkt. Menschen dagegen mit anderen Grundbegriffen
bleiben sich in ihrem gesamten Denken und Fühlen für immer fremd.

1 Sophistes 246 : Kai jjiyjv soiy.e ys èv aÛTOÏç ocov ytyav-ojrayi'a tiç efvat 8ià Tr,v

i[/.<pt<xßf(TY)<nv t.Z'À tt,ç O'jaîaç Tipôç xHy'a'j'j:.
2 Vgl. André Marc, L'idée de l'être chez saint Thomas et dans la Scolastique

postérieure, in : Archives de Philosophie, vol. X. cah. 1. Paris 1933.
3 Thomas, De ente et ess. Prooem. : « Quia parvus error in principio magnus

est in fine ens autem et essentia sunt quae primo intellectu concipiuntur
ideo, ne ex eorum ignorantia errare contingat dicendum est ».

4 Francesco Olgiati e Francesco Orestano, II Realismo. Milano 1936, 81 :

« Se cadesse il concetto di realità come autocreatività, ogni forma di idealismo
morrebbe, perché sarebbe tagliata alla radice ».

5 Berlin 1925 3, 51.
6 Cicero, Oratio 116: «Nisi inter eos, qui disceptant, convenit, quid sit

illud, de quo ambigitur, nec recte disseri, nec unquam ad exitum perveniri potest. »



408 Der Einzelmensch und seine Philosophie

Mit dem Seinsbegriff beginnt zwar unser Verstandeserkennen ;

aber aus ihm allein wird noch nichts bewiesen, weil Begriffe, für sich

genommen, noch keine Erkenntniswahrheit enthalten. Daher sind sie

auch noch keine Erkenntnisprinzipien im strengsten Sinne des Wortes1.

Als solche sind erst Sätze anzusehen, die selbst nicht mehr bewiesen

werden können, weil sie unmittelbar einleuchten, die dagegen alle
anderen beweisen helfen. Das genügt schon, um offensichtlich zu
machen, daß es nicht gleichgültig ist, welche Prinzipien jemand seiner

Philosophie zugrunde legt. Aber selbst unter den Freunden der
immerwährenden Philosophie besteht keine vollkommene Übereinstimmung
weder über die Zahl der zulässigen ersten Prinzipien noch über ihre
Rangordnung : ob z. B. dem Grundsatze des inneren Widerspruches
oder dem der Einerleiheit die erste Stelle zuerkannt werden muß 2.

So unwesentlich es erscheinen mag, ob man diesem oder jenem Grundsatz

den Vorzug gibt, wenn nur alle beide zugegeben werden, so reicht
doch schon diese einfache Verschiebung in der Rangordnung hin, dem

ganzen System eine besondere Note zu geben. Denn sooft die letzte
Rechenschaft für eine Ansicht gefordert wird, bleibt nichts anderes

übrig, als auf das allererste Prinzip zurückzugehen 3.

So sehen wir, daß die Mannigfaltigkeit der Prinzipien, von denen

man beim Philosophieren ausgehen kann, allein schon imstande wäre,

1 Thomas, In Met. IV lect. 6 n. 605 : « Sciendum est, quod, cum duplex sit
operatio intellectus : una, qua cognoscit quod quid est, quae vocatur indivisi-
bilium intelligentia : alia, qua componit et dividit : in utroque est aliquod primum :

in prima quidem operatione est aliquod primum, quod cadit in conceptione
intellectus, scilicet hoc quod dico ens ; nec aliquid hac operatione potest mente
concipi, nisi intelligatur ens. Et quia hoc principium, impossibilie est esse et
non esse simul, dependet ex intellectu entis, sicut hoc principium, omne totum
est maius sua parte, ex intellectu totius et partis : ideo hoc etiam principium
est naturaliter primum in secunda operatione intellectus, scilicet componentis
et dividentis. »

2 Vgl. Manser Gallus, Das Wesen des Thomismus. Freiburg (Schweiz) 1935,
252 ff.

3 Orestano bemerkt mit Recht : « Il pubblico non tecnico difficilmente si
rende conto, che si possa stare tanto a discutere per una proposizione detta prima
o detta dopo, per una premessa di qua che diventa consequenza di là, per l'una
o per l'altra sfumatura di uno stesso concetto, per l'accento posto a una. frase
o a una parola piuttosto che ad altre. Chi ha invece coscienza dei grandi movi-
menti storici, utili o aberranti, scaturiti da una formula dall'apparenza innocente
e persino da un membro di frase aggiunto o tolto, non puô che esercitare il più
vigile senso critico sulle posizioni iniziali. Un poco più o un poco meno e interi
mondi di pensiero e di realtà sorgono o scompaiono ». Francesco Olgiati e Francesco

Orestano, Il Realismo. Milano 1936, 115.



Der Einzelmensch und seine Philosophie 409

in diesem unzählige Abwechslungen zu begründen. Denn wo immer
viele Möglichkeiten bestehen, bringt die menschliche Willensfreiheit
es mit sich, daß niemals alle Menschen die gleiche verwirklichen,
sondern daß, je nach seiner individuellen Veranlagung und seinen

persönlichen Erfahrungen, der eine diese und der andere jene bevorzugt.

Daß diese Wahlfreiheit der Prinzipien nicht unbegrenzt sein

kann, versteht sich von selbst. Aber darauf brauchen wir hier nicht
einzugehen.

b) Verschiedene Methoden des Philosophierens und ihr Einfluß auf die

Anordnung der Erkenntniswahrheiten.

Mit den Prinzipien der Philosophie hängt aufs engste die Methode
zusammen. Denn Methode ist nach der ursprünglichen Bedeutung
des Wortes Weg nach einem Ziele (p-exà — ôSoç). Nach dem
allgemeinen Sprachgebrauch versteht man unter Methode aber nur den Weg,
den die menschliche Vernunft einschlagen muß, um ein bestimmtes Ziel
zu erreichen. Daher haben die Lateiner das griechische Wort uiôoSoç

nicht einfach mit via, sondern gleich mit « via et ratio » übersetzt.
Schon diese Wortbestimmung läßt erkennen, daß Methode eine

gewisse Ähnlichkeit hat sowohl mit der Kunst als mit der Klugheit.
Denn auch zum Wesen dieser beiden gehört, daß sie uns ein

bestimmtes Ziel erreichen helfen. Die Kunst wird von Thomas bestimmt
als « die richtige Erkenntnis des Schaffens » (recta ratio factibilium),
und die Klugheit als « die richtige Erkenntnis des Handelns » (recta
ratio agibilium : S. Th. I-II 57, 4). Danach unterscheiden sich Kunst
und Klugheit dadurch, daß die Kunst wesentlich der Erreichung eines

nicht letzten Zieles und der Herstellung eines Werkes dient, die

Klugheit dagegen dem Menschen sein Endziel erreichen hilft. Denn
im Gegensatz zum Schaffen geht alles Handeln notwendig auf ein
Letztes. Dieses aber kann auch etwas anderes sein als das wahre
Endziel des Menschen. Darum bedarf der Mensch einer besonderen

Fertigkeit, um seinem Handeln immer die Hinordnung auf das wahre

Endziel zu geben. Diese Fertigkeit nennt man Klugheit. Daraus ist
schon zu ersehen, daß Kunst und Klugheit, in ihrem eigentlichen Sinne

genommen, praktische Fertigkeiten sind. Wie sich aber der Mensch

auch rein spekulative Ziele setzen kann, so gibt es auch rein spekulative
Methoden. Daher ist der Begriff « Methode » weiter als Kunst und

Klugheit. Zwischen Kunst, Klugheit und Methode besteht nur eine

Analogie der Verhältnisgleichheit (analogia proportionalitatis propriae).



410 Der Einzelmensch und seine Philosophie

Nach dem Gesagten kann man die wissenschaftliche Methode
bestimmen als die richtige Erkenntnis der anzuwendenden Mittel, um
von einer bestimmten Sache eine Wissenschaft zu erhalten. Wir sagen
von einer bestimmten Sache, weil jede Wissenschaft ihren eigentümlichen

Gegenstand hat.
Zuweilen wird die Methode auch objektiv genommen. Dann

bezeichnet das Wort die vom Menschen einzuhaltende Ordnung im
Gebrauche der Mittel, die etwas zum wissenschaftlichen Erkennen
einer bestimmten Sache beitragen.

So scheint die wissenschaftliche Methode nur ein anderer Ausdruck
für Logik zu sein, deren Aufgabe ja auch ist, die Verstandestätigkeit
ordnungsgemäß so zu leiten, daß eine strenge Wissenschaft entsteht.
Aber die Logik hat eine Doppelnatur : sie ist selbst schon eine Wissenschaft,

und sodann eine freie Kunst (ars liberalis). Als besondere

Wissenschaft kann auch sie nur mittels einer Methode erworben werden.

Daraus erhellt schon, daß sie unmöglich mit Methode einfach
gleichgesetzt werden darf. Als freie Kunst ist sie freilich ein methodisches

Mittel, auf das keine Wissenschaft ganz verzichten kann. Wie aber

jede Wissenschaft ihren eigentümlichen Gegenstand, so hat sie außer
der Logik noch besondere methodische Mittel. So verlangen Physik
und Mathematik andere Weisen der Abstraktion als die Logik, und
müssen darum die in ihnen zu verwendenden Begriffe auf andere

Weise erworben werden als die logischen. Aus diesem Grunde kann
man nur sagen, die Logik gehöre zu den methodischen Mitteln.

Während die logischen Gesetze in allen Wissenschaften gleich
sorgfältig beobachtet werden müssen, ist uns in bezug auf den Gebrauch
der verschiedenen methodischen Mittel, die logischen Denkformen
nicht ausgenommen, eine große Freiheit gelassen. Nach dem Ausmaß,
in dem dieses oder jenes wissenschaftliche Mittel bevorzugt wird,
unterscheidet man verschiedene Typen wissenschaftlichen Vorgehens.
Die älteste Unterscheidung ist die zwischen Analyse und Synthese.
Sie findet sich im wesentlichen schon bei dem Pythagoreer Archytas
(400-365 v. Chr.). Andere Unterscheidungen sind z. B. die beschreibende,

die genetische, die dialektische, die scholastische und die
transzendentale Methode 1. Ein Vergleich dieser verschiedenen Methoden
läßt leicht erkennen, daß sie einander zum Teil ausschließen, zum Teil
aber auch gegenseitig ergänzen. Soweit sie sich ergänzen, müssen sie

1 Vgl. Eisler Rud., Wörterbuch der philos. Begriffe. Berlin 1929 4. Bd. II, 141.



Der Einzelmensch und seine Philosophie 411

miteinander verbunden werden, damit eine vollkommene Wissenschaft
entsteht. So kann nicht einmal die Logik rein synthetisch vorgehen.
Muß doch auch die Logik ihre Begriffe aus der Erfahrung gewinnen
und immer wieder nach dieser sich richten. Wie will einer z. B. die

möglichen Aussageweisen ohne jeden Gebrauch der analytischen
Methode ausfindig machen

In der Frage, welcher Methode der Vorzug gebühre, weist die

philosophische Literatur der Neuzeit große Gegensätze auf. Der Streit
dreht sich besonders um den wissenschaftlichen Wert von Synthese
und Analyse, oder, was dasselbe ist, von Deduktion und Induktion.
Während Kant, Hegel, Schelling und ihre Schulen die Philosophie ganz
synthetisch zu gestalten suchten, wollten z. B. Bacon von Verulam
und die Positivisten mit August Comte an der Spitze nur die Analyse
gelten lassen. Die Unsicherheit, die dadurch in den Gebrauch dieser
beiden Methoden gekommen ist, macht sich bis tief in die scholastischen
Kreise bemerkbar. Nicht nur in der Naturphilosophie, sondern auch

in der Kriteriologie, in der Theodizee und in der Ethik wird ein
förmlicher Kampf um die beste Methode geführt. Wir stimmen Otto

Willmann 1 bei, der die Weisung der Unterrichtslehre verallgemeinert :

« Analyse, wenn nötig, Synthese, wenn möglich, d. h. Ausgehen von
der Erfahrung, dem Gesichtskreise, dem Gegebenen, wo es gilt, die

Basis zu sichern ; aber Betrachtung von den herrschenden Höhepunkten,
von lichtspendenden Prinzipien aus, wenn die Bearbeitung des Stoffes

diesen weit genug entgegengeführt worden ist. » Recht hat auch
Hans Meyer2, wenn er bemerkt, in keiner Wissenschaft sei bloß eine

Methode erlaubt, sondern eine gewisse Verbindung der Methoden bleibe

immer das beste. Es gebe keine absolut beste Methode. Schon Aristoteles

habe gefordert, daß die Methode der Natur des Gegenstandes

angepaßt werde3.
Sanseverino4 zählt drei Gesetze einer guten Methode auf : die-

1 Analyse und Synthese im Geistesleben der Gegenwart, in : Aus der Werkstatt

der Philosophia perennis. Freiburg 1912, 166.
2 A. a. O. 20.
3 Met. II 2, 995 a 15 : Trjv S'axpißoXoYt'zv p,a97)[/.aTtxi)v où* 4v ocotcjiv

àuatT'otéov, iXK' èv rot; [Dj ouatv 5Xr|V. (Dieses Buch wird jetzt dem Rhodier
Pasicles zugeschrieben.)

4 Sanseverino Caietanus, Institutiones seu Elementa Philosophiae christianae,
Neapoli 1885. Vol. 1, 184 sq. : « Prima methodi lex praecipit, ut in veri investiga-
tione a notis ad ignota, sive, ut dici solet, a magis notis ad minus nota progrediatur...
Altera lex iubet a noto ad ignotum gradatim progredi, ita ut singulae conclusiones
ex principiis proximis eliciantur, neque ullus inter eas hiatus existât Tertia



412 Der Einzelmensch und seine Philosophie

selbe muß erstens vom Bekannteren zum weniger Bekannten
fortschreiten, zweitens dieses so tun, daß in der Entwicklung keine Stufen

übersprungen werden, sondern daß jede Schlußfolgerung aus ihrem
unmittelbaren Prinzip gezogen wird, und endlich, daß alles Nachfolgende

mit dem Vorausgegangenen innerlich zusammenhängt.
Es braucht kaum eigens bemerkt zu werden, daß die Beobachtung

dieser Gesetze und damit die ganze Anordnung der Gedanken ein
anderes Aussehen erhält, je nachdem diese oder jene Methode bevorzugt

wird. Nun schreibt aber, wie wir gesehen, die Philosophie selbst
kein bestimmtes Ausmaß vor, in dem die verschiedenen Methoden
anzuwenden sind. Denken wir z. B. an die Psychologie, die in eine

spekulative und eine empirische unterschieden wird. Welche Möglichkeiten

der Abwechslung im Gebrauch der Methoden bietet schon dieser
eine Teil der Philosophie Daher gilt von den Methoden das gleiche
wie von den Prinzipien : sie allein ermöglichen schon so viele
Variationen, daß keiner den anderen im Philosophieren zu kopieren braucht.

Die dem Menschen überhaupt gestellte Aufgabe ist so reich an
Möglichkeiten, daß jeder sich in ihrer Erfüllung vollkommen auswirken
kann. Sie läßt dem einzelnen sogar einen sehr weiten Spielraum zum
Gebrauche seiner Willensfreiheit. Weder Beruf noch Umwelt bestimmt
unsere Lebensform ganz. Daher können auch Menschen mit gleichem
Berufe und in denselben Verhältnissen ihr Leben sehr verschieden

gestalten. Es ist dazu nicht einmal erforderlich, daß die einzelnen das

eigens beabsichtigen. Im Gegenteil, jede Sucht, es in allem anders

zu machen als die übrigen Menschen, macht nur lächerlich. Die

sogenannten Originale werden mit Recht für verdreht gehalten. Echte

Originalität ist nichts anderes als die volle Auswirkung einer konkreten
menschlichen Einzelnatur. Je mehr der einzelne seine ganze Kraft
aufbietet, um an der Erfüllung der dem Menschen überhaupt gestellten
Aufgabe mitzuarbeiten, desto origineller wird sein Beitrag. Das gilt
auch von der Philosophie. Ohne es zu wollen, philosophiert jeder
wahre Philosoph auf seine eigene Weise, und ohne der Wahrheit Eintrag

zu tun, kann jeder seiner Philosophie eine ganz persönliche Note
geben.

lex statuit connexionem inter omnes progressionis gradus servandam esse, ita
at in illam nulla irrepat enuntiatio cum ea, quae ipsi praecedit, haud connexa ».


	Der Einzelmensch und seine Philosophie

