
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der naturrechtliche Primat
der Religionspflicht.

Von G. M. MANSER O. P.

Eine Eigenstellung unter den Pflichten und Rechten, die vom
Naturrecht ableitbar sind, nimmt die Religion ein. Das ist so, weil sie,

alle persönlichen und sozialen Pflichten zugleich und grundlegend
umfassend, als Huldigung an Gott, den höchsten Herrn, den Primat unter
allen natürlichen, moralischen Pflichten einnimmt. Das möchten wir
hier, beim angewandten Naturrecht angelangt, an erster Stelle begründen.

Das Naturrecht hat an sich mit Offenbarung und Glaube nichts
zu tun, eben weil es Naturrecht ist. Wir reden also hier nur von der
natürlichen Ordnung, welche bekanntlich durch die übernatürliche
Ordnung nicht aufgehoben, sondern vielmehr noch vervollkommnet
wurde. Schon in der natürlichen Ordnung soll der Mensch dem durch
die bloße Vernunft erkannten Gott als höchstem Gut den Höchsttribut
der Verehrung leisten, und wir behaupten : Diese Verehrung leistet die

Religion als höchste, naturrechtliche Pflicht nach den Worten des

Aquinaten : « Religio est, quae Deo debitum cultum offert. »1 Damit
haben wir unsere These präzisiert. Auch muß es dem Leser einleuchten,

warum die Religion zu den moralischen Tugenden gehört : weil sie das

vom bloßen Verstände geleitete Handeln — Tätigsein, ins Auge faßt2.
Wer gehört zu den Gegnern unserer These Selbstverständlich

alle Agnostiker, die längst vor Huxley, von dem sie erst den Namen

erhielten, der Devise huldigten : Wir kennen keine außer uns und in
sich seiende Dinge, also weder die sichtbare Welt, noch Gott. Nennen

wir hier Berkeley, Fichte, Schelling und Hegel. So die meisten
Idealisten und Positivisten, wie Ebbinghaus, Kern, Schuppe, Remke,

1 II-II 81, 5. Dazu ib. 101, 3 ad 1 : « Dicendum, quod sicut religio est
quaedam protestatio fidei, spei et charitatis, quibus homo primordialiter ordinatur
ad Deum, ita etiam pietas est quaedam protestatio charitatis, quam quis habet
ad parentes et ad patriam. »

2 II-II 81, 5 u. 81, 2 ad 2.

Dipus Thomas



370 Der naturrechtliche Primat der Religionspfiicht

Schubert-Soldern, E. Mach, Ostwald, Ziehen, Nietzsche usw.1 Daß die

Materialisten hierher gehören, ist klar. Die meisten Phänomenalsten
sind indessen keine Ungläubige, eigentliche Atheisten, obwohl der
Atheismus logisch aus ihrem System folgen würde. Aber dagegen
protestieren sie, daß Religion mit dem Verstände und mit Begriffsentwicklungen

und daher mit Dogmata etwas zu tun habe. So Jacobi, Renan,
Herbart, E. Zeller, Lotze, Ritsehl, Dorner. Daher Ritschl's Satz :

« Natürliche Religion ist ein Gespenst. »2 Sie verlegen die Religion,
wie Schleiermacher, in ein dunkles Gefühl, in eine monistisch-panthei-
stische Gemütsvereinigung mit der Gottheit 3. Sie alle verfechten die

Trennung von Religion und Ethik*. Daß der religiöse Indifferentismus,
sowohl der praktische als auch der theoretische, hierher gehört, ist klar,
da er, wie der Name besagt, jede Verpflichtung ablehnt 5.

Und nun der Primat der natürlichen Religionspflicht Wie
begründen wir den

Wir setzen hier die Möglichkeit einer real-natürlichen Erkenntnis
voraus, denn ohne das haben auch alle Thesen der Agnostiker und all
ihre Beweisprinzipien und folgerichtig ihre Beweise keinen Wert, da
sie in der Wirklichkeit keine Grundlage haben, also unhaltbar sind.
Wir gehen somit gerade von der real-existierenden Menschennatur, die
erstes Fundamentalprinzip des Naturrechts ist, als Tatsache aus. So

läßt sich vielleicht der Primat der Religionspflicht auf folgenden
Gedankengang aufbauen, den wir hier nur ankünden und nachher
einzeln begründen :

Im Lichte der real-cxistierenden Menschennatur betrachtet, erweist
sich die natürliche Religionspflicht erstens als Wesenstätigkeit des

Menschen, die zweitens dem Menschen erst die Zielrichtung seiner
sittlichen Tätigkeit gibt, die drittens allein den Ganzmenschen in den Dienst
der Sittlichkeit stellt ; also ist die Religionspflicht die Königin aller
moralischen Tugenden und Grundlage alles sittlichen Handelns, und ist
eine Trennung von Ethik und Religion unmöglich. Alles das erhält
auch naturrechtlich viertens eine wundervolle Bestätigung durch die

Völkergeschichte : Das die Ankündigung der Begründung. Und nun
der Beweis

1 Vgl. Eisler, Wörterbuch d. phil. Begriffe : « Objekt » und « Ding an sich ».
2 In seiner Göttinger Jubiläumsrede 1887. Vgl. Cathrein, Moralphil. II 4.
3 Vgl. Überweg-Heinze, III 403 ; IV 250, 281 ; Eisler, ib. « Religion ».
4 Vgl. Hettinger, Apol. des Christentums (10. Aufl.), 1914. Bd. I 461 ff.
5 Vgl. Cathrein, das. II 19 ff.



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 371

1. Die Religionspflicht, eine Wesenstätigkeit.

Das Wesen eines Dinges ist das, wodurch ein Ding das ist, was

es ist. Nach dem Prinzip « operatio sequitur esse » ist eine
Wesenstätigkeit jene, die innerlich-notwendig und daher primär aus dem Dinge
sich ergibt.

Die real-existierende Menschennatur ist ein hervorgebrachtes,

vernünftiges Sinneswesen. Ist der Mensch ein hervorgebrachtes Sein, so

ist er seiner innersten Natur nach ein potenzielles Sein, d. h. ein solches,
das ehedem nicht war, und das, insofern es ist, jeden Augenblick wieder
nicht sein kann, und zwar dem Sein als Sein nach 1. Das alles ist auch

eine unleugbare Tatsache Die Ursache und der stündliche Erhalter
eines solchen ens-potentiale kann nur Gott sein, nämlich die Ursache

des « Seins » als Sein 2
; denn kreatürliche Ursachen bringen nur —• und

auch nicht ohne Gott — « dieses » oder « jenes » Sein hervor, nie etwas

aus « Nichts »3. Auch das ist wieder Tatsache. Folglich kann nur Gott
als absolut aktuelles Sein Ursache und Erhalter der real-existierenden
Menschennatur sein. Folglich besagt weiter jede real-existierende
Menschennatur in ihrem Sein und ihrer Tätigkeit eine innerlich-notwendige

Hinordnung, genauer gesagt, Abhängigkeit von Gott. Das ist
nun gerade das, was die Religion, auch die natürliche, ihrem innersten
Wesen nach, als höchster Tribut der Huldigung des rationalen Wesens

an den ersten Seinsgeber und Erhalter zum Ausdruck bringt : « Religio
est, per quam redditur debitum Deo. » 4 Diese Grundabhängigkeit von
der ersten Ursache, welche in jeder Religion primär ausgedrückt werden

will, hat der Völkerapostel, auf heidnische Dichter sich berufend,
so herrlich berührt mit den Worten : « In ipso vivimus, movemur
et sumus. »5 So die Schöpfung und Erhaltung ins Auge gefaßt,
verstehen wir jenes merkwürdig tiefe Wort des Aquinaten : «< Gott
ist uns näher, als wir uns selber sind. »8 Das sind übrigens rein
natürliche Gedankengänge, die auch einem Cartesius7 und Leibniz8
nicht fremd waren.

1 I 45, 5. 2 I 8, 1. 3 I 45, 5 ad 1.
4 I-II 60, 3. Dazu vgl. Zigliara, Summa phil. (8. Ed.), lus nat. lib. 1 c. 2, IX;

Hettinger, Apol. I 436 ff. ; Castelein S. J., Droit naturel, Bruxelles (1904), 34.
5 Apgesch. 17, 18.
6 I 104, 1 u. 2.
7 Descartes, Principes de philosophie I c. 21.
8 Théodicée III, n. 385.



372 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

So ziehen wir die Konklusion : Von Natur aus, also naturrechtlich,
ist der Mensch zur Unterwerfung unter Gott, die erste Ursache des

« Seins » hingeordnet, und da das wesentlich in der Religion geschieht,
ist die Religionspflicht eine wesentliche Tätigkeit des Menschen.

2. Die Religion allein gibt uns die Zielrichtung
des sittlichen Handelns.

Zwei Dinge müssen voneinander gut unterschieden werden :

Zielrichtung gehen und zielgemäß handeln. Die Zielrichtung wird für das

zielgemäße Handeln offenbar vorausgesetzt, denn, haben wir nicht eine

Zielrichtung Zielhinordnung, dann ist zielgemäßes Handeln schlechterdings

unmöglich. Wie will jemand die Mittel zum Ziele wählen,
wenn er kein Ziel hat Wir wollen die beiden Fragen auch noch
also unterscheiden : etwas anderes ist die Wahl des Zieles und alles

dessen, was zum Ziel gehört, etwas anderes die Wahl der Mittel zum
gewählten Ziele. Das leuchtet ein Und all das ist auch richtig, sogar
wenn jemand die Mittel zu einem falschen Ziele oder falsche Mittel zu
einem falschen Ziele wählt. Immer hat er eine Zielrichtung, die von
dem zielhaften Handeln notwendig unterschieden ist.

Und nun unsere These : Religion allein gibt uns die Zielrichtung
sittlichen Handelns. Wie beweisen wir das

Auch da gehen wir ganz naturrechtlich von der real-existierenden,
rationalen Menschennatur aus. Aus dieser allein erwachsen die
moralischen Tugenden, zu denen, wie oben schon betont, die Religion gehört1.
Alle diese Tugenden betreffen das praktische Handeln 2, also auch die

Religion.
Auf dem Gebiete des praktischen Handelns und Strebens haben

wir grundlegend eine Tätigkeit, die naturnotwendig ist, das Streben
der rationalen Menschennatur zur Glückseligkeit, zum bonum commune 3.

Diese Tätigkeit ist schon zielanzeigend. Aber sie ist nicht frei, weil
naturnotwendig, während die moralischen Tugenden frei sich
auswirkende Habitus sind4, zu denen die Religion gehört.

Die große Frage beginnt erst mit dem Problem : wo findet sich

das bonum commune, die Glückseligkeit, und wie ist es erreichbar
Hier beginnt erst die Wahlfreiheit und damit das Gebiet der moralischen

Tugenden. Diese Wahlfreiheit hat ein doppeltes Problem zum Gegen-

1 II-II 61, 5.
3 I-II 1, 2; I q. 2 a. 1 ad 1.

2 I-II 58, 2 ; 3.
4 I-II 58, 4.



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 373

stand : die Wahl des Zieles seihst und dann die Wahl der Mittel zum
gewählten Ziele l. Die erste Frage betrifft präzis die Zielrichtung, die

zweite das zielgerechte Handeln. Nun sind wir bei der springenden
Frage angekommen.

a) Alle moralischen Tugenden außer der Religion betreffen die

Wahl der richtigen Mittel zum Ziele. So die Dankbarkeit2, die Starkmut
und Sanftmut, Mäßigkeit, Freigebigkeit und Großmut usw. Sie alle
betreffen den Weg zum gesteckten Ziele, sind mit anderen Worten nur
Mittel zum gesteckten Ziele, sagen wir genauer, zu Gott, in dem die

Glückseligkeit als bonum infinitum allein besteht 3.

b) Eine ganz eigene Stellung hat die Religion. Zum Verständnis
unterscheiden wir hier drei Dinge : Erstens : das höchste, objektive
Ziel. — Das ist Gott, der sich selbst als höchstes Ziel gesetzt. Alles,
was zur Erreichung dieses objektiv höchsten Zieles dient, ist nur Mittel
zum Ziele.

Zweitens : Die Zielrichtung, die Thomas als « praestitutio finis »

bezeichnet Festlegung des Zieles 4. Sie ist das freigewählte, höchste
Ziel. Auch diese Festlegung des Zieles ist eine freigewählte Sache und
gehört daher zu den Mitteln zum objektiven Ziele.

Drittens : Die Mittel, welche zum frei-gewählten, höchsten Ziele
führen.

Die Religion, als höchste Huldigung an Gott, gehört zum zweiten
Punkte, ist also ein Mittel zum objektiv höchsten Ziele, während die

übrigen moralischen Tugenden, z. B. Klugheit, Barmherzigkeit, zum
dritten Punkte : Wahl der Mittel zum gewählten Ziele gehören 5. Die

Religion hat also eine Vorzugsstellung, weil sie die Zielrichtung selber

angibt und daher das objektive Ziel direkt und unmittelbar, « directe et
immediate » berührt6. Daher ist sie unter den moralischen Tugenden
eine spezielle 7 und überragt alle anderen 8. Daher sagt Thomas : Die
Religion leitet den Menschen «primordialiter » zum Ziele9.

Die Religion ist daher auf dem Wege zum höchsten Ziele allein
zielrichtunggebend für das sittliche Handeln. Die Begründung unserer

1 « Dicendum, quod ad perfectionem virtutis moralis tria sunt neccessaria
praestitutio finis inclinatio ad finem electio eorum quae sunt ad finem. »

III Sent. d. 33 q. 2 a. 3.
9 Vgl. I-II 58 q. 60, 3, 4 u. 5.
3 I-II 2, 8 ; 3, 1.
4 III Sent. d. 33 q. 2 a. 3.
5 Ib. 6 II-II 81, 6. ' Ib. a. 5.
8 Ib. a. 6. 9 II-II 101, 3 ad 1.



374 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

These wurzelt im ganzen Aufbau auf dem Naturrecht, weil auf der

existierenden, rationalen Menschennatur, die naturnotwendig die
Glückseligkeit anstrebt und vermöge ihrer Vernünftigkeit hingeordnet ist,
das höchste Ziel zu wählen und zum gewählten Ziele die Mittel zu
wählen.

So wird es uns klar, wie widersinnig die These von der Trennung
von Religion und Sittlichkeit ist, die einstens die Empiriker John Locke
und Hume und nachher die Idealisten mit Kant und Fichte verfochten 1,

wobei der Königsberger Philosoph selbst sich wieder in Widersprüche
verwickelte2. Mit Recht sagt A. M. Weiß : Die Religion ist der Maßstab

für die Beurteilung der Menschheit 3. Und ganz zutreffend sagt

Hettinger, der andere große Apologet : Das sittliche Leben wurzelt
in der Religion4, und Sittlichkeit ohne Religion ist ein Baum,
losgerissen von seiner Wurzel, aus der er Kraft und Leben saugts. Sie

ist auch die Quelle der Autorität 6 und des Trostes in den Leiden der

Völker ermöglicht allein letzten Endes eine wirksame Sanktion 8. Mit
vollem Rechte sagt daher der kluge Jaccoud : « Sans la religion, ni la
morale, ni le droit ne peuvent subsister. » 9 Das alles hatte schon

das Goldene Gedicht der pythagoreischen Schule kurz und bündig
ausgesprochen : «Das ist die erste Pflicht des Menschen, Gott zu verehren. »10

3. Nur die Religion stellt den Ganzmenschen

in den Dienst der Sittlichkeit.

Hier berühren wir eine besondere Eigenart der Größe, ja des über"

ragenden Primates der Religionspflicht, wodurch sie eminent über allen

anderen Moralpflichten steht. Sie umfaßt den Ganzmenschen, den die

Religion in den Dienst Gottes stellt, während die übrigen Moraltugenden,
weil sie nur besondere Mittel zum bereits gewählten Ziele beschlagen,
immer nur ein spezielles Gebiet in den Dienst Gottes stellen, wie z. B.
die Mäßigkeit, Dankbarkeit usw. Wir haben also hier die eminente
Universalität der Religionspflicht vor uns.

Aber wie begründet das Naturrecht diese Universalität

1 Vgl. Hettinger, Apol. Bd. I 463.
2 Das. 466 1. 3 Apol. Bd. II 209 fi. 4 Apol. 461.
5 Das. 403. 0 Hettinger, das. 477.
7 Das. 473 ; A. M. Weiß, das. 341.
8 Cathrein, Moralphil. II 15 ; Hettinger, das. 471.
9 Droit naturel et démocratie, 101.

10 Carmen aureum, I 2 ; vgl. A. M. Weiß, Apol. I 337.



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 375

Wie uns scheint, in einem doppelten Sinne. Das Naturrecht zeigt
uns erstens, « warum » die Religionspflicht universell, d. h. den ganzen
Menschen erfassen muß. Da handelt es sich offenbar um die Existenz

der Universalität der Religionspflicht. Zweitens zeigt uns wiederum
das Naturrecht, « wie » alle die verschiedenen Fähigkeiten, sagen wir
Tätigkeitsprinzipien des ganzen Menschen in verschiedener Art zur
Gottesverehrung beitragen sollen. Da handelt es sich offenbar um die

Art der Universalität der Religionspflicht.
Der Existenz oder dem « warum » der Allgemeinheit der Religionspflicht

geben wir folgenden Sinn : Naturrechtlich muß die Religionspflicht
negativ und positiv jede höhere und niedere, jede innere und äußere,

persönliche und öffentliche Tätigkeit erfassen. Welches ist der Grund
Weil die real-existierende Menschennatur, die Maßstab des ganzen
menschlichen Seins ist, ein potenzielles, also von Gott abhängiges Sein

ist, und das : weil Gott Ursache, Erhalter und Ziel jedes Seins ist.
Naturrechtlich nennen wir diese Abhängigkeit, weil sie sich ergibt aus
der Menschennatur, die Prinzip des Naturrechts ist. Negativ ist diese

Universalität der Religionspflicht in dem Sinne : keine menschliche

Tätigkeit darf dem höchsten Ziele und damit der Huldigung an Gott
widersprechen. Positiv ist diese Pflicht in dem Sinne : wenn der Mensch

wirklich handelt, muß jede seiner Tätigkeiten dem höchsten Ziele
konform sein. Aber in welchem Sinne

Darüber unterrichtet uns die Lösung der zweiten Frage : die Art
der Universalität. Und auch darüber gibt uns wieder das Naturrecht
Aufschluß. Die real-existierende Menschennatur ist Seinsprinzip vieler
einander unter- und übergeordneter Potenzen, z. B. Verstand, Wille,
Sinne usw. Diese müssen je nach ihrer Eigennatur zur Gottesverehrung
beitragen. Maßstab dafür ist also wieder die Menschennatur, die Prinzip
des Naturrechts ist.

Daraus ergibt sich logisch: Nichts ist widersinniger, als die Religion
einseitig nur in den Verstand, oder nur in den Willen, oder das Gefühl,
oder in das Privatlehen zu verlegen. Alle Fähigkeiten müssen, je nach
ihrer Eigennatur, in Unter- und Überordnung, zur Gotteshuldigung
beitragen. Thomas von Aquin unterscheidet drei besondere Tätigkeitskreise

\ und zwar genau nach dem Wesen des Menschen, der aus Seele

1
« Dicendum, quod triplex est hominis bonum : primum quidem est bonum

anitnae, quod Deo offertur interiori quodam sacrificio per devotionem et orationem
et alios huiusmodi interiores actus, et hoc est principale sacrificium ; secundum



376 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

und Leib besteht. — Wie naturrechtlich klingt das Erstens der Kreis
der Seele ; zweitens der Kreis des Leibes ; drittens der der Außendinge.

a) Kreis der Seele.

Das ist der höchste Tätigkeitskreis, wo der Mensch Gott huldigt,
und er ist auch der innerlichste, weil hier die beiden höchsten Potenzen :

Verstand und Wille, Gott huldigen. In welchem Sinne
1. Der Verstand spielt eine wichtige Rolle. Sein Objekt ist die

Wahrheit, der der Verstand sich opfern muß. Die Religion, auch die

natürliche, muß in erster Linie wahr sein. Ist sie das nicht, dann ist
sie nicht vernünftig. Und dann ist sie nicht der rationalen Menschennatur

entsprechend 1, die von Hause aus unsterblich nach Wahrheit
strebt. Daher setzt die natürliche Religion eine gewisse allgemeine
Kenntnis von Gott, dem Gegenstand der höchsten Huldigung, voraus,
die aber, wie nicht bloß das Buch der Weisheit 2, sondern schon Plato 3

und die alten Heiden bezeugten, von jedermann früh und leicht erworben
werden kann 4. Der Verstand spielt somit auch in der Religionspflicht
eine « lichtbringende » Rolle. Und das noch aus einem anderen, wichtigeren

Grunde. Alle moralischen Tugenden sind «Wahlhabitus», d. h.

solche, die durch freie Wahl ausgeübt werden. A fortiori die Religion
als höchste moralische Tugend. Liier wählt der Mensch sogar, wie wir
sagten, die Zielrichtung, die Ursache aller Mittelwahlen ist. Jede Wahl
(electio) vollzieht sich aber auf Grund eines letzten praktischen Urteils

(iudicium practicum) des Verstandes 5. Also ist der Verstand in jedem
Wahlakte « lichtbringend ». Weiter noch Jedem Wahlakte geht die

Beratschlagung (consilium) über das zu Wählende voraus. Das ist aber

formell Sache des Verstandes. Also ist der Verstand auch hier « Licht
bringend »6. Damit sagen wir aber nicht, daß alles das, was wählbar
ist, auch innerlich erkennbar sein muß, denn auch in der natürlichen
Ordnung gibt es Geheimnisse (mysteria). Aber es genügt, daß der Ver-

est bonum corporis, quod Deo quoddammodo offertur per martyrium et
abstinentiam seu continentiam ; tertium est bonum exteriorum rerum, de quo
sacrificium offertur Deo». II-II 85, 3 ad 2.

1 II-II 81, 7 ad 1.
2 « Töricht sind alle Menschen, die keine Erkenntnis Gottes haben und aus

den sichtbaren Gütern den nicht begreifen, der da ist, und den Meister nicht aus
seinen Werken erkennen». Sap. 13, 1.

3 Phaedon, 74, 75.
* I c. G. 13. Dazu vgl. Zigliara, Summa phil. ius nat. lib. I 2, II; Castelein S.J.,

Droit naturel, 61 ff.
5 I-II 13, 1 u. 3.
6 I-II 14, 1.



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 377

stand erkennt, daß der Mensch — sogar in der natürlichen Ordnung —
Geheimnisse annehmen muß. Das ist dann auch vernünftig. Fügen
wir noch bei, daß auch die Zustimmung zu einem zu wählenden Gute
(consensus), obgleich sie formell dem Willen angehört, dennoch den
Verstand voraussetzt1.

Ganz wichtig ist es, hier noch zu betonen, daß das Gebet, «oratio»,
in welchem der Mensch, seine Abhängigkeit bekennend, sich Gott unterwirft

und um alles das fleht, was ihm gebührt2, sogar formell ein Akt
des Verstandes ist3, der allerdings wieder dazu des Willens bedarf4.
Selbst die Andacht, « devotio », die als Bereitwilligkeit, Gott zu dienen,
formell dem Willen angehört5, bedarf des Verstandes, da nur das

erkannte Gut Gegenstand des Willens sein kann 6. In letzterem Sinne

ist der Verstand überhaupt wegleitend in allen inneren und äußeren,
höheren und niedrigeren Religionstätigkeiten, aus dem einfachen Grunde,
weil sie menschlich und daher vernünftig sein müssen, von ihm
abhangen. Nichts ist naturwidriger als eine Religion ohne Lehrsätze, ohne

Dogmata, ohne Wahrheiten, weil der Mensch seiner Natur nach ein

vernünftiges Wesen ist und von Hause aus nach Wahrheit strebt.
2. Der Wille. J. B. Jaccoud warnte vor jenen, welche die Religion

ausschließlich in den Willen verlegten 7. Thomas dagegen betont stark
den Willen 8. Beide haben recht.

Wie in der spekulativen Ordnung, wo es sich nur um die Erkenntnis
der Wahrheit handelt, der Verstand den Primat besitzt, so hat der
Wille in der praktischen Ordnung, wo es um das sittliche Handeln

geht, den Primat, weil er das Prinzip der Bewegung ist und daher
auch den Verstand zum Wahren als Eigengut bewegt. Nun gehört aber
die Religion als moralische Tugend, ja als höchste moralische Tugend,
zur praktischen Ordnung. Daher hat der Wille in der Religion die
eminenteste Stellung : « Ideo religio, quae est in voluntate, ordinat actus
aliarum potentiarum ad Dei reverentiam. »9 Ihm am nächsten kommt
der Verstand, der wegzeigend ist. Aber das Wichtigste : die
Unterwerfung unter Gott, sogar im Gebete, das formell ein Akt des
Verstandes ist, vollzieht der Wille 10. So steht der Wille oben an. Der
tiefste Grund aber dieses Willensprimates liegt im Folgenden : Die ganze

1 I-II 15, 1. 2 II-II 83, 1. 3 Ib. 1.
4 Ib. ad 2 u. a. 3. 5 II-II 82, 1. 6 Ib. a. 3.
7 « Une des plus grosses erreurs qu'on ait répandues, ç'a été de rapporter

la religion exclusivement à la volonté et au cœur. » Droit naturel et démocratie, 99.
8 II-II 83, 3 ad 1. 11 II-II 83, 3 ad 1. 13 Ib. 83,



378 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

Religion liegt entscheidend in der richtigen Wahl des Zieles und der

Mittel zum Ziele. Nun aber ist der Wille in jeder Wahl endgültig
entscheidend, auch dem Verstände gegenüber, dessen praktisches Urteil er
annehmen oder verweigern kann L Von ihm hängt daher auch die

Zustimmung (consensus) zu einem vorgeschlagenen Gute ab2.
Mit der Tätigkeit des Verstandes und Willens, die im Andachtsund

Gebetssinn ihre Haupttätigkeit hervorbringen, schließt der höhere

Religionskreis ab. Daher werden die devotio und oratio, zu denen auch
die innere Anbetung (adoratio interior) gehört 3, als innere Religionsakte

4, ja als « principales » bezeichnet, während alle anderen Akte als
« secundarii » gelten 5. Der Grund der Würde dieser Religionssphäre
aber liegt darin : hier opfert die Seele das Höchste im Menschen, sich

selbst : « quo anima seipsam offert Deo. »6 Alles, was die niedrigeren
Fähigkeiten zum Gottkultus beitragen, geschieht zwar auch durch
Verstand und Wille, d. h. die Seele, aber das, was geopfert wird, z. B. der

Leib, ist niedriger als die Seele, d. h. die Seele opfert nicht sich selbst,

sondern etwas, was unter ihr steht. -— Ist nicht diese ganze Theorie
eminent naturrechtlich

b) Auf dem Gebiete des Leibes.

Die religiösen Tätigkeiten auf diesem Gebiete sind zahlreich. Das

Höchste, was die Seele von den Gütern unter sich Gott opfern kann,
ist der Leib als Wesensteil des Menschen selbst. Das geschieht durch
das Martyrium und die Abtötung, vorzüglich die Keuschheit, also auch
das Gelübde der Armut7. So werden die drei Gelübde : Gehorsam,
Keuschheit und Armut in dem Sinne in die Religionstätigkeit eingereiht,

daß der Gehorsam, da der Wille dabei sich selbst Gott opfert,
zum höchsten Religionskreis gehört, Keuschheit und Armut aber zum
zweiten Kreise gehören. Daher auch die These : daß im Gehorsam die
beiden anderen Gelübde eigentlich enthalten sind.

Aber in diesen Religionskreis gehören noch eine Reihe anderer
Kultakte, von denen wir nur die wichtigsten anführen. Nennen wir
zuerst die äußere Anbetung Gottes (adoratio), in der wir durch körperliche

Verdemütigung, z. B. durch Kniebeugung, Gott als höchsten Herrn
anerkennen 8 und ihm allein die höchste Huldigung darbringen 9. Daß
auch Gefühl und Gemüt unter Leitung von Verstand und Wille zur

1 I-II 13, 6; 13, 3. 2 Ib. 15, 1. 3 II-II 84, 2.
4 Ib. 82 Einl. 5 Ib. 81, 7. 6 Ib. 85, 2.
7 II-II 85, 3 ad 2. Ib. 83, 3 ad 3.
8 II-II 84, 2. 9 Ib. a. 1.



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 379

Verehrung Gottes beitragen können, beweist die heilige Dichtkunst \
und wußte niemand besser als Thomas, der Verfasser der
Fronleichnamshymnen. Auch die heilige Tonkunst, d. h. die tnusica sacra,

gehört in dieses Gebiet. Warnend vor kirchlicher Theatermusik, betont
Thomas dennoch, daß die Melodie der Töne zur Hebung der Andacht
und daher zum Lobe Gottes eine Bedeutung habe 2. Erwähnt werden
soll hier auch noch die Bedeutung des mündlichen Gebetes, « oratio vo-
calis». Sein Nutzen liegt in drei Momenten : es ist geeignet, die innere
Andacht zu heben ; sodann deutet es an, daß der ganze Mensch nach

Leib und Seele Gott gehört ; ferner ist es spontan ein Ausfluß des

inneren Gebetes3.

Allein gerade hier stoßen wir auf Gegner. Nach der alten Häresie
der Manichäer, die den Körper als ein Übel betrachteten und daher

jeden körperlichen Religionskult ablehnten, mußten die modernen

Idealisten, infolge ihres Subjektivismus, jede reale äußere

Gottesverehrung ablehnen. Ihnen stimmte Christian Thomasius in dem Sinne

zu, als er behauptete : das äußere Bekenntnis der Religion wäre nicht
naturrechtlich begründet 4. Auch die Anhänger des Puritanismus und
Spiritualismus bekämpften die äußere Verehrung Gottes 5. In dieser

Richtung bewegt sich auch logisch der sog. Staatsatheismus mit seiner
Grundthese : der Staat hätte sich um Gott nicht weiter zu kümmern 6.

Wir entgegnen : Was einstens Thomas gesagt hat, ist auch heute
noch wahr. Er meint, da Gott primus agens und das einzige ens a se

sei, während die Kreatur ab alio ist, sei alles, auch all unsere Tätigkeit,

also auch unsere äußere Tätigkeit, auf Gott zurückzuführen, und
das ist ja gerade Sache der Religion 7. Von Natur aus (naturrechtlich)
ist unser Geist, d. h. die Seele als Form des Leibes zur körperlich-sinnfälligen,

also zur äußeren Tätigkeit hingeordnet. Ist die Seele zur
Unterwerfung unter Gott naturgemäß hingeordnet, so ist es auch der Leib
und sind es all unsere äußeren, sinnfälligen Tätigkeiten. Folglich stehen
auch die letzteren im Dienste Gottes, also der Religion. Sie sind die

natürlichen Kundgebungen des Geistes, deren der Geist bedarf. Gott
bedarf dieser Huldigung an sich nicht, aber wir geistig-sinnlichen

1 II-II 91, l. 2 II-II 91, 2.
3 Ib. 83, 12.
4 Vgl. Zigliara, Summa phil. ius nat. lib. I c. 2 a. 3.
5 Cathrein, Moralphil. Bd. II, 9.
6 Zigliara, ib. lib. II c. 5 a. 1 ; Cathrein, ib. Bd. II, 538 fl.
7 III c. G. 19.



380 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

Menschen1 bedürfen ihrer. Nur so opfert die Kreatur ihr Ganzsein

Gott, von dem alles Sein abhängt.
Wer immer dem Staatsatheismus huldigt, vergißt die natura socialis

des Menschen, die Grundlage des ganzen sozial-öffentlichen, also auch
staatlichen Lebens und Rechtes ist, vergißt, daß alle positiven Gesetze

nur Konklusionen oder nähere Bestimmungen des Naturrechts und
damit der mens divina sind2. Er macht den Staat rechts- und
autoritätslos und ruiniert ihn selbst. Er vergißt, was Thomas sagt, daß

auch jede Regierung nur Recht und Autorität besitzt, wenn sie das

Volk zum höchsten natürlichen Ziele, zur Glückseligkeit nach Seele

und Leib führt 3. Er vergißt, daß die Religion die höchste moralische

Tugend ist, die alle anderen beherrscht und leitet4. Der Anhänger
des Staatsatheismus steht überdies beschämt vor den alten, großen
heidnischen Staatslehrern, vor einem Aristoteles, der da sagt : die erste

Sorge des Staates sei die Religion 5. Plato, die verschiedenen Lebensgüter

untereinander vergleichend, rühmt jenen, der ein gerechtes und

heiliges Leben führt ft. Gott, so erklärt er anfangs « De legibus », ist
der Urheber aller Gesetze 7, und der Tapferste im Kampfe ist der

Tugendhafteste8. Was sollen wir endlich sagen, wenn unter den

Modernen ein Washington in seiner Inauguralrede vor dem Kongreß
1789 Religion und Moral zu den unentbehrlichsten Stützen des Staatswohls

macht9, und wenn wir lesen, daß sogar der von Gotteshaß

erfüllte Rousseau eine allgemeine Religion als unentbehrliche Stütze
für den Staat verlangt10

So bleibt Pauli Wort : « Omnis potestas a Deo » (Rom. 13, 1) auch

für die ganze natürliche Ordnung ewig wahr
c) Gottesverehrung mittelst der Außendinge.
Der Mensch ist gemäß seiner rationalen Natur (Naturrecht) in

hohem Grade Herrscher über die äußeren, von ihm verschiedenen Dinge,
weil er König der äußeren Natur ist. Daher kann er auch äußere Dinge

1 II-II 81, 7 ; I-II 91, 3.
2 I-II 95, 2 ; 94, 3 ; 91, 2.
3 De regimine principum lib. I c. 12 u. 13, 14, 15.
4 II-II 81, 6.
5 VII Pol. c. 7 ; Did. I 610, 9.
6 Civitas lib. I (Did. II 4, 5). Andere Texte im 10. Buche.
' Leges lib. I 1 (Did. II 260).
8 lib. I (ib. 267).
9 Vgl. Cathrein, Moralphil. II, 540.
0 Contrat social, lib. IV ch. 8.



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 381

dem höchsten Herrn als Huldigung opfern und als Zeichen seiner
Unterwerfung weihen. Die herrlichen, himmelragenden Dome, die silbernen
und goldenen Kelche und Monstranzen, die kunstvollen Schnitzereien,
Stickereien und alles, was den Gottesdienst verherrlicht, sind die Denkmäler

dieser äußeren Gottesverehrung1. Was die Architektur und
Malerei diesbezüglich Großes geleistet, weiß jedermann. Hierher gehört
vor allem das äußere Opfer, mit dem die Völker aller Zeiten durch
Hingabe einer äußeren, sichtbaren Sache der höchsten Gottheit den

Tribut ihrer Unterwerfung geleistet haben 2. Weil das Opfer als solches

nur Gott, dem höchsten Herrn, dargebracht wird, nicht den Heiligen,
noch sonst einer Kreatur 3, ist die Pflicht dazu an sich eine naturrechtliche,

wenngleich die positiven Gesetze bestimmen, welche Opfer
dargebracht werden sollen 4. In diesem Sinn sind alle Menschen der
Opferpflicht unterworfen 5. Im gleichen Sinne trifft die Pflicht proportioniert,
je nach den Verhältnissen, alle Menschen zu Opfergaben 6 an den Unterhalt

von Kirchen, Priestern 7, wozu offenbar auch die Stiftungen und
Kirchensteuern gehören 8.

Aus all dem Gesagten folgt auch, daß ein jedes Alter naturrechtlich
ein Recht auf Religion und religiöse Erziehung hat, auch das Kind,
unabhängig von Staat und König und Diktator.

So zieht die Religionspflicht einzig und allein den ganzen Menschen :

den höheren und niederen, den inneren und äußeren, den individuellen
und sozial-öffentlichen in ihren Bereich auf Grund der geschaffenen

Menschennatur, also naturrechtlich, weil Gott Ursache, Erhalter und
höchstes Ziel des Seins als Sein ist.

4. Das Zeugnis des Völkerbewußtseins.

Man kann aus dem Völkerbewußtsein in doppelter Hinsicht die

Völkergeschichte als Zeuge für unsere These anrufen : aus der Geschichte
der ältesten heidnischen Religionen und aus der Stellung hervorragender
Führer der alten Völker. Den ersten Beweis werden wir nur kurz
streifen, da er kompliziert ist und uns für diesen Erweis der Raum
und die nötigen Unterlagen vielfach fehlen.

P. Castelein S. J. und A. M. Weiß O. P. haben auf die älteste
Geschichte der Völkerreligionen im Sinne unserer These hingewiesen.

1 II-II 85, l ad l.
3 Ib. 85, 2.
6 Ib. 86, 1.

2 Ib. 85, 1 u. 2.
4 Ib. 85, 1 ad 1.
7 Ib. 2.

5 Ib. 85, 4.
8 Ib. 86, 4 ; 87, 1-4.



382 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

Sie haben uns hingewiesen auf das chinesische Volk, das Volk von über
300 Millionen Menschen, das schon den Gottkult oben ansetzte. Ähnlich
die Meder und Perser, die Ägypter, die Indier und und Chaldäer. Welche

Stellung Zeus hatte bei den Griechen und Jupiter bei den Römern, ist
allbekannt1. Ohne weiter auf diesen Beweis einzugehen, dürfte der
Satz historisch und psychologisch haltbar sein : Wer immer eine Religion
annahm, mochte sie noch so unvollkommen sein, und das war bei allen
alten Völkern der Fall, mußte eo ipso die Religionspflicht als höchste

betrachten, wenngleich nicht immer darnach gelebt wurde. Das liegt
im Gedanken begründet, daß die Gottheit von allen, wenn eine solche

angenommen wurde, immer als das Höchste betrachtet werden mußte.
Eindrucksvoller und sicherer sind vielleicht für uns die Aussprüche

der alten, großen, geistigen Völkerführer. Aber auch da müssen wir uns
auf eine kleine Auslese beschränken.

Selbst Homer, der durch seine frivolen Göttergeschichten praktisch
der Religion so viel geschadet2, unterwirft zuletzt doch alles Zeus,

von dem alles abhängt und dem alles unterworfen ist, wie Döllinger
dargetan Nach Pindar, dem Fürsten der Lyrik, ist Zeus der Meister
über das Gute und Böse4. Aeschylus preist Zeus als Vater des Alls.
Sophokles, der Größte der Dramatiker des Altertums, feiert den hohen

Olymp als Ursprung aller Gesetze 6. Die Götter haben sie mit ihren
eigenen Fingern geschrieben, erklärt Euripides 7. Demosthenes betrachtet
sie als Geschenk Gottes8. Keiner hat dasselbe schärfer betont als

Sokrates 9. Im Gehorsam gegen Gott ging er in den Tod. Nach ihm

waren die Weisesten stets auch die Frömmsten. Er hat Religion und
Ethik identifiziert10. Herodot, der Vater der Geschichtschreibung, ist
von einer großen Gottesfurcht erfüllt, denn die Gottheit straft jeglichen
Frevel n. Thukydides, der Größte der griechischen Historiker, vertraut
in großem Elende auf die göttliche Güte 12. Pythagoras hat bekanntlich
eine eigentlich religiöse Schule gegründet. Er verurteilte Homer und
Hesiod zur Höllenstrafe, weil sie den Göttern Laster und Verbrechen
andichteten. Mit welcher Entschiedenheit Aristoteles und Plato den

1 Castelein, Droit naturel, 46-55; A. M. Weiß, Apol. I 344 fi.
2 A. M. Weiß, Apol. I 282.
3 Vgl. Castelein, das. 37.
4 Das. 5 Das.
6 Das. 38; A. M. Weiß, Apol. I 344.
7 A. M. Weiß, das. 8 Das. 0 Das.

10 Castelein, das. 41-42. 11 Das. 38-39. 12 Das. 39.



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 383

Primat der Religionspflicht proklamierten, haben wir früher
hervorgehoben. Die erste Pflicht, die du erfüllen mußt, ist die Religiosität,
erklärt Isokrates '. Von den Römern sei vor allem das Zeugnis Ciceros

angeführt. Er feiert die Dankbarkeit gegen Gott, Eltern und Vaterland
(pietas) als die Mutter aller Tugenden 2. Schließlich sei noch auf zwei

philosophische Systeme hingewiesen, ein jüdisches und ein heidnisches,
die ganz und gar religions-philosophischen Charakter an sich tragen.
Wir meinen den Philonismus und Neuplatonismus. Nach Philo, dem

Zeitgenossen Christi, ist Gott, der selbst actus purus «rb ^ccp öv 7) öv»3,

durch die Xoyot Ursache aller Dinge 4 und Herrscher derselben. Höchstaufgabe

des Menschen ist die Erkenntnis Gottes, der königliche Weg
« jteatXixri 080; » 5. Von ihm haben wir daher zuerst die berühmte
Definition der Philosophie, als Wissenschaft der göttlichen und menschlichen

Dinge und ihrer Gründe : « ÈTrtaTijp.T) Osüdv v.ai àvOpwTrc'vwv xal

toutwv amtov » 6. Gott ist daher der Hauptgegenstand alles Wissens 7.

Plotin, der Fürst des Neuplatonismus, der kurz vor Augustin lebte und
auf ihn Einfluß ausübte, läßt in dynamisch-pantheistischer Art, in der

Gestalt von Triaden, alle Dinge aus Gott entstehen : den voCç, die Weltseele

und die sichtbare Welt mit dem Menschen 8. So ist Gott die erste

schöpferische Macht, « 7rpwTY) Bûva'utç », das absolute Eine (sv), in sich
unbestimmt. Die Erklärung des Ausgangs aller Dinge aus Gott will
er nur durch Gebet gefunden haben 9. Alles soll auch wieder in Gott
zurückkehren, auch der Mensch, negativ durch Reinigung (xxSipsstç)10,

positiv auf dem Wege der Erleuchtung 11. Daher ist höchstes Ziel des

All das absolute « Einswerden » (évoûaôac) mit der Gottheit12. — Den

tiefst religionsphilosophischen Charakter des plotinischen Systems hat
sein Schüler Porphyrins (232-304 n. Chr.) typisch zum Ausdrucke
gebracht, indem er als höchsten Zweck alles Philosophierens das Seelenheil

(tt)ç 'fuyï,ç cjioT7|pt'a) aufstellte.

1 Ad Demonicum. Vgl. A. M. Weiß, 337-338.
2 pro piancio vgl. A. M. Weiß, I 336-337.
3 De humanitate, 386.
I Alleg. Leg. 51.

5 Deus immutabilis, 296.
0 De Congressu erud. caus., 530.
' De sacrif., 262.
8 Enn. III lib. IX c. 3 ; Enn. VI lib. II c. 9.
II Enn. V lib. I c. 6.

10 Enn. V lib. II c. 3.
11 Enn. I lib. VI c. 1-6 ; c. 9 ; Enn. V lib. VIII c. 10 u. 11.
12 Enn. VI lib. IX c. 10 u. 11.



384 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

All diese Zeugnisse für den Primat der Religion haben etwas
Beschämendes für unsere moderne Zeit. Doch seien wir nicht ungerecht.
Auch die moderne Zeit hat diesbezüglich ihre « Bekenner ». Auf
Rousseau und Cartesius, Leibniz, Washington wiesen wir früher hin.
Selbst der geriebene Machiavelli hat das Bekenntnis abgelegt : « Quelli
principi e quelle republiche, le quali si vogliano mantenere incorrotte,
hanno sopra ogni altra cosa a mantenere incorrotte le ceremonie della

religione e tenerla sempre nella loro venerazione. »1 Aber selbst der

Spötter Voltaire hat gesagt : « Überall wo ein Staatsleben besteht, ist
die Religion notwendig. » 2 Von Hegel haben wir den Ausspruch : « Die
Gesetze haben ihre höchste Bewährung in der Religion. » 3 Kurz und

bündig hat das, wie Hettinger sagt, auch Mirabeau mit dem Satze

ausgesprochen : Gott ist für das Volk ebenso notwendig wie die
Freiheiten 4. Scharf und schön sagt Montesquieux, sicher ein unbestochener

Zeuge : « Ein Fürst, der die Religion haßt, ist eine angekettete Bestie,
die nicht schaden kann. Aber ohne alle Religion wird er zum
blutdürstigen Ungeheuer, das keine anderen Grenzen seiner Verheerungen
kennt als die Laune seiner Leidenschaft. » « Wunderbare Erscheinung »

ruft derselbe aus : « Die christliche Religion, die nur das Glück des

künftigen Lebens zum Gegenstande zu haben scheint, begründet auch

das Glück des gegenwärtigen Lebens »6

Dieses einheitliche Zeugnis der « Großen » für den Primat der

Religionspflicht, der Großen verschiedener Weltanschauungen,
verschiedener Religionen, verschiedener Nationen, Sprachen und Zeiten
und Länder legt uns zum Schlüsse die Frage nahe : Wo liegt das Prinzip
dieser wunderbaren Einheit trotz der anderweitigen, gewaltigen
Verschiedenheit Wir finden dieses Prinzip auch wieder nur in der
sozialinternationalen Menschennatur, die Fundament des Naturrechts ist.
Also leuchtet auch in diesem Völkerzeugnis das Naturrecht wieder auf
Das unsterbliche Naturrecht ist wirklich eine Schöpfung des unsterblichen

Gottes, der ewigen Ratio divina

1 La mente di un uomo di stato, I 12. Vgl. Hettinger, Apol. I 478 2.
2 Traité de la tolérance, ch. 20.
3 Philosophie der Geschichte 2, 538.
4 Hettinger, das. 480.
5 Esprit des lois, lib. 24, 2 ; vgl. Hettinger, Apol. I 478.


	Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

