Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-819649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der naturrechtliche Primat
der Religionspflicht.

Von G. M. MANSER O. P.

Eine Eigenstellung unter den Pflichten und Rechten, die vom
Naturrecht ableitbar sind, nimmt die Religion ein. Das ist so, welil sie,
alle persénlichen und sozialen Pflichten zugleich und grundlegend um-
fassend, als Huldigung an Gott, den hochsten Herrn, den Primat unter
allen natiirlichen, moralischen Pflichten einnimmt. Das mochten wir
hier, beim angewandten Naturrecht angelangt, an erster Stelle begriinden.

Das Naturrecht hat an sich mit Offenbarung und Glaube nichts
zu tun, eben weil es Naturrecht ist. Wir reden also hier nur von der
natiirlichen Ordnung, welche bekanntlich durch die iibernatiirliche
Ordnung nicht aufgehoben, sondern vielmehr noch vervollkommnet
wurde. Schon in der natiirlichen Ordnung soll der Mensch dem durch
die bloBe Vernunft erkannten Gott als héchstem Gut den Héchsttribut
der Verehrung leisten, und wir behaupten : Diese Verehrung leistet die
Religion als hochste, naturrechtliche Pflicht nach den Worten des
Aquinaten : « Religio est, quae Deo debitum cultum offert. »* Damit
haben wir unsere These prizisiert. Auch mull es dem Leser einleuchten,
warum die Religion zu den moralischen Tugenden gehort : weil sie das
vom bloBen Verstande geleitete Handeln = Tatigsein, ins Auge faBt 2.

Wer gehort zu den Gegnern unserer These ?  Selbstverstindlich
alle Agnostiker, die lingst vor Huxley, von dem sie erst den Namen
erhielten, der Devise huldigten : Wir kennen keine auBler uns und in
sich seiende Dinge, also weder die sichtbare Welt, noch Gott. Nen-
nen wir hier Berkeley, Fichte, Schelling und Hegel. So die meisten
Idealisten und Positivisten, wie Ebbinghaus, Kern, Schuppe, Remke,

1 II-IT 81, 5. Dazu ib. 101, 3 ad 1: « Dicendum, quod sicut religio est
quaedam protestatio fidei, spei et charitatis, quibus homo primordialiter ordinatur
ad Deum, ita etiam pietas est quaedam protestatio charitatis, quam quis habet
ad parentes et ad patriam.»

2 II-IT 81, 5 u. 81, 2 ad 2.

Divus Thomas 25



370 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

Schubert-Soldern, E. Mach, Ostwald, Ziehen, Nietzsche usw.! DaB die
Materialisten hierher gehoren, ist klar. Die meisten Phinomenalisten
sind indessen keine Ungliubige, eigentliche Atheisten, obwohl der
Atheismus logisch aus ihrem System folgen wiirde. Aber dagegen prote-
stieren sie, daB Religion mit dem Versfande und mit Begriffsentwick-
lungen und daher mit Dogmata etwas zu tun habe. So Jacobi, Renan,
Herbart, E. Zeller, Lotze, Ritschl, Dorner. Daher Ritschl’s Satz :
« Natiirliche Religion ist ein Gespenst.»® Sie verlegen die Religion,
wie Schleiermacher, in ein dunkles Gefiihl, in eine monistisch-panthei-
stische Gemiitsvereinigung mit der Gottheit3. Sie alle verfechten die
Trennung von Religion und Ethik*. DaB der religidse Indifferentismus,
sowohl der praktische als auch der theoretische, hierher gehort, ist klar,
da er, wie der Name besagt, jede Verpflichtung ablehnt 5.

Und nun der Primat der natiirlichen Religionspflicht! Wie be-
griinden wir den ?

Wir setzen hier die Moglichkeit einer real-natiirlichen Erkenntnis
voraus, denn ohne das haben auch alle Thesen der Agnostiker und all
ihre Beweisprinzipien und folgerichtig ihre Beweise keinen Wert, da
sie in der Wirklichkeit keine Grundlage haben, also unhaltbar sind.
Wir gehen somit gerade von der real-existierenden Menschennatur, die
erstes Fundamentalprinzip des Naturrechts ist, als Tatsache aus. So
liBt sich vielleicht der Primat der Religionspflicht auf folgenden
Gedankengang aufbauen, den wir hier nur ankiinden und nachher
einzeln begriinden :

Im Lichte der real-existierenden Menschennatur betrachtet, erweist
sich die natiirliche Religionspflicht erstens als Wesenstitigkeit des
Menschen, die zweitens dem Menschen erst die Zielrichtung seiner sitt-
lichen Titigkeit gibt, die drittens allein den Ganzmenschen in den Dienst
der Sittlichkeit stellt ; also ist die Religionspflicht die Konigin aller
moralischen Tugenden und Grundlage alles sittlichen Handelns, und ist
eine Trennung von Ethik und Religion unmdéglich. Alles das erhilt
auch naturrechtlich viertens eine wundervolle Bestitigung durch die
Vilkergeschichte : Das die Ankiindigung der Begriindung. Und nun

der Bewelis !

' Vgl. Eisler, Worterbuch d. phil. Begriffe : « Objekt » und « Ding an sich ».
? In seiner Gottinger Jubiliumsrede 1887. Vgl. Cathrein, Moralphil. 11 4.
Vgl. Uberweg-Heinze, 111 403 ; IV 250, 281 ; Eisler, ib. « Religion ».
Vgl. Hettinger, Apol. des Christentums (10. Aufl.), 1914. Bd. I 461 ff.
Vgl. Cathrein, das. 11 19 ff.

Lo

o



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 374

1. Die Religionspflicht, eine Wesenstiitigkeit.

Das Wesen eines Dinges ist das, wodurch ein Ding das ist, was
es ist. Nach dem Prinzip «operatio sequitur esse» ist eine Wesens-
tatigkeit jene, die innerlich-notwendig und daher primir aus dem Dinge
sich ergibt. |

Die real-existierende Menschennatur ist ein hervorgebrachtes, ver-
niinftiges Sinneswesen. Ist der Mensch ein hervorgebrachtes Sein, so
ist er seiner innersten Natur nach ein pofenzielles Sein, d. h. ein solches,
das ehedem nicht war, und das, insofern es ist, jeden Augenblick wieder
nicht sein kann, und zwar dem Sein als Sein nach '. Das alles ist auch
eine unleugbare Tatsache! Die Ursache und der stiindliche Erhalter
eines solchen ens-potentiale kann nur Gott sein, nimlich die Ursache
des « Seins » als Sein ? ; denn kreatiirliche Ursachen bringen nur — und
auch nicht ohne Gott — « dieses » oder « jenes » Sein hervor, nie etwas
aus « Nichts »®. Auch das ist wieder Tatsache. Folglich kann nur Gott
als absolut aktuelles Sein Ursache und Erhalter der real-existierenden
Menschennatur sein. Folglich besagt weiter jede real-existierende
Menschennatur in ihrem Sein und ihrer Tétigkeit eine innerlich-not-
wendige Hinordnung, genauer gesagt, Abhingigkeit von Gott. Das ist
nun gerade das, was die Religion, auch die natiirliche, ihrem innersten
Wesen nach, als hochster Tribut der Huldigung des rationalen Wesens
an den ersten Seinsgeber und Erhalter zum Ausdruck bringt : « Religio
est, per quam redditur debitum Deo. »? Diese Grundabhingigkeit von
der ersten Ursache, welche in jeder Religion primér ausgedriickt wer-
den will, hat der Voélkerapostel, auf heidnische Dichter sich berufend,
so herrlich beriihrt mit den Worten : «In ipso vivimus, movemur
et sumus.»® So die Schopfung und Erhaltung ins Auge gefaBt,
verstehen wir jenes merkwiirdig tiefe Wort des Aquinaten: «Gott
ist uns ndher, als wir uns selber sind.»® Das sind iibrigens rein
natiirliche Gedankenginge, die auch einem Cartesius? und Leibniz®
nicht fremd waren.

11 45, 5. 218 1. 31 45, 5 ad 1.

4 I-1I 60, 3. Dazu vgl. Zigliara, Summa phil. (8. Ed.), Ius nat. lib. 1 c. 2, II;
Hettinger, Apol. 1 436 ft.; Castelein S. J., Droit naturel, Bruxelles (1904), 34.

5 Apgesch. 17, 18.

61 104, 1 u. 2.

? Descartes, Principes de philosophie 1 c. 21.

8 Théodicée III, n. 385.



372 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

So ziehen wir die Konklusion : Von Natur aus, also naturrechtlich,
ist der Mensch zur Unterwerfung unter Gott, die erste Ursache des
« Seins » hingeordnet, und da das wesentlich in der Religion geschieht,
ist die Religionspflicht eine wesentliche Tdtigkeit des Menschen.

2. Die Religion allein gibt uns die Zielrichtung
des sittlichen Handelns.

Zwei Dinge miissen voneinander gut unterschieden werden : Ziel-
richtung geben und zielgemdf handeln. Die Zielrichtung wird fiir das ziel-
gemiiBe Handeln offenbar vorausgesetzt, denn, haben wir nicht eine Ziel-
richtung = Zielhinordnung, dann ist zielgemidBes Handeln schlechter-
dings unméglich. Wie will jemand die Mittel zum Ziele wihlen,
wenn er kein Ziel hat ? Wir wollen die beiden Fragen auch noch
also unterscheiden : etwas anderes ist die Wahl des Zieles und alles
dessen, was zum Ziel gehort, etwas anderes die Wahl der Mittel zum
gewiihlten Ziele. Das leuchtet ein! Und all das ist auch richtig, sogar
wenn jemand die Mittel zu einem falschen Ziele oder falsche Mittel zu
einem falschen Ziele wihlt. Immer hat er eine Zielrichtung, die von
dem zielhaften Handeln notwendig unterschieden ist.

Und nun unsere These : Religion allein gibt uns die Zielrichtung
sittlichen Handelns. Wie beweisen wir das ?

Auch da gehen wir ganz naturrechtlich von der real-existierenden,
rationalen Menschennatur aus. Aus dieser allein erwachsen die mora-
lischen Tugenden, zu denen, wie oben schon betont, die Religion gehort *.
Alle diese Tugenden betreffen das praktische Handeln ®, also auch die
Religion.

Auf dem Gebiete des praktischen Handelns und Strebens haben
wir grundlegend eine Titigkeit, die naturnotwendig ist, das Streben
der rationalen Menschennatur zur Gliickseligkeit, zum bonum commune 3.
Diese Titigkeit ist schon zielanzeigend. Aber sie ist nicht frei, weil
naturnotwendig, wihrend die moralischen Tugenden frei sich aus-
wirkende Habitus sind %, zu denen die Religion gehort.

Die groBe Frage beginnt erst mit dem Problem : wo findet sich
das bonum commune, die Gliickseligkeit, und wie ist es erreichbar ?
Hier beginnt erst die Wahifreiheit und damit das Gebiet der moralischen
Tugenden. Diese Wabhlfreiheit hat ein doppeltes Problem zum Gegen-

L II-IT 61, 5. 2 I-II 58, 2; 3.
31-1I1 1, 2; I q. 2 a. 1 ad 1. 4 I-II 58, 4.



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 373

stand : die Wahl des Zieles selbst und dann die Wahl der Mittel zum
gewdhlten Ziele'. Die erste Frage betrifft prizis die Zielrichtung, die
zweite das zielgerechte Handeln. Nun sind wir bei der springenden
Frage angekommen.

a) Alle moralischen Tugenden aulBer der Religion betreffen die
Wahl der richtigen Mittel zum Ziele. So die Dankbarkeit ®, die Starkmut
und Sanftmut, Mdéipigkeit, Freigebigkeit und Grofmut usw. Sie alle
betreffen den Weg zum gesteckten Ziele, sind mit anderen Worten nur
Mittel zum gesteckten Ziele, sagen wir genauer, zu Gott, in dem die
Gliickseligkeit als bonum infinitum allein besteht 3.

b) Eine ganz eigene Stellung hat die Religion. Zum Verstindnis
unterscheiden wir hier drei Dinge: Erstens: das hochste, objektive
Ziel. — Das ist Gott, der sich selbst als hochstes Ziel gesetzt. Alles,
was zur Erreichung dieses objektiv hochsten Zieles dient, ist nur Mittel
zum Ziele.

Zweitens : Die Zielrichtung, die Thomas als « praestitutio finis»
bezeichnet = Festlegung des Zieles *. Sie ist das freigewihlte, héchste
Ziel. Auch diese Festlegung des Zieles ist eine freigewihlte Sache und
gehoért daher zu den Mitteln zum objektiven Ziele.

Drittens : Die Mittel, welche zum frei-gewiihlten, hochsten Ziele
fithren. '

Die Religion, als héchste Huldigung an Gott, gehért zum zweiten
Punkte, ist also ein Mittel zum objektiv hochsten Ziele, wihrend die
iibrigen moralischen Tugenden, z. B. Klugheit, Barmherzigkeit, zum
dritten Punkte : Wahl der Mittel zum gewihlten Ziele gehoren 5. Die
Religion hat also eine Vorzugsstellung, weil sie die Zielrichtung selber
angibt und daher das objektive Ziel direkt und unmittelbar, « directe et
immediate » beriihrt ¢. Daher ist sie unter den moralischen Tugenden
eine spezielle” und diberragt alle anderen ®. Daher sagt Thomas : Die
Religion leitet den Menschen « primordialiter » zum Ziele ?.

Die Religion ist daher auf dem Wege zum hochsten Ziele allein
zielrichtunggebend fiir das sittliche Handeln. Die Begriindung unserer

1 « Dicendum, quod ad perfectionem virtutis moralis tria sunt neccessaria .. .
praestitutio finis ... inclinatio ad finem ... electio eorum quae sunt ad finem. »
IIT Sent. d. 33 q. 2 a. 3.

2 Vgl. I-II 58 q. 60, 3, 4 u. 5.

I-1I 2, 8; 3, 1.

IIT Sent. d. 33 q. 2 a. 3.

Ib. 6 II-I1 81, 6. 7 Ib. a. 5.
Ib. a. 6. 9 II-1I 101, 3 ad 1.

@ e e @



374 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

These wurzelt im ganzen Aufbau auf dem Naturrecht, weil auf der
existierenden, rationalen Menschennatur, die naturnotwendig die Gliick-
seligkeit anstrebt und vermoge ihrer Verniinftigkeit hingeordnet ist,
das hochste Ziel zu wihlen und zum gewdihlten Ziele die Mittel zu
wihlen.

So wird es uns klar, wie widersinnig die These von der Trennung
von Religion und Sittlichkeit ist, die einstens die Empiriker John Locke
und Hume und nachher die Idealisten mit Kant und Fichte verfochten !,
wobei der Konigsberger Philosoph selbst sich wieder in Widerspriiche
verwickelte >. Mit Recht sagt A. M. Wei} : Die Religion ist der MaB-
stab fiir die Beurteilung der Menschheit ®. Und ganz zutreffend sagt
Hettinger, der andere groBe Apologet: Das sittliche Leben wurzelt
in der Religion*, und Sittlichkeit ohne Religion ist ein Baum, los-
gerissen von seiner Wurzel, aus der er Kraft und Leben saugt . Sie
ist auch die Quelle der Auforitit® und des Trostes in den Leiden der
Volker 7, ermoglicht allein letzten Endes eine wirksame Sanktion 8. Mit
vollem Rechte sagt daher der kluge Jaccoud : « Sans la religion, ni la
morale, ni le droit ... ne peuvent subsister. »® Das alles hatte schon
das Goldene Gedicht der pythagoreischen Schule kurz und biindig aus-
gesprochen : «Das ist die erste Pflicht des Menschen, Gott zu verehren. »'°

3. Nur die Religion stellt den Ganzmenschen
in den Dienst der Sittlichkeit.

Hier beriihren wir eine besondere Eigenart der GroBe, ja des iiber”
ragenden Primates der Religionspflicht, wodurch sie eminent iiber allen
anderen Moralpflichten steht. Sie umfaBt den Ganzmenschen, den die
Religion in den Dienst Gottes stellt, wihrend die iibrigen Moraltugenden,
weil sie nur besondere Mittel zum bereits gewahlten Ziele beschlagen,
immer nur ein spezielles Gebiet in den Dienst Gottes stellen, wie z. B.
die MiaBigkeit, Dankbarkeit usw. Wir haben also hier die eminente
Universalitit der Religionspflicht vor uns.

Aber wie begriindet das Naturrecht diese Universalitit ?

Vgl. Hettinger, Apol. Bd. 1 463.

Das. 466 1. 3 Apol. Bd. II 209 fi. 4 Apol. 461.
Das. 403. 6 Hettinger, das. 477.

Das. 473; A. M. Weif, das. 341.

Cathvein, Moralphil. II 15; Hettinger, das. 471.

Droit naturel et démocratie, 101.

10 Carmen aureum, I 2; vgl. 4. M. Weif3, Apol. 1 337.

[T

® ® =1 0



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 375

Wie uns scheint, in einem doppelten Sinne. Das Naturrecht zeigt
uns erstens, « warum » die Religionspflicht universell, d. h. den ganzen
Menschen erfassen muBl. Da handelt es sich offenbar um die Existenz
der Universalitit der Religionspflicht. Zweitens zeigt uns wiederum
das Naturrecht, « wie » alle die verschiedenen Fihigkeiten, sagen wir
Tatigkeitsprinzipien des ganzen Menschen in verschiedener Art zur
Gottesverehrung beitragen sollen. Da handelt es sich offenbar um die
Art der Universalitit der Religionspflicht.

Der Existenz oder dem « warum » der Allgemeinheit der Religions-
pilicht geben wir folgenden Sinn : Naturrechtlich muf die Religionspflicht
negativ und positiv jede héhere und niedere, jede tnnere und dufere,
personliche und offentliche Titigkeit erfassen. Welches ist der Grund ?
Weil die real-existierende Menschennatur, die MaBstab des ganzen
menschlichen Seins ist, ein potenzielles, also von Gott abhingiges Sein
ist, und das: weil Gott Ursache, Erhalter und Ziel jedes Seins ist.
Naturrechilich nennen wir diese Abhingigkeit, weil sie sich ergibt aus
der Menschennatur, die Prinzip des Naturrechts ist. Negafiv ist diese
Universalitit der Religionspflicht in dem Sinne: keine menschliche
Tatigkeit darf dem héchsten Ziele und damit der Huldigung an Gott
widersprechen. Positiv ist diese Pflicht in dem Sinne : wenn der Mensch
wirklich handelt, muB jede seiner Titigkeiten dem hochsten Ziele kon-
form sein. Aber in welchem Sinne ?

Dariiber unterrichtet uns die Losung der zweiten Frage: die Art
der Universalitit. Und auch dariiber gibt uns wieder das Naturrecht
AufschluB. Die real-existierende Menschennatur ist Seinsprinzip vieler
einander unter- und iibergeordneter Potenzen, z. B. Verstand, Wille,
Sinne usw. Diese miissen je nach ihrer Eigennatur zur Gottesverehrung
beitragen. Malstab dafiir ist also wieder die Menschennatur, die Prinzip
des Naturrechts ist.

Daraus ergibt sich logisch: Nichts ist widersinniger, als die Religion
einseitig nur in den Verstand, oder nur in den Willen, oder das Gefiikl,
oder in das Privatleben zu verlegen. Alle Fihigkeiten miissen, je nach
ithrer Eigennatur, in Unter- und U berordnung, zur Gotteshuldigung
beitragen. Thomas von Aquin unterscheidet drei besondere Titigkeits-
kreise !, und zwar genau nach dem Wesen des Menschen, der aus Seele

! « Dicendum, quod triplex est hominis bonum : primum quidem est bonum
animae, quod Deo offertur interiori quodam sacrificio per devotionem et orvationem
et alios huiusmodi ¢nferiores actus, et hoc est principale sacrificium ; secundum



376 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

und Leib besteht. — Wie naturrechtlich klingt das! Erstens der Kreis
der Seele; zweitens der Kreis des Lezbes ; drittens der der Auflendinge.

a) Kreis der Seele.

Das ist der hochste Tatigkeitskreis, wo der Mensch Gott huldigt,
und er ist auch der tnnerlichste, weil hier die beiden hochsten Potenzen :
Verstand und Wille, Gott huldigen. In welchem Sinne ?

1. Der Verstand spielt eine wichtige Rolle. Sein Objekt ist die
Wahrheit, der der Verstand sich opfern mufl. Die Religion, auch die
natiirliche, muf3 in erster Linie wahr sein. Ist sie das nicht, dann ist
sie nicht verniinftig. Und dann ist sie nicht der rationalen Menschen-
natur entsprechend?!, die von Hause aus unsterblich nach Wahrheit
strebt. Daher setzt die natiirliche Religion eine gewisse allgemeine
Kenntnis von Gott, dem Gegenstand der hichsten Huldigung, voraus,
die aber, wie nicht bloB das Buch der Weisheit 2, sondern schon Plato 3
und die alten Heiden bezeugten, von jedermann friih und leicht erworben
werden kann 4. Der Verstand spielt somit auch in der Religionspflicht
eine « lichtbringende » Rolle. Und das noch aus einem anderen, wichti-
geren Grunde. Alle moralischen Tugenden sind « Wahlhabitus », d. h.
solche, die durch freie Wahl ausgeiibt werden. A fortiori die Religion
als hochste moralische Tugend. Hier wiihlt der Mensch sogar, wie wir
sagten, die Zielrichtung, die Ursache aller Mittelwahlen ist. Jede Wahl
(electio) vollzieht sich aber auf Grund eines letzten praktischen Urteils
(tudicium practicum) des Verstandes 5. Also ist der Verstand in jedem
Wabhlakte «lichtbringend ». Weiter noch! Jedem Wahlakte geht die
Beratschlagung (consilium) iiber das zu Wiihlende voraus. Das ist aber
formell Sache des Verstandes. Also ist der Verstand auch hier « Licht
bringend » ¢. Damit sagen wir aber nicht, daB alles das, was wihlbar
ist, auch immerlich erkennbar sein muB, denn auch in der natiirlichen
Ordnung gibt es Geheimnisse (mysteria). Aber es geniigt, dall der Ver-

est bonum corporis, quod Deo quoddammodo offertur per martyrium et
abstinentiam seu continentiam ; tertium est bonum exferiorum rerum, de quo
sacrificium offertur Deo». II-II 85, 3 ad 2.

1 TI-IT 81, 7 ad 1.

2 « Toricht sind alle Menschen, die keine Erkenntnis Gottes haben und aus
den sichtbaren Giitern den nicht begreifen, der da ist, und den Meister nicht aus
seinen Werken erkennen». Sap. 13, 1.

38 Phaedon, 7%, 75.

4 Ic.G. 13. Dazu vgl. Zigliara, Summa phil. ius nat. lib. I 2, IT; Castelein S.].,
Droit naturel, 61 ff.

5 I-IT 13, 1 u. 3.

6 I-11 14, 1.



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 377

stand erkennt, daB der Mensch — sogar in der natiirlichen Ordnung —
Geheimnisse annehmen muB. Das ist dann auch verniinftig. Fiigen
wir noch bei, daB auch die Zustimmung zu einem zu wihlenden Gute
(consensus), obgleich sie formell dem Willen angehort, dennoch den
Verstand voraussetzt !.

Ganz wichtig ist es, hier noch zu betonen, dal3 das Gebet, «oratio»,
in welchem der Mensch, seine Abhingigkeit bekennend, sich Gott unter-
wirft und um alles das fleht, was ihm gebiihrt 2, sogar formell ein Akt
des Verstandes ist ?, der allerdings wieder dazu des Willens bedarf 4.
Selbst die Andacht, « devotio », die als Bereitwilligkeit, Gott zu dienen,
formell dem Willen angehort 5, bedarf des Verstandes, da nur das
erkannte Gut Gegenstand des Willens sein kann €. In letzterem Sinne
ist der Verstand iiberhaupt wegleitend in allen inneren und duBeren, ho-
heren und niedrigeren Religionstitigkeiten, aus dem einfachen Grunde,
weil sie menschlich und daher verniinftig sein miissen, von ihm .ab-
hangen. Nichts ist naturwidriger als eine Religion ohne Lehrsditze, ohne
Dogmata, ohne Wahrheiten, weil der Mensch seiner Natur nach ein
verniinftiges Wesen ist und von Hause aus nach Wahrheit strebt.

2. Der Wille. J. B. Jaccoud warnte vor jenen, welche die Religion
ausschlieBlich in den Willen verlegten ?. Thomas dagegen betont stark
den Willen 8. Beide haben recht. '

Wie in der spekulativen Ordnung, wo es sich nur um die Erkenntnis
der Wahrheit handelt, der Verstand den Primat besitzt, so hat der
Wille in der praktischen Ordnung, wo es um das sittliche Handeln
geht, den Primat, weil er das Prinzip der Bewegung ist und daher
auch den Verstand zum Wahren als Eigengut bewegt. Nun gehort aber
die Religion als moralische Tugend, ja als hochste moralische Tugend,
zur praktischen Ordnung. Daher hat der Wille in der Religion die
eminenteste Stellung : « Ideo religio, quae est in voluntate, ordinat actus
aliarum potentiarum ad Dei reverentiam. »® Ihm am nichsten kommt
der Verstand, der wegzeigend ist. Aber das Wichtigste : die Unfer-
werfung unter Gott, sogar im Gebete, das formell ein Akt des Ver-
standes ist, vollzieht der Wille ®. So steht der Wille oben an. Der
tiefste Grund aber dieses Willensprimates liegt im Folgenden : Die ganze

1 I-11 15, 1. 2 II-11 83, 1. 3 Ib. 1.

4 Ib. ad 2 u. a. 3. 5 1I-1I1 82, 1. 6 Ib. a. 3.

7 « Une des plus grosses erreurs qu’on ait répandues, ¢’a été de rapporter
la religion exclusivement a la volonté et au cceur. » Droit naturel et démocratie, 99.

8 II-1I 83, 3 ad 1. ® II-11 83, 3 ad 1. 10 Tb. 83, 2.



378 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

Religion liegt entscheidend in der richtigen Wahl des Zieles und der
Mittel zum Ziele. Nun aber ist der Wille in jeder Wahl endgiiltig ent-
scheidend, auch dem Verstande gegeniiber, dessen praktisches Urteil er
annehmen oder verweigern kann!. Von ihm hingt daher auch die Zu-
stimmung (consensus) zu einem vorgeschlagenen Gute ab ®.

Mit der Titigkeit des Verstandes und Willens, die im Andachis-
und Gebetssinn ihre Haupttitigkeit hervorbringen, schlieBt der héhere
Religionskreis ab. Daher werden die devotio und oratio, zu denen auch
die innere Anbetung (adoratio interior) gehort 3, als #mmere Religions-
akte 4, ja als « principales » bezeichnet, wihrend alle anderen Akte als
«secundarii» gelten® Der Grund der Wiirde dieser Religionssphire
aber liegt darin : hier opfert die Seele das Hdochste im Menschen, sich
selbst : « quo anima seipsam offert Deo.»® Alles, was die niedrigeren
Fihigkeiten zum Gottkultus beitragen, geschieht zwar auch durch Ver-
stand und Wille, d. h. die Seele, aber das, was geopfert wird, z. B. der
Leib, ist niedriger als die Seele, d. h. die Seele opfert nicht sich selbst,
sondern etwas, was unter ihr steht. — Ist nicht diese ganze Theorie
eminent naturrechtlich ?

b) Auf dem Gebiete des Leibes.

Die religiésen Tétigkeiten auf diesem Gebiete sind zahlreich. Das
Hochste, was die Seele von den Giitern unter sich Gott opfern kann,
ist der Leib als Wesensteil des Menschen selbst. Das geschieht durch
das Martyrium und die Abtstung, vorziiglich die Keuschheit, also auch
das Geliibde der Armut?. So werden die drei Geliibde : Gehorsam,
Keuschheit und Armut in dem Sinne in die Religionstitigkeit einge-
reiht, daB der Gehorsam, da der Wille dabei sich selbst Gott opfert,
zum hochsten Religionskreis gehort, Keuschheit und Armut aber zum
zweiten Kreise gehoren. Daher auch die These : daBl im Gehorsam die
beiden anderen Geliibde eigentlich enthalten sind.

Aber in diesen Religionskreis gehoéren noch eine Reihe anderer
Kultakte, von denen wir nur die wichtigsten anfithren. Nennen wir
zuerst die duflere Anbetung Gottes (adoratio), in der wir durch kérper-
liche Verdemiitigung, z. B. durch Kniebeugung, Gott als héchsten Herrn
anerkennen ® und ihm allein die hochste Huldigung darbringen ?. DaB
auch Gefiihl und Gemiit unter Leitung von Verstand und Wille zur

1 1-TII 13, 6; 13, 3. 2 Ib. 15, 1. 3 II-II 84, 2.
¢ Tb. 82 Einl. 5 Ib. 81, 7. 6 Ib. 85, 2.
7 1I-1I 85, 3 ad 2. Ib. 83, 3 ad 3.

8 TI-1I 84, 2. 9 Ib. a. 1.



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 379

Verehrung Gottes beitragen koénnen, beweist die heilige Dichtkunst?,
und wullte niemand besser als Thomas, der Verfasser der Fronleich-
namshymnen. Auch die heilige Tonkunst, d. h. die wmusica sacra,
gehort in dieses Gebiet. Warnend vor kirchlicher Theatermusik, betont
Thomas dennoch, daB3 die Melodie der Téne zur Hebung der Andacht
und daher zum Lobe Gottes eine Bedeutung habe 2. Erwiihnt werden
soll hier auch noch die Bedeutung des miindlichen Gebetes, « oratio vo-
calis». Sein Nutzen liegt in drei Momenten : es ist geeignet, die innere
Andacht zu heben ; sodann deutet es an, daB der ganze Mensch nach
Leib und Seele Gott gehort ; ferner ist es spontan ein AusfluB des
inneren Gebetes 3.

Allein gerade hier stoBen wir auf Gegner. Nach der alten Héresie
der Manichder, die den Korper als ein Ubel betrachteten und daher
jeden korperlichen Religionskult ablehnten, muBten die modernen
Idealisten, infolge ihres Subjektivismus, jede reale duBere Gottes-
verehrung ablehnen. Ihnen stimmte Christian Thomasius in dem Sinne
zu, als er behauptete : das duBere Bekenntnis der Religion wire nicht
naturrechtlich begriindet 4. Auch die Anhinger des Puritanismus und
Spiritualismus bekimpften die duBere Verehrung Gottes® In dieser
Richtung bewegt sich auch logisch der sog. Staafsatheismus mit seiner
Grundthese : der Staat hitte sich um Gott nicht weiter zu kiimmern ©.

Wir entgegnen : Was einstens Thomas gesagt hat, ist auch heute
noch wahr. Er meint, da Gott primus agens und das einzige ens a se
sei, wihrend die Kreatur ab alio ist, sei alles, auch all unsere Titig-
keit, also auch unsere dupfere Titigkeit, auf Gott zuriickzufiihren, und
das ist ja gerade Sache der Religion ?. Von Natur aus (naturrechtlich)
ist unser Geist, d. h. die Seele als Form des Leibes zur korperlich-sinn-
falligen, also zur duBeren Tatigkeit hingeordnet. Ist die Seele zur Unter-
werfung unter Gott naturgemalB hingeordnet, so ist es auch der Lesd
und sind es all unsere duBleren, sinnfilligen Tétigkeiten. Folglich stehen
auch die letzteren im Dienste Gottes, also der Religion. Sie sind die
natiirlichen Kundgebungen des Geistes, deren der Geist bedarf. Gott
bedarf dieser Huldigung an sich nicht, aber wir geistig-sinnlichen

1 1I-IT 91, 1. 2 II-I1 91, 2.

3 Ib. 83, 12.

4 Vgl. Zigliara, Summa phil. ius nat. lib. I ¢. 2 a. 3.

5 Cathrein, Moralphil. Bd. II, 9.

8 Zigliara, ib. lib. II c. 5 a. 1; Cathrein, ib. Bd. 11, 538 ff.
7 III c. G. 19.



380 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

Menschen ! bediirfen ihrer. Nur so opfert die Kreatur ihr Ganzsein
Gott, von dem alles Sein abhingt.

Wer immer dem Staatsatheismus huldigt, vergit die natura socialis
des Menschen, die Grundlage des ganzen sozial-Offentlichen, also auch
staatlichen Lebens und Rechtes ist, vergiBt, daB alle positiven Gesetze
nur Konklusionen oder ndhere Bestimmungen des Naturrechts und
damit der mens divina sind 2. Er macht den Staat rechis- und
autoritdtslos und ruiniert ihn selbst. Er vergiBit, was Thomas sagt, daB
auch jede Regierung nur Recht und Autoritit besitzt, wenn sie das
Volk zum hochsten natiirlichen Ziele, zur Gliickseligkeit nach Seele
und Leib fiihrt 3. Er vergiit, daB die Religion die hochste moralische
Tugend ist, die alle anderen beherrscht und leitet . Der Anhinger
des Staatsatheismus steht iiberdies beschimt vor den alten, groBen
heidnischen Staatslehrern, vor einem Aristoteles, der da sagt : die erste
Sorge des Staates sei die Religion 8. Plafo, die verschiedenen Lebens-
giiter untereinander vergleichend, rithmt jenen, der ein gerechtes und
heiliges Leben fiihrt ¢. Gott, so erklirt er anfangs « De legibus», ist
der Urheber aller Gesetze 7, und der Tapferste im Kampfe ist der
Tugendhafteste 8. Was sollen wir endlich sagen, wenn unter den
Modernen ein Washington in seiner Inauguralrede vor dem Kongrel3
1789 Religion und Moral zu den unentbehrlichsten Stiitzen des Staats-
wohls macht®, und wenn wir lesen, dall sogar der von Gotteshall
erfiillte Rousseaun eine allgemeine Religion als unentbehrliche Stiitze
fiir den Staat verlangt 10 ?

So bleibt Pauli Wort : « Omnis potestas a Deo » (Rém. 13, 1) auch
fir die ganze natiirliche Ordnung ewig wahr !

¢) Gottesverehrung mittelst der AuBendinge.

Der Mensch ist gemidB seiner rationalen Natur (Naturrecht) in
hohem Grade Herrscher iiber die duBeren, von ihm verschiedenen Dinge,
weil er Konig der duBeren Natur ist. Daher kann er auch duBere Dinge

II-1T 81, 7; I-II 91, 3.

I-IT 95, 2; 94, 3,; 91, 2.

De regimine principum lib. I c. 12 u. 13, 14, 15.

II-II 81, 6.

VII Pol. ¢c. 7; Did. T 610, 9.

Civitas lib. I (Did. II 4, 5). Andere Texte im 10. Buche.
Leges lib. I 1 (Did. II 260).

lib. I (ib. 267).

Vgl. Cathrein, Moralphil. II, 540.

0 Contrat social, lib. IV ch. 8.

-

D 0 O Cv o &



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht 381

dem hochsten Herrn als Huldigung opfern und als Zeichen seiner Unter-
werfung weihen. Die herrlichen, himmelragenden Dome, die silbernen
und goldenen Kelche und Monstranzen, die kunstvollen Schnitzereien,
Stickereien und alles, was den Gottesdienst verherrlicht, sind die Denk-
miiler dieser dulleren Gottesverehrung!. Was die Architekiur und
Malerer diesbeziiglich GroQes geleistet, weill jedermann. Hierher gehort
vor allem das duflere Opfer, mit dem die Volker aller Zeiten durch
Hingabe einer duBeren, sichtbaren Sache der héchsten Gottheit den
Tribut ihrer Unterwerfung geleistet haben 2. Weil das Opfer als solches
nur Gott, dem hochsten Herrn, dargebracht wird, nicht den Heiligen,
noch sonst einer Kreatur 2, ist die Pflicht dazu an sich eine naturrecht-
liche, wenngleich die positiven Gesetze bestimmen, welche Opfer dar-
gebracht werden sollen . In diesem Sinn sind alle Menschen der Opfer-
pflicht unterworfen 5. Im gleichen Sinne trifft die Pflicht proportioniert,
je nach den Verhiltnissen, alle Menschen zu Opfergaben ¢ an den Unter-
halt von Kirchen, Priestern 7, wozu offenbar auch die Stiffungen und
Kirchensteuern gehoren 8.

Aus all dem Gesagten folgt auch, dal} ein jedes Alter naturrechtlich
ein Recht auf Religion und religiése Erziehung hat, auch das Kind,
unabhiingig von Staat und Konig und Diktator.

So zieht die Religionspflicht einzig und allein den ganzen Menschen :
den hoheren und niederen, den inneren und duferen, den individuellen
und sozial-offentlichen in ihren Bereich auf Grund der geschaffenen
Menschennatur, also naturrechtlich, weil Gott Ursache, Erhalter und
héchstes Ziel des Seins als Sein ist.

4. Das Zeugnis des VilkerbewubBtseins.

Man kann aus dem VolkerbewulBtsein in doppelter Hinsicht die
Volkergeschichte als Zeuge fiir unsere These anrufen : aus der Geschichte
der dltesten heidnischen Religionen und aus der Stellung hervorragender
Fiithrer der alten Voélker. Den ersten Beweis werden wir nur kurz
streifen, da er kompliziert ist und uns fiir diesen Erweis der Raum
und die nétigen Unterlagen vielfach fehlen.

P. Castelein S. J. und A. M. Wei O. P. haben auf die ilteste
Geschichte der Vélkerreligionen im Sinne unserer These hingewiesen.

U II-1I 85, 1 ad 1. 2 Tb. 85, 1 u. 2.
3 Ib. 85, 2. 4 1b. 85, 1 ad 1. 5 Ib. 85, 4.
¢ Ib. 86, 1. 7 Ib. 2. 8 Ib. 86, & ; 87, 1-4.



382 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

Sie haben uns hingewiesen auf das chinesische Volk, das Volk von iiber
300 Millionen Menschen, das schon den Gottkult oben ansetzte. Ahnlich
die Meder und Perser, die Agypter, die Indier und und Chaldier. Welche
Stellung Zeus hatte bei den Griechen und Jupiter bei den Rémern, ist
allbekannt !'. Ohne weiter auf diesen Beweis einzugehen, diirfte der
Satz historisch und psychologisch haltbar sein: Wer immer eine Religion
annahm, mochte sie noch so unvollkommen sein, und das war bei allen
alten Vilkern der Fall, mufle eo ipso die Religionspflicht als hichste
betrachten, wenngleich nicht immer darnach gelebt wurde. Das liegt
im Gedanken begriindet, dal3 die Gottheit von allen, wenn eine solche
angenommen wurde, immer als das Hdchste betrachtet werden multe.

Eindrucksvoller und sicherer sind vielleicht fiir uns die Ausspriiche
der alten, groflen, geistigen Vélkerfithrer. Aber auch da miissen wir uns
auf eine kleine Auslese beschrinken.

Selbst Homer, der durch seine frivolen Gottergeschichten praktisch
der Religion so viel geschadet ?, unterwirft zuletzt doch alles Zeus,
von dem alles abhingt und dem alles unterworfen ist, wie Dollinger
dargetan ®*. Nach Pindar, dem Fiirsten der Lyrik, ist Zeus der Meister
itber das Gute und Bése *. Aeschylus preist Zeus als Vater des All 5.
Sophokles, der GroBte der Dramatiker des Altertums, feiert den hohen
Olymp als Ursprung aller Gesetze . Die Goétter haben sie mit ihren
eigenen Fingern geschrieben, erkliart Euripides 7. Demosthenes betrachtet
sie als Geschenk Gottes®. Keiner hat dasselbe schirfer betont als
Sokrates®. Im Gehorsam gegen Gott ging er in den Tod. Nach ihm
waren die Weisesten stets auch die Frommsten. Er hat Religion und
Ethik identifiziert 1°. Herodot, der Vater der Geschichtschreibung, ist
von einer groBen Gottesfurcht erfiillt, denn die Gottheit straft jeglichen
Frevel ''. Thukydides, der GroBte der griechischen Historiker, vertraut
in groBem Elende auf die gottliche Giite 2. Pythagoras hat bekanntlich
eine eigentlich religiose Schule gegriindet. Er verurteilte Homer und
Hesiod zur Hollenstrafe, weil sie den Gottern Laster und Verbrechen
andichteten. Mit welcher Entschiedenheit Aristoteles und Plato den

U Castelein, Droit naturel, 46-55; A. M. Weifs, Apol. 1 344 ff.
A. M. Weif3, Apol. 1 282.

3 Vgl. Castelein, das. 37.

1 Das. > Das.

6 Das. 38; A. M. Weifs, Apol. 1 344,

T A. M. Weif3, das. ¥ Das. ¥ Das.

10 Castelein, das. 41-42. 11 Das. 38-39. 12 Pas. 39.



Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht . 383

Primat der Religionspflicht proklamierten, haben wir frither hervor-
gehoben. Die erste Pflicht, die du erfiillen muBt, ist die Religiositit,
erkliart Isokrates'. Von den Rémern sei vor allem das Zeugnis Ciceros
angefiihrt. Er feiert die Dankbarkeit gegen Gott, Eltern und Vaterland
(pietas) als die Mutter aller Tugenden 2. SchlieBlich sei noch auf zwei
philosophische Systeme hingewiesen, ein jiidisches und ein heidnisches,
die ganz und gar religions-philosophischen Charakter an sich tragen.
Wir meinen den Philonismus und Neuplatonismus. Nach Philo, dem
Zeitgenossen Christi, ist Gott, der selbst actus purus «td Yap v 7 dvn3,
durch die Adyor Ursache aller Dinge * und Herrscher derselben. Hochst-
aufgabe des Menschen ist die Erkenmninis Gottes, der konigliche Weg
« Basthixn 3¢ » 5. Von ihm haben wir daher zuerst die beriihmte
Definition der Philosophie, als Wissenschaft der gottlichen und mensch-
lichen Dinge und ihrer Griinde : « émstiwn Oslwv xai avlpwmivov xal
todtwy aitiwv» 8. Gott ist daher der Hauptgegenstand alles Wissens 7.
Plotin, der Fiirst des Neuplatonismus, der kurz vor Augustin lebte und
auf ihn Einflu} ausiibte, liBt in dynamisch-pantheistischer Art, in der
Gestalt von Triaden, alle Dinge aus Gott entstehen : den vois, die Welt-
seele und die sichtbare Welt mit dem Menschen 8. So ist Gott die erste
schopferische Macht, « mpwtn 3Yvaus », das absolute Eine (év), in sich
unbestimmt. Die Erklirung des Ausgangs aller Dinge aus Gott will
er nur durch Gebet gefunden haben®. Alles soll auch wieder in Gott
zuriickkehren, auch der Mensch, negativ durch Reinigung (xz9125e1c) 19,
positiv auf dem Wege der Erleuchtung !'. Daher ist hochstes Ziel des
All das absolute « Einswerden » (gvoisOat) mit der Gottheit 2. — Den
tiefst religionsphilosophischen Charakter des plotinischen Systems hat
sein Schiiler Porphyrius (232-304 n. Chr.) typisch zum Ausdrucke ge-
bracht, indem er als hochsten Zweck alles Philosophierens das Seelen-
heil (v7s Yuyic cwnoix) aufstellte.

1'Ad Demonicum. Vgl. A. M. We:ifs, 337-338.
® Pro Plancio vgl. 4. M. Weifs, I 336-337.
3 De humanitate, 386.
! Alleg. Leg. 51.

5 Deus immutabilis, 296.

5 De Congressu erud. caus., 530.

7 De sacrif., 262.

8 Enn. III lib. IX c¢. 3; Enn. VI lib. II c. 9.

9 Enn. V lib. I c. 6.

10 Enn. V lib. IT c. 3.

11 Enn. I lib. VI c. 1-6; c. 9; Enn. V lib. VIII c. 10 u. 11.
12 Enn. VI lib. IX c. 10 u. 11.



384 Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

All diese Zeugnisse fiir den Primat der Religion haben etwas
Beschimendes fiir unsere moderne Zeit. Doch seien wir nicht ungerecht.
Auch die moderne Zeit hat diesbeziiglich ihre « Bekenner ». Auf
Roussean und Cartesius, Leibniz, Washington wiesen wir frither hin.
Selbst der geriebene Machiavelli hat das Bekenntnis abgelegt : « Quelli
principi e quelle republiche, le quali si vogliano mantenere incorrotte,
hanno sopra ogni altra cosa a mantenere incorrotte le ceremonie della
rveligione e tenerla sempre nella loro venerazione.»! Aber selbst der
Spétter Voltaire hat gesagt : « Uberall wo ein Staatsleben besteht, ist
die Religion notwendig. »* Von Hegel haben wir den Ausspruch : « Die
Gesetze haben ihre hiochste Bewihrung in der Religion. »® Kurz und
biindig hat das, wie Hettinger sagt, auch Mirabearx mit dem Satze
ausgesprochen : Gott ist fiir das Volk ebenso notwendig wie die Frei-
heiten ¢. Scharf und schon sagt Montesquienx, sicher ein unbestochener
Zeuge : « Ein Fiirst, der die Religion haBt, ist eine angekettete Bestie,
die nicht schaden kann. Aber ohne alle Religion wird er zum blut-
diirstigen Ungeheuer, das keine anderen Grenzen seiner Verheerungen
kennt als die Laune seiner Leidenschaft. » « Wunderbare Erscheinung ! »
ruft derselbe aus: « Die christliche Religion, die nur das Gliick des
kiinftigen Lebens zum Gegenstande zu haben scheint, begriindet auch
das Gliick des gegenwirtigen Lebens ! » 3

Dieses einheitliche Zeugnis der « GroBen» fiir den Primat der
Religionspflicht, der GroBen verschiedener Weltanschauungen, ver-
schiedener Religionen, verschiedener Nationen, Sprachen und Zeiten
und Linder legt uns zum Schlusse die Frage nahe : Wo liegt das Prinzip
dieser wunderbaren FEinheit trotz der anderweitigen, gewaltigen Ver-
schiedenheit ? Wir finden dieses Prinzip auch wieder nur in der sozial-
internationalen Menschennatur, die Fundament des Naturrechts ist.
Also leuchtet auch in diesem Vélkerzeugnis das Naturrecht wieder auf !
Das unsterbliche Naturrecht ist wirklich eine Schépfung des unsterb-
lichen Gottes, der ewigen Ratio divina !

! La mente di un uomo di stato, I 12. Vgl. Hettinger, Apol. 1 478 2.
2 Traité de la tolérance, ch. 20.

3 Philosophie der Geschichte 2, 538.

Hettinger, das. 480.

Esprit des lois, lib. 24, 2; vgl. Hettinger, Apol. 1 478.

L5 BN



	Der naturrechtliche Primat der Religionspflicht

