
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Fundamentaltheologie.

E. Burnier : Révélation et jugement de valeur religieux. Essai critique
d'épistémologie théologique. (Thèse de doctorat présentée à la Faculté
de théologie de l'Université de Lausanne.) — Lausanne, Roth. 1942 1. 264 p.

Cet ouvrage mérite à un double titre de retenir l'attention. Il pose
avec beaucoup de clarté et de précision un problème absolument capital
pour la pensée théologique. Il nous apparaît par ailleurs très caractéristique ;

c'est la prise de position d'un théologien de la Suisse romande à l'égard
des courants nouveaux de la pensée théologique en Suisse romande et en

Allemagne, de la théologie dialectique en particulier. L'auteur est visiblement

préoccupé de ne pas rompre avec la tradition intellectuelle et
spirituelle de la Suisse romande. Il s'efforce certes de compléter, de corriger
ses résultats, mais en prolongeant son effort dans la même ligne. Très
informé, très au courant en particulier des travaux récefnment parus,
dans les divers secteurs de la pensée théologique, il entend bien rester
personnel tout en maintenant un lien de continuité avec ses devanciers.
On sent aussi chez lui le souci de confronter les résultats de ses recherches
avec les doctrines des principaux théologiens de la Suisse alémanique, de
MM. Barth et Brunner spécialement. S'il s'oppose résolument au premier
et surtout à certains de ses disciples, sa position n'est pas sans présenter
des points de contact avec celle de M. Brunner. Il serait intéressant, nous
ne pouvons que la suggérer, d'instituer une comparaison entre la présente
thèse et « Offenbarung und Vernunft ». L'ouvrage que nous examinons
comprend, en plus d'une longue et très intéressante introduction, deux
parties. 1. Une analyse de la notion épistémologique de la Révélation
chrétienne. Celle-ci est considérée successivement comme objet de notre
activité de jugement, dans ses fonctions, dans son fondement métaphysique.
2. Une analyse de la notion de jugement de valeur religieux considéré
dans sa forme et dans son contenu 2. Quelques conclusions méthodologiques
sur la nature de la théologie biblique et de la philosophie chrétienne
terminent cet essai.

1 On peut consulter aussi du même auteur « Bible et théologie » (Essais
critiques), Lausanne. Roth 1943. Il y étudie un problème tout particulièrement
brûlant pour la pensée protestante actuelle, celui de la théologie biblique, et y
prend vigoureusement à partie certains représentants du barthisme.

2 Sur la question du jugement de valeur, l'auteur se réfère, en adoptant ses

conclusions, à une étude de A. Reymond, « Vérité et activité de juger », parue
dans « Philosophie spiritualiste » (Etudes et méditations. Recherches critiques),
2 vol., t. I, p. 77-224.



356 Literarische Besprechungen

Dans l'introduction, après quelques remarques suggestives dans leur
brièveté, l'auteur s'efforce de caractériser le problème épistémologique
qui se pose à la théologie. Il définit la recherche épistémologique comme
« L'ensemble des réflexions qui se rapportent aux conditions et au degré
possible de connaissance d'un objet d'étude ainsi qu'à la méthode d'investigation

qu'il requiert » (p. 73). La théologie, nous dit-il par ailleurs, dans
la mesure où elle est une science, travaille dans des conditions très
particulières à cause de son objet qui est un donné révélé (p. 61).

Il analyse ensuite, de manière malheureusement beaucoup trop
sommaire car c'est un point qui domine tout le débat, l'activité de jugement
et la considère comme une activité fonctionnelle du pouvoir d'appréciation
de notre raison (p. 49). Le jugement par excellence, surtout en matière
religieuse, est le jugement de valeur. L'objet de cette étude sera en
définitive la mise en relief de l'aspect épistémologique et métaphysique du
jugement de valeur chrétien par lequel nous nous approprions la Révélation
chrétienne. Vient ensuite l'analyse de la notion de révélation. Celle-ci se

tient sur le plan de la manifestation. Elle apparaît comme « une production
de valeurs, manifestée dans une action personnelle de Dieu. mais nous
ne pouvons la reconnaître que dans la mesure où elle devient l'objet de

notre activité de jugement » (p. 86). Elle est « productrice de valeurs et
non réceptacle de vérités révélées » (p. 112). Il y a, on le voit, corrélation
entre la notion de révélation et celle de jugement de valeur religieux. « La
Révélation a pour fonction, du point de la pensée théologique, d'éveiller
et d'entretenir notre activité de jugement. Et le jugement de valeur
religieux a réciproquement pour fonction de recevoir et d'élaborer la
matière que lui apporte la Révélation historique et spirituelle de Dieu
en Jésus-Christ » (p. 107). C'est dire que la Révélation a un caractère
fonctionnel et ceci en un double sens : 1. Elle établit une relation entre
Dieu et l'homme en nous renseignant, non sur ce qu'ils sont en eux-mêmes,
mais uniquement sur leurs rapports. 2. Elle est aussi une vérité de type
fonctionnel en ce qu'elle fait appel chez l'homme à l'exercice d'une fonction,
d'un pouvoir, le jugement. Deux termes peuvent avant tout servir à
caractériser la fonction révélatrice de Dieu en Jésus-Christ, elle est une présence
et une activité ; une présence spirituelle qui se manifeste par une activité
incessamment renouvelée. La Révélation est constituée par une personne
qui s'adresse à d'autres personnes. Elle est une libre initiatrice de la
personne divine à notre égard et par amour pour nous. « En tant que vérité
vécue, la Révélation se présente comme l'ineffable réalité d'une personne.
En tant que fonction, la Révélation se définit comme une activité d'information

; elle est annonce, message, Evangile, c'est-à-dire bonne nouvelle »

(p. 144). La notion chrétienne de la Révélation suppose trois postulats
dont le premier est, à n'en pas douter, le plus essentiel et la raison d'être
des deux autres : Personnalité divine, liberté divine, amour divin. « La
notion de personnalité condense, en quelque sorte, et exprime en une
synthèse vivante tout ce que nous savons intuitivement et expérimentalement

sur Dieu » (p. 147). « La Révélation chrétienne postule une
représentation morale de Dieu qui lui confère les attributs de la personnalité



Literarische Besprechungen 357

sans qu'on ait à se prononcer sur la structure métaphysique de la nature
divine » (p. 156). « La personnalité de Dieu est un attribut nécessaire de
sa manifestation » (p. 154). Nous demeurons ainsi sur le plan des relations
entre Dieu et l'homme et rien ne nous est, à proprement parler, révélé
sur la nature intime de Dieu. Nous saisissons simplement son intention
libre et bienveillante de nous sauver et de nous unir à lui par l'amour.

L'analyse du jugement de valeur religieux fait l'objet de la seconde

partie où l'on exprime sa forme et son contenu. Il faut affirmer dans notre
conscience l'existence d'une activité de jugement dont la fonction est à
la fois d'apprécier et d'ordonner le donné historique et spirituel de la
Révélation chrétienne (p. 185). Tout jugement étant constitué par une
activité de notre réflexion exercée sur un donné, dans la pensée chrétienne
ce donné est représenté par l'ensemble d'événements, d'enseignements,
d'activités diverses constituant le ministère du Christ, qu'il s'agisse de
son ministère historique, terrestre, rapporté par les Evangiles, qu'il s'agisse
de l'action de l'esprit poursuivie au sein de l'Eglise et dans la vie personnelle
de chaque croyant (p. 185-86). Ce donné étant un donné révélé, surnaturel,
vivant, sans cesse renouvelé, notre activité de jugement ne saurait ni le
créer ni le modifier dans ce qu'il a d'essentiel et de fondamental. Elle
exerce cependant à son égard une activité appréciative et organisatrice
dans laquelle il entre une part indéniable de créativité. La nature de ce
donné explique mieux la possibilité et même la nécessité d'une telle activité
élaboratrice du jugement de valeur chrétien. La Révélation chrétienne a,
en effet, un caractère dynamique ; elle est une fonction active et non une
somme statique de vérités historiques, morales ou mystiques. Le donné
soumis par elle à notre activité de jugement est un donné directionnel
« qui imprime à notre jugement à la fois un mouvement et une direction
sans lui fournir d'avance et pour ainsi dire mécaniquement des jugements
religieux particuliers » (p. 187). « Ce qui est révélé, à proprement parler,
ce n'est pas tel attribut de Dieu ni la nature du Christ. Ces vérités-là sont
des postulats métaphysiques qui, découlant de la relation établie dans
l'expérience chrétienne, s'explicitent dans la conscience grâce à notre
activité de juger » (p. 188). D'où la nécessité, à l'égard de la révélation,
d'un comportement original qui est propre non seulement à chaque
conscience, mais à chaque circonstance de la vie spirituelle. L'activité
de juger n'est pas simplement la manifestation d'une réalité transcendante
que réfléchiraient passivement nos jugements, elle comporte un élément
de créativité. « Il est impossible de trancher a priori... le problème de
l'objectivité ou de la subjectivité de l'expérience chrétienne. Jamais, en
effet, nous ne parvenons à « objectiver » parfaitement la Révélation puisque
celle-ci nous est toujours donnée par le moyen de notre activité de jugement ;

d'autre part, cette activité ne peut être considérée comme parfaitement
subjective, puisqu'elle est liée fonctionnellement à un donné révélé qui,
par définition, échappé à notre pouvoir créateur » (p. 192). L'activité
de jugement s'exerce sur une idée directionnelle que le croyant n'est pas
libre de choisir » (p. 212). Par ailleurs, et ceci est essentiel pour saisir la
position de l'auteur, nous ne parvenons jamais à saisir aucune valeur



358 Literarische Besprechungen

chrétienne autrement que sous forme d'opposition de valeurs. Nous
aboutissons de ce chef à dégager un double élément constitutif du jugement
de valeur chrétien. 1. Une idée directionnelle, dont le contenu est donné

par la Révélation et qui préside à une opposition de valeurs. 2. Une activité
d'unification, d'appréciation, de créativité en une certaine mesure, de
notre raison (p. 210). Se demander quelle est l'idée directionnelle qui
préside à l'opposition des valeurs religieuses, c'est poser la question du
contenu du jugement de valeur religieux. Pour les jugements de valeur
moraux, c'est l'idée du bien saisi non en lui-même, mais en opposition à

son contraire. Pour les jugements esthétiques, c'est l'idée du beau. Pour
les jugements de valeur religieux, c'est l'idée directionnelle de communion
active, vécue, se manifestant dans des rapports d'amour de personne à

personne. La notion de présence active de Dieu se précise donc en celle
de communion d'amour entre des personnes. La Révélation chrétienne,
nous dit l'auteur, tire toute sa substance et sa structure de ces trois notions
d'amour, de personne et de communion.

Telle est, exposée de façon schématique, mais pas trop inexacte si

nous ne nous abusons, une conception de la Révélation qui a la prétention
d'exprimer ce qu'il y a de plus essentiel et fondamental dans la notion
de la Révélation chrétienne. Une telle position comporte, on s'en rendra
compte aisément, des conséquences christologiques, suggérées, au reste, par
l'auteur, et qui achèveront de nous éclairer sur la nature et la portée de
la solution qu'il propose. « La Révélation, nous dit-il, se déroule tout entière
sur le plan des relations personnelles entre Dieu et l'homme. Elle est
essentiellement (c'est nous qui soulignons) l'incarnation de Dieu dans une personne
humaine » (p. 153). « Si l'amour est un des fondements de la Révélation,
c'est parce que cette Révélation est, dans son essence, un acte d'union de
la personne de Dieu en Christ avec notre personne humaine » (p. 167).
La divinité du Christ consiste bien, semble-t-il, en une action divine s'exer-

çant sur une personne humaine, la pénétrant de son amour, s'unissant à

elle d'une façon tout particulièrement étroite ; ontologiquement, le Christ
n'est pas Dieu 1.

Cet ouvrage présente, nous l'avons dit, l'indéniable avantage de

permettre, de solliciter même, bien que l'auteur ne l'ait pas tentée, une
confrontation avec la conception catholique de la Révélation. Soulignons
d'abord ce qui nous paraît digne de louange dans cet essai. Nous ferons
ensuite les réserves qui s'imposent en nous efforçant de mettre en relief
ce qui nous paraît être l'erreur fondamentale de la doctrine proposée par
l'auteur. Celui-ci s'efforce, et à bon droit, de fournir une analyse de l'aspect
subjectif de la Révélation en décrivant la manière selon laquelle l'action
divine révélatrice est reçue dans l'esprit du sujet récepteur de la Révélation.
Sur ce point, et à l'encontre de certains barthiens, il se rencontre avec
nous, sinon dans les résultats auxquels il aboutit, au moins dans son effort.
« Le donné révélé, nous dit le P. Gardeil, un classique en la matière, s'il

1 A ce point de vue, la position du prof. Brunner nous apparaît beaucoup
plus traditionnelle. Cf. Der Mittler et «Offenbarung und Vernunft», p. 111.



Literarische Besprechungen 359

est divin dans sa cause, prend dans la pensée et la parole des hommes qui
reçoivent la Révélation, la forme d'une affirmation humaine. Il est construit
en conceptions et en termes humains, il est soumis aux lois de la structure

mentale humaine 1. » M. Burnier réagit aussi, et avec raison, contre
l'antimysticisme foncier de l'école barthienne. On trouve dans ses
affirmations à ce sujet un souci d'équilibre et d'équité, un sens des réalités
spirituelles profondes et des exigences de l'union de l'homme avec Dieu
qui lui fait honneur. Il montre, et ce n'est pas nous qui y contredirons,
qu'il peut et doit y avoir une mystique authentiquement et spécifiquement
chrétienne, dont nous trouvons déjà l'expression et les principes
fondamentaux dans S. Jean et dans les Epîtres de S. Paul2.

Ceci dit et souligné, l'erreur fondamentale de l'auteur nous paraît
porter sur deux points : 1. sur la nature du jugement dans et par lequel
s'exprime la foi, 2. sur la nature de la Révélation3.

1. Dans la connaissance humaine, les jugements par excellence ne
sont pas des jugements de valeur presque toujours empreints de subjecti-
visme, accommodés aux dispositions individuelles de chacun, mais des

jugements de vérités par lesquels l'esprit se prononce sur ce qui est.

L'intelligence humaine, faculté relative à l'être, est capable d'affirmer le
réel, d'atteindre par ses jugements l'absolu de l'être. Le débat fondamental

1 Gardeil, « Le donné révélé et la théologie », XXIV.
2 Cf. p. 198-99, n. 1, où il parle : « du préjugé antimystique, qui empêche

de pénétrer la véritable notion de l'union vécue avec le Christ en Dieu, telle que
nous la trouvons sous des formes différentes, dans le johannisme et le paulinisme
en particulier ». Cet antimysticisme de l'école de la théologie dialectique a trouvé
une expression particulièrement caractéristique dans l'ouvrage du prof. Brunner,
« Die Mystik und das Wort » (2e éd. Tübingen 1928). Ce n'est pas le lieu d'examiner
ici un livre remarquable à bien des titres. Il a, on le sait, exercé une heureuse et
bienfaisante influence en montrant, par une démonstration bien conduite, l'opposition

radicale qui existe entre la philosophie religieuse de Schleiermacher, tout
orientée vers le panthéisme et l'évolutionnisme religieux, et l'esprit du christianisme
authentique. Par ailleurs, et M. Brunner le souligne fort bien, le grand
théologien romantique est, dans sa théologie, malgré quelques inconséquences, tributaire

de sa philosophie religieuse. Mais l'opposition statuée dans ce livre entre
« Die Mystik » et « das Wort » est on ne peut plus factice. Elle repose sur une analyse

insuffisante du concept de mystique et des éléments qui l'intègrent. Le
distingué professeur de Zurich, dont l'information en ce domaine ne paraît pas
précisément exaustive, ni peut-être de première main, du moins en ce qui concerne
la mystique catholique, n'a pas vu, semble-t-il, que l'élément proportionnellement
commun, qui se trouve en toute mystique (à savoir une expérience immédiate
et sentie du divin) se réalise selon des modes essentiellement divers. C'est pourquoi
la mystique authentiquement chrétienne présente un ensemble de caractères
spécifiques qui la rendent absolument irréductible à d'autres mystiques. De plus,
comme elle trouve sa source et sa norme dans la Révélation, l'expérience mystique
chrétienne n'exclut pas, ne tolère pas simplement, mais exige la foi dans le Christ,
Médiateur entre Dieu et l'homme, et en son action dans l'âme.

3 II faut signaler aussi une lacune d'ordre méthodologique, l'absence d'un
chapitre, où l'auteur énoncerait sa doctrine concernant la foi, l'acte de foi et les
rapports existants entre ces trois notions : Révélation, foi et théologie.



360 Literarische Besprechungen

porte donc sur la nature de la structure mentale humaine et la capacité
de l'esprit humain d'atteindre le vrai. En effet, dans l'action divine qui
constitue la Révélation, « Dieu, par un charisme spécial, s'empare de la
capacité d'affirmation absolue du prophète et la fait servir à exprimer
dans des idées et dans une langue humaine les vérités divines qui sont
l'objet de la science divine 1 ».

2. On comprend mieux ainsi que l'action divine révélatrice, prise
dans ce qui la constitue en propre, est essentiellement une communication
de vérités. Le charisme révélateur est à la fois intérieur et social. Intérieur 2,

car l'action divine qui besogne à l'intérieur même de l'esprit élève l'intelligence

du prophète et lui permet de saisir, d'apprécier comme d'origine
divine et d'exprimer en une manifestation extérieure divinement garantie,
la vérité révélée par Dieu même au sujet du mystère divin.

Social aussi, car la Révélation divine « doit être conçue (et apparaît
de fait) comme une action divine d'ordre social mettant en branle et
dirigeant intérieurement la puissance d'affirmer du prophète en regard
du Réel divin, de telle manière que ses affirmations soient communicables
à toute la société chrétienne 3 ». De plus, ceci est essentiel pour la question
qui nous occupe en cet instant et constitue le seul moyen d'éviter le « person-
nalisme » individualiste dans lequel tombent inévitablement la plupart
des théologiens protestants contemporains : « Ce qui assurera cette communi-
cabilité, qui fait de la connaissance prophétique une norme sociale, c'est
une valeur constante et fixe d'affirmation intellectuelle 4. » Ajoutons qu'il
faut bien distinguer entre la Révélation immédiate, faite par Dieu, le
Christ ou l'Esprit-Saint aux prophètes et aux apôtres, et la Révélation
médiate qui, par leur intermédiaire, atteint tous les fidèles. L'auteur ne
semble pas faire cette distinction : il semble que pour lui la Révélation
se perpétue indéfiniment, se renouvelle en chaque fidèle dans la mesure
où celui-ci interprète, par un jugement personnel de valeur religieux, le

fait de Jésus-Christ5. M. Burnier nous paraît, en effet, confondre deux
choses qu'il importe au contraire de bien distinguer : 1. la Révélation
proprement dite et par elle nous entendons avant tout la Révélation immédiate

—• locutio Dei per modum magisterii — qui est réservée à certains
hommes déterminés, en nombre strictement limité et a été close à la mort
du dernier apôtre. 2. L'appropriation personnelle du contenu de la Révélation

qui se réalise en tout fidèle, mais qui comporte des modalités fort
diverses et un grand nombre de degrés.

Il y a dans la conception personnaliste de la Révélation, telle qu'on
la propose assez communément aujourd'hui, plus d'un aspect séduisant

1 Gardeil, op. cit., XXV.
2 C'est ce que n'a pas saisi non plus M. Brunner. Cf. « Offenbarung und

Vernunft », p. 98.
3 Gardeil, op. cit., p. 43.
4 Ibid., p. 53.
5 II nous dit par exemple « La vertu de la Révélation, c'est de rendre les

hommes révélateurs à leur tour, tout comme la vertu suprême de l'amour c'est
de rendre aimants ceux qui sont aimés», p. 169.



Literarische Besprechungen 361

et, à condition d'apporter les précisions nécessaires, une incontestable
part de vérité. Nous y trouvons tout d'abord une réaction justifiée, au
moins en son principe, contre une vue trop abstraite qui détache la
Révélation de Dieu en Jésus-Christ de son contexte historique, la dépouille
du caractère concret, vivant, dont nous goûtons dans l'Ecriture la plénitude
et le charme. Nous avons dans la Révélation une action personnelle d'un
Dieu personnel, qui s'adresse sous une forme personnelle à certains témoins
choisis par lui pour communiquer aux autres hommes un message de sa

part. Mais cette communication personnelle de Dieu à son témoin acquiert
une portée universelle pour autant qu'elle revêt la forme d'une doctrine.
Dieu, par son intermédiaire, propose aux hommes un enseignement (nous
ne disons pas qu'il soit nécessairement présenté d'une façon didactique)
que ceux-ci n'ont pas à élaborer selon les exigences d'une expérience
subjective, mais à accepter comme divinement garanti.

Par ailleurs, cette acceptation, dans l'obéissance de la foi, de la vérité
révélée par Dieu — de nos jours celle-ci est proposée de façon systématique
par le magistère de l'Eglise sous forme d'énoncés intellectuels qui nous
notifient la Réalité divine — est une condition préalable, qui permet au
fidèle, surtout si sa foi s'épanouit dans la charité et le plein exercice des
dons du Saint-Esprit, un contact vivant et personnel avec Dieu ; celui-ci
peut et doit, selon l'intention divine, se développer toujours davantage,
devenir toujours plus intime et permanent ; nous en trouvons, chez les
grands spirituels et chez les saints, l'expression la plus riche et la plus
parfaite.

Mais seules la conservation et la proposition authentique par l'Eglise
du message de vérité révélé par Dieu aux hommes assurent la conservation
intégrale de celui-ci et permettent son développement homogène. Sans ce
correctif, la conception personnaliste de la Révélation, si juste sur certains
points, ne réussit pas à éviter le subjectivisme religieux. Ce travail, quelles
que soient les intentions et la bonne volonté de l'auteur, qui ne sont pas
en cause, nous en fournit une nouvelle preuve. Les conclusions décevantes
auxquelles il parvient au sujet de la personne du Christ ne le montrent
que trop. Il n'arrive pas à sortir de l'impasse à laquelle avait abouti la
théologie libéralisante de la fin du siècle dernier1.

C'est pourquoi, tout en rendant hommage à la noblesse de l'inspiration
qui anime l'auteur, à son souci d'équité dans l'appréciation de la pensée
de ses adversaires, nous devons de toute notre énergie nous inscrire en
faux contre une théorie de la Révélation chrétienne qui, dépouillant celle-ci
de ce qui lui assure son caractère transcendant et sa valeur surnaturelle,
ne saurait conserver et présenter dans son intégrité le message définitif
de Dieu aux hommes.

Fribourg. M. Gétaz O. P.

1 A ce point de vue, il faut bien le reconnaître, l'ouvrage de M. Brunner,
« Offenbarung und Vernunft », analysé ici même, énonce des conclusions moins
décevantes et beaucoup plus près de la vérité.



362 Literarische Besprechungen

Ch. Journet: L'Eglise du Verbe Incarné. Essai de Théologie spéculative.

I. La Hiérarchie apostolique (Bibliothèque de la Revue Thomiste).
-— Paris, Desclée, De Brouwer et Cie. 1941. xvin-734 pp.

Kurze Zeit nachdem M. D. Köster mit seinem Buche « Ekklesiologie
im Werden »1 den Ruf nach wissenschaftlicher Kirchenforschung ergehen
ließ, veröffentlichte Ch. Journet, der bekannte Professor am Priesterseminar

in Freiburg (Schw.), diesen ersten Band eines großangelegten
Werkes über die Kirche. Haupt- und Untertitel desselben weisen daraufhin,

daß es sich, entsprechend der bisherigen schriftstellerischen Tätigkeit
des Verfassers, um eine spekulative Darlegung der Kirche Christi handelt.
Man wäre sonach geneigt, in dem vorliegenden Werke eine ganz straffe,
rein biblisch-theologische Forschung über die Kirche zu erwarten. Die
Durchsicht des umfangreichen Bandes zeigt jedoch, daß der Verfasser in
Exkursen, Zitaten und Hinweisen fast alle aktuelleren kirchengeschicht-
lichen und kirchenrechtlichen Belange und Tatsachen berührt hat, die
er freilich spekulativ zu erklären und auszuwerten sich bemüht. Der Praktiker

wird ihm dafür Dank wissen. Der Theoretiker wird den Grund
hiefür in dem Umstände finden, daß dieses Buch aus Einzeldarstellungen
herausgewachsen ist, die in den Zeitschriften « Nova et Vetera », « Revue
Thomiste», «Etudes Carmélitaines » u. a. im Laufe der vergangenen Jahre
veröffentlicht worden sind. Es ist bekannt, daß es ein sehr schweres

Unterfangen ist, aus solchen Arbeiten ein Werk aus einem Guß zu machen.
Prof. Journet baut sein Werk auf den paulinischen Begriff der Kirche

als Braut Christi auf : « Christus hat seine Kirche geliebt und sich für
sie hingegeben. Er will sie heiligen, indem er sie durch das Wasserbad
vermittelst des Lebenswortes reinigt, um sich eine herrliche Kirche zu
bereiten, heilig und fleckenlos, ohne Makel, ohne Runzel oder dergleichen »

(Eph. V, 25-28). Der große Plan des Verfassers ist es nun, diese Kirche
nach den vier causae, nach der causa efficiens, formalis, materialis und
finalis zu erforschen und darzustellen. Auffallend ist nun vielleicht, daß
Verfasser nicht mit dem Bande über die causa finalis, als dem Primum
in intentione, beginnt, sondern mit der causa efficiens. Jedenfalls muß
man sich da und dort bewußt bleiben, daß ein späterer Band ex professo
über die Zweckbestimmung der Kirche Christi handeln wird.

Der vorliegende erste Band spricht also von der unmittelbaren
Wirkursache der Kirche, nämlich von der sakramentalen und jurisdiktionellen
Gewalt, wie sie von Christus gegeben wurde und, miteinander verbunden,
die Apostolische Hierarchie ausmacht. Von dieser ist im 2. Kapitel summarisch,

und in den weitern sieben Kapiteln einzeln und eingehend die Rede.
Eine Fülle von Stoff und Autoren aus alter und neuer Zeit bereichert
alle Gedankengänge. Indes vermissen wir, gleichsam als Grundlage und
Zieldeutung der Weihe- und Jurisdiktionsgewalt, Hinweise auf die
Wirkursache der Kirche als Ganzes, als Volk Gottes, « als sakrales Ordnungs-

1 Bonifatiusdruckerei Paderborn, 1940 : vgl. diese Zeitschrift Jahrg. 1943,
S. 108 ff.



Literarische Besprechungen 363

und Tätigkeitsganzes menschlicher Personen », wie Koster sich ausdrückt.
Ebenso will uns nicht voll befriedigen, daß erst im letzten, zehnten Kapitel
die Rede ist von der Apostolizität als proprietas und nota der wahren
Kirche Christi. Man kann sich auch fragen, ob Christus die Apostel nicht
zuerst und unmittelbar in die Hierarchie « herausgehoben » hat und dann, auf
Grund derselben, ihnen die Weihe- und Jurisdiktionsgewalt verliehen habe.

Die einzelnen Ausführungen des Verfassers über die kirchliche Weihe-
und Jurisdiktionsgewalt und ihr Verhältnis gegenseitig enthalten jedenfalls

alles Tiefe und Hohe, was je darüber ersonnen und geschrieben worden
ist. Synoptische Tabellen, deren Aufstellung sicher eine große Denkarbeit
voraussetzte, erleichtern den Überblick (vgl. S. 176, 210, 301, 440).

Wir halten uns nicht für zuständig, auf Einzelheiten des tiefschürfenden

und weitausholenden Werkes einzugehen. Nur zwei Bemerkungen
seien gestattet : Recht einleuchtend ist die Beweisführung, die Journet
von Perrone übernimmt, wonach der Nachfolger des hl. Petrus Bischof
von Rom sein muß. Es gibt geoffenbarte Wahrheit, daß die Kirche bis
zum Ende der Zeiten sichtbar auf Petrus und seinen Nachfolgern ruht.
Ebenso ist geoffenbarte Wahrheit, daß die Abfolge dieser Nachfolger bis
zum Ende der Zeiten erkennbar sein wird. Darin muß aber eingeschlossen
sein, daß Petrus, kraft eines Personalprivilegs, die Bedingungen bestimmen
konnte, welche die Abfolge seiner Nachfolger erkennbar machten. Petrus
hat diese Bedingungen derart bestimmt, daß er die Hirtengewalt über
die Kirche von Rom mit der Hirtengewalt über die Gesamtkirche
verband. Daß Petrus es so verordnet hat, ist nicht explicite aus der
Heiligen Schrift, sondern aus der Tradition, d. h. aus Dokumenten und
Tatsachen der Geschichte, sowie aus dem unfehlbaren Lehramt der Kirche
(Konzil von Florenz, 1439) ersichtlich (vgl. S. 522 ff.).

Die zweite Bemerkung sei nur als Frage vorgelegt : Ist es ganz
zutreffend zu behaupten, Kirche und Kirchengesetze hätten nur eine analoge
Ähnlichkeit mit dem Staate und den Staatsgesetzen Gewiß ist die Kirche
eine societas sui generis, besonders wenn sie als Braut oder mystischer
Leib Christi aufgefaßt wird, was sie auch tatsächlich ist. Die Frage ist
nur, ob die Kirche, als die von Christus gestiftete Kirche, mit dem Zweck,
Jesu Lehre und Gnadenmittel in der Menschheit zu erhalten und zu
verbreiten und so alle zum ewigen Heile zu führen, also als Rechtskirche, doch
nicht mehr als nur eine analoge Ähnlichkeit mit dem Staate hat Es
wird freilich immer schwierig bleiben, diese Ähnlichkeit in einen ganz
zutreffenden Terminus zu gießen.

Journet's Werk ist ohne Zweifel eine Fundgrube der Ekklesiologie,
mag auch manches entweder theologisch noch nicht abgeklärt oder den
weitern Bänden vorbehalten sein. Wir danken dem verehrten Verfasser
noch besonders dafür, daß er durch ein ausgiebiges Sachregister die
Ausbeutung dieser Fundgrube wesentlich erleichtert hat.

Zürich-Seebach. Burkhard Mathis O. F. M. Cap.



364 Literarische Besprechungen

F. Muckermann S. J. : Der Mensch im Zeitalter der Technik. —
Luzern, Stocker. 1943. 342 SS.

Das ist wieder einmal ein katholisches Buch in des Wortes seltener
und doch so tiefer Bedeutung. Es liegt auf jener literarischen Linie, die
Klemens von Alexandrien inaugurierte und die seither immer eine
charakteristische Linie der römischen Weltkirche blieb : die Linie kat' holon.

Zum Beweise dieser Behauptung sei an dreierlei erinnert.
1. Synthese ist nicht identisch mit Kompromiß. Die abendländische

Christenheit hat das leider vergessen. Mit der Leidenschaft des Propheten
stellt sich Muckermann in seinem neuen Buche gegen diese katastrophale
Entwicklung der Dinge. Er reißt den Abgrund wieder auf, der Welt und
Christentum grundsätzlich trennt. Vor aller Synthese steht die Kompromiß-
losigkeit. Es gibt ein Mysterium. Es gibt ewig gültige Ethik. Letzte
Lösungen bietet nicht das Experiment und der Trieb, sondern nur das
Adoro Te der gefalteten Hände und die wunderbar gebundene Freiheit
der Kinder Gottes.

2. Vor der Synthese steht aber nicht nur die weltanschauliche Kom-
promißlosigkeit, vor der Synthese steht auch das Wissen um die Werte
der Kultur. Bevor Johannes den Prolog schrieb, wußte er um die
zeitgenössische Logosspekulation. Bevor Thomas mit aristotelischem Begriff
Gott den actus purus nannte, wußte er um die Metaphysik des Stagiriten.
Und bevor Muckermann in seinem Buche die grandiose Synthese zwischen
Zeit und Christentum wagte, wußte er um die Zeit. Diese Erkenntnis
drängt sich bei der Lektüre des Buches immer wieder auf : Hier spricht
einer, der weiß Und zwar weiß er nicht nur etwa so, wie ein Dauerredner
weiß, der eine halbe Stunde lang im Konversationslexikon die Begriffe
Maschine, Wirtschaft, Proletariat, Kunst und Mystik nachgeschlagen hat,
um dann mit « dem reichen Schatz seiner langjährigen Erfahrungen » auf
Bestellung hin aufzutreten. Muckermann weiß anders. Er weiß aus
innerstem Erleben. Er weiß aus rätselhafter, visionärer Schau. Besonders
faszinierend wirkt diese Schau dort, wo in einer Idee verschiedene Kulturbelange

zusammengefaßt werden (ich denke etwa an die Begriffe
Entwicklung oder Freiheit) oder wo das Heutige aus großen geschichtlichen
Perspektiven gedeutet ist.

Daß sich auch das eine oder andere Bedenken zu Worte meldet, ist
wohl selbstverständlich. So könnte man sich beispielshalber die Frage
stellen, ob nicht mancherlei als Spezificum des technischen Zeitalters
angesprochen wird, was überzeitliche Begleiterscheinung jeder Gemeinschaft

ist. Ob nicht die eine oder andere Interpretation neben die
Wirklichkeit der Dinge greift und auf das Konto des Künstlers zu buchen ist.
(Würde sich Göthe in diesem Buche wiedererkennen Und ob nicht hie
und da in der Sicht geschichtlicher (besonders theologie-geschichtlicher
Ereignisse jemand, der andere Couleurs trägt, etwas vermißt. Das wären
dann leise Fragezeichen. Sie seien ganz von ferne notiert

3. Sind diese beiden Voraussetzungen, von denen bisher die Rede

war, erfüllt, dann kann jene lebendige Synthese beginnen, die in den von



Literarische Besprechungen 365

Muckermann so oft (fast zu oft zitierten uralten Kathedralen ihr steinernes

Symbol gefunden hat. Muckermann hat diese Synthese für unsere Tage
versucht. Mit dem Gespür für die innere Verwandtschaft alles Wahren
hat er im technischen Zeitalter ungeheure Möglichkeiten entdeckt. Er
hat diese Möglichkeiten christlich bewertet. Er hat sie heimgeholt in die
Umarmung der Übernatur. Und in einer grandiosen Vision entsteht eine

neue abendländische Zukunft. Allerdings bleibt die Frage offen : Ist das

phil.-theologische oder ist es künstlerische Vision Man gewinnt öfters
den Eindruck, daß der Künstler den Philosophen und den Theologen
verdrängt. Im Rhythmus der Sprache verdämmern die Begriffe. Man wünschte
sich manchmal mehr Klarheit ; z. B. in dem sonst herrlichen Lied : O beata
Trinitas ; oder in der Handhabung des nüchternen scholastischen Begriffes
der potentia obedientialis. Auch ist viel von Dynamik, von Metaphysik
und hie und da auch von Mystik die Rede, ohne daß immer ganz deutlich
würde, was diese Formulierungen letzter Lebensinhalte nun genau besagen.
Das ist bedauerlich; denn in den heutigen Ideologien geistert es ja geradezu

von Dynamik und Metaphysik, und wenn man dann diesen
Dynamikern und Metaphysikern nachgeht, landet man öfters im Nirwana.
Selbstverständlich macht Muckermann diese Dinge nicht mit. Es geht
die Ehrfurcht des wirklichen Künstlers vor dem lebendigen Worte durch
alles, was er sagt. Aber es wäre doch zu überlegen, ob nicht größere Reserve
und eindeutigere Klarheit den Wert des Ganzen noch steigern würden.

Mein letztes Wort aber sei ein Wort aufrichtigen Dankes. Ich bin
überzeugt, daß viele, gerade in unserer akademischen Jugend auf dieses
Buch gewartet haben.

Freiburg. Lucius M. Simeon O. P.

A. Stolz O. S. B.: Manuale Theologiae Dogmaticae. Fase. I. Intro-
duetio in Sacram Theologiam. — Friburgi Brisgoviae, Herder. 1941. 134 pp.

Dieses Buch ist ein ernster Versuch, einen modernen Kommentar zu
liefern zur Summa theol. I 1. Der Autor ist offenbar bestrebt, objektiv
zu sein und das pro und contra immer sachlich abzuwägen. Der
theologischen Haltung nach kann er im allgemeinen als Thomist gelten, obwohl
er sich das Recht vorbehält, sowohl innerhalb der thomistischen Richtung
als auch außerhalb derselben dann und wann eigene Wege zu gehen und
sein placet zwar nicht willkürlich, aber doch ohne Hemmungen
auszusprechen oder zu verweigern. Auf weite Strecken hin wird ein Thomist
im engeren Sinne des Wortes dem Verfasser mehr oder weniger folgen,
so z. B. etwa dort, wo er eine gesonderte kerygmatische Theologie ablehnt
(S. 21), wo er die innere Übernatürlichkeit des Glaubens und dessen
Formalobjektes anerkennt (S. 43), wo er die Möglichkeit eines festen natürlichen
Glaubens auf Grund der Wunder vertritt (S. 43). Ferner : in der via media,
die er in dem umstrittenen Problem der christlichen Philosophie geht
(S. 65), in der Bewunderung für Johannes a S. Thoma (S. 81) und schließlich

in seiner Verteidigung der conclusio theologica.
Anderswo aber wird der Thomist dem Verfasser die Gefolgschaft ver-



366 Literarische Besprechungen

weigern. Zunächst dort, wo er im Begriff der Theologie zwischen Theologie
als Wissenschaft und Theologie als Charisma unterscheidet und die
einseitige Überbetonung der Wissenschaftsauffassung durch die neueren Theologen

bedauert. Die Texte, die angeführt werden, stellen höchstens heraus,
daß in den ersten Zeiten das Moment der Gotterfülltheit im Begriffe der
Theologie öfters mitklang. Aber von Gotterfülltheit bis zum Charisma ist
noch ein weiter Weg.

Ein zweites, was sehr merkwürdig anmutet, ist die Forderung des

Verfassers, die Theologie müsse den Studenten außerhalb der Schule noch
in der Volkssprache vorgetragen werden ; denn sie sei ja die Fortsetzung
des Sprachenwunders des ersten Pfingstfestes, und darum könne das, was
in lateinischer Sprache in der Schule doziert werde, noch nicht volle Theologie

sein. Man kann eine Idee auch bis ins Absurde übersteigern
Ein drittes Bedenken meldet sich dort, wo Stolz die Frage stellt, wie

das obiectum formale fidei als solches erkannt wird. Er behauptet, es

werde im Glauben erkannt, aber nicht so, daß es geglaubt, sondern eher
so, daß es gesehen, besessen werde als Keim der künftigen Anschauung
Gottes (S. 47). Solche Interpretationen scheinen reichlich unklar. Dieses
« Besitzen » kann unter Umständen richtig gedeutet werden. Aber in
unseren Zusammenhängen, ohne Berufung auf die Gaben des Heiligen
Geistes, von einem « sehen » zu sprechen, geht doch wohl zu weit. Wir
haben diese Formulierungen auch gar nicht nötig. Denn wie wir in
belichteten Dingen das Licht miterreichen, ohne in einem besondern
Terminus angeben zu können, wie wir es erreichen, so ähnlich erreichen
wir mit den Glaubenswahrheiten das obiectum formale fidei, ohne mit
einem besondern Terminus angeben zu können, wie wir es erreichen. Es
gibt dafür kein eigenes Wort, weil es keine eigene Sache ist. Am besten
könnte man vielleicht sagen : es wird mitgeglaubt, was dann im
angegebenen Sinne technisch zu verstehen ist (also : miterreicht durch den
Glaubensakt, nicht : auch geglaubt.) Wohl dürfte man sagen : dieses

Mitglauben ist eine keimartige Teilnahme an dem Anschauungsakt, durch den
der Glückselige Gott sieht durch Gott.

Ferner lehnen wir die Behauptung des Verf. ab, daß P. Wyser in
seinem Buche : Theologie als Wissenschaft, die ganze Theologie auf
Schlußfolgerungen reduziere (S. 55). In dem genannten Buche ist schon S. 13
die Rede von « den übrigen Stufen » der theologischen Erkenntnis. In der
Problemstellung S. 61 weist Wyser auf seine freiwillige Stoffbeschränkung
hin (Theologie als Wissenschaft im aristotelischen Sinne), wodurch er
keineswegs die Theologie als sapientia ausschließt ; im Gegenteil : er gibt
in seinem Buche ein eigenes Kapitel über den intellectus fidei als
Ausgangspunkt der theologischen Spekulation. Und ein eigener Abschnitt
handelt über die positive Theologie.

Stolz warnt die Theologen vor einseitigem Aristotelismus. Auch der
Piatonismus müsse das theologische Denken befruchten. Hier klingt sicher
etwas Richtiges an. Aber man wäre dem Verf. dankbar gewesen, wenn er
dieses Richtige klarer und konkreter herausgearbeitet hätte.

Die traditioneile Formulierung des Formalobjektes der Theologie



Literarische Besprechungen 367

lautet : Deus sub ratione Deitatis. Stolz verlangt, daß künftighin auch
Christus in diesem Formalobjekt mitbegriffen und mitformuliert werde.
Eine Frage : Ist die selige Anschauung Gottes vielleicht auch wesentlich
verbunden mit einem Mitbegreifen der Menschheit Christi

Auf S. 11 wird behauptet, die Theologie sei früher das gewesen, was
heute Dogmatik ist. Auf S. 28, 29 und 37 werden die kirchlichen
Entscheidungen gegen die Fideisten in recht enger Weise interpretiert. Auf
S. 33 und 37 vertritt der Verf. eine mittlere Sentenz in der Frage um die
Schuldhaftigkeit eines jeden Glaubensabfalles. Auf S. 39 meint er, es
werde bei den Thomisten zu viel unterschieden zwischen credibile und
credendum. Weitere interessante Hinweise enthalten die Texte auf S. 43
bis 45 über den Glauben als inchoatio visionis. Aus ihnen leitet der Verf.
die innere Übernatürlichkeit des Glaubens ab. Als Thomisten möchten
wir dazu bemerken : diese inchoatio besteht darin, daß durch den Glauben
eine Wahrheit in sich erkannt wird, die zur göttlichen Ordnung gehört,
nämlich die göttliche Wahrheit, wie sie Gott selbst schaut. Auf S. 57 steht
geschrieben, daß bei Thomas keine spekulative Moral möglich sei. Auf
S. 79 wird die Geschichte der Theologie aufgeteilt nach dem verschiedenen
Kontakt mit der geoffenbarten Wahrheit. Und selbstverständlich klingt
darum die Mahnung, daß der Glaube in allen Spekulationen Anfang, Mitte
und Ende sein müsse. Später heißt es, die spiritualistische Exegese der
Heiligen Schrift willkürlich zu nennen, wäre gottlos (S. 106). Ausführlich
behandelt der Verfasser die richtige Reihenfolge innerhalb der theologischen
Argumentation.

Zum Schlüsse hier nur noch der Hinweis, daß die Wertschätzung, die
der Verfasser einigen modernen Theologen entgegenbringt, durch inzwischen
eingetretene Tatsachen eine gewisse Korrektur erhält.

Alles in allem : ein interessantes Buch, das zum Widerspruch reizt,
aber doch auch Positives zu leisten versucht.

Freiburg. A. Maltha O. P.

Geschichte.

Festschrift zum 50jährigen Bestandsjubiläum des Missionshauses
St. Gabriel Wien-Mödling (Sankt Gabrieler Studien VIII). — Wien-Mödling,
St. Gabriel. 1939. 578 SS.

Zum goldenen Jubiläum des Hauptstudienhauses der Gesellschaft vom
Göttlichen Worte erscheint diese stattliche Festschrift, zu der eine große
Anzahl ehemaliger und gegenwärtiger Mitglieder des Hauses Beiträge aus
ihrem Arbeitsgebiet beigesteuert haben.

Johannes Thauren schickt eine Abhandlung voraus, betitelt : Vom
literarischen Schaffen der (gesamten) SVD — mit Recht, da 90 % aller
literarischen Arbeiten der Gesellschaft auf das Studienhaus St. Gabriel
zurückgehen. Es ist eine stattliche Bilanz über das, was auch in literarischer
Hinsicht in 50 Jahren geleistet worden ist, in erster Linie, entsprechend
dem Zweck der Gesellschaft, Missionsliteratur und Missionswissenschaft —



368 Literarische Besprechungen

von der Gesellschaft ging doch zuerst im deutschen Sprachgebiet der
Antrieb zur intensiven Pflege der Heidenmission aus.

Am geschlossensten und wertvollsten ist der zweite Teil der
Festschrift : Religionswissenschaft und Ethnologie (S. 393-570) mit fünf Abhandlungen,

u. a. von Wilhelm Schmidt, dem Begründer der ethnologischen
Schule von St. Gabriel, jetzt Dozent an unserer Hochschule, Wilhelm
Koppers und Martin Gusinde mit der hundertseitigen Arbeit über den

Peyote-Kult. Hier zeigt sich die Bedeutung von St. Gabriel, die es, namentlich

durch den « Anthropos », in der wissenschaftlichen Welt erlangt hat.
Der erste Teil : Philosophie und Theologie (S. 27-393) enthält, etwas

wenig geordnet, 11 Aufsätze aus den verschiedensten Gebieten : Geschichte,
Metaphysik, Moral, praktische Seelsorge. Die ausführlichste Abhandlung,
der einige Bemerkungen gewidmet seien, anscheinend eine römische Dissertation

: Stephan Wächter, Matthäus Grabow, ein Gegner der Brüder vom
gemeinsamen Leben (S. 289-376), beschäftigt sich mit dem niederdeutschen
Dominikaner Matthäus Grabow, der durch seinen Kampf gegen die neue
Richtung der Fratres vitae communis bekannt geworden ist ; sein Prozeß
kam auf dem Konstanzer Konzil zur Verhandlung und endete mit der
Verurteilung von 17 seiner Aufstellungen. Zum Verständnis des Auftretens
Grabows muß auf eine wenigstens im Äußern ähnliche Bewegung hingewiesen
werden : die Begarden und Beginen. Bis in die 40er Jahre des 14.
Jahrhunderts ist noch ein Wachstum des Beginentums zu beobachten, dann
aber ist, z. B. in Köln, dem Zentrum des rheinischen Beginentums, die
Blüte endgültig vorbei ; die Beginenhäuser, vorher vielfach Stätten idealen
Strebens, sinken mehr und mehr zu Versorgungsanstalten herab, es fehlt
auch an der nötigen kirchlichen Aufsicht. Das Begardentum, das männliche
Gegenstück, hatte schon lange vielfach in übelm Rufe gestanden. Seit den
60er Jahren (Urban V.) tritt die Kurie für die Inquisition in Deutschland
ein. Gregor XI. bestellt vier Dominikaner, den Erfurter Walter Kerlinger,
die Kölner Johannes Bolant und Ludwig van der Hosen (de Caliga) und
Johannes de Agro, zu Inquisitoren gegen die ketzerischen Begarden und
Beginen, und Kaiser Karl IV. nimmt sie in seinen besondern Schutz
(vgl. etwa H.Haupt, Waldensertum und Inquisition. Freiburg i.B. 1890). Die
neuen Inquisitoren gehen scharf gegen alles Ketzerische vor und, was sie
dafür halten. Ebenso ihre Nachfolger. In diese Richtung gehört auch
Matth. Grabow hinein. Doch er ist ganz extrem, verbohrt sich, wo er
Widerstand findet, noch mehr in seine Übertreibungen und seine Abneigung
gegen die neue Richtung. Das war um so seltsamer, als gerade damals
die Orden vielfach stark verweltlicht waren und eine Erneuerung dringend
benötigten. Übrigens erstatteten 1423 die beiden Kölner Theologieprofessoren

aus dem Dominikanerorden, Simon von Opphenheim und Gottfried
Schlüssel, ausdrücklich ein Gutachten zugunsten der Schwestern vom
gemeinsamen Leben. Ob Grabow wirklich bis zum Lebensende im Kerker
hat büßen müssen, wie Wächter S. 35 behauptet, ist nicht so sicher ;

sein Leidensgenosse Johannes Falkenberg wurde später frei und konnte
in seine pommersche Heimat zurückkehren.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.


	Literarische Besprechungen

