Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes : drei Fragmente aus
dem literarischen Nachlass von P. Heinrich Seuse Denifle O.P.

Autor: Planzer, Dominikus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-819648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-819648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes.

Drei Fragmente aus dem literarischen Nachlall von
P. Heinrich Seuse Denifle O. P.

Von P. Dominikus PLANZER O. P., Luzern.

Der literarische NachlaB des groBen Gelehrten P. Heinrich Seuse
Denifle O. P. enthidlt, soweit er die deutsche Mystik betrifft, im wesent-
lichen folgende Stiicke :

1. Beschreibungen deutscher mystischer Handschriften vor allem aus
St. Gallen und Einsiedeln. — Da die Handschriften in der Folgezeit von
andern eingehend beschrieben worden sind, bieten diese Beschreibungen
nichts Neues. :

2. Das Manuskript zu einem von Denifle selbst angekiindigten Werke
iiber « Die deutsche Mystik ». Leider ist das Werk unvollendet geblieben.
Es ist seither auch durch die neuere Forschung nach der literargeschicht-
lichen Seite hin i{iberholt worden. Sein Wert besteht vor allem darin, daB
es sehr ausfithrlich und klar iiber die Lehre der deutschen Mystiker spricht.
Aus diesem Grunde wiirde eine Ausgabe dieses leider unvollendeten Werkes
auch heute noch von grof8tem Wert sein. Es wiirde, nachdem neuestens
wieder die unmoéglichsten Meinungen iiber die deutsche Mystik umgehen,
ebenso klirend wirken wie zu den Zeiten W. Pregers, gegen den das Werk
eigentlich gerichtet war.

3. Eine groBe Materialsammlung zu einem Werk iiber « Mystik und
Scholastik ». Hier ist ein ganz gewaltiges Material zusammengetragen.
Da aber Denifle nicht zu einer zusammenhdngenden Darstellung kam, ist
an eine Verdffentlichung nicht zu denken.

Die nachfolgenden Darlegungen iiber Mystik und Gaben des Heiligen
Geistes, auf welche ich ein erstes Mal in Divus Thomas 8 (1930) 238 ff.
hingewiesen habe, stehen mit den genannten Werken in Zusammenhang.
Es handelt sich im ganzen um drei Fragmente :

Fragment 1: Es war urspriinglich der 9. Doppelbogen des Manu-
skriptes iber «Die deutsche Mystik », ist dann aber ausgeschaltet worden.

Fragment 2: Es entspricht S. 214-219 des Manuskriptes iiber « Mystik
und Scholastik ». Im Gegensatz zum GroBteil des Manuskriptes ist es
weniger reichhaltig und ausfiihrlich. Es weicht auch insofern vom iibrigen
Manuskript ab, als hier doch wenigstens der Versuch einer zusammen-
fassenden Darstellung gewagt wird. Sachlich ist Fragment 2 eine not-
wendige Ergidnzung zu Fragment 1, wie P. Denifle in einer eigenhdndigen
Notiz vermerkt. — Zeitlich ist Fragment 2 vor Fragment 1 entstanden.



340 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

Fragment 3 : Es bietet auf zwei Seiten eine Materialsammlung zu
Fragment 1 und stellenweise wohl auch dessen erste Formulierung. Ich
nehme an, daB3 es nach Fragment 2 aber vor Fragment 1 entstanden ist.

Wir haben bei unserer Ausgabe Fragment 1 als Grundlage verwendet
und vollstindig herausgegeben, da es die endgiiltige Meinung P. Denifles
wiedergibt. Fragment 2 und 3 haben wir in den Anmerkungen zu Frag-
ment 1 verwendet. — Dort wo Fragment 1 unvollstindig abbricht, haben
wir Denifles eigener Anweisung gemdB (vgl. unten S. 345 Anm. 4) die
restlichen Teile des Fragmentes 2 angeschlossen, da sie als Erginzung zu
gelten haben. — Fragment 3 konnte seiner ganzen Anlage nach haupt-
siachlich in den Anmerkungen Verwendung finden. Da es aber vor allem
in der Darlegung der Lehre der Mystiker iiber I'ragment 1 und 2 hinaus-
geht, haben wir die restlichen Teile am Schluf3 angefiigt ; dieser Abschnitt
1aBt sehr gut erkennen, dafl Fragment 3 als Stoffsammlung fiir die Weiter-
fithrung von Fragment 1, das unvollstindig abbricht, zu gelten hat. —
Wir glauben, dafl wir so am ehesten den Absichten nahe kamen, die
Denifle verfolgt haben kénnte, wenn er seine Darstellung voll und ganz
héatte ausarbeiten koénnen.

Eine besondere Schwierigkeit erwuchs uns bei der Ausgabe in der
Behandlung der von Denifle angefiihrten Belegstellen. Denifle hat sehr
selten die Texte, auf welche er hinweist, ausfiihrlich zitiert. Aber wir
glaubten seinen Absichten zu entsprechen, wenn wir die Belege in vollem
Wortlaut bringen, so wie Denifle selbst es etwa in seiner Seuse-Ausgabe
gemacht hat. — Wir haben auch, so wie er es selbst an einigen Stellen
tat, die mittelhochdeutschen Texte unter moglichster Anlehnung an den
Urtext in modernes Deutsch iibertragen. — Wir haben die urspriingliche
Zitierweise der Quellenbelege so stehen lassen, wie Denifle sie durchfiihrte ;
aber wir haben, um die Beniitzung zu erleichtern, immer auf die heute
gebrauchlichen Textausgaben verwiesen. — Alle Zusitze des Herausgebers
stehen in eckigen [] Klammern.

Die Fragmente 1 und 3 diirften etwa zu Beginn des Jahres 1874 ver-
faBt worden sein. Das geht einerseits daraus hervor, daf Denifle in seinen
Belegen noch auf Werke aus den Jahren 1872 und 1873 verweist. Ander-
seits wird diese zeitliche Ansetzung durch folgende Notiz in Fragment 3
bestitigt, die vermutlich fiir das Vorwort bestimmt war: « Am 7. Mirz
begeht man das 6. Centenarium des englischen Lehrers, des hl. Thomas
von Aquin.» — Fragment 2 diirfte, wie wir oben erwihnten, schon etwas
frither entstanden sein.

Wir veroffentlichen diese Notizen P. Heinrich Denifles umso lieber,
als wir in diesem Jahre seinen hunderisien Geburistag begehen kénnen.
Denifles kritische Arbeiten zur Geschichte der deutschen Mystik —- denken
wir nur an seine Untersuchungen iiber den Gottesfreund im Oberland,
seine vorbildlichen Ausgaben der Werke Seuses und des Buches von Geist-
licher Armut — miissen heute noch von jedem beriicksichtigt werden,
der sich mit deutscher Mystik beschaftigt. In der gewaltigen literarischen
Auseinandersetzung mit W. Preger und E. Jundt hat er als erster eine
falsche Auffassung der deutschen Mystik zuriickgewiesen (vgl. Hist.-pol.



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 341

Blitter Bd. 75 und 84). Wie wiirde er, der schon damals mit wissenschaft-
licher Griindlichkeit und iiberlegenem Wissen, aber iiberaus scharf im
Ton, seine Polemik fiihrte, sich erst recht heute gegen jene erheben, die
ohne jede Kenntnis der katholischen Theologie und vor allem der
Scholastik sich einem so schwierigen Gebiete, wie es die deutsche Mystik
nun einmal ist, voreilig zuwenden. — Wir bedauern nur, daB3 Denifle,
von andern wichtigen Studien in Anspruch genommen, die Forschungen
iiber die deutsche Mystik nicht fortsetzte. Gerade darum hielten wir es
fiir angezeigt, zu seinem 100. Geburtstage auf seinen literarischen Nachla
hinzuweisen und aus demselben eine erste Probe vorzulegen.

Wir sind aber auch davon iiberzeugt, daB alle jene, die sich mit der
schwierigen Frage nach dem Wesen der Mystik beschiftigen, vor allem
im Hinblick auf neuere Kontroversen die Meinung eines unbestrittenen
und hochverdienten Meisters gern vernchmen werden.

Texte.
[ Fragment 1.]

Welches ist nun also jenes hohere Leben, jener hochste Weg, zu
dem Gott nicht alle beruft ? * Wir haben es bereits oben ausgesprochen,
dall es der mystische Weg sei, dessen Wesen in der Vereinigung mit
Gott maltels einer auferovdentlichen Gabe der Beschauung bestehe 2.

Wenn wir vor allem nach den Bedingungen dieser auBerordent-
lichen Gabe der Beschauung fragen, so werden wir von St. Thomas
in erster Linie auf zwei Gaben des Heiligen Geistes 3, auf die des Ver-
standes und der Weisheit, hingewiesen 4. Da nimlich jener hochste
Weg aullerhalb der natiirlichen Sphire des Menschen liegt, so setzt
er ein aubllerordentliches Einwirken vonseiten Gottes voraus, vermoge

! [Fragm. 3 = 1. Formulierung.] Was ist also das Auszeichnende des mysti-
schen Lebens ? Es ist der Zustand der mystischen Beschauung, in der man mit
einem klaren, ruhigen und einfachen Blicke an Gott haftet, ihn genieft und in
der siiBesten ILiebe ihn innigst besitzt. Vgl. II-II 180, 3. Dieser Zustand, weil
sich dulBernd in einem mehr géttlichen als menschlichen Wirken, wie Thomas
sagt (Sent. III dist. 84. 1, 1), erfordert die Mitwirkung der Gaben des Heiligen
Geistes.

2 Ohne uns hier in die Unterscheidung und Erklarung der niedern und
hohern Grade der iibernatiirlichen Vereinigung mit Gott einzulassen, sprechen
wir nur von jenem héchsten Grade, den die deutschen Mystiker fast immer im
Auge haben und von dem zu sprechen sie nicht miide werden konnen.

3 [Fragm. 2.] [Uber die Gaben des Heiligen Geistes im allgemeinen vgl.]
Massoulié, Méditations sur les trois vies purgative, illuminative et unitive, 3¢ vie
§ 3 [= ed. Laurent. Paris 1888. 156-162].

i [Am Rand :] in zweiter Linie auf die Disposition des Subjektes =
Lauterkeit.



342 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

dessen die Seelenkrifte des Menschen erhoben und fiir jene besprochene
auBerordentliche Wirkung befihigt werden !.

Die Gabe des Verstandes > nun bewirkt in der gehorig disponierten
Seele eine unmittelbare Gotteserkenntnis. Diese ist dem Menschen
nicht natiirlich ; denn wenn, wie St. Thomas sagt, Gott auf dreifache
Weise ® erkannt werden kann, entweder durch seine Wesenheit oder

L [Fragm. 2.] I-1II 68, 1: [Quanto igitur movens est altius, tanto necesse est,
quod mobile perfectiori dispositione ei proportionetur ; ... Manifestum est autem,
quod virtutes humanae perficiunt hominem secundum quod homo natus est
moveri per rationem in his, quae interius vel exterius agit. Oportet igitur inesse
homini altiores perfectiones, secundum quas sit dispositus ad hoc, quod divinitus
moveatur ; et istae perfectiones vocantur dona ..., quia secundum ea homo
disponitur, ut efficiatur prompte mobilis ab inspiratione divina.] — c. G. IV 21 :
...ad hoc, quod homo ad beatitudinem divinae fruitionis, quae Deo propria
est, secundum suam naturam perveniat, necesse est primo quidem, quod per
spirituales perfectiones Deo assimiletur (das sind die dona, wie er weiter sagt)
et deinde secundum eas operetur et sic tandem praedictam beatitudinem conse-
quetur. [Dona autem spiritualia nobis per Spiritum Sanctum dantur ... et sic
per Spiritum Sanctum configuramur et per ipsum ad bene operandum habiles
reddimur et per eundem ad beatitudinem nobis via praeparatur]. — Vgl. III 7, 5
und I-IT 68, 6. — [Ps.-]Tauler, Nachfolgung des armen Lebens Christi II, n. 95
[wird von Denifle meistens als Tauler, Nachf. zitiert = Das Buch von geistlicher
Armuth, bisher bekannt als Johann Taulers Nachfolgung des armen Lebens
Christi, hrg. H. Denifle. Miinchen 1877. 168, 18-22 : Und das ist eine Notwendig-
keit, daB3 das geschieht : denn wo gottliche Kraft soll wirken, da muB3 menschliche
Kraft verloren werden, soweit die menschliche Kraft geneigt war zu Gebresten
und zu groben Werken. Und sobald die gebrestliche Kraft verloren wird, kann
dann Gott ohne Hindernis seine Kraft gieBen in die Seele].

* Massoulié, 3¢ vie § 3. [= ed. Laurent 159 f.]; Schon Th. de Vallgornera,
Mystica Theologia Divi Thomae. Barcinonae 1662. 190b und f. besonders 191
n. 4 [= ed. J. J. Berthier. Taurini 1911. I 391-397 n. 557-563. Da mir die alte
Ausgabe nicht zuginglich war, kann ich keine volle Gewahr dafiir iibernehmen,
daB ich mit dem Hinweis auf die neue Ausgabe in jedem Falle das Richtige
getroffen habe.]

8 [Fragm. 2.] Uber die dreifache Gotteserkenntnis und Kontemplationsstufe :
Massoulié, 3¢ vie § 2 [= ed. Laurent 149-156, besonders 152-154]. — S. Thomas,
De Ver. 8, 15 ; so auch Thomas III 9, 4 und Tauler [?], ed. Hamberger. Frankfurt
1864. I 90-97, besonders 93 £. [Fehlt in der neuen Ausgabe : Die Predigten Taulers,
hrg. F. Vetter, Berlin 1910, auf welche wir in Zukunft immer verweisen.] —
Eckhart [= Deutsche Mystiker II : Meister Eckhart, hrg. F. Pfeiffer. Leipzig 1857]
315, 22-31 : [Sankt Augustinus lehrt von dreierlei Erkenntnis. Die erste ist leib-
lich, als das Auge; und die nimmt Bilder. Die andere ist geistlich und nimmt
doch Bilder von leiblichen Dingen. Die dritte ist inwendig in dem Geiste ; die
erkennt ohne Bilder und Gleichnisse und diese Erkenntnis gleichet der der Engel.
Die oberste Herrschaft der Engel, die teilt sich in drei. Ein Meister spricht : Die
Seele erkennt sich nicht ohne Gleichnisse. Alle Dinge werden erkannt in Bildern
und Gleichnissen ; aber der Engel erkennt sich und Gott ohne Gleichnisse. Er
will sagen : Gott gibt sich in die Seele in der Héhe ohne Bilder und Gleichnisse.]



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 343

durch eine Wirkung, die von ihm in unsern Verstand kommt, oder
durch eine Wirkung, die aullerhalb unseres Verstandes liegt, so ist
nur die letzte Art und Weise Gott zu erkennen die uns jetzt natiirliche,
wie wir bereits aus den deutschen Mystikern dargelegt haben, wihrend
die erste die den Heiligen im Himmel eigentiimliche, die zweite aber
die den Engeln natiirliche Gotteserkenntnis ist !. Der menschliche
Geist vermag nimlich vermittels der natiirlichen Erkenntnis das Gott-
liche nicht zu erkennen auBler im Spiegel der Geschépfe ; und selbst
der Glaube, die iibernatiirliche Gotteserkenntnis, ist wesentlich durch
vorgingige Erwigung gewisser Wirkungen Gottes vermittelt, durch
die Betrachtung der iibernatiirlichen Offenbarung, gleichwie die natiir-
liche Gotteserkenntnis durch die Betrachtung der natiirlichen Offen-

barung 2.
Durch die Gabe des Verstandes aber wird der menschliche Geist

1 Sent. II dist. 23. 2, 1: [Sciendum autem, quod (deus) tripliciter videri
potest. Uno modo per suam essentiam. Alio modo per effectum aliquem eius
effluentem in intellectum videntis. Tertio modo per effectum aliquem extra intel-
lectum videntis, in quo divina similitudo resultat ... Huic comparatur primus
modus divinae visionis ... et hic quidem modus ex conditione naturae suae nulli
naturae debetur nisi divinae ... Et huic comparatur secundus modus, qui est
per effectum relictum in intellectu videntis; et hic quidem modus videndi con-
venit angelo secundum conditionem naturae suae ... Unde cognoscens ipsum
lumen naturae suae, quod est similitudo luminis increati, Deum videt ... Modus
autem iste (tertius) competit homini secundum conditionem naturae suae, quia
intellectus noster nec seipsum intelligere potest nisi per species rerum, quas apud
se habet.]

2 [Fragm. 2.) Dagegen wird der menschliche Geist durch die Gabe des Ver-
standes so vollkommen iiber die ihm vorgelegten Wahrheiten erleuchtet, da3 ihm
schon hier ein Vorgeschmack des himmlischen Schauens zuteil wird. Sent. ITI
dist. 34. 1, 1 corp.: [Connaturalis enim modus humanae naturae est, ut divina
non nisi per speculum creaturarum et aenigmata similitudinum percipiat ; et ad
sic percipienda divina perficit fides, quae virtus dicitur. Sed intellectus donum,
ut Gregorius dicit, Super Ezech. hom. 19, de auditis mentem illustrat, ut homo
etiam in hac vita praelibationem futurae manifestationis accipiat]. — Die Beschau-
lichkeit ist ja ein Anfang der himmlischen Seligkeit im irdischen Diesseits. 1I-1I
180, 4 : [Principaliter quidem ad vitam contemplativam pertinet contemplatio
divinae veritatis ... quae quidem in futura vita erit perfecta, quando videbimus
Deum facie ad faciem ; ... Nunc autem contemplatio divinae veritatis competit
nobis imperfecte, videlicet per speculum et in aenigmate ; unde per eam fit nobis
quaedam inchoatio beatitudinis, quae hic incipit, ut in futuro continuetur]. —
Sent. III dist. 35. 2, 2 ad q. 2: [Unde Gregorius ... : Quamdiu in hac carne
mortali vivitur, nullus ita in contemplationis virtute proficit, ut in ipso iam
incircumscripto luminis radio mentis oculos infigat; sed quidquid de illo modo
conspicitur, non est ipse, sed sub ipso est.] — cf. Johannes a S. Thoma, Cursus
theol. I q. 43 disp. 17 a. 3 n. 8 und 9.



B1AA Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

zu der den Engeln eigentiimlichen Gotteserkenntnis erhoben®; er
erhilt eine unmittelbare Gotteserkenntnis, welche das ausschlieBliche
Recht der Beschaulichkeit ist®. Gleichwie der Engel, um die Idee
Gottes zu finden, nicht gleich dem menschlichen Geist darauf ange-
wiesen ist, aus sich selber herauszugehen und seinen Blick auf die
AuBenwelt zu richten, sondern vielmehr in seinem eigenen Innern das
Bild Gottes, welches sich unmitielbar ® seinem Auge darstellt, findet,
ebenso findet auch der menschliche Geist, ausgeriistet mit dem donum
intellectus, Gott unmittelbar in sich. Vermoge dieser Gabe werden ihm
Gott und die gottlichen Wahrheiten dasjenige, was natiirlicher Weise
die ersten Prinzipien fiir ihn sind * ; mit einem einfachen Blicke haftet
er Gott an ®.

[Die Gabe der Weisheit 8.] Diese Gabe 7 schirft nicht in der Weise
den Geist zum Verstindnis der Wahrheit, dafl er dazu durch Studium

1 [Fragm. 3.] Massoulié, 3¢ vie § 3 [= ed. Laurent 159]. Wunderschén Vall-
gornera 19b oben und 20 n. 6 [= ed. Berthier I 39-43 n. 42-46].

2 [Fragm. 2.] Sent. II dist. 23. 2, 1 corp.: [Ad secundum vero modum, qui
est naturalis ipsi angelo et supra naturam hominis, elevatur homo per gratiam,
etiam post statum culpae, sicut etiam in viris contemplativis patet, qui revela-
tiones divinas merentur.]

3 Ich sage : unmittelbar. Denn wenngleich auch wir in uns das Bild Gottes
finden und von demselben zu Gott hingewiesen werden, so stellt es sich doch
nicht unmittelbar dem innern Blicke dar.

4 TI-IT 8, 1 ad 2: [Et ideo ista superadditio non dicitur ratio, sed magis
intellectus, quia ita se habet lumen superadditum ad ea, quae nobis supernatura-
liter innotescunt, sicut se habet lumen naturale ad ea, quae primordialiter cognos-
cimus.] — Sent. III dist. 35. 2, 2. — [Aus Fragm. 2] : Durch das iibernatiirliche
Licht, welches die Gabe des Verstandes dem menschlichen Geiste eingie3t, wird
ihm das Geistliche sichtbar, d. h. unmittelbar und an sich erkennbar (ad ipsa
spiritualia aspicienda introducitur — also ohne Bild und Formen) und die in
diesem Lichte betrachteten Wahrheiten sind fiir ihn ebenso unmittelbar gewil3, als
die ersten Prinzipien: Sent. ITI dist. 35. 2, 2 sol. 1: [Sed si supernaturali lumine
mens in tantum elevetur, ut ad ipsa spiritualia aspicienda introducatur, hoc
supra humanum modum est; et hoc facit intellectus donum, quod de auditis
mentem illustrat, ut ad modum primorum principiorum statim audita probentur.]

5 II-II 180, 5 ad 1 : [Sed contemplatio pertinet ad ipsum simplicem intuitum
veritatis.] — [Fragm. 2] Die Gabe des Verstandes, sagt Massoulié, korrespondiert
der dritten Kontemplationsstufe : Ce degré consiste en ce que, sans raisonnement
aucun, sans avoir besoin de recourir 4 une multitude de pensées, mais par un
simple regard, I'ame s’attache uniquement a Dieu. 3¢ vie § 3 [= ed. Laurent 159].

¢ [Fragm. 3.] Massoulié, 3¢ vie § 3 [= ed. Laurent 158). — Vallgornera 231
n. 4 ff. [= ed. Berthier I. 471-477 n. 654-660; vgl. 397-401 n. 564-566].

7 [Am Rand] gehort zu sapientia. Cf. II-1I 45, 2 : [Sic ergo circa res divinas
ex rationis inquisitione rectum iudicium habere pertinet ad sapientiam, quae
est virtus intellectualis ; sed rectum iudicium habere de eis secundum quandam
connaturalitatem ad ipsas pertinet ad sapientiam secundum quod donum est



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 345

und Untersuchung gelange, sondern durch eine gewisse Kongenialitit
und Vereinigung mit Gott!. Was er da erkennt, empfingt er nicht
durch die Sinne ; er iibersteigt vielmehr alle sinnlichen Formen und
Bilder und alle Ungleichheit (difformitas), um in sich geeinigt, vereinigt
zu werden mit dem Einen 2 Nicht umsonst nennt St. Thomas die
Beschaulichkeit einen Anfang der himmlischen Seligkeit im Diesseits,
einen Vorgeschmack des himmlischen Schauens 2.
Was bewirkt aber die iibernatiirliche Gabe der Weisheit ? ¢

[Fragment 2.

Die Tugend der Weisheit, welche der Mensch aus seiner natiir-
lichen Kraft zu erwerben vermag, ist eine Fertigkeit des Geistes, die
einzelnen Dinge auf ihre letzten Ursachen zuriickzufiihren, die ein-
zelnen Vorkommnisse des Lebens im Lichte der ersten Prinzipien zu
betrachten und diese Prinzipien zum Leitstern seines eigenen Ver-
haltens zu machen. — Allein durch die #bernatiirliche Gabe der Weis-
heit ® wird er nicht blof geneigt gemacht, sich in seinen Handlungen
durch die Wahrheit leiten zu lassen, sondern gewissermallen selber

Spiritus Sancti; sicut Dionysius dicit, ... quod Hierotheus est perfectus in
divinis, non solum dicens, sed et patiens divina. Huiusmodi autem compassio
sive connaturalitas ad res divinas fit per charitatem.]

1 Vgl. Vallgornera 191 [= ed. Berthier I 398 n. 564] : Sed tamen istae
causae divinae et altissimae, per quas procedit sapientia ad reddendam rationem,
non sunt notae quasi quidditative per sapientiae donum, sed quasi affective et
mystice ex connaturalitate quadam et unione seu experientia interiori divinorum . . .
Et sic sapientiae donum est, quae modo affectivo et mystico attingit divina, quae
sunt causae supremae ; ... oportet, quod ratio formalis, qua donum sapientiae
attingit causam altissimam, id est causam divinam, sit ipsa notitia, quae habetur
experimentaliter de Deo, quatenus unitur nobis et invisceratur et donat se ipsum
nobis ; hoc enim est ex spiritu scire et non solum ex lumine aut discursu
monstrante quidditatem sed ex affectu experiente unionem.

> II-IT 180, 6 ad 2: [In anima vero, antequam ad istam uniformitatem
perveniat, exigitur, quod duplex eius difformitas amoveatur: Primo quidem illa,
quae est ex diversitate exteriorum rerum, prout scilicet relinquit exteriora ..
Secundo autem oportet, quod removeatur secunda difformitas, quae est per dis-
cursum rationis : et hoc idem contingit secundum quod omnes operationes animae
reducuntur ad simplicem contemplationem intelligibilis veritatis: ... et tunc,
istis duobus praemissis, tertio ponitur uniformitas conformis angelis, secundum
quod praetermissis omnibus in sola Dei contemplatione persistit.]

3 Sent. III dist. 34. 1, 1: Sent. III dist. 35. 2, 2 q. 1 in fine et q. 2;
I1-IT 180, 1 et 4 [vgl. oben S. 343 Anm. 2. :

4 [Denifle selbst verweist fiir die Fortsetzung am Schlusse von Fragm. 1
auf Fragm. 2 S. 216, so daB wir hier Fragm. 2 anschlieBen.]

5 Sie korrespondiert der 2. Kontemplationsstufe. Massoulié¢, 3¢ vie § 3
[= ed. Laurent 158 f.].



346 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

dadurch umgewandelt und diesen hochsten Prinzipien gleichformig
gemacht, auf dieselbe Weise, wie der Mensch, der Gott anhdngt, ein
Geist mit ihm wird. Wenn sohin der mit der Gabe der Weisheit aus-
geriistete Mensch alle Dinge im Lichte der ewigen Wahrheit beurteilt,
so spricht er dabei sein Urteil gleichsam nach dem Mafistabe seines
eigenen Geistes aus seinem eigenen Innern heraus; er braucht nicht
aus sich selber hinauszugehen, um die Richtschnur zu finden, mit
welcher die menschlichen Handlungen iibereinstimmen miissen, damit
sie der Weisheit gemil3 seien — dieses Kriterium trigt der mit der
Gabe der Weisheit ausgeriistete Geist in sich selber 1.

Die eigentiimliche Wirkung dieser Gabe ist somit eine {ibermensch-
liche, dem gottlichen Wissen dhnliche Erkenntnisweise .

Der Geist wird durch diese Gabe zu einer héhern Erkenntnisweise,
zu einer eminenten Erkenntnis, wie der hl. Thomas sagt, in dem Malle
tichtig gemacht, als er dadurch mit Gott vereinigt wird ; diese Ver-
einigung des Geistes mit Gott ist aber wesentlich durch die Liebe ver-
mittelt, und darum ist die Liebe das Prinzip der iibernatiirlichen
Wabhrheit : ihre ausgezeichnete Wirkung besteht zwar in einer héhern
Erkenntnis ; diese aber ist keine blofle Verstandessache, sondern
wesentlich zugleich Sache des Gemiites 2.

Deshalb sagt auch der hl. Thomas, da3 der Sohn ohne den Heiligen
Geist nicht gesendet werde und dafl nur dann «in missione filii habetur
similitudo verbi, quando habetur cognitio talis, ex qua procedit amor » .

1 Sent. III dist. 34. 1, 2: [In alia autem via contemplationis modus humanus
est, ut ex simplici inspectione primorum principiorum et altissimarum causarum
homo de inferioribus iudicet et ordinet ... Sed quod homo illis causis altissimis
uniatur transformatus in earum similitudinem per modum, quo quis adhaeret
Deo, unus spiritus est (1 Cor. 6, 17), ut sic quasi ex intimo sui de aliis iudicet
et ordinet, non solum cognoscibilia, sed etiam actiones humanas et passiones ;
hoc supra humanum modum est et hoc per sapientiae donum efficitur.]

2 Sent. III dist. 35. 2, 1 sol. 1 ad 1: [Procedit enim sapientiae donum ad
quandam deiformem contemplationem.]

3 Sent. III dist. 35. 2, 1 sol. 3 : [Et ideo sapientiae donum dilectionem quasi
principium praesupponit et sic in affectione est.] — Auf dieselbe Weise be-
schreibt auch [Pseudo-]Albertus den Unterschied der contemplatio christianorum et
philosophorum : De adhaerendo deo c. 9 [= ed. Sailer. Ratisbonae 1878. 248 :
Quia contemplatio philosophorum est propter perfectionem contemplantis; et
ideo sistit in intellectu. Et ita finis eorum in hoc est cognitio intellectus. Sed con-
templatio sanctorum, quae est catholicorum, est propter amorem ipsius, scilicet
contemplati Dei; idcirco non sistit in fine ultimo in intellectu per cognitionem,
sed transit ad affectum per amorem.]

4 Sent. I dist. 15. 4, 1 ad 3; Eckhart 191, 22 {. [= ed. Pfeiffer]: Denn wo der
Sohn offenbar wird in der Seele, da wird auch offenbar die Minne des Heiligen Geistes.



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 347

Und deshalb urteilen manche einfache Leute richtiger iiber die
christlichen Wahrheiten als oft groBe Theologen 1. Entspringt doch die
Richtigkeit des Urteils teils aus vollkommenem Vernunftsgebrauch, teils
aus der Verwandtschaft des Geistes mit dem Gegenstand seines Urteils.
— Letzteres (Verwandtschaft und Kongenialitit des Verstidndnisses
mit dem Gottlichen) ist auszeichnende Wirkung der Gabe der Weisheit,
welche selber aus der Liebe entspringt, denn die Liebe erzeugt jene
innere Verwandtschaft des menschlichen Geistes mit dem géttlichen 2.

Gabe der Wissenschaft®. Die dadurch ermoglichte Erkenntnis
hat das Kreatiirliche zum Gegenstand. Die Gabe der Weisheit [hin-
gegen ist] Wissenschaft des Gottlichen 4.

Die Gabe der Wissenschaft erzeugt die echte Wertschitzung der
Kreaturen ; der Mensch sucht vermoge ihrer sein Gut nicht in ihnen 5.

Thr unmittelbarer Gegenstand sind die kreatiirlichen Giiter ; diese
aber werden in ihrer Beziehung auf Gott betrachtet. Durch diese Gabe
erklirt er [d. h. der Mensch] die Lehren der Gottlosen als leeres
Geschwiitz ; durch sie erhilt er ein richtiges Urteil iiber das Verhiltnis
der Seele zu Gott, von dem ihn nichts zu scheiden vermag.

[Die Wirkungen der Gaben des Heiligen Geistes.] Diese Gaben,
welche immer mit der Liebe verbunden sind® und aus der heilig-

1 Sent. I dist. 15. 4, 2 ad 4: [... dicendum, quod illa notitia, ex qua pro-
cedit amor, viget in ferventibus divino amore, qua scilicet cognoscunt divinam
bonitatem in quantum est finis et in quantum est largissime in eos profluens sua
beneficia. Et talem notitiam perfecte non habent, qui amore ipsius non accen-
duntur.]

2 TI-11 45, 2 [vgl. oben S. 344 Anm. 7] — C. Schdzler, Neue Untersuchungen
iiber das Dogma von der Gnade und das Wesen des christlichen Glaubens.
Mainz 1867. 223. :

3 Massoulié, 3¢ vie § 3 [= ed. Laurent 157]. — Vallgornera 193 n. 4 [= ed.
Berthier I 401-403 n. 567-568] — Fol. 128rb [= ed. Vetter 408, 18-20] sagt
[Tauler], Kunst (scientia) [sei] Gabe des Heiligen Geistes und gehe der Liebe vor
(wie eine Magd, die einer Frau dienet und ihr vorangeht].

t II-IT 9, 2 : [simpliciter autem sapiens dicitur, qui novit altissimam causam
simpliciter scilicet Deum. Et ideo cognitio divinarum rerum vocatur sapientia ;
cognitio vero rerum humanarum vocatur scientia, quasi communi nomine impor-
tante certitudinem iudicii appropriato ad iudicium, quod fit per causas secundas.
Etideosicaccipiendoscientiae nomen, ponitur donum distinctum a dono sapientiae.

5 II-IT 9, 4: [... unde in eis — scilicet creaturis — finem constituendo
peccant et verum bonum perdunt. Et hoc damnum homini innotescit per rectum
iudicium de creaturis, quod habetur per donum scientiae.]

6 I-II 68, 5: [Unde sicut virtutes morales connectuntur sibi invicem 'in
prudentia, ita dona Spiritus Sancti connectuntur sibi invicem in charitate : ita



348 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

machenden Gnade entspringen! und zugleich mit ihr der Seele ein-
gegossen werden, [sind] ein Beweis [da]fiir, dal der Geist, um seiner
iibernatiirlichen Bestimmung gerecht zu werden, einer iibernatiirlichen
Erginzung seiner natiirlichen Kraft bediirfe. — Im donum intellectus
zeigt sich die Gnade als ein geistiges Licht ; sie erleuchtet den Verstand
iiber das Verhiltnis des Menschen zu seinem Endziel, macht seinen
Willen geneigt, sein hochstes Gut in Gott zu suchen, und gibt den
EntschluB, die notwendige Festigkeit. Diesen Entschluf3, diese Geneigt-
heit, hat niemand ohne heiligmachende Gnade ®. Durch dasselbe [do-
num] gelangt er auch in den Besitz der obersten Prinzipien seiner
iibernatiirlichen Erkenntnis, und in diesem Punkte kommt die Gabe
des Verstandes mit dem Glauben iiberein, von welchem das donum
intellectus jedoch sich dadurch unterscheidet, dall es die Wirkung hat,
jene iibernatiirlichen Grundwahrheiten dem Geiste irgendwie verstind-
lich zu machen; es erméglicht nimlich ein geistiges Durchdringen
derselben, wihrend der Glaube bloB ihr Fiirwahrhalten bewirkt 3.

Durch die Gaben werden die Glaubenswahrheiten nicht an sich
dem Geiste einleuchtend, sondern, ohne die innere Wahrheit der
Glaubenslehren einzusehen, gewinnt er dadurch blo8 die klare Er-
kenntnis, dall zwischen der Glaubenswahrheit, die er nicht begreift,
und zwischen den durch sinnliche Erfahrung erworbenen natiirlichen
Wahrheiten unmdéglich ein innerer Widerspruch bestehe und daf3 dem-
nach kein Ergebnis der Naturforschung den Abfall vom Glauben zu
rechtfertigen vermoge *.

scilicet, quod qui charitatem habet, omnia dona Spiritus Sancti habet, quorum
nullum sine charitate haberi potest.]

LIII 62, 2: [... et sicut ab essentia animae fluunt eius potentiae, ita a
gratia fluunt quaedam perfectiones ad potentias animae, quae dicuntur virtutes
et dona, quibus potentiae perficiuntur in ordine ad suos actus.]

2 II-I1 8, 5 : [Sic ergo intellectuale lumen gratiae ponitur donum intellectus,
in quantum intellectus hominis est bene mobilis a Spiritu Sancto ... Rectam
autem aestimationem de ultimo fine non habet nisi ille, qui circa finem non errat,
sed ei firmiter inhaeret, tamquam optimo; quod est solum habentis gratiam
gratum facientem ; ... Unde donum intellectus habet nullus sine gratia gratum
faciente.]

3 II-11 8, 6 ad 2: [... donum intellectus est circa prima principia cogni-
tionis gratuitae ; aliter tamen quam fides; nam ad fidem pertinet eis assentire,
ad donum vero intellectus pertinet mente penetrare ea, quae dicuntur.]

4 II-II 8, 2: [... dupliciter dici possumus aliqua intelligere : uno modo
perfecte, quando scilicet pertingimus ad cognoscendum essentiam rei intellectae
et ipsam veritatem enuntiabilis intellecti, secundum quod in se est ; et hoc modo
ea, quae directe cadunt sub fide, intelligere non possumus durante statu fidei.
Sed quaedam alia ad fidem ordinata etiam hoc modo intelligi possunt. — Alio



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 349

Dem Glauben geht notwendig ein Wissen voraus ; denn um glauben
zu koénnen, mull er notwendig wissen, was er glauben miisse. Davon
ist aber die iibernatiirliche, erst aus dem Glauben hervorgehende
Erkenntnis der nimlichen Wahrheiten [verschieden] !.

Diese GewiBBheit, mit dem donum intellectus verbunden, beruht
nicht auf der Wahrhaftigkeit des Zeugnisses, um dessentwillen etwas
fiir wahr gehalten wird, sondern auf einer innern Erfahrung?. Die
durch das donum intellectus bewirkte Erkenntnis des Goéttlichen ist
wesentlich Sache der Empfindung und setzt ein heiligmifBiges Leben
voraus %, [Sie ist] ein freies Geschenk Gottes*. Diese Gabe li3t den
Besitzenden die Ansicht der Welt als Torheit gelten ® und reinigt den
menschlichen Geist von allen Vorstellungen, welche seine Auffassung
des Gottlichen triiben konnten 6.

Die durch die Gabe des Heiligen Geistes erzeugte Erkenntnis
beruht auf einer Erfahrung des Gottlichen ?, auf einer «Beriihrung »
der Seele®. Diese Gottesnihe wird in den gewdhnlichen Menschen
durch die theologischen Tugenden bewirkt ?, welche den Geist mit Gott

modo contingit aliquid intelligi imperfecte, quando scilicet ipsa essentia rei vel
veritas propositionis non cognoscitur, quid sit aut quomodo sit, sed tamen
cognoscitur, quod ea, quae exterius apparent, veritati non contrariantur, in
quantum scilicet homo intelligit, quod propter ea, quae exterius apparent, non
est recedendum ab his, quae sunt fidei; et secundum hoc nihil prohibet durante
statu fidei intelligere etiam ea, quae per se sub fide cadunt.] — II-IL 8, 8 : [... et
secundum hoc dicendum est, quod dono intellectus respondet pro proprio fructu
fides, scilicet fidei certitudo.]

1 II-II 8, 8 ad 2: [Non enim posset homo assentire credendo aliquibus pro-
positionibus, nisi ea aliqualiter intelligeret.]

2 Ps. 33, 9. 3 Ps. 110, 10; Apoc. 2, 17.

41 Jo. 2, 20; 2, 27. 51 Cor. 3, 19.

6 TI-IT 8, 7: [Alia vero munditia cordis est, quae est quasi completiva
respectu visionis divinae; et haec quidem est munditia mentis depuratae a
phantasmatibus et erroribus, ut scilicet ea, quae de Deo proponuntur, non acci-
piantur per modum corporalium phantasmatum nec secundum haereticas perver-
sitates : et hanc munditiam facit donum intellectus.]

7 So sagt auch Tauler, 13. Sonntag [nach Pfingsten] 2. Predigt, fol. 105ra
[= Vetter 349, 4-6], daB nicht Erkennen das erste sei, sondern Lieben, « denn
die Minne bedarf keines groBen subtilen Erkennens, sondern eines lautern leben-
digen Glaubens in christlicher Weise ». [Text verbessert nach cod. Viennensis 2739,
dessen Varianten in Denifles Handexemplar des Taulerdruckes vermerkt sind.]

8 Cant. 5, 4.

9 So auch Eckhart 171, 36-40 [= ed. Pfeiffer : Und Gott ist auch ein Licht ;
und wenn sich das gottliche Licht ausgieBet in die Seele, so wird die Seele mit
Gott vereinet wie ein Licht mit Licht. So heiBet sie ein Licht des Glaubens und
das ist eine gottliche Tugend. Und wo die Seele weder mit ihren Sinnen noch
Kriften hinkommen kann, da triagt sie der Glaube hin.] — Eckhart 172 [= ed.



350 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

vereinigen. Und darum verhalten sie sich zu den Gaben des Heiligen
Geistes, wodurch der kreatiirliche Geist fiir die gottliche Bewegung
empfinglich gemacht wird, wie das Prinzip derselben ; denn der Geist
ist fiir die Bewegung durch Gott und die Eingebungen der géttlichen
Gnade nur dann empfinglich, wenn er mit Gott vereinigt ist und allein
im MalBe seiner Vereinigung mit Gott !.

[Fragment 1.)

[Die deutsche Mystik.] Ist nun den deutschen Mystikern diese
Lehre fremd ? Nichts weniger als das? Die zwei Gaben des Heiligen
Geistes « Verstindnis » (donum intellectus) und « schmeckende Weisheit »
(donum sapientiae)?, die wie die iibrigen Gaben des Heiligen Geistes der
Seele iibernatiirlich eingegossen werden , « fithren den Menschen », nach

Pfeiffer, ganze Seite] und Hermann [von Fritzlar = Deutsche Mystiker, ed.
F. Pfeiffer I] 182, 10-13: [Die gottlichen Tugenden machen eine Einung der
Seele mit dem Heiligen Geiste, da der Heilige Geist bewege die Seele : aber die
Gaben bereiten den Menschen zu empfangen ohne Widersitzlichkeit die Bewe-
gungen des Heiligen Geistes.] — Besonders schon Eckhart 512, 35 : [= ed. Pfeiffer :
In der Gnade gibt sich Gott in die Seele und der Heilige Geist vereinet sich mit
der Minne ; und die Minne, die der Heilige Geist ist, die ist Gott ; und die Minne,
die da Gnade ist, die ist Kreatur — so cod. Einsiedl. 277 Bl. 177ra, nach einer
Notiz in Denifles Handexemplar — und vereinet die Seele mit Gott und in der
Vereinigung wird die Seele in Gott gezogen, dall sie da Gott minne mit seiner
Minne in Gott; und in ihr selber kann sie es nicht tun.]

1 I-II 68, 8: [Sic ergo eadem videtur esse comparatio donorum ad virtutes
theologicas, per quas homo unitur Spiritui Sancto moventi, sicut virtutum
moralium ad virtutes intellectuales, per quas perficitur ratio, quae est virtutum
moralium motiva. Unde, sicut virtutes intellectuales praeferuntur virtutibus
moralibus et regulant eas, ita virtutes theologicae praeferuntur donis Spiritus
Sancti et regulant ea ... Sed si comparemus dona ad alias virtutes intellectuales
vel morales, dona praeferuntur virtutibus, quia dona perficiunt vires animae
in comparatione ad Spiritum Sanctum moventem ; virtutes autem perficiunt vel
ipsam rationem vel alias vires in ordine ad rationem. — Ibid. ad 3 : Dicendum,
quod sapientia et intellectus et alia huiusmodi sunt dona Spiritus Sancti secundum
quod per charitatem informantur.]

2 [Fragm. 2] [Uber alle Gaben des Heiligen Geistes zugleich handelt :]
Tauler, 3. Predigt [auf] Pfingsten, fol. 54rb-55vb [= ed. Vetter 106, 4-110, 3] ;
fol. 60rb f. [= ed. Vetter 301, 31-302, 7] ; fol. 102ra [= ed. Vetter 194, 1-23] :
fol. 51rb : die sieben Gaben und die drei gottlichen Tugenden [= ed. Vetter 96, 3-6 :
Und hier in ihm — in Christus — werden einem Menschen gegeben die heiligen
sieben Gaben des Heiligen Geistes und die drei gottlichen Tugenden, Glaube,
Zuversicht und Minne, und alle Vollkommenheit und Wahrheit und innerliche
Freude und Friede in dem Heiligen Geist.]

8 Nach der Ethymologie der Alten, nimlich : sapida scientia. — S. Bernardus,
In Cant. sermo 85 n. 85; vgl. Cod. Einsiedl. 278 fol. 60r.

4 Eckhart 328, 2-3 [= ed. Pfeiffer : Ebenso — wie die theologischen Tugenden ;
vgl. 327, 37-328, 1 — werden auch die sieben Gaben des Heiligen Geistes iiber-



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 354

dem Worte Taulers!, «recht allzumal ein in den Grund, iiber mensch-
liche Weise bis in den gottlichen Abgrund, da Gott sich selber erkennt,
sich selber versteht und seiner eigenen Weisheit und Wesenheit
schmecket ». Und nicht etwa die niedrigen Grade der Beschauung
und iibernatiirlichen Vereinigung fiihrt Tauler an dieser Stelle auf
diese zwei Gaben des Heiligen Geistes als auf ihre Ursache zuriick,
sondern die hochsten und xat’ éoy7v obersten. Denn er fihrt dort
also fort: « Von Gnaden gibt Gott dem Geiste, was er ist von Natur
und hat dem Geiste da geeiniget das namenlose, formenlose, weiselose
Wesen. Da mul} Gott in dem Geiste alle seine Werke wirken, erkennen,
minnen, loben und gebrauchen ... Also fithrt der Heilige Geist alle
jene, die ihm die Statt bereiten, daB er sie erfiillen moge. » Tauler
spricht also von jenem héchsten Zustande, den er und die deutschen
Mystiker mit dem Namen Gottesgeburt bezeichnen, wovon wir als-
bald sprechen werden, und wozu er die zwei Gaben des Verstindnisses
und der schmeckenden Weisheit ganz hinreichend hielt — eine Ansicht,
die in spiterer Zeit von gewiegten Minnern auf dem Gebiete der
Mystik wiederholt und erwiesen wurde 2.

[Fragment 3.]

Mit all dem iibereinstimmend, lehren die Mystiker. [Ps.-]Tauler sagt :
Der vierte Geist, der in den Menschen spricht, das ist der gottliche Geist
und sein Sprechen ist nichts anderes, denn ein bloBes Vorwerfen géttlicher
Wahrheit, in der der menschliche Geist geruckt wird auBer Sinnlichkeit
und iiber alle Bilder und iiber alle Krifte in die BloBheit géttlichen Wesens.
Nachf. I. n. 97 ®. — Er meint damit die Beschauung. Denn dasselbe sagt
er Nachf. I. n. 147 . — Dasselbe gesteht er Nachf. II. n. 46 °.

natiirlich der Seele eingegossen.] — [Sievers], in: Haupt’s Zeitschrift fiir dt.
Altertum 15 (1872) 384, 25-27 : [Die andere Kunst — d. h. scientia — Christi,
die ist Kreatur; das ist die Kunst, die seiner Seele eingegossen wurde, als sie
geschaffen wurde; und die ist iibernatiirlich ...) — ebenda 385, 57 f.: [Was
lehret er — Christus — uns mit der Kunst, die iibernatiirlich ist ?] — Tauler
fol. 102ra [= ed. Vetter 181, 15-16 : Nun kommt der Heilige Geist oft in den
Menschen und mahnet ihn und treibt ihn in seinem inwendigen Grund.]

1 Tauler fol. 55va [= ed. Vetter 109, 17-32; wir haben den Text nach
Vetter verbessert.]

% Vgl. u. a. Scaramellj, Anleitung in der mystischen Theologie. Regensburg
1855. I 280 ff. [= Directorium mysticum. Brixinae 1778. I 330 ff. = Tract. 2,
cap. 14 n. 147 fi.] 3 [= ed. Denifle 44, 26-30.]

* [= ed. Denifle 75, 9-38, besonders 31-34: Und weil die Seele und der Engel
ohne Mittel von Gott geschaffen sind, so empfangen sie auch EinfluB von der
gottlichen Sonne ohne Mittel.]

® [= ed. Denifle 125, 27-32 : Aber gottliche Menschen, die mit Christo und
mit seinem Leiden vereiniget sind, die schweigen die Wahrheit ; denn alles, was



352 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

Dies fithrt uns aber zum zweiten Punkte. Tauler! fol. 55va sagt,
daf3 die zwei Gaben, Verstindnis und schmeckende Weisheit, den Menschen
recht in den Grund fiihren etc. Von diesem Empfinden * spricht Tauler
wie St. Thomas ; wunderschén fol. 66va 2 und fol. 66vb unten f.*; cf.
fol. 102ra ®>. — Ebenso Eckhart 302, 30 ®. — Tauler fol. 114ra oben ”.

Und welches ist denn diese Erkenntnisweise ? [Sie] ist nach Art der
Engel, ohne Téatigkeit des Intellectus agens®. Gott setzt sich an seine

sie verstehen als wahr, das ist iiber alle Bilder und Formen in einem lautern
Empfinden gottlichen Gutes, von dem niemand reden kann ; und davon miissen
sie schweigen und stumm werden.]

I [= ed. Vetter 109, 17-32. Der vollstindige Text, oben S. 351.]

® [Zur Evgdnzung aus Fragm. 2]: Tauler fol. 60va oben [= ed. Vetter 300,
17-27 ; vgl. 300, 32 : Willst du es empfinden, da3 es so sei, so laB3 alle Mannig-
faltigkeit]. — fol. 108ra oben [= ed. Vetter 251, 24-25: Wie es da geht, das ist
besser zu empfinden, als dal man davon sprechen koénnte.]

3 [= ed. Vetter 119, 24-28: Hitten wir nun einen zumal recht lautern
inwendigen Menschen, der wahrlich innig wire, der konnte hiervon wissen in
fithlender, schmeckender und in wesentlicher Weise ; aber er konnte es nicht
zu Worten bringen noch jemand davon sagen, noch kann er es mit Sinnen oder
mit Vernunft begreifen.]

1 [= ed. Vetter 120, 24-30: Hier in dieser Vereinigung wird der Geist
gezogen und erhoben iiber alle seine Krankheit und Natiirlichkeit und Ungleich-
heit und wird da geldutert und verklirt und erhoben iiber alle seine Kraft und
iiber sich selber und seine Weise ; und all’ sein Wirken und sein Wesen wird mit
Gott durchdrungen und wird in eine gottliche Weise gewiesen und iiberfiithrt ;
und da wird die Geburt in Wahrheit geboren; und da verliert der Geist alle
Gleichheit und verflieBt in gottliche Einigkeit. — Es handelt sich also in diesem
Text um die Gottesgeburt, als Folge der Gaben des Heiligen Geistes, wie Denifle
oben S. 351 sagt. — Vgl. auch Vetter 120, 11 und 17.]

5 [= ed. Vetter 194, 19-21: ... und das ist Verstindnis und schmeckende
Weisheit. Ach Kinder, die sind so hoch und so iiberedel, da davon besser ist
zu empfinden als zu sprechen.]

6 [Fragm. 2): Eckhart 302, 23-31 [besonders 23-26 : Mit dem Lichte des
Glaubens begreifen sie die Heilige Schrift, bis daB sie durch das Licht des]
Glaubens kommen in den Tau der Gnaden und in dem Tau der Gnaden werden
ihnen schmackhaft [die Wege des ewigen Lebens ... 30: Aber die innerliche
Anhaftung, das ist eine eingezogene, empfundene Wahrheit, von der sie weder
Tod noch Leben scheiden mag.]

7 [= ed. Vetter 366, 14-23 : So haben diese Menschen denselben Glauben
inwendig in einer sehr hohen Weise, empfindlich und schmackhaft. In gleicher
Weise als ob ein sechsjihriges Kind den Glauben spriche und ein Meister von
Paris spriche denselben Glauben. Wiewohl es ein Glaube wire, so wird er doch
ungleich von den zweien verstanden. Ebenso haben ihn diese Menschen in dem
innern Menschen in Licht und in Klarheit und in Unterschied. Aber in dem
dritten obersten Menschen, in dem verborgenen Menschen, da haben sie ihn
(Vetter : es) iiber dem Lichte in einer Finsternis, ohne Unterschied, {iber Bilder
und Formen und Unterschieden in einer einfiltigen Einfiltigkeit. Diese haben
den Glauben in schmeckender, empfindlicher Weise zu Gebrauch.]

8 [Fragm. 3. Inwiefern intellectus agens notwendig — insofern ein Vor-
geschmack des Himmels : besonders Vallgornera 217 ab und n. 2 [ed. Berthier
I 445-450 n. 626-631].



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 353

Statt. Eckhart 19, 14-33 1. — Nachf. II. n. 94 2. — Johannes vom Kreuz
[Liebesflamme, 1. Str. 3. Vers. ed. Lechner. Regensburg 1859] II 231 f. —
Falsch Preger [Der altdeutsche Traktat von der wirkenden und méglichen
Vernunft. SB. bayr. Akad. Wiss.], 1871, S. 163 und 165.

Also auch Tauler fiihrt diesen Stand auf eine iibernatiirliche Mitteilung
Gottes zuriick und beschreibt ihn wie Thomas.

Wie Thomas ferner sagt, dieser Stand sei nur ein Vorgeschmack ®, so
sagt es wunderschén Tauler fol. 30vb unten* — Schén fol. 139ra®. —
Eckhart 382, 18°% — Nachf. II. n. 377. — Eckhart 619, 19-23® sagt
(vgl. Linsenmann, Der ethische Charakter der Lehre Meister Eckharts.
Tiibingen 1873. 27), dafl die hdchste Beschauung hier nicht Anschauung
Gottes sei.

Nicht genug mit dem, fiihren ihn die Mystiker iiberdies noch auf
einen besondern Zug oder Ruf Gottes zuriick, also auf ein donum gratuitum
(vgl. Vallgornera 215)° und finden sich auch hierin wieder in Uberein-
stimmung mit St. Thomas. Besonders Tauler fol. 138vb unten £.1°: Gott

1 [Besonders 19, 29-33 : Seht, alles was die wirkende Vernunft tut in einem
natiirlichen Menschen, dasselbe und viel mehr tut Gott in einem abgeschiedenen
Menschen : er nimmt ihm ab die wirkende Vernunft und setzt sich selber wieder
an ihre Statt und wirket selber da alles das, was die wirkende Vernunft sollte
wirken.]

? [= ed. Denifle 167, 34-37 : Wenn die Vernunft alle Bilder der Kretaturen
abhaut, so daB sie entbildet wird von allen geschaffenen Bildern, so kommt Gott
in die Seele und setzet sich an des wirkenden Verstandes Statt und wirket sein
Werk.] 3 [Vgl. oben S. 345.]

4 [= ed. Vetter 57, 4-6: Mehr : die Hochzeit, die wir hier kénnen haben,
das ist ein Vorgeschmack davon — namlich der ewigen Hochzeit — und ein
Fiihlen der Gegenwirtigkeit Gottes im Geiste in inwendigem Gebrauch inwendiger
Gefiihle.] :

5 [= ed. Vetter 169, 26-27 : Die sind es, die Gott ergdtzet hier in der Zeit
fiir alle ihre Arbeit und sie haben einen wahren Vorgeschmack dessen, was sie
ewiglich gebrauchen sollen.]

6 [= ed. Pfeiffer : Dieselbe Einung, die die Seele hat mit Gott, die ist ein
Vorgeschmack aller Seligkeit, die sie ewiglich gebrauchen wird auBer Zeit und
MaB in der Seligkeit und in der Einung, die Gott selber ist.]

7 [= ed. Denifle 117, 9-13 : Was andere Menschen von einem wirkenden
Leben hernach besitzen, dessen haben gottschauende Menschen einen Vorgeschmack
in der Zeit; und das geschieht darum, weil ihr Geist erhoben ist iiber alle Zeit
und zeitliche Dinge. — Vgl. auch Taulers Predigten ed. Hamberger 2. Frank-
furt 1864. 1II 58, auf welche Denifle in seinen Notizen hinweist. Es handelt sich
um dasselbe Stiick, wie Tauler fol. 139ra = ed. Vetter 169, 26 f.]

8 [= ed. Pfeiffer: Zu dem siebenten Mal soll der Mensch erkennen Gott
in ihm selber, wie er ist ohne Anfang, aus dem alle Dinge geflossen sind. Und
diese Erkenntnis kann in diesem Leben niemandem giinzlich werden, es sei denn,
daB er liege an der Beschauung gottlichen Wesens, was hier nicht kann sein.]

9 [= ed. Berthier I 443-445 n. 623-625.]

10 [= ed. Vetter 169, 16-18 : Aber der erste Kehr besteht in einer inwendigen,
formlosen, weiselosen Gegenwirtigkeit, in einem iibersubstanzlichen Eintragen
des geschaffenen Geistes in den ungeschaffenen Geist Gottes.]

Divus Thomas 23



354 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

zieht den geschaffenen Geist in den ungeschaffenen. — Vallgornera
211 %, 1.1 '

[Fragment 1.

Wir wollen nun allerdings nicht leugnen, daBl die deutschen
Mystiker, wenn sie von den Ursachen der mystischen Vereinigung
sprechen, sehr selten jene Kraft, welche die Seele dazu erhebt, mit
Namen nennen ; sie sprechen meist nur von der Wirkung jener Kraft,
nimlich von dem Uber-sich-selber-erhoben-werden zu jenem Zustande ;
dies letztere geschieht aber so oft, daB es bei andern Mystikern, die
man ganz korrekt findet, nicht 6fter vorkommt.

1 [= ed. Berthier I 433 f. n. 610.]



	Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes : drei Fragmente aus dem literarischen Nachlass von P. Heinrich Seuse Denifle O.P.

