
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes : drei Fragmente aus
dem literarischen Nachlass von P. Heinrich Seuse Denifle O.P.

Autor: Planzer, Dominikus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes.

Drei Fragmente aus dem literarischen Nachlaß von
P. Heinrich Seuse Denifle O. P.

Von P. Dominikus PLANZER O.P., Luzern.

Der literarische Nachlaß des großen Gelehrten P. Heinrich Seuse

Denifle O. P. enthält, soweit er die deutsche Mystik betrifft, im wesentlichen

folgende Stücke :

1. Beschreibungen deutscher mystischer Handschriften vor allem aus
St. Gallen und Einsiedeln. — Da die Handschriften in der Folgezeit von
andern eingehend beschrieben worden sind, bieten diese Beschreibungen
nichts Neues.

2. Das Manuskript zu einem von Denifle selbst angekündigten Werke
über « Die deutsche Mystik ». Leider ist das Werk unvollendet geblieben.
Es ist seither auch durch die neuere Forschung nach der literargeschicht-
lichen Seite hin überholt worden. Sein Wert besteht vor allem darin, daß
es sehr ausführlich und klar über die Lehre der deutschen Mystiker spricht.
Aus diesem Grunde würde eine Ausgabe dieses leider unvollendeten Werkes
auch heute noch von größtem Wert sein. Es würde, nachdem neuestens
wieder die unmöglichsten Meinungen über die deutsche Mystik umgehen,
ebenso klärend wirken wie zu den Zeiten W. Pregers, gegen den das Werk
eigentlich gerichtet war.

3. Eine große Materialsammlung zu einem Werk über « Mystik und
Scholastik ». Hier ist ein ganz gewaltiges Material zusammengetragen.
Da aber Denifle nicht zu einer zusammenhängenden Darstellung kam, ist
an eine Veröffentlichung nicht zu denken.

Die nachfolgenden Darlegungen über Mystik und Gaben des Heiligen
Geistes, auf welche ich ein erstes Mal in Divus Thomas 8 (1930) 238 ff.
hingewiesen habe, stehen mit den genannten Werken in Zusammenhang.
Es handelt sich im ganzen um drei Fragmente :

Fragment 1 : Es war ursprünglich der 9. Doppelbogen des
Manuskriptes über « Die deutsche Mystik », ist dann aber ausgeschaltet worden.

Fragment 2: Es entspricht S. 214-219 des Manuskriptes über «.Mystik
und Scholastik ». Im Gegensatz zum Großteil des Manuskriptes ist es

weniger reichhaltig und ausführlich. Es weicht auch insofern vom übrigen
Manuskript ab, als hier doch wenigstens der Versuch einer zusammenfassenden

Darstellung gewagt wird. Sachlich ist Fragment 2 eine

notwendige Ergänzung zu Fragment 1, wie P. Denifle in einer eigenhändigen
Notiz vermerkt. — Zeitlich ist Fragment 2 vor Fragment 1 entstanden.



340 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

Fragment 3 : Es bietet auf zwei Seiten eine Materialsammlung zu
Fragment 1 und stellenweise wohl auch dessen erste Formulierung. Ich
nehme an, daß es nach Fragment 2 aber vor Fragment 1 entstanden ist.

Wir haben bei unserer Ausgabe Fragment 1 als Grundlage verwendet
und vollständig herausgegeben, da es die endgültige Meinung P. Denifles
wiedergibt. Fragment 2 und 3 haben wir in den Anmerkungen zu Fragment

1 verwendet. — Dort wo Fragment 1 unvollständig abbricht, haben
wir Denifles eigener Anweisung gemäß (vgl. unten S. 345 Anm. 4) die
restlichen Teile des Fragmentes 2 angeschlossen, da sie als Ergänzung zu
gelten haben. — Fragment 3 konnte seiner ganzen Anlage nach
hauptsächlich in den Anmerkungen Verwendung finden. Da es aber vor allem
in der Darlegung der Lehre der Mystiker über Fragment 1 und 2 hinausgeht,

haben wir die restlichen Teile am Schluß angefügt ; dieser Abschnitt
läßt sehr gut erkennen, daß Fragment 3 als Stoffsammlung für die
Weiterführung von Fragment 1, das unvollständig abbricht, zu gelten hat. —
Wir glauben, daß wir so am ehesten den Absichten nahe kamen, die
Denifle verfolgt haben könnte, wenn er seine Darstellung voll und ganz
hätte ausarbeiten können.

Eine besondere Schwierigkeit erwuchs uns bei der Ausgabe in der
Behandlung der von Denifle angeführten Belegstellen. Denifle hat sehr
selten die Texte, auf welche er hinweist, ausführlich zitiert. Aber wir
glaubten seinen Absichten zu entsprechen, wenn wir die Belege in vollem
Wortlaut bringen, so wie Denifle selbst es etwa in seiner Seuse-Ausgabe
gemacht hat. — Wir haben auch, so wie er es selbst an einigen Stellen
tat, die mittelhochdeutschen Texte unter möglichster Anlehnung an den
Urtext in modernes Deutsch übertragen. — Wir haben die ursprüngliche
Zitierweise der Quellenbelege so stehen lassen, wie Denifle sie durchführte ;

aber wir haben, um die Benützung zu erleichtern, immer auf die heute
gebräuchlichen Textausgaben verwiesen. — Alle Zusätze des Herausgebers
stehen in eckigen [ ] Klammern.

Die Fragmente 1 und 3 dürften etwa zu Beginn des Jahres 1874
verfaßt worden sein. Das geht einerseits daraus hervor, daß Denifle in seinen

Belegen noch auf Werke aus den Jahren 1872 und 1873 verweist. Anderseits

wird diese zeitliche Ansetzung durch folgende Notiz in Fragment 3

bestätigt, die vermutlich für das Vorwort bestimmt war : « Am 7. März
begeht man das 6. Centenarium des englischen Lehrers, des hl. Thomas
von Aquin. » — Fragment 2 dürfte, wie wir oben erwähnten, schon etwas
früher entstanden sein.

Wir veröffentlichen diese Notizen P. Heinrich Denifles umso lieber,
als wir in diesem Jahre seinen hundertsten Geburtstag begehen können.
Denifles kritische Arbeiten zur Geschichte der deutschen Mystik — denken
wir nur an seine Untersuchungen über den Gottesfreund im Oberland,
seine vorbildlichen Ausgaben der Werke Seuses und des Buches von Geistlicher

Armut —- müssen heute noch von jedem berücksichtigt werden,
der sich mit deutscher Mystik beschäftigt. In der gewaltigen literarischen
Auseinandersetzung mit W. Preger und E. Jundt hat er als erster eine
falsche Auffassung der deutschen Mystik zurückgewiesen (vgl. Hist.-pol.



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 341

Blätter Bd. 75 und 84). Wie würde er, der schon damals mit wissenschaftlicher

Gründlichkeit und überlegenem Wissen, aber überaus scharf im
Ton, seine Polemik führte, sich erst recht heute gegen jene erheben, die
ohne jede Kenntnis der katholischen Theologie und vor allem der
Scholastik sich einem so schwierigen Gebiete, wie es die deutsche Mystik
nun einmal ist, voreilig zuwenden. — Wir bedauern nur, daß Denifle,
von andern wichtigen Studien in Anspruch genommen, die Forschungen
über die deutsche Mystik nicht fortsetzte. Gerade darum hielten wir es

für angezeigt, zu seinem 100. Geburtstage auf seinen literarischen Nachlaß
hinzuweisen und aus demselben eine erste Probe vorzulegen.

Wir sind aber auch davon überzeugt, daß alle jene, die sich mit der
schwierigen Frage nach dem Wesen der Mystik beschäftigen, vor allem
im Hinblick auf neuere Kontroversen die Meinung eines unbestrittenen
und hochverdienten Meisters gern vernehmen werden.

Texte.
[Fragment I.]
Welches ist nun also jenes höhere Leben, jener höchste Weg, zu

dem Gott nicht alle beruft ?1 Wir haben es bereits oben ausgesprochen,
daß es der mystische Weg sei, dessen Wesen in der Vereinigung mit
Gott mittels einer außerordentlichen Gabe der Beschauung bestehe2.

Wenn wir vor allem nach den Bedingungen dieser außerordentlichen

Gabe der Beschauung fragen, so werden wir von St. Thomas
in erster Linie auf zwei Gaben des Heiligen Geistes 3, auf die des

Verstandes und der Weisheit, hingewiesen 4. Da nämlich jener höchste

Weg außerhalb der natürlichen Sphäre des Menschen liegt, so setzt
er ein außerordentliches Einwirken vonseiten Gottes voraus, vermöge

1 [Fragm. 3=1. Formulierung.'] Was ist also das Auszeichnende des mystischen

Lebens Es ist der Zustand der mystischen Beschauung, in der man mit
einem klaren, ruhigen und einfachen Blicke an Gott haftet, ihn genießt und in
der süßesten Liebe ihn innigst besitzt. Vgl. II-II 180, 3. Dieser Zustand, weil
sich äußernd in einem mehr göttlichen als menschlichen Wirken, wie Thomas
sagt (Sent. III dist. 34. 1, 1), erfordert die Mitwirkung der Gaben des Heiligen
Geistes.

2 Ohne uns hier in die Unterscheidung und Erklärung der niedern und
höhern Grade der übernatürlichen Vereinigung mit Gott einzulassen, sprechen
wir nur von jenem höchsten Grade, den die deutschen Mystiker fast immer im
Auge haben und von dem zu sprechen sie nicht müde werden können.

3 [Fragm. 2.] [Über die Gaben des Heiligen Geistes im allgemeinen vgl.]
Massoulié, Méditations sur les trois vies purgative, illuminative et unitive, 3e vie
§ 3 [= ed. Laurent. Paris 1888. 156-162].

11 [Am Rand .*] in zweiter Linie auf die Disposition des Subjektes —

Lauterkeit.



342 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

dessen die Seelenkräfte des Menschen erhoben und für jene besprochene
außerordentliche Wirkung befähigt werden x.

Die Gabe des Verstandes 2 nun bewirkt in der gehörig disponierten
Seele eine unmittelbare Gotteserkenntnis. Diese ist dem Menschen

nicht natürlich ; denn wenn, wie St. Thomas sagt, Gott auf dreifache
Weise 3 erkannt werden kann, entweder durch seine Wesenheit oder

1 [Fragm. 2.] I-II 68, 1 : [Quanto igitur movens est altius, tanto necesse est,
quod mobile perfection dispositione ei proportionetur ; Manifestum est autem,
quod virtutes humanae perficiunt hominem secundum quod homo natus est
moveri per rationem in his, quae interius vel exterius agit. Oportet igitur inesse
homini altiores perfectiones, secundum quas sit dispositus ad hoc, quod divinitus
moveatur ; et istae perfectiones vocantur dona quia secundum ea homo
disponitur, ut efficiatur prompte mobilis ab inspiratione divina.] — c. G. IV 21 :

ad hoc, quod homo ad beatitudinem divinae fruitionis, quae Deo propria
est, secundum suam naturam perveniat, necesse est primo quidem, quod per
spirituales perfectiones Deo assimiletur (das sind die dona, wie er weiter sagt)
et deinde secundum eas operetur et sic tandem praedictam beatitudinem conse-
quetur. [Dona autem spiritualia nobis per Spiritum Sanctum dantur et sie

per Spiritum Sanctum configuramur et per ipsum ad bene operandum habiles
reddimur et per eundem ad beatitudinem nobis via praeparatur]. — Vgl. III 7, 5

und I-II 68, 6. — [Ps.-]Tauler, Nachfolgung des armen Lebens Christi II, n. 95

[wird von Denifle meistens als Tauler, Nachf. zitiert Das Buch von geistlicher
Armuth, bisher bekannt als Johann Taulers Nachfolgung des armen Lebens
Christi, hrg. H. Deniße. München 1877. 168, 18-22 : Und das ist eine Notwendigkeit,

daß das geschieht : denn wo göttliche Kraft soll wirken, da muß menschliche
Kraft verloren werden, soweit die menschliche Kraft geneigt war zu Gebresten
und zu groben Werken. Und sobald die gebrestliche Kraft verloren wird, kann
dann Gott ohne Hindernis seine Kraft gießen in die Seele].

2 Massoulié, 3e vie § 3. [= ed. Laurent 159 f.] ; Schön Th. de Vallgornera,
Mystica Theologia Divi Thomae. Barcinonae 1662. 190b und f. besonders 191

n. 4 [= ed. J. J. Berthier. Taurini 1911. I 391-397 n. 557-563. Da mir die alte
Ausgabe nicht zugänglich war, kann ich keine volle Gewähr dafür übernehmen,
daß ich mit dem Hinweis auf die neue Ausgabe in jedem Falle das Richtige
getroffen habe.]

3 [Fragm. 2.] Über die dreifache Gotteserkenntnis und Kontemplationsstufe :

Massoulié, 3e vie § 2 [= ed. Laurent 149-156, besonders 152-154]. — S. Thomas,
De Ver. 8, 15 ; so auch Thomas III 9, 4 und Tauler [?], ed. Hamberger. Frankfurt
1864. I 90-97, besonders 93 f. [Fehlt in der neuen Ausgabe : Die Predigten Taulers,
hrg. F. Vetter, Berlin 1910, auf welche wir in Zukunft immer verweisen.] —
Eckhart [= Deutsche Mystiker II : Meister Eckhart, hrg. F. Pfeiffer. Leipzig 1857]
315, 22-31 : [Sankt Augustinus lehrt von dreierlei Erkenntnis. Die erste ist leiblich,

als das Auge ; und die nimmt Bilder. Die andere ist geistlich und nimmt
doch Bilder von leiblichen Dingen. Die dritte ist inwendig in dem Geiste ; die
erkennt ohne Bilder und Gleichnisse und diese Erkenntnis gleichet der der Engel.
Die oberste Herrschaft der Engel, die teilt sich in drei. Ein Meister spricht : Die
Seele erkennt sich nicht ohne Gleichnisse. Alle Dinge werden erkannt in Bildern
und Gleichnissen ; aber der Engel erkennt sich und Gott ohne Gleichnisse. Er
will sagen : Gott gibt sich in die Seele in der Höhe ohne Bilder und Gleichnisse.]



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 343

durch eine Wirkung, die von ihm in unsern Verstand kommt, oder
durch eine Wirkung, die außerhalb unseres Verstandes liegt, so ist

nur die letzte Art und Weise Gott zu erkennen die uns jetzt natürliche,
wie wir bereits aus den deutschen Mystikern dargelegt haben, während
die erste die den Heiligen im Himmel eigentümliche, die zweite aber
die den Engeln natürliche Gotteserkenntnis ist1. Der menschliche
Geist vermag nämlich vermittels der natürlichen Erkenntnis das Göttliche

nicht zu erkennen außer im Spiegel der Geschöpfe ; und selbst

der Glaube, die übernatürliche Gotteserkenntnis, ist wesentlich durch

vorgängige Erwägung gewisser Wirkungen Gottes vermittelt, durch
die Betrachtung der übernatürlichen Offenbarung, gleichwie die natürliche

Gotteserkenntnis durch die Betrachtung der natürlichen
Offenbarung 2.

Durch die Gabe des Verstandes aber wird der menschliche Geist

1 Sent. II dist. 23. 2, 1 : [Sciendum autem, quod (deus) tripliciter videri
potest. Uno modo per suam essentiam. Alio modo per effectum aliquem eius
effluentem in intellectum videntis. Tertio modo per effectum aliquem extra intel-
lectum videntis, in quo divina similitudo résultat Huic comparatur primus
modus divinae visionis et hic quidem modus ex conditione naturae suae nulli
naturae debetur nisi divinae Et huic comparatur secundus modus, qui est
per effectum relictum in intellectu videntis ; et hic quidem modus videndi con-
venit angelo secundum conditionem naturae suae Unde cognoscens ipsum
lumen naturae suae, quod est similitudo luminis increati, Deum videt Modus
autem iste (tertius) competit homini secundum conditionem naturae suae, quia
intellectus noster nec seipsum intelligere potest nisi per species rerum, quas apud
se habet.]

2 [Fragm. 2.] Dagegen wird der menschliche Geist durch die Gabe des
Verstandes so vollkommen über die ihm vorgelegten Wahrheiten erleuchtet, daß ihm
schon hier ein Vorgeschmack des himmlischen Schauens zuteil wird. Sent. III
dist. 34. 1, 1 corp. : [Connaturalis enim modus humanae naturae est, ut divina
non nisi per speculum creaturarum et aenigmata similitudinum percipiat ; et ad
sie pereipienda divina perficit fides, quae virtus dicitur. Sed intellectus donum,
ut Gregorius dicit, Super Ezech. hom. 19, de auditis mentem illustrât, ut homo
etiam in hac vita praelibationem futurae manifestationis aeeipiat]. — Die Beschaulichkeit

ist ja ein Anfang der himmlischen Seligkeit im irdischen Diesseits. II-II
180, 4 : [Principaliter quidem ad vitam contemplativam pertinet contemplatio
divinae veritatis quae quidem in futura vita erit perfecta, quando videbimus
Deum facie ad faciem ; Nunc autem contemplatio divinae veritatis competit
nobis imperfecte, videlicet per speculum et in aenigmate ; unde per earn fit nobis
quaedam inchoatio beatitudinis, quae hic ineipit, ut in futuro continuetur]. —
Sent. III dist. 35. 2, 2 ad q. 2 : [Unde Gregorius : Quamdiu in hac carne
mortali vivitur, nullus ita in contemplationis virtute proficit, ut in ipso iam
incircumscripto luminis radio mentis oculos infigat ; sed quidquid de illo modo
conspicitur, non est ipse, sed sub ipso est.] — cf. Johannes a S. Thoma, Cursus
theol. I q. 43 disp. 17 a. 3 n. 8 und 9.



344 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

zu der den Engeln eigentümlichen Gotteserkenntnis erhoben1 ; er
erhält eine unmittelbare Gotteserkenntnis, welche das ausschließliche

Recht der Beschaulichkeit ist2. Gleichwie der Engel, um die Idee
Gottes zu finden, nicht gleich dem menschlichen Geist darauf
angewiesen ist, aus sich selber herauszugehen und seinen Blick auf die
Außenwelt zu richten, sondern vielmehr in seinem eigenen Innern das

Bild Gottes, welches sich unmittelbar 3 seinem Auge darstellt, findet,
ebenso findet auch der menschliche Geist, ausgerüstet mit dem donum
intellectus, Gott unmittelbar in sich. Vermöge dieser Gabe werden ihm
Gott und die göttlichen Wahrheiten dasjenige, was natürlicher Weise

die ersten Prinzipien für ihn sind 4
; mit einem einfachen Blicke haftet

er Gott an 5.

[Die Gabe der Weisheit8.] Diese Gabe 7 schärft nicht in der Weise

den Geist zum Verständnis der Wahrheit, daß er dazu durch Studium

1 [Fragm. 3.] Massoulié, 3e vie § 3 [= ed. Laurent 159]. Wunderschön Vall-
gornera 19b oben und 20 n. 6 [= ed. Berthier I 39-43 n. 42-46].

2 [Fragm. 2.] Sent. II dist. 23. 2, 1 corp. : [Ad secundum vero modum, qui
est naturalis ipsi angelo et supra naturam hominis, elevatur homo per gratiam,
etiam post statum culpae, sicut etiam in viris contemplativis patet, qui revela-
tiones divinas merentur.]

3 Ich sage : unmittelbar. Denn wenngleich auch wir in uns das Bild Gottes
finden und von demselben zu Gott hingewiesen werden, so stellt es sich doch
nicht unmittelbar dem innern Blicke dar.

4 II-II 8, 1 ad 2 : [Et ideo ista superadditio non dicitur ratio, sed magis
intellectus, quia ita se habet lumen superadditum ad ea, quae nobis supernatura-
liter innotescunt, sicut se habet lumen naturale ad ea, quae primordialiter cognos-
cimus.] — Sent. III dist. 35. 2, 2. — [Aus Fragm. 2] : Durch das übernatürliche
Licht, welches die Gabe des Verstandes dem menschlichen Geiste eingießt, wird
ihm das Geistliche sichtbar, d. h. unmittelbar und an sich erkennbar (ad ipsa
spiritualia aspicienda introducitur — also ohne Bild und Formen) und die in
diesem Lichte betrachteten Wahrheiten sind für ihn ebenso unmittelbar gewiß, als
die ersten Prinzipien : Sent. III dist. 35. 2, 2 sol. 1 : [Sed si supernaturali lumine
mens in tantum elevetur, ut ad ipsa spiritualia aspicienda introducatur, hoc
supra humanum modum est ; et hoc facit intellectus donum, quod de auditis
mentem illustrât, ut ad modum primorum principiorum statim audita probentur.]

5 II-II 180, 5 ad 1 : [Sed contemplatio pertinet ad ipsum simplicem intuitum
veritatis.] — [Fragm. 2] Die Gabe des Verstandes, sagt Massoulié, korrespondiert
der dritten Kontemplationsstufe : Ce degré consiste en ce que, sans raisonnement
aucun, sans avoir besoin de recourir à une multitude de pensées, mais par un
simple regard, l'âme s'attache uniquement à Dieu. 3e vie § 3 [= ed. Laurent 159].

6 [Fragm. 3.] Massoulié, 3e vie § 3 [= ed. Laurent 158]. — Vallgornera 231

n. 4 ff. [= ed. Berthier I. 471-477 n. 654-660; vgl. 397-401 n. 564-566].
7 [Am Rand] gehört zu sapientia. Cf. II-II 45, 2 : [Sic ergo circa res divinas

ex rationis inquisitione rectum iudicium habere pertinet ad sapientiam, quae
est virtus intellectualis ; sed rectum iudicium habere de eis secundum quandam
connaturalitatem ad ipsas pertinet ad sapientiam secundum quod donum est



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 345

und Untersuchung gelange, sondern durch eine gewisse Kongenialität
und Vereinigung mit Gott h Was er da erkennt, empfängt er nicht
durch die Sinne ; er übersteigt vielmehr alle sinnlichen Formen und
Bilder und alle Ungleichheit (difformitas), um in sich geeinigt, vereinigt
zu werden mit dem Einen 2. Nicht umsonst nennt St. Thomas die

Beschaulichkeit einen Anfang der himmlischen Seligkeit im Diesseits,
einen Vorgeschmack des himmlischen Schauens 3.

Was bewirkt aber die übernatürliche Gabe der Weisheit ?4

[Fragment 2.]

Die Tugend der Weisheit, welche der Mensch aus seiner natürlichen

Kraft zu erwerben vermag, ist eine Fertigkeit des Geistes, die

einzelnen Dinge auf ihre letzten Ursachen zurückzuführen, die
einzelnen Vorkommnisse des Lebens im Lichte der ersten Prinzipien zu
betrachten und diese Prinzipien zum Leitstern seines eigenen
Verhaltens zu machen. — Allein durch die übernatürliche Gabe der Weisheit

5 wird er nicht bloß geneigt gemacht, sich in seinen Handlungen
durch die Wahrheit leiten zu lassen, sondern gewissermaßen selber

Spiritus Sancti ; sicut Dionysius dicit, quod Hierotheus est perfectus in
divinis, non solum dicens, sed et patiens divina. Huiusmodi autem compassio
sive connaturalitas ad res divinas fit per charitatem.]

1 Vgl. Vallgornera 191 [= ed. Berthier I 398 n. 564] : Sed tarnen istae
causae divinae et altissimae, per quas procedit sapientia ad reddendam rationem,
non sunt notae quasi quidditative per sapientiae donum, sed quasi affective et
mystice ex connaturalitate quadam et unione seu experientia interiori divinorum
Et sie sapientiae donum est, quae modo affectivo et mystico attingit divina, quae
sunt causae supremae ; oportet, quod ratio formalis, qua donum sapientiae
attingit causam altissimam, id est causam divinam, sit ipsa notitia, quae habetur
experimentaliter de Deo, quatenus unitur nobis et invisceratur et donat se ipsum
nobis ; hoc enim est ex spiritu scire et non solum ex lumine aut discursu
monstrante quidditatem sed ex affectu experiente unionem.

2 II-II 180, 6 ad 2 : [In anima vero, antequam ad istam uniformitatem
perveniat, exigitur, quod duplex eius difformitas amoveatur : Primo quidem illa,
quae est ex diversitate exteriorum rerum, prout scilicet relinquit exteriora
Secundo autem oportet, quod removeatur secunda difformitas, quae est per dis-
cursum rationis : et hoc idem contingit secundum quod omnes operationes animae
redueuntur ad simplicem contemplationem intelligibilis veritatis : et tunc,
istis duobus praemissis, tertio ponitur uniformitas conformis angelis, secundum
quod praetermissis omnibus in sola Dei contemplatione persistit.]

3 Sent. III dist. 34. 1, 1 : Sent. III dist. 35. 2, 2 q. 1 in fine et q. 2 ;

II-II 180, 1 et 4 [vgl. oben S. 343 Anm. 2],
4 [Denifle selbst verweist für die Fortsetzung am Schlüsse von Fragm. 1

auf Fragm. 2 S. 216, so daß wir hier Fragm. 2 anschließen.]
5 Sie korrespondiert der 2. Kontemplationsstufe. Massoulié, 3e vie § 3

[= ed. Laurent 158 f.].



346 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

dadurch umgewandelt und diesen höchsten Prinzipien gleichförmig
gemacht, auf dieselbe Weise, wie der Mensch, der Gott anhängt, ein

Geist mit ihm wird. Wenn sohin der mit der Gabe der Weisheit
ausgerüstete Mensch alle Dinge im Lichte der ewigen Wahrheit beurteilt,
so spricht er dabei sein Urteil gleichsam nach dem Maßstabe seines

eigenen Geistes aus seinem eigenen Innern heraus ; er braucht nicht
aus sich selber hinauszugehen, um die Richtschnur zu finden, mit
welcher die menschlichen Handlungen übereinstimmen müssen, damit
sie der Weisheit gemäß seien — dieses Kriterium trägt der mit der
Gabe der Weisheit ausgerüstete Geist in sich selber L

Die eigentümliche Wirkung dieser Gabe ist somit eine übermenschliche,

dem göttlichen Wissen ähnliche Erkenntnisweise 2.

Der Geist wird durch diese Gabe zu einer höhern Erkenntnisweise,
zu einer eminenten Erkenntnis, wie der hl. Thomas sagt, in dem Maße

tüchtig gemacht, als er dadurch mit Gott vereinigt wird ; diese

Vereinigung des Geistes mit Gott ist aber wesentlich durch die Liebe
vermittelt, und darum ist die Liebe das Prinzip der übernatürlichen
Wahrheit : ihre ausgezeichnete Wirkung besteht zwar in einer höhern
Erkenntnis ; diese aber ist keine bloße Verstandessache, sondern
wesentlich zugleich Sache des Gemütes3.

Deshalb sagt auch der hl. Thomas, daß der Sohn ohne den Heiligen
Geist nicht gesendet werde und daß nur dann « in missione filii habetur
similitudo verbi, quando habetur cognitio talis, ex qua procedit amor » 4.

1 Sent. III dist. 34. 1, 2 : [In alia autem via contemplationis modus humanus
est, ut ex simplici inspectione primorum principiorum et altissimarum causarum
homo de inferioribus iudicet et ordinet Sed quod homo illis causis altissimis
uniatur transformatus in earum similitudinem per modum, quo quis adhaeret
Deo, unus Spiritus est (1 Cor. 6, 17), ut sie quasi ex intimo sui de aliis iudicet
et ordinet, non solum cognoscibilia, sed etiam actiones humanas et passiones ;

hoc supra humanum modum est et hoc per sapientiae donum efficitur.]
2 Sent. III dist. 35. 2, 1 sol. 1 ad 1 : [Procedit enim sapientiae donum ad

quandam deiformem contemplationem.]
3 Sent. III dist. 35. 2, 1 sol. 3 : [Et ideo sapientiae donum dilectionem quasi

prineipium praesupponit et sie in affectione est.] — Auf dieselbe Weise
beschreibt auch [Pseudo-] Albertus den Unterschied der contemplatio christianorum et

philosophorum : De adhaerendo deo c. 9 [= ed. Sailer. Ratisbonae 1878. 248:
Quia contemplatio philosophorum est propter perfectionem contemplantis ; et
ideo sistit in intellectu. Et ita finis eorum in hoc est cognitio intellectus. Sed
contemplatio sanctorum, quae est catholicorum, est propter amorem ipsius, scilicet
contemplati Dei ; idcirco non sistit in fine ultimo in intellectu per cognitionem,
sed transit ad affectum per amorem.]

4 Sent. I dist. 15. 4, 1 ad 3; Eckhart 191, 22 f. [= ed. Pfeiffer] : Denn wo der
Sohn offenbar wird in der Seele, da wird auch offenbar die Minne des Heiligen Geistes.



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 347

Und deshalb urteilen manche einfache Leute richtiger über die
christlichen Wahrheiten als oft große Theologen L Entspringt doch die

Richtigkeit des Urteils teils aus vollkommenem Vernunftsgebrauch, teils
aus der Verwandtschaft des Geistes mit dem Gegenstand seines Urteils.
— Letzteres (Verwandtschaft und Kongenialität des Verständnisses

mit dem Göttlichen) ist auszeichnende Wirkung der Gabe der Weisheit,
welche selber aus der Liebe entspringt, denn die Liebe erzeugt jene
innere Verwandtschaft des menschlichen Geistes mit dem göttlichen 2.

Gabe der Wissenschaft3. Die dadurch ermöglichte Erkenntnis
hat das Kreatürliche zum Gegenstand. Die Gabe der Weisheit
[hingegen ist] Wissenschaft des Göttlichen 4.

Die Gabe der Wissenschaft erzeugt die echte Wertschätzung der
Kreaturen ; der Mensch sucht vermöge ihrer sein Gut nicht in ihnen 5.

Ihr unmittelbarer Gegenstand sind die kreatürlichen Güter ; diese

aber werden in ihrer Beziehung auf Gott betrachtet. Durch diese Gabe

erklärt er [d. h. der Mensch] die Lehren der Gottlosen als leeres

Geschwätz ; durch sie erhält er ein richtiges Urteil über das Verhältnis
der Seele zu Gott, von dem ihn nichts zu scheiden vermag.

[Die Wirkungen der Gaben des Heiligen Geistes.] Diese Gaben,
welche immer mit der Liebe verbunden sind6 und aus der heilig-

1 Sent. I dist. 15. 4, 2 ad 4 : [.. dicendum, quod illa notitia, ex qua pro-
cedit amor, viget in ferventibus divino amore, qua scilicet cognoscunt divinam
bonitatem in quantum est finis et in quantum est largissime in eos profluens sua
bénéficia. Et talem notitiam perfecte non habent, qui amore ipsius non accen-
duntur.]

2 II-II 45, 2 [vgl. oben S. 344 Anm. 7] — C. Schäzler, Neue Untersuchungen
über das Dogma von der Gnade und das Wesen des christlichen Glaubens.
Mainz 1867. 223.

3 Massoulié, 3e vie § 3 [= ed. Laurent 157]. — Vallgornera 193 n. 4 [= ed.
Berthier I 401-403 n. 567-568] — Fol. 128rb [= ed. Vetter 408, 18-20] sagt
[Tauler], Kunst (scientia) [sei] Gabe des Heiligen Geistes und gehe der Liebe vor
[wie eine Magd, die einer Frau dienet und ihr vorangeht].

1 II-II 9, 2 : [simpliciter autem sapiens dicitur, qui novit altissimam causam
simpliciter scilicet Deum. Et ideo cognitio divinarum rerum vocatur sapientia ;

cognitio vero rerum humanarum vocatur scientia, quasi communi nomine importante

certitudinem iudicii appropriato ad iudicium, quod fit per causas secundas.
Et ideo sic accipiendo scientiae nomen, ponitur donum distinetum a dono sapientiae.]

5 II-II 9, 4 : [. unde in eis — scilicet creaturis — finem constituendo
peccant et verum bonum perdunt. Et hoc damnum homini innotescit per rectum
iudicium de creaturis, quod habetur per donum scientiae.]

6 I-II 68, 5 : [Unde sicut virtutes morales connectuntur sibi invicem in
prudentia, ita dona Spiritus Sancti connectuntur sibi invicem in charitate : ita



348 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

machenden Gnade entspringen 1 und zugleich mit ihr der Seele

eingegossen werden, [sind] ein Beweis [da]für, daß der Geist, um seiner

übernatürlichen Bestimmung gerecht zu werden, einer übernatürlichen
Ergänzung seiner natürlichen Kraft bedürfe. — Im donum intellectus
zeigt sich die Gnade als ein geistiges Licht ; sie erleuchtet den Verstand
über das Verhältnis des Menschen zu seinem Endziel, macht seinen

Willen geneigt, sein höchstes Gut in Gott zu suchen, und gibt den

Entschluß, die notwendige Festigkeit. Diesen Entschluß, diese Geneigtheit,

hat niemand ohne heiligmachende Gnade2. Durch dasselbe

[donum] gelangt er auch in den Besitz der obersten Prinzipien seiner
übernatürlichen Erkenntnis, und in diesem Punkte kommt die Gabe

des Verstandes mit dem Glauben überein, von welchem das donum
intellectus jedoch sich dadurch unterscheidet, daß es die Wirkung hat,
jene übernatürlichen Grundwahrheiten dem Geiste irgendwie verständlich

zu machen ; es ermöglicht nämlich ein geistiges Durchdringen
derselben, während der Glaube bloß ihr Fürwahrhalten bewirkt3.

Durch die Gaben werden die Glaubenswahrheiten nicht an sich
dem Geiste einleuchtend, sondern, ohne die innere Wahrheit der
Glaubenslehren einzusehen, gewinnt er dadurch bloß die klare
Erkenntnis, daß zwischen der Glaubenswahrheit, die er nicht begreift,
und zwischen den durch sinnliche Erfahrung erworbenen natürlichen
Wahrheiten unmöglich ein innerer Widerspruch bestehe und daß demnach

kein Ergebnis der Naturforschung den Abfall vom Glauben zu

rechtfertigen vermöge 4.

scilicet, quod qui charitatem habet, omnia dona Spiritus Sancti habet, quorum
nullum sine charitate haberi potest.]

1 III 62, 2: [...et sicut ab essentia animae fluunt eius potentiae, ita a
gratia fluunt quaedam perfectiones ad potentias animae, quae dicuntur virtutes
et dona, quibus potentiae perficiuntur in ordine ad suos actus.]

2 II-II 8, 5 : [Sic ergo intellectuale lumen gratiae ponitur donum intellectus,
in quantum intellectus hominis est bene mobilis a Spiritu Sancto Rectam
autem aestimationem de ultimo fine non habet nisi ille, qui circa finem non errat,
sed ei firmiter inhaeret, tamquam optimo ; quod est solum habentis gratiam
gratum facientem ; Unde donum intellectus habet nullus sine gratia gratum
faciente.]

3 II-II 8, 6 ad 2 : [... donum intellectus est circa prima principia cogni-
tionis gratuitae ; aliter tarnen quam fides ; nam ad fidem pertinet eis assentire,
ad donum vero intellectus pertinet mente penetrare ea, quae dicuntur.]

4 II-II 8, 2 : [. dupliciter dici possumus aliqua intelligere : uno modo
perfecte, quando scilicet pertingimus ad cognoscendum essentiam rei intellectae
et ipsam veritatem enuntiabilis intellecti, secundum quod in se est ; et hoc modo
ea, quae directe cadunt sub fide, intelligere non possumus durante statu fidei.
Sed quaedam alia ad fidem ordinata etiam hoc modo intelligi possunt. — Alio



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 349

Dem Glauben geht notwendig ein Wissen voraus ; denn um glauben
zu können, muß er notwendig wissen, was er glauben müsse. Davon
ist aber die übernatürliche, erst aus dem Glauben hervorgehende
Erkenntnis der nämlichen Wahrheiten [verschieden]1.

Diese Gewißheit, mit dem donum intellectus verbunden, beruht
nicht auf der Wahrhaftigkeit des Zeugnisses, um dessentwillen etwas
für wahr gehalten wird, sondern auf einer innern Erfahrung2. Die
durch das donum intellectus bewirkte Erkenntnis des Göttlichen ist
wesentlich Sache der Empfindung und setzt ein heiligmäßiges Leben

voraus 3. [Sie ist] ein freies Geschenk Gottes 4. Diese Gabe läßt den

Besitzenden die Ansicht der Welt als Torheit gelten 5 und reinigt den
menschlichen Geist von allen Vorstellungen, welche seine Auffassung
des Göttlichen trüben könnten 6.

Die durch die Gabe des Heiligen Geistes erzeugte Erkenntnis
beruht auf einer Erfahrung des Göttlichen 7, auf einer « Berührung »

der Seele8. Diese Gottesnähe wird in den gewöhnlichen Menschen
durch die theologischen Tugenden bewirkt 9, welche den Geist mit Gott

modo contingit aliquid intelligi imperfecte, quando scilicet ipsa essentia rei vel
Veritas propositionis non cognoscitur, quid sit aut quomodo sit, sed tarnen
cognoscitur, quod ea, quae exterius apparent, veritati non contrariantur, in
quantum scilicet homo intelligit, quod propter ea, quae exterius apparent, non
est recedendum ab his, quae sunt fidei ; et secundum hoc nihil prohibet durante
statu fidei intelligere etiam ea, quae per se sub fide cadunt.] — II-II 8, 8 : [. et
secundum hoc dicendum est, quod dono intellectus respondet pro proprio fructu
fides, scilicet fidei certitudo.]

1 II-II 8, 8 ad 2 : [Non enim posset homo assentire credendo aliquibus pro-
positionibus, nisi ea aliqualiter intelligeret.]

2 Ps. 33, 9. 3 Ps. 110, 10 ; Apoc. 2, 17.
4 1 Jo. 2, 20; 2, 27. 5 1 Cor. 3, 19.
6 II-II 8, 7 : [Alia vero munditia cordis est, quae est quasi completiva

respectu visionis divinae ; et haec quidem est munditia mentis depuratae a
phantasmatibus et erroribus, ut scilicet ea, quae de Deo proponuntur, non acci-
piantur per modum corporalium phantasmatum nec secundum haereticas perver-
sitates : et hanc munditiam facit donum intellectus.]

7 So sagt auch Tauler, 13. Sonntag [nach Pfingsten] 2. Predigt, fol. 105ra
[= Vetter 349, 4-6], daß nicht Erkennen das erste sei, sondern Lieben, « denn
die Minne bedarf keines großen subtilen Erkennens, sondern eines lautern lebendigen

Glaubens in christlicher Weise ». [Text verbessert nach cod. Viennensis 2739,
dessen Varianten in Denifles Handexemplar des Taulerdruckes vermerkt sind.]

8 Cant. 5, 4.
9 So auch Eckhart 171, 36-40 [= ed. Pfeiffer : Und Gott ist auch ein Licht ;

und wenn sich das göttliche Licht ausgießet in die Seele, so wird die Seele mit
Gott vereinet wie ein Licht mit Licht. So heißet sie ein Licht des Glaubens und
das ist eine göttliche Tugend. Und wo die Seele weder mit ihren Sinnen noch
Kräften hinkommen kann, da trägt sie der Glaube hin.] — Eckhart 172 [= ed.



350 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

vereinigen. Und darum verhalten sie sich zu den Gaben des Heiligen
Geistes, wodurch der kreatürliche Geist für die göttliche Bewegung
empfänglich gemacht wird, wie das Prinzip derselben ; denn der Geist
ist für die Bewegung durch Gott und die Eingebungen der göttlichen
Gnade nur dann empfänglich, wenn er mit Gott vereinigt ist und allein
im Maße seiner Vereinigung mit Gott1.

[Fragment l.~\

[Die deutsche Mystik.] Ist nun den deutschen Mystikern diese

Lehre fremd Nichts weniger als das2. Die zwei Gaben des Heiligen
Geistes « Verständnis » (donum intellectus) und « schmeckende Weisheit »

(donum sapientiae)3, die wie die übrigen Gaben des Heiligen Geistes der
Seele übernatürlich eingegossen werden4, « führen den Menschen », nach

Pfeiffer, ganze Seite] und Hermann [von Fritzlar Deutsche Mystiker, ed.
F. Pfeiffer I] 182, 10-13 : [Die göttlichen Tugenden machen eine Einung der
Seele mit dem Heiligen Geiste, daß der Heilige Geist bewege die Seele : aber die
Gaben bereiten den Menschen zu empfangen ohne Widersätzlichkeit die
Bewegungen des Heiligen Geistes.] — Besonders schön Eckhart 512, 35 : [= ed. Pfeiffer :

In der Gnade gibt sich Gott in die Seele und der Heilige Geist vereinet sich mit
der Minne ; und die Minne, die der Heilige Geist ist, die ist Gott ; und die Minne,
die da Gnade ist, die ist Kreatur — so cod. Einsiedl. 277 Bl. 177ra, nach einer
Notiz in Denifles Handexemplar — und vereinet die Seele mit Gott und in der
Vereinigung wird die Seele in Gott gezogen, daß sie da Gott minne mit seiner
Minne in Gott ; und in ihr selber kann sie es nicht tun.]

1 I-II 68, 8 : [Sic ergo eadem videtur esse comparatio donorum ad virtutes
theologicas, per quas homo unitur Spiritui Sancto moventi, sicut virtutum
moralium ad virtutes intellectuales, per quas perficitur ratio, quae est virtutum
moralium motiva. Unde, sicut virtutes intellectuales praeferuntur virtutibus
moralibus et régulant eas, ita virtutes theologicae praeferuntur donis Spiritus
Sancti et régulant ea Sed si comparemus dona ad alias virtutes intellectuales
vel morales, dona praeferuntur virtutibus, quia dona perficiunt vires animae
in comparatione ad Spiritum Sanctum moventem ; virtutes autem perficiunt vel
ipsam rationem vel alias vires in ordine ad rationem. — Ibid. ad 3 : Dicendum,
quod sapientia et intellectus et alia huiusmodi sunt dona Spiritus Sancti secundum
quod per charitatem informantur.]

2 [Fragm. 2.] [Über alle Gaben des Heiligen Geistes zugleich handelt :]
Tauler, 3. Predigt [auf] Pfingsten, fol. 54rb-55vb [= ed. Vetter 106, 4-110, 3] ;

fol. 60rb f. [= ed. Vetter 301, 31-302, 7] ; fol. 102ra [= ed. Vetter 194, 1-23] :

fol. 51rb : die sieben Gaben und die drei göttlichen Tugenden [= ed. Vetter 96, 3-6 :

Und hier in ihm — in Christus — werden einem Menschen gegeben die heiligen
sieben Gaben des Heiligen Geistes und die drei göttlichen Tugenden, Glaube,
Zuversicht und Minne, und alle Vollkommenheit und Wahrheit und innerliche
Freude und Friede in dem Heiligen Geist.]

3 Nach der Ethymologie der Alten, nämlich : sapida scientia. — S. Bernardus,
In Cant, sermo 85 n. 85 ; vgl. Cod. Einsiedl. 278 fol. 60r.

4 Eckhart 328, 2-3 [= ed. Pfeiffer : Ebenso — wie die theologischen Tugenden ;

vgl. 327, 37-328, 1 — werden auch die sieben Gaben des Heiligen Geistes über-



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 351

dem Worte Taulers \ « recht allzumal ein in den Grund, über menschliche

Weise bis in den göttlichen Abgrund, da Gott sich selber erkennt,
sich selber versteht und seiner eigenen Weisheit und Wesenheit
schmecket ». Und nicht etwa die niedrigen Grade der Beschauung
und übernatürlichen Vereinigung führt Tauler an dieser Stelle auf
diese zwei Gaben des Heiligen Geistes als auf ihre Ursache zurück,
sondern die höchsten und xax' eijoyvjv obersten. Denn er fährt dort
also fort : « Von Gnaden gibt Gott dem Geiste, was er ist von Natur
und hat dem Geiste da geeiniget das namenlose, formenlose, weiselose

Wesen. Da muß Gott in dem Geiste alle seine Werke wirken, erkennen,
minnen, loben und gebrauchen Also führt der Heilige Geist alle

jene, die ihm die Statt bereiten, daß er sie erfüllen möge. » Tauler
spricht also von jenem höchsten Zustande, den er und die deutschen

Mystiker mit dem Namen Gottesgeburt bezeichnen, wovon wir
alsbald sprechen werden, und wozu er die zwei Gaben des Verständnisses
und der schmeckenden Weisheit ganz hinreichend hielt — eine Ansicht,
die in späterer Zeit von gewiegten Männern auf dem Gebiete der

Mystik wiederholt und erwiesen wurde 2.

[Fragment 3.]

Mit all dem übereinstimmend, lehren die Mystiker. [Ps.-]Tauler sagt :

Der vierte Geist, der in den Menschen spricht, das ist der göttliche Geist
und sein Sprechen ist nichts anderes, denn ein bloßes Vorwerfen göttlicher
Wahrheit, in der der menschliche Geist geruckt wird außer Sinnlichkeit
und über alle Bilder und über alle Kräfte in die Bloßheit göttlichen Wesens.
Nachf. I. n. 97 3. — Er meint damit die Beschauung. Denn dasselbe sagt
er Nachf. I. n. 147 4. — Dasselbe gesteht er Nachf. II. n. 46 6.

natürlich der Seele eingegossen.] — [Sievers], in : Haupt's Zeitschrift für dt.
Altertum 15 (1872) 384, 25-27: [Die andere Kunst — d. h. scientia — Christi,
die ist Kreatur ; das ist die Kunst, die seiner Seele eingegossen wurde, als sie
geschaffen wurde; und die ist übernatürlich — ebenda 385, 57 f.: [Was
lehret er — Christus — uns mit der Kunst, die übernatürlich ist ?] —- Tauler
fol. 102ra [= ed. Vetter 181, 15-16 : Nun kommt der Heilige Geist oft in den
Menschen und mahnet ihn und treibt ihn in seinem inwendigen Grund.]

1 Tauler fol. 55va [= ed. Vetter 109, 17-32 ; wir haben den Text nach
Vetter verbessert.]

2 Vgl. u. a. Scaramelli, Anleitung in der mystischen Theologie. Regensburg
1855. I 280 ff. [= Directorium mysticum. Brixinae 1778. I 330 ff. Tract. 2,

cap. 14 n. 147 ff.] s [= ed Denifle 44, 26-30.]
4 [= ed. Denifle 75, 9-38, besonders 31-34: Und weil die Seele und der Engel

ohne Mittel von Gott geschaffen sind, so empfangen sie auch Einfluß von der
göttlichen Sonne ohne Mittel.]

5 [ ed. Denifle 125, 27-32 : Aber göttliche Menschen, die mit Christo und
mit seinem Leiden vereiniget sind, die schweigen die Wahrheit ; denn alles, was



352 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

Dies führt uns aber zum zweiten Punkte. Tauler 1 fol. 55va sagt,
daß die zwei Gaben, Verständnis und schmeckende Weisheit, den Menschen
recht in den Grund führen etc. Von diesem Empfinden 2 spricht Tauler
wie St. Thomas ; wunderschön fol. 66va 3 und fol. 66vb unten f. 4

; cf.
fol. 102ra5. — Ebenso Eckhart 302, 30 6. — Tauler fol. 114ra oben7.

Und welches ist denn diese Erkenntnisweise [Sie] ist nach Art der
Engel, ohne Tätigkeit des Intellectus agens8. Gott setzt sich an seine

sie verstehen als wahr, das ist über alle Bilder und Formen in einem lautern
Empfinden göttlichen Gutes, von dem niemand reden kann ; und davon müssen
sie schweigen und stumm werden.]

1 [= ed. Vetter 109, 17-32. Der vollständige Text, oben S. 351.]
2 [Zur Ergänzung aus Fragm. 2] : Tauler fol. 60va oben [= ed. Vetter 300,

17-27 ; vgl. 300, 32 : Willst du es empfinden, daß es so sei, so laß alle
Mannigfaltigkeit]. — fol. 108ra oben [= ed. Vetter 251, 24-25 : Wie es da geht, das ist
besser zu empfinden, als daß man davon sprechen könnte.]

3 [= ed. Vetter 119, 24-28 : Hätten wir nun einen zumal recht lautern
inwendigen Menschen, der wahrlich innig wäre, der könnte hiervon wissen in
fühlender, schmeckender und in wesentlicher Weise ; aber er könnte es nicht
zu Worten bringen noch jemand davon sagen, noch kann er es mit Sinnen oder
mit Vernunft begreifen.]

1 [= ed. Vetter 120, 24-30 : Hier in dieser Vereinigung wird der Geist
gezogen und erhoben über alle seine Krankheit und Natürlichkeit und Ungleichheit

und wird da geläutert und verklärt und erhoben über alle seine Kraft und
über sich selber und seine Weise ; und all' sein Wirken und sein Wesen wird mit
Gott durchdrungen und wird in eine göttliche Weise gewiesen und überführt ;

und da wird die Geburt in Wahrheit geboren ; und da verliert der Geist alle
Gleichheit und verfließt in göttliche Einigkeit. — Es handelt sich also in diesem
Text um die Gottesgeburt, als Folge der Gaben des Heiligen Geistes, wie Denifle
oben S. 351 sagt. — Vgl. auch Vetter 120, 11 und 17.]

5 [== ed. Vetter 194, 19-21 : und das ist Verständnis und schmeckende
Weisheit. Ach Kinder, die sind so hoch und so überedel, daß davon besser ist
zu empfinden als zu sprechen.]

6 [Fragm. 2] : Eckhart 302, 23-31 [besonders 23-26 : Mit dem Lichte des

Glaubens begreifen sie die Heilige Schrift, bis daß sie durch das Licht des]
Glaubens kommen in den Tau der Gnaden und in dem Tau der Gnaden werden
ihnen schmackhaft [die Wege des ewigen Lebens 30 : Aber die innerliche
Anhaftung, das ist eine eingezogene, empfundene Wahrheit, von der sie weder
Tod noch Leben scheiden mag.]

7 [= ed. Vetter 366, 14-23 : So haben diese Menschen denselben Glauben
inwendig in einer sehr hohen Weise, empfindlich und schmackhaft. In gleicher
Weise als ob ein sechsjähriges Kind den Glauben spräche und ein Meister von
Paris spräche denselben Glauben. Wiewohl es ein Glaube wäre, so wird er doch
ungleich von den zweien verstanden. Ebenso haben ihn diese Menschen in dem
innern Menschen in Licht und in Klarheit und in Unterschied. Aber in dem
dritten obersten Menschen, in dem verborgenen Menschen, da haben sie ihn
(Vetter : es) über dem Lichte in einer Finsternis, ohne Unterschied, über Bilder
und Formen und Unterschieden in einer einfältigen Einfältigkeit. Diese haben
den Glauben in schmeckender, empfindlicher Weise zu Gebrauch.]

8 [Fragm. 3.] Inwiefern intellectus agens notwendig — insofern ein
Vorgeschmack des Himmels : besonders Vallgornera 217 ab und n. 2 [ed. Berthier
I 445-450 n. 626-631].



Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes 353

Statt. Eckhart 19, 14-33 1. — Nachf. II. n. 94 2. -—- Johannes vom Kreuz
[Liebesflamme, 1. Str. 3. Vers. ed. Lechner. Regensburg 1859] II 231 f. —
Falsch Preger [Der altdeutsche Traktat von der wirkenden und möglichen
Vernunft. SB. bayr. Akad. Wiss.], 1871, S. 163 und 165.

Also auch Tauler führt diesen Stand auf eine übernatürliche Mitteilung
Gottes zurück und beschreibt ihn wie Thomas.

Wie Thomas ferner sagt, dieser Stand sei nur ein Vorgeschmack 3, so

sagt es wunderschön Tauler fol. 30vb unten4. — Schön fol. 139ra5. —
Eckhart 382, 18 6. — Nachf. II. n. 37'. — Eckhart 619, 19-23 8 sagt
(vgl. Linsenmann, Der ethische Charakter der Lehre Meister Eckharts.
Tübingen 1873. 27), daß die höchste Beschauung hier nicht Anschauung
Gottes sei.

Nicht genug mit dem, führen ihn die Mystiker überdies noch auf
einen besondern Zug oder Ruf Gottes zurück, also auf ein donum gratuitum
(vgl. Vallgornera 215) 9 und finden sich auch hierin wieder in
Übereinstimmung mit St. Thomas. Besonders Tauler fol. 138vb unten f.10 : Gott

1 [Besonders 19, 29-33 : Seht, alles was die wirkende Vernunft tut in einem
natürlichen Menschen, dasselbe und viel mehr tut Gott in einem abgeschiedenen
Menschen : er nimmt ihm ab die wirkende Vernunft und setzt sich selber wieder
an ihre Statt und wirket selber da alles das, was die wirkende Vernunft sollte
wirken.]

2 [= ed. Denifle 167, 34-37 : Wenn die Vernunft alle Bilder der Kretaturen
abhaut, so daß sie entbildet wird von allen geschaffenen Bildern, so kommt Gott
in die Seele und setzet sich an des wirkenden Verstandes Statt und wirket sein
Werk.] 3 [Vgl- oben S. 345.]

4 [= ed. Vetter 57, 4-6 : Mehr : die Hochzeit, die wir hier können haben,
das ist ein Vorgeschmack davon — nämlich der ewigen Hochzeit — und ein
Fühlen der Gegenwärtigkeit Gottes im Geiste in inwendigem Gebrauch inwendiger
Gefühle.]

5 [= ed. Vetter 169, 26-27 : Die sind es, die Gott ergötzet hier in der Zeit
für alle ihre Arbeit und sie haben einen wahren Vorgeschmack dessen, was sie

ewiglich gebrauchen sollen.]
6 [= ed. Pfeiffer : Dieselbe Einung, die die Seele hat mit Gott, die ist ein

Vorgeschmack aller Seligkeit, die sie ewiglich gebrauchen wird außer Zeit und
Maß in der Seligkeit und in der Einung, die Gott selber ist.]

7 [= ed. Denifle 117, 9-13 : Was andere Menschen von einem wirkenden
Leben hernach besitzen, dessen haben gottschauende Menschen einen Vorgeschmack
in der Zeit ; und das geschieht darum, weil ihr Geist erhoben ist über alle Zeit
und zeitliche Dinge. — Vgl. auch Taulers Predigten ed. Hamberger 2. Frankfurt

1864. III 58, auf welche Denifle in seinen Notizen hinweist. Es handelt sich
um dasselbe Stück, wie Tauler fol. 139ra ed. Vetter 169, 26 f.]

8 [= ed. Pfeiffer : Zu dem siebenten Mal soll der Mensch erkennen Gott
in ihm selber, wie er ist ohne Anfang, aus dem alle Dinge geflossen sind. Und
diese Erkenntnis kann in diesem Leben niemandem gänzlich werden, es sei denn,
daß er liege an der Beschauung göttlichen Wesens, was hier nicht kann sein.]

9 [= ed. Berthier I 443-445 n. 623-625.]
10 [= ed. Vetter 169, 16-18 : Aber der erste Kehr besteht in einer inwendigen,

formlosen, weiselosen Gegenwärtigkeit, in einem übersubstanzlichen Eintragen
des geschaffenen Geistes in den ungeschaffenen Geist Gottes.]

Dii'us Thomas 2A



354 Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes

zieht den geschaffenen Geist in den ungeschaffenen. — Vallgornera
211 n. 1 *.

[.Fragment 1.]

Wir wollen nun allerdings nicht leugnen, daß die deutschen

Mystiker, wenn sie von den Ursachen der mystischen Vereinigung
sprechen, sehr selten jene Kraft, welche die Seele dazu erhebt, mit
Namen nennen ; sie sprechen meist nur von der Wirkung jener Kraft,
nämlich von dem Über-sich-selber-erhoben-werden zu jenem Zustande ;

dies letztere geschieht aber so oft, daß es bei andern Mystikern, die

man ganz korrekt findet, nicht öfter vorkommt.

1 [= ed. Berthier I 433 f. n. 610.]


	Beschauung und Gaben des Heiligen Geistes : drei Fragmente aus dem literarischen Nachlass von P. Heinrich Seuse Denifle O.P.

