
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes im 1. Buch von De docta
ignorantia des Nikolaus von Cues

Autor: Feigl, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

im 1. Buch von De docta ignorantia des

Nikolaus von Cues.

Von M. FEIGL.

Im ersten Buch von De docta ignorantia stellt sich Nikolaus von
Cues die Aufgabe, das absolute Maximum, Gott, an den alle Nationen
fest glauben, über den menschlichen Verstand hinaus in unfaßbarer
Weise unter der Führung Gottes zu erforschen, der allein im
unerreichbaren Licht wohnt h Der Sinn dieser Aufgabe ist nicht unmittelbar

ersichtlich. Er läßt sich im Anschluß an De docta ignorantia
etwa folgendermaßen umschreiben : Das unendliche Wesen Gottes zu
erfassen, übersteigt die menschliche Erkenntnisfähigkeit. Nur auf
Grund eines Verhältnisses zwischen Bekanntem und Unbekanntem

gewinnt die menschliche Vernunft neues Wissen 2. Schon im Bereich
der körperlichen Dinge aber überschreitet die genaue Erfassung der

Verbindungen zwischen den Dingen und die angemessene Anpassung
des Bekannten an das Unbekannte das menschliche Denken3.
Zwischen dem Unendlichen und Endlichen jedoch gibt es kein Verhältnis
im Sinne eines gemeinsamen Maßes. Das Unendliche ist daher eben

als Unendliches unbekannt4. Anderseits wissen wir : Das absolute

Maximum, Gott, ist absolut wirklich alles das, was sein kann ; es

ist die absolute Wahrheit, es ist Eines, ist notwendiger Ursprung und
Ziel aller endlichen Dinge, ist die eine absolute Notwendigkeit. Wir
wissen, daß das so ist ; aber das « Wie » erkennen wir nur in unfaßbarer

Weise (incomprehensibiliter intelligi potest). Z. B. heißt es von
der Wahrheit als solcher, daß sie nur in unfaßbarer Weise erkennbar
ist. Blickt man nämlich auf die Wahrheit der Dinge, von Cusanus

«quidditas rerum» genannt, in ihrer Reinheit, so kann diese durch

1 De docta ignorantia, ed. E. Hoffmann et R. KUbansky, Lipsiae (1932),

I c. 2 p. 7.
2 Doct. ign. I c. 1 p. 5.
3 Doct. ign. I c. 1 p. 69.10.
4 Doct. ign. I c. 1 p. 6 j ; p. 820-21-

Divus Thomas 21



322 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

Vergleich oder Ähnlichkeit — auf dem Weg menschlichen Erkennens —
nie genau erreicht werden. Es gibt nicht zwei oder mehrere ähnliche

Dinge, sodaß es zu ihnen in's Unendliche fortschreitend nicht
Ähnlicheres geben könnte. Für die Wahrheit selbst existiert jedoch kein
Mehr noch Weniger. Sie ist irgendwie unteilbar. Wir wissen vom
Wahren, daß es selbst in genauer Weise ist, ohne Mehr noch Weniger,
wie es ist, wissen wir nur in unfaßbarer Weise 1. In der Richtung
der unfaßbaren Weise, über den Verstand hinaus, soll Gott im ersten
Buch von De docta ignorantia erforscht werden. — Das incomprehensibiliter

inquirere wird auch gekennzeichnet durch die Ausdrücke :

transsumptio, transcensus, terminis et exemplis transcendenter uti,
symbolice investigare.

Was leistet nun Nikolaus von Cues, indem er Gott « in unfaßbarer

Weise erforscht » Diese Frage soll im Folgenden durch
kritische Betrachtung der im ersten Buch von De docta ignorantia
angewendeten Methode der Gotteserkenntnis beantwortet werden.

Allgemein kann man sagen : Die auf Gott angewendeten Bezeichnungen
gelten für ihn nicht in dem Sinn, in dem sie von den körperlichen
Dingen ausgesagt werden, sondern nur in übertragenem Sinn, in
analoger Weise. Die klassische Lehre von der Analogie aber wird von
Nikolaus von Cues bei Seite gelassen. Danach stehen bekanntlich
Aussagen, die etwa Gott als groß oder stark oder langmütig bezeichnen,
auf völlig anderer Stufe als Aussagen, die Gott seiend, einen, wahr
oder gut nennen. Handelt es sich im ersten Fall um reinen Symbolismus,

sofern Größe, Stärke, Langmut ihrem eigentlichen Sinn nach

nur raumzeitlichen Dingen zukommen, so führen dagegen die

Transzendentalien über die körperlichen Dinge hinaus ; sie sind selbst analoge

Begriffe, gelten eigentlich, wenn auch in analoger Weise, von
allem, was ist2. Von diesen Erkenntnissen sieht Nikolaus von Cues

ganz ab. Vielmehr ist es der Akt des in « analoger Weise auf Gott
Anwendens », der psychische Akt des Transzensus, auf den die
Aufmerksamkeit des Cusanus gerichtet ist. Daher wird z. B. auch das

1 Doct. ign. I c. 3 p. 9.
2 Thomas von Aquin, S. c. G. I, 34 ; S. th. I q. 15 a. 5 ; De Verit. q. 2 a. 11 ;

Aristoteles, Metaphys. IV, 1. 1 ; XI, 1. 3. — Der Sinn der analogia entis ist
nicht der — wie J. Ritter meint —, daß « sich das weltlich Seiende zum Sein
Gottes 'ana,log' wie das Bewirkte zum Bewirkenden verhält ». S. J. Ritter, Die
Stellung des Nikolaus von Cues in der Philosophiegeschichte. Grundsätzliche
Probleme der neueren Cusanus-Forschung. Blätter für Deutsche Philosophie,
Berlin (1939), S. 119.



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 323

Geheimnis der Dreifaltigkeit Gottes, das nicht nur als solches unfaßbar

ist, sondern dessen Tatsächlichkeit in Gott uns auch unerreichbar
ist — nur auf Grund göttlicher Offenbarung wissen wir, daß Gott
der Eine zugleich dreifaltig ist —, gleich berechtigt neben das Geheimnis

der Größe, Wahrheit, Einheit, absoluten Notwendigkeit Gottes

gestellt. Um die Tatsache der Offenbarung des Geheimnisses der
Dreifaltigkeit Gottes geht es Nikolaus von Cues nicht, sondern nur um das

in «unfaßbarer Weise Erkennen» des Geheimnisses. Die Hervorhebung
des « incomprehensibiliter intelligere » als psychischen Aktes sowie

die Vernachlässigung der ontischen- und Glaubensgrundlagen der

Aussagen über das Wesen Gottes ergeben als notwendige Folge, daß der

Inhalt des ersten Buches von De docta ignorantia im Wesentlichen
in einem für alle Aussagen über Gott unterschiedslosen Symbolismus
einerseits und im wiederholten Hinweis auf den Akt des « in unfaßbarer

Weise Erkennens », des Transzendierens, anderseits besteht. Im
unfaßbaren Akt des Transzensus vom Symbol her liegt das

incomprehensibiliter inquirere.
Der Symbolismus im ersten Buch von De docta ignorantia läßt

sich von Kapitel IV an schrittweise verfolgen. Eingehend soll nur
das Erforschen Gottes über die Vernunft hinaus vom Symbol der
unendlichen geometrischen Figuren aus untersucht werden ; denn erst
dort wird versucht, eine eigentliche Methode des incomprehensibiliter
inquirere zu entwickeln. — J. Hommes spricht von der mathematisch

analogischen Methode der Gotteserkenntnis bei Nikolaus von
Cues1. — Hinsichtlich der vorhergehenden Ausführungen des Cusanus

soll zunächst einiges über die Koinzidenz von Maximum und Minimum

im absoluten Maximum gesagt werden. Die Herleitung der
Koinzidenz geschieht im Kap. IV dadurch, daß die beiden Definitionen

: Maximum ist das, wozu es ein Größeres, Minimum das, wozu
es ein Kleineres nicht geben kann, rein formal auf die maximitas
absoluta angewendet werden, die wirklich alles ist, was sein kann,
sodaß es außer ihr nichts geben kann, also auch nichts Größeres
und nichts Kleineres2. Dazu ist zu bemerken : Zwar sind alle Dinge
in Gott, der causa efficiens und exemplaris von allem, was ist, oder

1 J. Hommes, Die philosophischen Grundlehren des Nikolaus Cusanus über
Gott und das Verhältnis Gottes zur Welt, Augsburg (1926), S. 11.

2 Vgl. Übinger, Die Gotteslehre des Nikolaus Cusanus, Münster und Paderborn

(1888), S. 17 ff.



324 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

— in der Sprache des Cusanus — in Gott, dem Ursprung (princi-
pium) und der Schöpfer-Vernunft (intellectus conditor) ; da aber das

«Wie» des actu esse omne id quod esse potest sich unserer Erkenntnis

entzieht und die Termini Maximum und Minimum im eigentlichen

Sinn auf Gott nicht anwendbar sind, so kann die Koinzidenz
von Maximum und Minimum der Herleitung nach lediglich als
Möglichkeit formaler Bezeichnung des absoluten Maximum sowohl als Maximum

als auch als Minimum gedeutet werden. Für Nikolaus von Cues

jedoch ist die Koinzidenz von Maximum und Minimum und darüber
hinaus die coincidentia oppositorum überhaupt offenbar mehr. Sie

wird als Grund angegeben für die Erhabenheit des absoluten Maximum

über jede positive Aussage wie über jede Verneinung L Sie ist
entscheidende Kennzeichnung des maximum absolutum, sodaß sie z. B.

im Kapitel XIX gleichwertig neben die Dreifaltigkeit in der Einheit
gestellt wird. J. Lenz gibt die inhaltliche Deutung der coincidentia

oppositorum in dem Sinn, daß sie als Ausdruck für die einfache

Unendlichkeit und unendliche Einfachheit Gottes anzusehen ist2 ;

also erscheint sie auch von hier aus wieder nur als Möglichkeit der

Benennung Gottes sowohl als Größtes als auch als Kleinstes, sofern
diese Termini transzendenter benutzt werden.

Der Kennzeichnung Gottes als Wirklichkeit alles dessen, was sein

kann, aus der die Koinzidenz der Gegensätze in Gott abgeleitet wird,
legt Cusanus offenbar deshalb besonderen Wert bei, weil sie die

Unbegreiflichkeit Gottes, um die es Cusanus vor allem geht, in hellstes

Licht rückt 3. Die coincidentia oppositorum ist aber nicht nur
Kennzeichnung Gottes in seiner Unbegreiflichkeit, sie ist weiterhin
Wegweiser für das Denken des Cusanus in dessen Richtung auf das in
« unfaßbarer Weise Begreifen » Gottes. Gott ist jenseits alles

Gegensätzlichen, ist aber Ursprung und Schöpfer-Vernunft aller einander

gegenüberstehenden Dinge, ist so Einfaltung (complicatio) von allem,
was auseinandergefaltet im Universum existiert. Soll Gott in seinem

unbegreiflichen Wesen incomprehensibiliter erforscht werden, so muß
das Denken zunächst auf Zusammenfallen, auf Einfaltung des

Gegensätzlichen gerichtet sein, es muß den « Beryllo » benutzen. Im Symbol
durch Ähnlichkeit wird dann der Ursprung vor allem als complicatio

1 Doct. ign. I c. 4 p. 10-11.
2 J. Lenz, Die docta ignorantia oder die mystische Gotteserkenntnis des

Nikolaus Cusanus in ihren philosophischen Grundlagen, Würzburg (1923), S. 48 ff.
3 Vgl. hierzu Übinger, a. a. O. S. 84 ff. und S. 134.



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 325

alles Seienden geschaut h Der Zusammenfall der Gegensätze ist die
Mauer des Paradieses, das Gott zur Wohnung dient. Jenseits dieser

Mauer kann Gott erschaut werden, diesseits aber auf keine Weise2.

In De Beryllo wird die Bedeutung der Koinzidenz der Gegensätze
als Zielpunkt unseres Denkens für das vorgegebene Problem und
darüber hinaus für jede Erforschung ausführlich behandelt ; in De docta

ignorantia hat sie bereits diese Bedeutung, ohne daß dieselbe eigens

hervorgehoben wird3.
Wenn J. Ritter es grundsätzlich für unmöglich hält, daß das

Koinzidenzprinzip von den traditionellen Vorstellungen her — wie
das J. Lenz tut — ausgelegt werden kann, da dieses Prinzip das

Auslegende und die Überlieferung das Ausgelegte sei4, so kann diese

Auffassung insofern nicht als erwiesen angesehen werden, als die eigentliche

Stellung der coincidentia oppositorum hier verkannt wird. In
den Werken des Nikolaus von Cues geht es nicht um « Auslegung »

der Überlieferung. Die thomistische Ontologie z. B. und Gotteslehre
steht zunächst gar nicht zur Diskussion. Begriffsbildungen
mittelalterlicher Philosophie, teilweise sogar deren Beweisgänge für die

Bestimmung des göttlichen Seins werden übernommen 5. Das Problem
ist, soweit es sich um die Gotteslehre handelt, das unfaßbare « Wie »

des Wesens Gottes, dessen Unbegreiflichkeit für die Tradition wie
für Cusanus in gleicher Weise feststeht. Aber Cusanus unternimmt
es, Gott in seiner Unfaßbarkeit in unbegreiflicher Weise zu erforschen,
das Wesen Gottes, indem er sein Denken auf Koinzidenz von
Gegensätzlichem richtet, symbolhaft zu erspüren. Und symbolisiert werden
auch die überkommenen Lehren über Gott, nicht nur Gott in Cusa-

nischer Kennzeichnung als complicatio alles Seienden. — Daß
philosophische Lehren der Tradition neue Wendungen und Kritik erfahren,
nämlich gewiß jeweils dort, wo das Denken bei der Auseinanderfaltung

der Prinzipien stehen blieb und nicht auf Einfaltung derselben

gerichtet war, ergibt sich gleichsam als Nebenresultat. — Mit einer
Verneinung ferner des Satzes vom Widerspruch für die Bestimmung
des göttlichen Seins hat das Koinzidenzprinzip bei Nikolaus von Cues

1 De Beryllo, ed. L. Baur, Lipsiae (1940), c. 7, 8.
3 De Visione Dei, c. 7.

3 Vgl. Doct. ign. I c. 4, c. 5, c. 13-16.
4 J. Ritter, a.a.O. S. 118.
5 Vgl. z. B. Doct. ign. I c. 6 p. 13 ; c. 7 p. 16. Auch aus anderen Werken

des Cusanus ließen sich hierfür Beispiele angeben.



326 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

nichts zu tun. Nikolaus von Cues müht sich nicht um Bestimmung
des göttlichen Seins, sondern um dessen Begreifen, von dem er weiß,
daß es vom Menschen aus nicht erreicht wird. Äußerungen, in denen

er den Satz vom Widerspruch, die disjunktive Logik, für die
Gotteserkenntnis ablehnt, sind daher immer nur dort zu finden, wo Cusanus

von mystischer Theologie, vom Schauen Gottes und nicht etwa von
natürlicher Theologie, von philosophischer Gotteserkenntnis spricht L
Ein Satz wie : « Für die Interpretation der geläufigen Gottesvorstellungen

durch das Prinzip der koinzidentiellen Einheit aber gilt,
daß sie in einem inneren Gegensatz zur thomistischen Ontologie und
ihrer Begründung des Gott-Welt-Verhältnisses steht, und zwar schon

insofern, als sie das leitende logische Prinzip der thomistischen Ontologie

und Gotteslehre, den Satz vom Widerspruch, für die Bestimmung
des göttlichen Seins verneint... »2, steht daher in keinem Zusammenhang

mit dem eigentlichen Anliegen des Cusanus. Ein Beweis für die

grundsätzliche Unmöglichkeit, das Koinzidenzprinzip von traditionellen
Vorstellungen her auszulegen, scheint mir mithin nicht erbracht.

In Kürze sei noch auf die Anwendung des Symbolismus in den

Kapiteln IV-IX von De docta ignorantia hingewiesen. Zunächst wird
die Quantität als Symbol genommen für das maximum absolutum,
das mit dem Minimum zusammenfällt. Sofern nämlich bei der Quantität

vom Maximum und Minimum, vom « in größter Weise groß » und
« in größter Weise klein sein », abstrahiert wird, fällt auch in der Quantität

Maximum und Minimum zusammen 3. —- Zum Symbol für die

Einheit des maximum absolutum gelangt Cusanus von der Einheit
der natürlichen Zahlen aus. In der Reihe der natürlichen Zahlen läßt
sich zwar aufsteigend zu jeder Zahl eine nächst höhere angeben ;

absteigend aber gelangt man notwendig zu einer kleinsten natürlichen
Zahl, der Eins, da es sonst überhaupt keine Zahl gäbe. Nun wird
von der Eins als Zahl abstrahiert, und es heißt weiter : Da es zur
Einheit ein Kleineres nicht geben kann, wird die Einheit das Minimum
schlechthin sein, das mit dem Maximum zusammenfällt. Diese Einheit

ist keine Zahl, sondern Prinzip der Zahl, da sie Kleinstes ist —
ohne Einheit gibt es keine Zahl —, sie ist Ziel jeder Zahl, da sie

1 Vgl. z. B. De Beryllo, c. 21 p. 25 und den Brief des Nikolaus von Cues

an den Abt von Tegernsee vom 14. Sept. 1453 ; wiedergegeben von K. Fleischmann

im Vorwort zur deutschen Übersetzung von De Beryllo, Leipzig (1938), S. 53.
2 /. Ritter, a. a. O. S. 118.
3 Doct. ign. I c. 4 p. 10i8-2l-



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 327

Größtes ist -— jede Zahl ist als solche eine —. Die Einheit als Prinzip
und Ziel der Zahlen wird zum Symbol der absoluten Einheit, die also

die maximitas absoluta ist, der nichts entgegensteht. Da sie also alles

ist, was sein kann, ist sie einer Vervielfältigung nicht fähig h — Das

Vorher der Einheit der Dinge und deren Erhabenheit gegenüber der

Verschiedenheit der Dinge wird Symbol der Erhabenheit und des

ewigen Vorher der Einheit schlechthin. Entsprechend wird in unfaßbarer

Weise vom Symbol aus auch die Ewigkeit der Gleichheit und
der Vereinigung geschaut. Da es nur ein Ewiges geben kann, bilden
Einheit, Gleichheit, Vereinigung (unitas, aequalitas, connexio) eine

dreifaltige Einheit2. — Schließlich ist auch die Anwendung des Begriffes
der Zeugung (generatio) auf die Einheit und des Begriffes des

Ausganges (processio) auf Einheit und Gleichheit nur von symbolischem
Charakter3.

Besondere Bedeutung für das incomprehensibiliter inquirere Gottes

mißt nun Nikolaus von Cues der Benutzung der mathematischen Dinge
bei. Wie schon erwähnt, wird unter Zuhilfenahme der geometrischen
Figuren eine Methode des Erfassens Gottes über die Vernunft hinaus
herausgearbeitet. Eine genauere Betrachtung der einschlägigen Kapitel
wird daher in ausgezeichneter Weise dartun, was im incomprehensibiliter

inquirere erreicht wird. Wohl sind, wie es im Kapitel XI
heißt, allgemein die sichtbaren Dinge als Bilder des Unsichtbaren,
insbesondere des Schöpfers der Dinge, anzusprechen, und zwar auf
Grund verborgener und unfaßbarer Beziehungsverhältnisse, in denen

alles zueinander steht, sodaß aus allem das eine Universum sich formt
und alles in einem Höchsten das Eine selbst ist ; in ihrer Ähnlichkeit
mit dem Urbild jedoch reichen die Dinge an dieses verschieden nahe

heran, und sie sind in verschiedener Weise brauchbar durch
Übertragung ihrer Beziehungsverhältnisse das Unbekannte symbolhaft zu
erforschen (symbolice investigare). Das sichere Wissen von den
mathematischen Gegebenheiten gegenüber der Unsicherheit des Wissens

vom sinnlich Wahrnehmbaren, das ja wegen der größeren Verhaftung

mit der in Möglichkeit befindlichen Materie in dauernder
Veränderung begriffen ist, läßt jene als Symbol für das Göttliche besonders

geeignet erscheinen 4.

1 Doct. ign. I c. 5 p. 12i8-28- Vgl. Hommes, a.a.O. S. 73 ff.
2 Doct. ign. I c. 7. 3 Doct. ign. I c. 8.
4 Über das sinnbildliche Aufspüren in der Philosophie des Cusanus vgl.

E. Hoffmann, Geschichte der Philosophie von Karl Vorländer, Bd. I, Kap. VI,



328 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

In welcher Weise sind nun die mathematischen Dinge im
vorliegenden Falle zu benutzen — Die Methode der Gotteserkenntnis
im Sinne des incomprehensibiliter inquirere von den mathematischen

Gegenständen aus wird, wie folgt, entworfen : Da das absolute Maximum

als solches unser Erkenntnisvermögen schlechthin übersteigt,
so kann es gewiß nichts von den Dingen sein, die von uns erkannt
und begriffen werden. Es kann sich aber beim Erforschen Gottes
im Symbol auch nicht um einfache Ähnlichkeit zwischen Bild und
Urbild handeln. Diese ist vielmehr notwendig zu übersteigen. Hier
liegt die wesentliche Erkenntnis des Cusanus über das Symbol im
Hinblick auf die Vermittlung höheren Begreifens. In einem Akt des

Transzendierens nur kann das symbolhaft Dargestellte erreicht werden.
Nun sind die mathematischen Dinge aber endlich und können nur
als solche vorgestellt werden. Will man sie als Beispiel beim Aufstieg
zum absoluten Maximum benutzen, so muß folgender Weg beschritten
werden : Zunächst sind die endlichen Figuren mit ihren Eigenschaften
und Beziehungen zu betrachten und eben diese Beziehungen
entsprechend auf unendliche Figuren zu übertragen ; weiterhin sind dann
die Beziehungen der unendlichen Figuren auf das unendlich Einfache,
das auch von jeder Figur ganz losgelöst ist, hinüberzunehmen.

Die unendlichen Figuren sind als solche mathematisch nicht
gegeben, sie sind erst sinngemäß einzuführen. Die Einführung des Unendlichen

in die Geometrie soll nun in enger Anlehnung an den Text
von De docta ignorantia wiedergegeben werden. Über die unendliche
Linie wird

I. folgende Behauptung aufgestellt : Wenn es eine unendliche Linie
gibt, so ist diese 1. gerade, 2. zugleich Dreieck, Kreis und Kugel.

Ebenso gilt : Wenn es eine unendliche Kugel gibt, so ist jene
Kreis, Dreieck und Linie.

Entsprechendes läßt sich vom unendlichen Dreieck und unendlichen

Kreis aussagen.

Beweis von 1: Der Durchmesser eines Kreises ist eine gerade
Linie, der Umfang eine gekrümmte Linie, die größer ist als der
Durchmesser. Der Umfang eines Kreises ist umso weniger gekrümmt, je

§ 71, S. 327 ff. — Zur symbolischen Theologie vgl. L. Baur, Nikolaus Cusanus
und Ps. Dionysius im Lichte der Zitate und Randbemerkungen des Cusanus,
Sitzgsber. d. Heidelberger Akad. (1940), S. 41 ff.



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 329

größer er ist. Der Umfang des größten Kreises, der nicht größer sein

kann, ist also am wenigsten gekrümmt und deshalb gerade. In der

größten und unendlichen Linie ist mithin die Krümmung die Geradheit,
die unendliche Linie also gerade.

Beweis von 2: Hierbei ist wesentliches Beweismittel folgendes
Axiom: Was in der Möglichkeit der endlichen Linie liegt, das ist
die unendliche Linie wirklich.

Die endliche Linie kann nun aber

a) länger und gerader werden. Die unendliche Linie ist also, was
schon gezeigt wurde, die längste und ganz gerade ;

b) wenn die endliche Linie AB um einen ihrer ruhenden Endpunkte
bewegt wird, entsteht ein Dreieck, bzw. ein Kreis, je nachdem die

Linie in ihre Ausgangslage nicht zurückkehrt oder zurückkehrt ;

c) bei der in b) geschilderten Bewegung kann man von der endlichen

geraden Linie aus auch zum Halbkreis gelangen. Wird der Durchmesser

dieses Halbkreises festgehalten und der Halbkreis um diesen

bewegt, so entsteht eine Kugel. Die Kugel selbst ist nicht in
Potenz zu irgend einer weiteren Figur. Also ist nach b) und c)

auf Grund des vorausgeschickten Axioms die unendliche Linie
auch Dreieck, Kreis und Kugel, was zu beweisen war.

II. Es wird noch einmal genauer jede Einzelaussage, die in der

Behauptung I enthalten ist, behandelt und neu bewiesen.

Die Beweise stützen sich hier auf folgende drei Sätze :

1. Es kann nur ein Größtes und Unendliches geben.

2. Zwei Seiten eines Dreiecks können zusammen nicht kleiner sein

als die dritte.
3. Jeder Teil des Unendlichen ist selbst unendlich.

a) Die unendliche Linie ist Dreieck.

Beweis: Wenn eine Seite eines Dreiecks unendlich ist, so sind
nach 2 auch die beiden anderen Seiten zusammen unendlich und nach

3 auch jede Seite einzeln. Da es aber nach 1 nur ein Größtes und
Unendliches gibt, so ist das unendliche Dreieck nicht aus mehreren

Linien zusammengesetzt. Das Dreieck besteht aber notwendig aus

drei Seiten. Also ist die eine unendliche Linie zugleich drei Linien,
und die drei sind die eine einfachste Linie. Entsprechendes gilt von



330 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

den Winkeln des unendlichen Dreiecks. Es wird nur einen unendlichen

Winkel geben, und dieser ist drei Winkel, und die drei sind einer.
Zur Unterstützung des Begreifens der Aussage, daß drei Winkel

bzw. Seiten ein Winkel bzw. eine Seite sind, kann man vom bestimmt
großen Dreieck zum nicht bestimmt großen Dreieck übergehen. Die
Winkelsumme im Dreieck beträgt zwei Rechte (2 R). Es ist nun gewiß

möglich, irgendeinen Winkel des Dreiecks bis zu 2 R zu vergrößern,
2 R selbst ausgeschlossen, aber nicht möglich, ihn in höchster Weise,
d. h. bis zu 2 R eingeschlossen, zu vergrößern, da jedes Dreieck drei
Winkel hat, die zusammen 2 R betragen. Läßt man dennoch zu,
daß ein Winkel bis zu 2 R, 2 R eingeschlossen, vergrößert wird,
während das Dreieck bleibt, so ist klar, daß das Dreieck nur einen

Winkel besitzt, der drei ist, und daß die drei einer sind.

Ferner gilt : Zwei Seiten eines Dreiecks mit konstanter dritter
Seite sind zusammen um so größer, je kleiner der Winkel ist, den
sie einschließen. Je größer der eingeschlossene Winkel ist, um so

weniger überragen die angrenzenden Seiten die gegenüberliegende,
und um so kleiner ist der Inhalt des Dreiecks. Wird der eingeschlossene

Winkel 2 R, so löst sich das Dreieck als Ganzes in die einfache
Linie auf. Die eine Linie sind drei (Fig. 1).

b) Das unendliche Dreieck ist Kreis.

Beweis: Ausgegangen wird vom Dreieck ABC, das dadurch
entstanden ist, daß AB um den festen Punkt A in die Lage AC geführt
worden ist (Fig. 2). Wäre AB die unendliche Linie (im Folgenden
kurz durch AB bezeichnet), und würde sie ganz um A herumgeführt,
sodaß sie zur Anfangslage AB zurückkehrte, so würde der größte Kreis
entstehen ; und der BC auf ihm entsprechende Bogen (kurz durch



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 331

BC bezeichnet) wäre Teil dieses Kreises. Da dieser Bogen Teil einer
unendlichen Linie ist, und diese gerade ist (vgl. Beh. I, 1), so ist er
selbst gerade. Da nach 3 jeder Teil des Unendlichen unendlich ist,
und es nach 1 nur ein Unendliches gibt, so ist BC der gesamte

Umfang des unendlichen Kreises. Das unendliche Dreieck ist also

unendlicher Kreis.
Die unendliche Linie AB ferner und der unendliche Bogen BC

sind, da es nach 1 nur ein Unendliches gibt, nicht zwei gerade Linien,
sondern nur eine Linie. Die unendliche Linie, die auch Dreieck ist,
ist also auch Kreis.

c) Das unendliche Dreieck ist Kugel.

Beweis: Die unendliche Linie AB ist Umfang, wie wir sahen,
des größten Kreises, ist also Kreis. Nun wird dieser unendliche Kreis
AB, dessen unendlicher Durchmesser zugleich AB ist, bei festem A
so bewegt, daß B in C geführt wird. BC ist unendliche Linie und
unendlicher Kreis, wie gezeigt wurde. Daher kehrt der unendliche
Kreis AB in C nach vollständiger Kreisbewegung des Durchmessers AB
in sich zurück, d. h. es ist die unendliche Kugel entstanden. ABC ist
auch Kugel, was bewiesen werden sollte.

Die hier wiedergegebenen Beweise zeigen, daß die über das Unendliche

in der Geometrie abgeleiteten Sätze wesentlich auf folgenden
schon erwähnten drei Axiomen beruhen :

1. Was in der Möglichkeit der endlichen Linie liegt, ist in der unendlichen

Linie wirklich.
2. Es kann nur ein Größtes und Unendliches geben.

3. Jeder Teil des Unendlichen ist selbst unendlich.

Die Benutzung dieser Axiome und das Festhalten an gewissen
Beziehungen, die für die endlichen mathematischen Figuren gelten,
verhelfen zu den für die unendlichen Figuren charakteristischen
Aussagen oder Sätzen.

Woher werden nun die drei Axiome über das Unendliche
genommen Es sind offenbar Erkenntnisse über das Unendliche schlechthin,

die für das geometrische Unendliche als Forderungen aufgestellt
werden. Jedenfalls ergeben sie sich nicht nur aus den Eigenschaften
der endlichen geometrischen Figuren. Deshalb spricht Cusanus auch

nicht von einem Übertragen schlechthin der Eigenschaften und
Beziehungen der endlichen Figuren auf die der unendlichen Figuren, son-



332 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

dern nur von einem « correspondenter transferre »\ d. h. offenbar

von einem Übertragen, entsprechend dem Wissen über das Unendliche

schlechthin.
Es dürfte in diesem Zusammenhang nicht ohne Interesse sein,

an verschiedene Arten der Einführung des Unendlichen in die Mathematik

zu erinnern. Es liegt nahe, zunächst an das Unendliche im
mengentheoretischen Sinne zu denken. Der Begriff der unendlichen

Menge beruht bekanntlich auf dem Begriff der Äquivalenz von Mengen.
Will man bei zwei endlichen Mengen oder Gesamtheiten feststellen,
ob sie « gleich mächtig » sind, d. h. aus gleich viel Elementen
bestehen, so braucht man nur die Anzahl der Elemente der beiden

Mengen miteinander zu vergleichen. Dieses Verfahren läßt sich auf
unendliche Mengen nicht übertragen, da dort der Anzahlbegriff
versagt. Man muß daher eine Eigenschaft aufsuchen, die zwei gleich

mächtigen endlichen Mengen zukommt, zwei nicht gleich mächtigen
endlichen Mengen aber nicht, und die sich auf unendliche Mengen

übertragen läßt. Diese Eigenschaft ist die der eineindeutigen Abbild-
barkeit. Zwei gleich mächtige endliche Mengen lassen sich eineindeutig

aufeinander abbilden, d. h. die Elemente der einen Menge lassen

sich denen der anderen so zuordnen, daß jedem Element der einen

Menge genau ein Element der andern entspricht und umgekehrt. Diese

Zuordnung stellt man einfach dadurch her, daß man die Elemente

jeder der beiden Mengen zählt und Elemente gleicher Nummer in
den beiden Mengen einander zuordnet. Die eineindeutige Abbildung
einer Menge auf eine andere ist nun ein Prozeß, der keineswegs auf

endliche Gesamtheiten beschränkt ist, wie das

Beispiel der Zentralprojektion einer Strecke

auf eine andere zeigt : Sind AB und CD

zwei beliebige Strecken, so suche man den

Schnittpunkt S der Geraden AC und BD
und ordne jedem Punkt P der Strecke AB
den Schnittpunkt Q der Strecke CD mit der
Geraden SP zu (Fig. 3). Durch diese als
Projektion bezeichnete Konstruktion wird jedem

3 der unendlich vielen Punkte der Strecke AB

\ genau ein Punkt der Strecke CD zugeordnet
\ und umgekehrt. Die Zuordnung läßt sich auch

1 Doct. ign. I c. 12 p. 2420.



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 333

bewirken, wenn die Geraden AC und BD parallel ausfallen, und zwar
durch Projektion parallel zu diesen beiden Geraden. Die grundlegende
Definition der Mengenlehre ist nun die der « Äquivalenz » zweier Mengen

: Zwei Mengen heißen äquivalent oder gleich mächtig, wenn sie

sich eineindeutig aufeinander abbilden lassen. Nach den obigen
Ausführungen sind zwei endliche Mengen dann und nur dann äquivalent,
wenn sie aus gleich vielen Elementen bestehen. Die Äquivalenzdefinition

liefert nun für unendliche Mengen die Tatsache, daß die ganze
Menge einem ihrer Teile äquivalent sein kann ; — z. B. ist die Menge
der positiven ganzen Zahlen der der positiven geraden Zahlen
äquivalent, wie man erkennt, wenn man jeder positiven ganzen Zahl n die
Zahl 2n zuordnet —, eine Tatsache, die bei endlichen Mengen nicht
auftreten und daher zur Definition der unendlichen Menge benutzt
werden kann. Keineswegs gilt aber, daß jeder Teil einer unendlichen

Menge auch unendlich ist, wie im Axiom 3 von Cusanus gefordert
wird ; denn zu den Teilen einer Menge gehören auch diejenigen, die aus

jeweils einem einzigen Element dieser Menge gebildet werden. Eerner
ist nach dem sogenannten Cantor'sehen Teilmengensatz die Menge
aller Teilmengen einer gegebenen Menge stets von größerer Mächtigkeit
als diese Menge selbst. Zu jeder Menge gibt es also eine Menge von
größerer Mächtigkeit — im Widerspruch zu Axiom 2 von Cusanus.

Da Cusanus von endlichen Linien und der unendlichen Linie
spricht, so kann man auch an die in der projektiven Geometrie übliche

Einführung der uneigentlichen Elemente denken. Die projektive
Geometrie ist die Lehre von den Eigenschaften der Figuren, die bei
endlich vielen hintereinander ausgeführten Zentralprojektionen unge-
ändert bleiben. Während bei der oben geschilderten Zentralprojektion
einer Strecke auf eine Strecke eine eineindeutige Abbildung vorliegt,
gibt es bei der Zentralprojektion einer Geraden auf eine nicht dazu

parallele Gerade stets genau einen Punkt der einen Geraden, dem kein
Punkt auf der andern entspricht. Das ist dann der Fall, wenn der

Projektionsstrahl des Punktes der andern Geraden parallel ist (Fig. 4).
Um diese Unterbrechung der Eineindeutigkeit zu beseitigen, führt man
zu den durch die euklidische Geometrie gegebenen euklidischen oder

eigentlichen Punkten, Geraden und Ebenen die uneigentlichen Punkte,
Geraden und die uneigentliche Ebene durch folgende Vorschriften ein :

Jede Gerade hat genau einen uneigentlichen Punkt.
Zwei Geraden haben dann und nur dann denselben uneigentlichen

Punkt, wenn sie parallel sind.



334 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

Alle uneigentlichen Punkte der Ebene liegen in einer Geraden, der

uneigentlichen Geraden der Ebene ; diese enthält keinen eigentlichen
Punkt.

Zwei Ebenen haben dann und nur dann dieselbe uneigentliche
Gerade, wenn sie parallel sind.

Alle uneigentlichen Punkte des Raumes hegen in einer Ebene,
der uneigentlichen Ebene des Raumes ; diese enthält keinen eigentlichen

Punkt.
Da durch Zentralprojektion einer Geraden auf eine Gerade ein

uneigentlicher Punkt in einen eigentlichen und durch die Zentralprojektion

einer Ebene auf eine Ebene eine uneigentliche Gerade in eine

eigentliche Gerade übergeführt werden kann, so spielen die uneigentlichen

Elemente in der projektiven Geometrie keine ausgezeichnete
Rolle. In der projektiven Geometrie hat also die Gegenüberstellung
der « einen unendlichen Linie » zu den endlichen Linien keinen Sinn.
Das hat sie erst in der sogenannten affinen Geometrie, bei der man
nur solche projektive Abbildungen der Ebene betrachtet, die eine

ausgezeichnete Gerade, die uneigentliche, festlassen. Es fragt sich

nun, wie weit der Aussage des Cusanus : Die unendliche Linie ist
zugleich Dreieck, Kreis und Kugel, von diesem Standpunkt aus
vielleicht ein Sinn beigelegt werden kann : Betrachtet man eine Folge
von Dreiecken, deren Eckpunkte eigentliche Punkte sind, und die so

gegen die uneigentliche Gerade rücken, daß sie in keiner Zwischenlage

in einer Geraden hegen, daß also keines der Dreiecke in eine

Strecke entartet, so ergibt sich als Grenzlage die uneigentliche Gerade.

Ebenso ist es bei einer Folge von Kreisen, deren Radien über alle



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 335

Grenzen wachsen 1. Dagegen kann die uneigentliche Gerade nicht als
eine Grenzlage einer Folge von Kugeln angesehen werden. Zwar kann
man eine Kugeloberfläche durch einen stetigen Deformationsprozeß
in einen Kreis, z. B. ihren Äquator überführen, indem man sie wie
ein Lampion allmählich zusammenklappt. Zum Unterschied von den

Dreiecken und Kreisen ist aber hier keine Zwischenlage eine Kugel.
Behandelt man die Kugeln analog den Kreisen, so ist die Grenzlage
nicht eine uneigentliche Gerade, sondern die uneigentliche Ebene
des Raumes. Man kann also auf diesem Wege den Aussagen des

Cusanus über das Unendliche in der Geometrie keine entsprechende
Auslegung geben.

Die angegebenen Beispiele der Einbeziehung des Unendlichen in
die mathematische Behandlung machen deutlich, daß die Sätze, die
über das mathematische Unendliche gelten, wesentlich davon abhängen,
von wo aus die Erweiterung der mathematischen endlichen Gebilde

vorgenommen wird. In De docta ignorantia geschieht es vom Wissen
über das absolut Unendliche aus. Noch einmal sei darauf
hingewiesen : Bei der Art der Einführung des Unendlichen in die Geometrie,
wie sie Cusanus vollzieht, liegt nicht ein einfaches Übertragen der

Beziehungen, die für endliche Figuren gelten, auf solche der als gegeben
anzusehenden unendlichen Figuren, ein Aufstieg von den endlichen

zu den unendlichen Figuren, vor ; sondern das Unendliche wird
entsprechend dem Wissen von Gott unter Festhalten an endlichen
geometrischen Sachverhalten, wie z. B. daran, daß ein Dreieck aus drei
Seiten besteht, eingeführt. Wir haben es mit der Konstruktion eines

Symbols des schlechthin Unendlichen innerhalb der Geometrie zu tun.
Hinweise auf den analogen oder symbolischen Charakter der

Gotteserkenntnis, zu der Cusanus hinzuführen versucht, finden sich wiederholt

in der Literatur. Eine genaue Interpretation des entsprechenden
Textes fehlt meines Wissens. D. Mahnke, der sich eingehend mit den

geometrischen Symbolen bei Cusanus beschäftigt, spricht kurz vom
« spekulativen Mathematiker », der aus exakt mathematischen
Einsichten durch Übergang in's Unendliche mystisch theologische
Erkenntnisse zu gewinnen sucht und macht das auch am Beispiel klar.
Dadurch wird der Inhalt der in Frage stehenden Kapitel aber keines-

1 Für den streng geschulten Geometer gehören die Kreise noch nicht in
die affine Geometrie, sondern in eine Unterabteilung derselben, die Ähnlicb-
keitsgeometrie.



336 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

wegs erschöpft, sondern eher verschleiert1. H. Rogner übergeht den

Symbolismus als solchen in der Erkenntnis des Unendlichen vom
Mathematischen her bei Cusanus völlig 2. Das ist wohl als Folge des

bewußten sich Freimachens von der eigentlichen Problemstellung des

Nikolaus von Cues anzusehen, die hier immer wieder eine theologische
ist. Zwangsläufig muß dabei die Darstellung des philosophischen
Gedankengutes der Cusanischen Schriften zum mindesten eine

Verschiebung der Akzente erfahren. Allgemein wird bei der Behandlung
der geometrischen Symbole der Übergang in's Unendliche, der Vollzug

des « Grenzüberganges » hervorgehoben, die Konstruktion des

Symbols vernachlässigt und unklar vom « Aufstieg » des Denkens zum
Unendlichen bei Nikolaus von Cues gesprochen.

Nun betont aber Nikolaus von Cues selbst den Aufstieg zum
Unendlichen. Worin ist dieser Aufstieg zu suchen Offenbar zunächst
im Akt des Begreifens des dem absolut Unendlichen entsprechend
konstruierten Symbols. Das Begreifen des von Nikolaus von Cues

eingeführten geometrischen Unendlichen übersteigt unser Vorstellungsvermögen,

die imaginatio, die an die endlichen Figuren gebunden ist.
Für unser Vorstellungsvermögen ist ein Aufsteigen, ein Darüberhin-
ausnehmen der Beziehungen vom Endlichen her notwendig, um das

geometrische Unendliche zu erfassen. In De docta ignorantia betont
Nikolaus von Cues lediglich das Übersteigen der imaginatio beim

Begreifen des geometrischen Unendlichen. Für den Intellekt sei es

leicht, das Zusammenfallen von Linie und Dreieck im Unendlichen

zu fassen3. Später in der Apologie sagt er dagegen, daß auch durch
Vernunftschau ohne schrittweise Verstandestätigkeit die coincidentia

oppositorum im Mathematischen nur berührt wird 4. Und in De Beryllo
heißt es, daß weder das Sinnesvermögen, noch die Vorstellungskraft
noch die Vernunft fähig sind, etwas Derartiges zu empfinden, sich
vorzustellen, zu begreifen oder einzusehen, das dem « zugleich Größten
und Kleinsten » ähnlich ist5, und eine solche Ähnlichkeit liegt im
mathematischen Unendlichen vor. Der genaue Sachverhalt ist der,

1 D. Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt, Beiträge zur Genealogie

der mathematischen Mystik, Halle/Saale (1937), S. 82 ff.
2 H. Rogner, Die Bewegung des Erkennens und das Sein in der Philosophie

des Nikolaus von Cues, Heidelberg (1937), S. 20, S. 58 ff.
3 Doct. ign. I c. 14 p. 27 23-25-
4 Apolog. ed R. Klibansley, Lipsiae (1932), S. 15.
5 De Beryllo, c. 14 p. 1413.15.



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 337

daß durch Axiome, die vom Wissen über das schlechthin Unendliche
her genommen sind, das Denken einen Zugang zum geometrischen
Unendlichen hat, der zu einem Wissen über das geometrische Unendliche

führt. Wie im geometrischen Unendlichen Linie, Dreieck, Kreis
und Kugel zusammenfallen, kann aber nicht begriffen, besser :

vorgestellt, werden. Entsprechend verhält es sich beim absolut Unendlichen.

Das absolute Maximum zu begreifen liegt ganz und gar außerhalb

unseres natürlichen Erkenntnisvermögens. Zwar haben wir ein Wissen

von der Unendlichkeit Gottes ; aber das Erkennen Gottes geschieht
nur incomprehensibiliter. Es ist dem « Leuchten Gottes in die
Finsternis unserer Unwissenheit » zu verdanken, das selbst unfaßbar ist1.
Unser Wissen von Gott kann nur als belehrte Unwissenheit, als docta

ignorantia, bezeichnet werden. Vom Symbol aus wäre ein erneuter
höherer Akt des Transzendierens notwendig, wollte man sich dem

Wesen Gottes in seiner absoluten Einfachheit begreifend nähern. Also
auch in der Benutzung der unendlichen Figuren für die Gotteserkenntnis
handelt es sich nur um Symbolisierung des absoluten Maximum und
Hinweis auf den Akt des Transzendierens. Der Vollzug des

Transzendierens aber liegt nicht in unserer Macht.
Das mathematische Symbol führt nicht zur Schau des absolut

Unendlichen. Im mathematischen Spiegel leuchtet aber nach Cusanus

die höchste Wahrheit nicht nur in entfernter Ähnlichkeit, sondern

in blitzender Nähe auf2. Genauer läßt sich die besondere Stellung
des mathematischen Unendlichen beim incomprehensibiliter inquirere
Gottes, abgesehen von der bereits erwähnten Sicherheit mathematischer

Erkenntnis, etwa folgendermaßen beschreiben : Ein Vorzug
der geometrischen unendlichen Figuren mit den für sie geltenden
Beziehungen ist der, daß sie in ihrer Unendlichkeit zugleich Symbol
sind, sowohl für das absolute Maximum, in dem alles wirklich ist,
was sein kann, als auch für die Dreifaltigkeit in der Einheit Gottes,
daß sie darüber hinaus Veranlassung geben zur Symbolisierung
weiterer sehr tiefer Lehren, wie z. B. der Lehre von Gott als Idee und
Maß aller Dinge, oder der Lehre von der Teilnahme des Seienden

1 Doct. ign. I c. 26 p. 56. Über das incomprehensibiliter intelligere oder
das super mentem et intelligentiam noscere in Gegenüberstellung zu den sonst

von Cusanus für das Verständnis gebrauchten Ausdrücken vgl. /. Koch,
Erläuterungen zu : Cusanus Texte : Die vier Vaterunser-Predigten, hrsg. von J. Koch
und H. Teske. Sitzgsber. d. Heidelb. Akad. (1940), S. 235-238.

2 Compl. theol. c. 1.

Divus Thomas 22



338 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

am Höchsten, Einen u. ä. — Die geistreiche Durchführung dieser

Symbolisierung, die in den Kapiteln XVI bis XXIII geschieht, soll
nicht wiedergegeben werden. Es kommt hier nur darauf an, die Struktur

des im ersten Buch von De docta ignorantia errichteten
Gedankengebäudes aufzuzeigen. —• Die zweite wichtige Besonderheit des

geometrischen Unendlichen für die vorgelegte Aufgabe liegt im
deutlichen Akt der Transsumptio, der bereits beim Begreifen der
geometrischen unendlichen Figuren und der für sie in Ähnlichkeit zum absoluten

Unendlichen bestehenden Beziehungen auszuüben ist. Darin ist
gleichsam eine Übung des Geistes zu sehen, im Hinblick auf den weit
höheren Akt des Transzendierens, der zum Begreifen der im Glauben
gegebenen Wahrheiten über Gott führen würde. Als Übung des Geistes

faßt wohl auch Cusanus die wiederholte Symbolisierung der
theologischen Wahrheiten auf ; nennt er doch z. B. seine Schrift « De aequa-
litate », in der es sich insbesondere um die Schau der Gleichheit in
der Dreifaltigkeit vom Symbol der Seele aus handelt, für die die
Gleichheit in der Dreifaltigkeit wiederum nur in ihrem Werk geschaut
werden kann, selbst eine exercitatio intellectus1.

Zusammenfassend kann man also sagen : Cusanisches Denken ist
im Hinblick auf das incomprehensibiliter inquirere Gottes seiner Struktur

nach nicht einfach als Aufstieg vom Endlichen zum Unendlichen
zu charakterisieren. Dabei wird Wesentliches übersehen. Vor allem
ist es zunächst auf Symbolisierung der Wahrheiten über das Unendliche

gerichtet, und zwar leistet es in der Einführung des geometrischen

Unendlichen die Konstruktion eines Symbols der Unendlichkeit
Gottes, das nur im Übersteigen unseres VorstellungsVermögens
begriffen werden könnte. Dieser Akt des Transzendierens ist Analogon
und daher Übung des Geistes für den weit höheren Akt des

Transzendierens, der für die Schau Gottes notwendig wäre, der aber mit
unseren natürlichen Erkenntniskräften nicht erreicht werden kann.
Das Bemühen um die Erkenntnis Gottes bleibt ein incomprehensibiliter

inquirere, ein nur symbolice investigare ; das Wissen von Gott
bleibt wesentlich Unwissenheit, ist nur belehrte Unwissenheit, docta

ignorantia.

1 De aequalitate. Ed. Par. fol. 15r.


	Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues

