Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes im 1. Buch von De docta
ignorantia des Nikolaus von Cues

Autor: Feigl, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-819647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-819647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes
im 1. Buch von De docta ignorantia des
Nikolaus von Cues.

Von M. FEIGL.

Im ersten Buch von De docta ignorantia stellt sich Nikolaus von
Cues die Aufgabe, das absolute Maximum, Gott, an den alle Nationen
fest glauben, iiber den menschlichen Verstand hinaus in unfaBbarer
Weise unter der Fiihrung Gottes zu erforschen, der allein im uner-
reichbaren Licht wohnt!. Der Sinn dieser Aufgabe ist nicht unmit-
telbar ersichtlich. Er 148t sich im Anschluf an De docta ignorantia
etwa folgendermaBen umschreiben : Das unendliche Wesen Gottes zu
erfassen, iibersteigt die menschliche Erkenntnisfihigkeit. Nur auf
Grund eines Verhiltnisses zwischen Bekanntem und Unbekanntem
gewinnt die menschliche Vernunft neues Wissen >. Schon im Bereich
der koérperlichen Dinge aber iiberschreitet die genaue Erfassung der
Verbindungen zwischen den Dingen und die angemessene Anpassung
des Bekannten an das Unbekannte das menschliche Denken 3. Zwi-
schen dem Unendlichen und Endlichen jedoch gibt es kein Verhiltnis
im Sinne eines gemeinsamen Malles. Das Unendliche ist daher eben
als Unendliches unbekannt . Anderseits wissen wir: Das absolute
Maximum, Gott, ist absolut wirklich alles das, was sein kann; es
ist die absolute Wahrheit, es ist Eines, ist notwendiger Ursprung und
Ziel aller endlichen Dinge, ist die eine absolute Notwendigkeit. Wir
wissen, daf das so ist ;: aber das « Wie» erkennen wir nur in unfaB-
barer Weise (incomprehensibiliter intelligi potest). Z. B. heiBt es von
der Wahrheit als solcher, daB3 sie nur in unfaBbarer Weise erkennbar
ist. Blickt man namlich auf die Wahrheit der Dinge, von Cusanus
«quidditas rerum» genannt, in ihrer Reinheit, so kann diese durch

1 De docta ignorantia, ed. E. Hoffmann et R. Klibansky, Lipsiae (1932),
Ic. 2p. 7

2 Doct. ign. I ¢c. 1 p. 5.

3 Doct. ign. Ic 1 P 69-10.

4 Doct. ign. I c. 1 p. 6,; p. 820-21.

Diyvus Thomas 21



322 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

Vergleich oder Ahnlichkeit — auf dem Weg menschlichen Erkennens —
nie genau erreicht werden. Es gibt nicht zwei oder mehrere dhnliche
Dinge, sodaB es zu ihnen in’s Unendliche fortschreitend nicht Ahn-
licheres geben konnte. Fiir die Wahrheit selbst existiert jedoch kein
Mehr noch Weniger. Sie ist irgendwie unteilbar. Wir wissen vom
Wahren, daf es selbst in genauer Weise ist, ohne Mehr noch Weniger,
wie es ist, wissen wir nur in unfaBbarer Weise !. In der Richtung
der unfaBbaren Weise, iiber den Verstand hinaus, soll Gott im ersten
Buch von De docta ignorantia erforscht werden. — Das incomprehen-
sibiliter inquirere wird auch gekennzeichnet durch die Ausdriicke :
transsumptio, transcensus, terminis et exemplis transcendenter uti,
symbolice investigare.

Was leistet nun Nikolaus von Cues, indem er Gott «in unfall-
barer Weise erforscht» ? Diese Frage soll im Folgenden durch kri-
tische Betrachtung der im ersten Buch von De docta ignorantia ange-
wendeten Methode der Gotteserkenntnis beantwortet werden. All-
gemein kann man sagen : Die auf Gott angewendeten Bezeichnungen
gelten fiir ihn nicht in dem Sinn, in dem sie von den korperlichen
Dingen ausgesagt werden, sondern nur in iibertragenem Sinn, in ana-
loger Weise. Die klassische Lehre von der Analogie aber wird von
Nikolaus von Cues bei Seite gelassen. Danach stehen bekanntlich
Aussagen, die etwa Gott als groB3 oder stark oder langmiitig bezeichnen,
auf vollig anderer Stufe als Aussagen, die Gott seiend, einen, wahr
oder gut nennen. Handelt es sich im ersten Fall um reinen Symbo-
lismus, sofern GroBe, Stirke, Langmut ihrem eigentlichen Sinn nach
nur raumzeitlichen Dingen zukommen, so fiihren dagegen die Trans-
zendentalien iiber die kérperlichen Dinge hinaus; sie sind selbst ana-
loge Begriffe, gelten eigentlich, wenn auch in analoger Weise, von
allem, was ist 2. Von diesen Erkenntnissen sieht Nikolaus von Cues
ganz ab. Vielmehr ist es der Akt des in «analoger Weise auf Gott
Anwendens », der psychische Akt des Transzensus, auf den die Auf-
merksamkeit des Cusanus gerichtet ist. Daher wird z. B. auch das

1 Doct. ign. I c. 3 p. 9.

2 Thomas von Aquin, S.c. G. I, 34; S. th. I q. 15 a. 5; De Verit. q. 2 a. 11 ;
Avistoteles, Metaphys. IV, 1. 1; XI, 1. 3. — Der Sinn der analogia entis ist
nicht der — wie J. Ritter meint —, daB «sich das weltlich Seiende zum Sein
Gottes ‘analog’ wie das Bewirkte zum Bewirkenden verhilt». S. J. Ritter, Die
Stellung des Nikolaus von Cues in der Philosophiegeschichte. Grundsitzliche
Probleme der neueren Cusanus-Forschung. Blatter fiir Deutsche Philosophie,
Berlin (1939), S. 119.



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 323

Geheimnis der Dreifaltigkeit Gottes, das nicht nur als solches unfaB3-
bar ist, sondern dessen Tatsichlichkeit in Gott uns auch unerreichbar
ist — nur auf Grund gottlicher Offenbarung wissen wir, daB Gott
der Eine zugleich dreifaltig ist —, gleich berechtigt neben das Geheim-
nis der Grofe, Wahrheit, Einheit, absoluten Notwendigkeit Gottes
gestellt. Um die Tatsache der Offenbarung des Geheimnisses der Drei-
faltigkeit Gottes geht es Nikolaus von Cues nicht, sondern nur um das
in «unfaBbarer Weise Erkennen» des Geheimnisses. Die Hervorhebung
des «incomprehensibiliter intelligere » als psychischen Aktes sowie
die Vernachlidssigung der ontischen- und Glaubensgrundlagen der Aus-
sagen iiber das Wesen Gottes ergeben als notwendige Folge, dal der
Inhalt des ersten Buches von De docta ignorantia im Wesentlichen
in einem fiir alle Aussagen iiber Gott unterschiedslosen Symbolismus
einerseits und im wiederholten Hinweis auf den Akt des «in unfal3-
barer Weise Erkennens », des Transzendierens, anderseits besteht. Im
unfaBbaren Akt des Transzensus vom Symbol her liegt das incom-
prehensibiliter inquirere.

- Der Symbolismus im ersten Buch von De docta ignorantia 1i8t
sich von Kapitel IV an schrittweise verfolgen. Eingehend soll nur
das Erforschen Gottes iiber die Vernunft hinaus vom Symbol der
unendlichen geometrischen Figuren aus untersucht werden ; denn erst
dort wird versucht, eine eigentliche Methode des incomprehensibiliter
inquirere zu entwickeln. — J. Hommes spricht von der mathema-
tisch analogischen Methode der Gotteserkenntnis bei Nikolaus von
Cues!. — Hinsichtlich der vorhergehenden Ausfithrungen des Cusanus
soll zunichst einiges iiber die Koinzidenz von Maximum und Mini-
mum im absoluten Maximum gesagt werden. Die Herleitung der
Koinzidenz geschieht im Kap. IV dadurch, daB die beiden Defini-
tionen : Maximum ist das, wozu es ein GroBeres, Minimum das, wozu
es ein Kleineres nicht geben kann, rein formal auf die maximitas
absoluta angewendet werden, die wirklich alles ist, was sein kann,
sodall es auBer ihr nichts geben kann, also auch nichts GroBeres
und nichts Kleineres 2. Dazu ist zu bemerken : Zwar sind alle Dinge
in Gott, der causa efficiens und exemplaris von allem, was ist, oder

1 J. Hommes, Die philosophischen Grundlehren des Nikolaus Cusanus iiber
Gott und das Verhiltnis Gottes zur Welt, Augsburg (1926), S. 11.

2 Vgl. Ubinger, Die Gotteslehre des Nikolaus Cusanus, Miinster und Pader-
born (1888), S. 17 ff.



324 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

— in der Sprache des Cusanus — in Gott, dem Ursprung (princi-
pium) und der Schopfer-Vernunft (intellectus conditor) ; da aber das
«Wie» des actu esse omne id quod esse potest sich unserer Erkennt-
nis entzieht und die Termini Maximum und Minimum im eigent-
lichen Sinn auf Gott nicht anwendbar sind, so kann die Koinzidenz
von Maximum und Minimum der Herleitung nach lediglich als Mag-
lichkeit formaler Bezeichnung des absoluten Maximum sowohl als Maxi-
mum als auch als Minimum gedeutet werden. Fiir Nikolaus von Cues
jedoch ist die Koinzidenz von Maximum und Minimum und dariiber
hinaus die coincidentia oppositorum iiberhaupt offenbar mehr. Sie
wird als Grund angegeben fiir die Erhabenheit des absoluten Maxi-
mum iiber jede positive Aussage wie iiber jede Verneinung?!. Sie ist
entscheidende Kennzeichnung des maximum absolutum, sodaB sie z. B.
im Kapitel XIX gleichwertig neben die Dreifaltigkeit in der Einheit
gestellt wird. J. Lenz gibt die inhaltliche Deutung der coincidentia
oppositorum in dem Sinn, daB sie als Ausdruck fiir die einfache
Unendlichkeit und wunendliche Einfachheit Gottes anzusehen ist?;
also erscheint sie auch von hier aus wieder nur als Mdoglichkeit der
Benennung Gottes sowohl als GroBtes als auch als Kleinstes, sofern
diese Termini transzendenter benutzt werden.

Der Kennzeichnung Gottes als Wirklichkeit alles dessen, was sein
kann, aus der die Koinzidenz der Gegensitze in Gott abgeleitet wird,
legt Cusanus offenbar deshalb besonderen Wert bei, weil sie die Unbe-
greiflichkeit Gottes, um die es Cusanus vor allem geht, in hellstes
Licht riickt 3. Die coincidentia oppositorum ist aber nicht nur Kenn-
zeichnung Gottes in seiner Unbegreiflichkeit, sie ist weiterhin Weg-
weiser fiir das Denken des Cusanus in dessen Richtung auf das in
«unfaBbarer Weise Begreifen » Gottes. Gott ist jenseits alles Gegen-
sitzlichen, ist aber Ursprung und Schépfer-Vernunit aller einander
gegeniiberstehenden Dinge, ist so Einfaltung (complicatio) von allem,
was auseinandergefaltet im Universum existiert. Soll Gott in seinem
unbegreiflichen Wesen incomprehensibiliter erforscht werden, so muB
das Denken zunichst auf Zusammenfallen, auf Einfaltung des Gegen-
sitzlichen gerichtet sein, es mu3 den «Beryllo» benutzen. Im Symbol
durch Ahnlichkeit wird dann der Ursprung vor allem als complicatio

1 Doct. ign. I c. & p. 10-11.

2 J. Lenz, Die docta ignorantia oder die mystische Gotteserkenntnis des
Nikolaus Cusanus in ihren philosophischen Grundlagen, Wiirzburg (1923), S. 48 ff.

3 Vgl. hierzu Ubinger, a.a. 0. S. 84 ffi. und S. 134.



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 325

alles Seienden geschaut!. Der Zusammenfall der Gegensitze ist die
Mauer des Paradieses, das Gott zur Wohnung dient. Jenseits dieser
Mauer kann Gott erschaut werden, diesseits aber auf keine Weise 2.
In De Beryllo wird die Bedeutung der Koinzidenz der Gegensitze
als Zielpunkt unseres Denkens fiir das vorgegebene Problem und dar-
iiber hinaus fiir jede Erforschung ausfiihrlich behandelt ; in De docta
ignorantia hat sie bereits diese Bedeutung, ohne daB dieselbe eigens
hervorgehoben wird 3.

Wenn J. Ritter es grumdsdtzlich fir unmoglich hilt, daf das
Koinzidenzprinzip von den traditionellen Vorstellungen her — wie
das J. Lenz tut — ausgelegt werden kann, da dieses Prinzip das Aus-
legende und die Uberlieferung das Ausgelegte sei?, so kann diese
Auffassung insofern nicht als erwiesen angesehen werden, als die eigent-
liche Stellung der coincidentia oppositorum hier verkannt wird. In
den Werken des Nikolaus von Cues geht es nicht um « Auslegung »
der Uberlieferung. Die thomistische Ontologie z. B. und Gotteslehre
steht zunidchst gar nicht zur Diskussion. Begriffsbildungen mittel-
alterlicher Philosophie, teilweise sogar deren Beweisginge fiir die
Bestimmung des goéttlichen Seins werden iibernommen . Das Problem
ist, soweit es sich um die Gotteslehre handelt, das unfaBbare « Wie »
des Wesens Gottes, dessen Unbegreiflichkeit fiir die Tradition wie
fiir Cusanus in gleicher Weise feststeht. Aber Cusanus unternimmt
es, Gott in seiner UnfaBbarkeit in unbegreiflicher Weise zu erforschen,
das Wesen Gottes, indem er sein Denken auf Koinzidenz von Gegen-
sitzlichem richtet, symbolhaft zu erspiiren. Und symbolisiert werden
auch die iiberkommenen Lehren iiber Gott, nicht nur Gott in Cusa-
nischer Kennzeichnung als complicatio alles Seienden. — Dal} philo-
sophische Lehren der Tradition neue Wendungen und Kritik erfahren,
ndmlich gewill jeweils dort, wo das Denken bei der Auseinanderfal-
tung der Prinzipien stehen blieb und nicht auf Einfaltung derselben
gerichtet war, ergibt sich gleichsam als Nebenresultat. — Mit einer
Verneinung ferner des Satzes vom Widerspruch fiir die Bestimmung
des gottlichen Seins hat das Koinzidenzprinzip bei Nikolaus von Cues

! De Beryllo, ed. L. Baur, Lipsiae (1940), c. 7, 8.

¢ De Visione Dei, c. 7.

3 Vgl. Doct. ign. I c. 4, c. 5, c. 13-16.

4 J. Ritter, a.a. 0. S. 118.

5 Vgl. z. B. Doct. ign. I c. 6 p. 13; c. 7 p. 16. Auch aus anderen Werken
des Cusanus lieBen sich hierfiir Beispiele angeben.



326 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

nichts zu tun. Nikolaus von Cues miiht sich nicht um Bestimmung
des gottlichen Seins, sondern um dessen Begreifen, von dem er weil3,
daB es vom Menschen aus nicht erreicht wird. AuBerungen, in denen
er den Satz vom Widerspruch, die disjunktive Logik, fiir die Gottes-
erkenntnis ablehnt, sind daher immer nur dort zu finden, wo Cusanus
von mystischer Theologie, vom Schauen Gottes und nicht etwa von
natiirlicher Theologie, von philosophischer Gotteserkenntnis spricht 1.
Ein Satz wie: «Fir die Interpretation der geliufigen Gottesvor-
stellungen durch das Prinzip der koinzidentiellen Einheit aber gilt,
daB sie in einem inneren Gegensatz zur thomistischen Ontologie und
ihrer Begriindung des Gott-Welt-Verhiltnisses steht, und zwar schon
insofern, als sie das leitende logische Prinzip der thomistischen Onto-
logie und Gotteslehre, den Satz vom Widerspruch, fiir die Bestimmung
des gottlichen Seins verneint ... »2%, steht daher in keinem Zusammen-
hang mit dem eigentlichen Anliégen des Cusanus. Ein Beweis fiir die
grundsitzliche Unmdglichkeit, das Koinzidenzprinzip von traditionellen
Vorstellungen her auszulegen, scheint mir mithin nicht erbracht.

In Kiirze sei noch auf die Anwendung des Symbolismus in den
Kapiteln IV-IX von De docta ignorantia hingewiesen. Zunichst wird
die Quantitit als Symbol genommen fiir das maximum absolutum,
das mit dem Minimum zusammenfillt. Sofern ndmlich bei der Quan-
titit vom Maximum und Minimum, vom «in groBter Weise grof3 » und
«in groffiter Weise klein sein», abstrahiert wird, fillt auch in der Quan-
titdit Maximum und Minimum zusammen ®. — Zum Symbol fiir die
Einheit des maximum absolutum gelangt Cusanus von der Einheit
der natiirlichen Zahlen aus. In der Reihe der natiirlichen Zahlen 1Bt
sich zwar aufsteigend zu jeder Zahl eine nichst hohere angeben ; ab-
steigend aber gelangt man notwendig zu einer kleinsten natiirlichen
Zahl, der Eins, da es sonst iiberhaupt keine Zahl gibe. Nun wird
von der Eins als Zahl abstrahiert, und es heillt weiter: Da es zur
Einheit ein Kleineres nicht geben kann, wird die Einheit das Minimum
schlechthin sein, das mit dem Maximum zusammenfillt. Diese Ein-
heit ist keine Zahl, sondern Prinzip der Zahl, da sie Kleinstes ist —
ohne Einheit gibt es keine Zahl —, sie ist Ziel jeder Zahl, da sie

1 Vgl. z. B. De Beryllo, c. 21 p. 25 und den Brief des Nikolaus von Cues
an den Abt von Tegernsee vom 14. Sept. 1453 ; wiedergegeben von K. Fleisch-
mann im Vorwort zur deutschen Ubersetzung von De Beryllo, Leipzig (1938), S. 53.

2 J. Ritter, a.a. 0. S. 118.

3 Doct. ign. I c. & p. 1015.24.



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 327

GroBtes ist — jede Zahl ist als solche eine —. Die Einheit als Prinzip
und Ziel der Zahlen wird zum Symbol der absoluten Einheit, die also
die maximitas absoluta ist, der nichts entgegensteht. Da sie also alles
ist, was sein kann, ist sie einer Vervielfiltigung nicht fihig!. — Das
Vorher der Einheit der Dinge und deren Erhabenheit gegeniiber der
Verschiedenheit der Dinge wird Syrhbcl der Erhabenheit und des
ewigen Vorher der Einheit schlechthin. Entsprechend wird in unfal3-
barer Weise vom Symbol aus auch die Ewigkeit der Gleichheit und
der Vereinigung geschaut. Da es nur esn Ewiges geben kann, bilden
Einheit, Gleichheit, Vereinigung (unitas, aequalitas, connexio) eine
dreifaltige Einheit 2. — SchlieBlich ist auch die Anwendung des Begriffes
der Zeugung (generatio) auf die Einheit und des Begriffes des Aus-
ganges (processio) auf Einheit und Gleichheit nur von symbolischem
Charakter 3.

Besondere Bedeutung fiir das incomprehensibiliter inquirere Gottes
miBt nun Nikolaus von Cues der Benutzung der mathematischen Dinge
bei. Wie schon erwihnt, wird unter Zuhilfenahme der geometrischen
Figuren eine Methode des Erfassens Gottes iiber die Vernunft hinaus
herausgearbeitet. Eine genauere Betrachtung der einschligigen Kapitel
wird daher in ausgezeichneter Weise dartun, was im incomprehen-
sibiliter inquirere erreicht wird. Wohl sind, wie es im Kapitel XI
heiB3t, allgemein die sichtbaren Dinge als Bilder des Unsichtbaren,
insbesondere des Schopfers der Dinge, anzusprechen, und zwar auf
Grund verborgener und unfaBbarer Beziehungsverhiltnisse, in denen
alles zueinander steht, sodafl aus allem das eine Universum sich formt
und alles in einem Héchsten das Eine selbst ist ; in ihrer Ahnlichkeit
mit dem Urbild jedoch reichen die Dinge an dieses verschieden nahe
heran, und sie sind in verschiedener Weise brauchbar durch Uber-
tragung ihrer Beziehungsverhiltnisse das Unbekannte symbolhaft zu
erforschen (symbolice investigare). Das sichere Wissen von den mathe-
matischen Gegebenheiten gegeniiber der Unsicherheit des Wissens
vom sinnlich Wahrnehmbaren, das ja wegen der groBeren Verhaf-
tung mit der in Moglichkeit befindlichen Materie in dauernder Ver-
dnderung begriffen ist, 148t jene als Symbol fiir das Gottliche beson-
ders geeignet erscheinen 4.

1 Doct. ign. I c. 5 p. 1218.28. Vgl. Hommes, a.a.O. S. 73 ff.

2 Doct. ign. I c. 7. 3 Doct. ign. I c. 8.

4 Uber das sinnbildliche Aufspiiren in der Philosophie des Cusanus vgl.
E. Hoffmann, Geschichte der Philosophie von Karl Vorlinder, Bd. I, Kap. VI,



328 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

In welcher Weise sind nun die mathematischen Dinge im vor-
liegenden Falle zu benutzen ? — Die Methode der Gotteserkenntnis
im Sinne des incomprehensibiliter inquirere von den mathematischen
Gegenstinden aus wird, wie folgt, entworfen : Da das absolute Maxi-
mum als solches unser Erkenntnisvermdgen schlechthin iibersteigt,
so kann es gewiBl nichts von den Dingen sein, die von uns erkannt
und begriffen werden. Es kann sich aber beim Erforschen Gottes
im Symbol auch nicht um einfache Ahnlichkeit zwischen Bild und
Urbild handeln. Diese ist vielmehr notwendig zu tiibersteigen. Hier
liegt die wesentliche Erkenntnis des Cusanus iiber das Symbol im
Hinblick auf die Vermittlung hoéheren Begreifens. In einem Akt des
Transzendierens nur kann das symbolhaft Dargestellte erreicht werden.
Nun sind die mathematischen Dinge aber endlich und koénnen nur
als solche vorgestellt werden. Will man sie als Beispiel beim Aufstieg
zum absoluten Maximum benutzen, so muf3 folgender Weg beschritten
werden : Zunichst sind die endlichen Figuren mit ihren Eigenschaften
und Beziehungen zu betrachten und eben diese Beziehungen ent-
sprechend auf unendliche Figuren zu iibertragen ; weiterhin sind dann
die Beziehungen der unendlichen Figuren auf das unendlich Einfache,
das auch von jeder Figur ganz losgelost ist, hiniiberzunehmen.

Die unendlichen Figuren sind als solche mathematisch nicht ge-
geben, sie sind erst sinngemil einzufithren. Die Einfithrung des Unend-
lichen in die Geometrie soll nun in enger Anlehnung an den Text
von De docta ignorantia wiedergegeben werden. Uber die unendliche
Linie wird

I. folgende Behauptung aufgestellt : Wenn es eine unendliche Linie
gibt, so ist diese 1. gerade, 2. zugleich Dreieck, Kreis und Kugel.

Ebenso gilt : Wenn es eine unendliche Kugel gibt, so ist jene
Kreis, Dreieck und Linie.

Entsprechendes 148t sich vom unendlichen Dreieck und unend-
lichen Kreis aussagen.

Bewets von 1: Der Durchmesser eines Kreises ist eine gerade
Linie, der Umfang eine gekriimmte Linie, die groBer ist als der Durch-
messer. Der Umfang eines Kreises ist umso weniger gekriimmt, je

§ 71, S. 327 ff. — Zur symbolischen Theologie vgl. L. Baur, Nikolaus Cusanus
und Ps. Dionysius im Lichte der Zitate und Randbemerkungen des Cusanus,
Sitzgsber. d. Heidelberger Akad. (1940), S. 41 ff.



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 329

groBer er ist. Der Umfang des groBten Kreises, der nicht grofler sein
kann, ist also am wenigsten gekriimmt und deshalb gerade. In der
groften und unendlichen Linie ist mithin die Kriimmung die Geradheit,
die unendliche Linie also gerade.

Bewets von 2: Hierbei ist wesentliches Beweismittel folgendes
Axiom: Was in der Moglichkeit der endlichen Linie liegt, das ist
die unendliche Linie wirklich.

Die endliche Linie kann nun aber

a) linger und gerader werden. Die unendliche Linie ist also, was
schon gezeigt wurde, die lingste und ganz gerade ;

b) wenn die endliche Linie AB um einen ihrer ruhenden Endpunkte
bewegt wird, entsteht ein Dreieck, bzw. ein Kreis, je nachdem die
Linie in ihre Ausgangslage nicht zuriickkehrt oder zuriickkehrt ;

¢) bei der in &) geschilderten Bewegung kann man von der endlichen
geraden Linie aus auch zum Halbkreis gelangen. Wird der Durch-
messer dieses Halbkreises festgehalten und der Halbkreis um diesen
bewegt, so entsteht eine Kugel. Die Kugel selbst ist nicht in
Potenz zu irgend einer weiteren Figur. Also ist nach b) und c)
auf Grund des vorausgeschickten Axioms die unendliche Linie
auch Dreieck, Kreis und Kugel, was zu beweisen war.

II. Es wird noch einmal genauer jede Einzelaussage, die in der
Behauptung I enthalten ist, behandelt und neu bewiesen.

Die Beweise stiitzen sich hier auf folgende drei Sitze :
1. Es kann nur ein Groéftes und Unendliches geben.

2. Zwei Seiten eines Dreiecks konnen zusammen nicht kleiner sein
als die dritte.

3. Jeder Teil des Unendlichen ist selbst unendlich.

a) Die unendliche Linie ist Dreieck.

Beweis: Wenn eine Seite eines Dreiecks unendlich ist, so sind
nach 2 auch die beiden anderen Seiten zusammen unendlich und nach
3 auch jede Seite einzeln. Da es aber nach 1 nur ein GroBtes und
Unendliches gibt, so ist das unendliche Dreieck nicht aus mehreren
Linien zusammengesetzt. Das Dreieck besteht aber notwendig aus
drei Seiten. Also ist die eine unendliche Linie zugleich drei Linien,
und die drei sind die eine einfachste Linie. Entsprechendes gilt von



330 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

den Winkeln des unendlichen Dreiecks. Es wird nur einen unend-
lichen Winkel geben, und dieser ist drei Winkel, und die drei sind einer.

Zur Unterstiitzung des Begreifens der Aussage, dafl drei Winkel
bzw. Seiten ein Winkel bzw. eine Seite sind, kann man vom bestimmt
groBen Dreieck zum nicht bestimmt groBen Dreieck iibergehen. Die
Winkelsumme im Dreieck betrigt zwei Rechte (2 R). Es ist nun gewil3
moglich, irgendeinen Winkel des Dreiecks bis zu 2 R zu vergréBern,
2 R selbst ausgeschlossen, aber nicht mdéglich, ihn in hochster Weise,
d. h. bis zu 2 R eingeschlossen, zu vergréBern, da jedes Dreieck drei
Winkel hat, die zusammen 2 R betragen. L&t man dennoch zu,
da8 ein Winkel bis zu 2 R, 2 R eingeschlossen, vergréBert wird,
wihrend das Dreieck bleibt, so ist klar, daB das Dreieck nur einen
Winkel besitzt, der drei ist, und daB die drei einer sind.

Ferner gilt: Zwei Seiten eines Dreiecks mit konstanter dritter
Seite sind zusammen um so groBer, je kleiner der Winkel ist, den
sie einschlieBen. Je groBer der eingeschlossene Winkel ist, um so
weniger iiberragen die angrenzenden Seiten die gegeniiberliegende,
und um so kleiner ist der Inhalt des Dreiecks. Wird der eingeschlos-
sene Winkel 2 R, so lost sich das Dreieck als Ganzes in die einfache
Linie auf. Die eine Linie sind drei (Fig. 1).

b) Das unendliche Dreieck ist Kreis.

Beweis: Ausgegangen wird vom Dreieck ABC, das dadurch ent-
standen ist, da AB um den festen Punkt A in die Lage AC gefiihrt
worden ist (Fig. 2). Wire AB die unendliche Linie (im Folgenden
kurz durch AB bezeichnet), und wiirde sie ganz um A herumgefiihrt,
sodaB sie zur Anfangslage AB zuriickkehrte, so wiirde der groite Kreis
entstehen ; und der BC auf ihm entsprechende Bogen (kurz durch

Fig. 1. Fig. 2.




im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 331

BC bezeichnet) wire Teil dieses Kreises. Da dieser Bogen Teil einer
unendlichen Linie ist, und diese gerade ist (vgl. Beh. I, 1), so ist er
selbst gerade. Da nach 3 jeder Teil des Unendlichen unendlich ist,
und es nach 1 nur ein Unendliches gibt, so ist BC der gesamte
Umfang des unendlichen Kreises. Das unendliche Dreieck ist also
unendlicher Kreis.

Die unendliche Linie AB ferner und der unendliche Bogen BC
sind, da es nach 1 nur ein Unendliches gibt, nicht zwei gerade Linien,
sondern nur eine Linie. Die unendliche Linie, die auch Dreieck ist,
ist also auch Kreis.

c) Das unendliche Dreieck ist Kugel.

Beweis: Die unendliche Linie AB ist Umfang, wie wir sahen,
des groBten Kreises, ist also Kreis. Nun wird dieser unendliche Kreis
AB, dessen unendlicher Durchmesser zugleich AB ist, bei festem A
so bewegt, daBB B in C gefithrt wird. BC ist unendliche Linie und
unendlicher Kreis, wie gezeigt wurde. Daher kehrt der unendliche
Kreis AB in C nach vollstindiger Kreisbewegung des Durchmessers AB
in sich zuriick, d. h. es ist die unendliche Kugel entstanden. ABC ist
auch Kugel, was bewiesen werden sollte.

Die hier wiedergegebenen Beweise zeigen, daf3 die iiber das Unend-
liche in der Geometrie abgeleiteten Sitze wesentlich auf folgenden
schon erwdhnten drei Axiomen beruhen :

1. Was in der Moglichkeit der endlichen Linie liegt, ist in der unend-
lichen Linie wirklich.

2. Es kann nur ein Gréftes und Unendliches geben.
3. Jeder Teil des Unendlichen ist selbst unendlich.

Die Benutzung dieser Axiome und das Festhalten an gewissen
Beziehungen, die fiir die endlichen mathematischen Figuren gelten,
verhelfen zu den fiir die unendlichen Figuren charakteristischen Aus-
sagen oder Sitzen.

Woher werden nun die drei Axiome iiber das Unendliche ge-
nommen ? Es sind offenbar Erkenntnisse iiber das Unendliche schlecht-
hin, die fiir das geometrische Unendliche als Forderungen aufgestellt
werden. Jedenfalls ergeben sie sich nicht nur aus den Eigenschaften
der endlichen geometrischen Figuren. Deshalb spricht Cusanus auch
nicht von einem Ubertragen schlechthin der Eigenschaften und Bezie-
hungen der endlichen Figuren auf die der unendlichen Figuren, son-



332 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

dern nur von einem «correspondenter transferre»?!, d.h. offenbar
von einem Ubertragen, entsprechend dem Wissen iiber das Unend-
liche schlechthin.

Es diirfte in diesem Zusammenhang nicht ohne Interesse sein,
an verschiedene Arten der Einfithrung des Unendlichen in die Mathe-
matik zu erinnern. Es liegt nahe, zunichst an das Unendliche im
mengentheoretischen Sinne zu denken. Der Begriff der unendlichen
Menge beruht bekanntlich auf dem Begriff der Aquivalenz von Mengen.
Will man bei zwei endlichen Mengen oder Gesamtheiten feststellen,
ob sie « gleich michtig » sind, d.h. aus gleich viel Elementen be-
stehen, so braucht man nur die Anzahl der Elemente der beiden
Mengen miteinander zu vergleichen. Dieses Verfahren li3t sich auf
unendliche Mengen nicht iibertragen, da dort der Anzahlbegriff ver-
sagt. Man mulB} daher eine Eigenschaft aufsuchen, die zwei gleich
michtigen endlichen Mengen zukommt, zwei nicht gleich michtigen
endlichen Mengen aber nicht, und die sich auf unendliche Mengen
iibertragen laBt. Diese Eigenschaft ist die der eineindeutigen Abbild-
barkeit. Zwei gleich michtige endliche Mengen lassen sich einein-
deutig aufeinander abbilden, d. h. die Elemente der einen Menge lassen
sich denen der anderen so zuordnen, daBl jedem Element der einen
Menge genau ein Element der andern entspricht und umgekehrt. Diese
Zuordnung stellt man einfach dadurch her, daB man die Elemente
jeder der beiden Mengen zihlt und Elemente gleicher Nummer in
den beiden Mengen einander zuordnet. Die eineindeutige Abbildung
einer Menge auf eine andere ist nun ein ProzeB, der keineswegs auf

endliche Gesamtheiten beschrinkt ist, wie das

S Fig. 3. Beispiel der Zentralprojektion einer Strecke
auf eine andere zeigt: Sind AB und CD
zwei beliebige Strecken, so suche man den
Schnittpunkt S der Geraden AC und BD
und ordne jedem Punkt P der Strecke AB
den Schnittpunkt Q der Strecke CD mit der
Geraden SP zu (Fig. 3). Durch diese als Pro-
jektion bezeichnete Konstruktion wird jedem
der unendlich vielen Punkte der Strecke AB
[ genau ein Punkt der Strecke CD zugeordnet
und umgekehrt. Die Zuordnung 148t sich auch

1 Doct. ign. I c. 12 p. 24y,.



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 333

bewirken, wenn die Geraden AC und BD parallel ausfallen, und zwar
durch Projektion parallel zu diesen beiden Geraden. Die grundlegende
Definition der Mengenlehre ist nun die der « Aquivalenz » zweier Men-
gen : Zwei Mengen heilen dquivalent oder gleich michtig, wenn sie
sich eineindeutig aufeinander abbilden lassen. Nach den obigen Aus-
fithrungen sind zwei endliche Mengen dann und nur dann #quivalent,
wenn sie aus gleich vielen Elementen bestehen. Die Aquivalenzdefi-
nition liefert nun fiir unendliche Mengen die Tatsache, daBl die ganze
Menge einem ihrer Teile dquivalent sein kann ; — z. B. ist die Menge
der positiven ganzen Zahlen der der positiven geraden Zahlen dqui-
valent, wie man erkennt, wenn man jeder positiven ganzen Zahl » die
Zahl 2n zuordnet —, eine Tatsache, die bei endlichen Mengen nicht
auftreten und daher zur Definition der unendlichen Menge benutzt
werden kann. Keineswegs gilt aber, da jeder Teil einer unendlichen
Menge auch unendlich ist, wie im Axiom 3 von Cusanus gefordert
wird ; denn zu den Teilen einer Menge gehoren auch diejenigen, die aus
jeweils einem einzigen Element dieser Menge gebildet werden. Ferner
ist nach dem sogenannten Cantor'schen Teilmengensatz die Menge
aller Teilmengen einer gegebenen Menge stets von groBerer Michtigkeit
als diese Menge selbst. Zu jeder Menge gibt es also eine Menge von
groBerer Michtigkeit — im Widerspruch zu Axiom 2 von Cusanus.

Da Cusanus von endlichen Linien und der unendlichen Linie
spricht, so kann man auch an die in der projektiven Geometrie iibliche
Einfithrung der uneigentlichen Elemente denken. Die projektive Geo-
metrie ist die Lehre von den Eigenschaften der Figuren, die bei
endlich vielen hintereinander ausgefithrten Zentralprojektionen unge-
dndert bleiben. Wihrend bei der oben geschilderten Zentralprojektion
einer Strecke auf eine Strecke eine eineindeutige Abbildung vorliegt,
gibt es bei der Zentralprojektion einer Geraden auf eine nicht dazu
parallele Gerade stets genau einen Punkt der einen Geraden, dem kein
Punkt auf der andern entspricht. Das ist dann der Fall, wenn der
Projektionsstrahl des Punktes der andern Geraden parallel ist (Fig. 4).
Um diese Unterbrechung der Eineindeutigkeit zu beseitigen, fithrt man
zu den durch die euklidische Geometrie gegebenen euklidischen oder
eigentlichen Punkten, Geraden und Ebenen die uneigentlichen Punkte,
Geraden und die uneigentliche Ebene durch folgende Vorschriften ein :

Jede Gerade hat genau einen uneigentlichen Punkt.

Zwei Geraden haben dann und nur dann denselben uneigent-
lichen Punkt, wenn sie parallel sind.



334 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

Fig. 4. 5/ / _

/ ] \ o

Alle uneigentlichen Punkte der Ebene liegen in einer Geraden, der
uneigentlichen Geraden der Ebene ; diese enthilt keinen eigentlichen
Punkt.

Zwei Ebenen haben dann und nur dann dieselbe uneigentliche
Gerade, wenn sie parallel sind.

Alle uneigentlichen Punkte des Raumes liegen in einer Ebene,
der uneigentlichen Ebene des Raumes; diese enthilt keinen eigent-
lichen Punkt. .

Da durch Zentralprojektion einer Geraden auf eine Gerade ein
uneigentlicher Punkt in einen eigentlichen und durch die Zentralpro-
jektion einer Ebene auf eine Ebene eine uneigentliche Gerade in eine
eigentliche Gerade iibergefiihrt werden kann, so spielen die uneigent-
lichen Elemente in der projektiven Geometrie keine ausgezeichnete
Rolle. In der projektiven Geometrie hat also die Gegeniiberstellung
der «einen unendlichen Linie » zu den endlichen Linien keinen Sinn.
Das hat sie erst in der sogenannten affinen Geometrie, bei der man
nur solche projektive Abbildungen der Ebene betrachtet, die eine
ausgezeichnete Gerade, die uneigentliche, festlassen. Es fragt sich
nun, wie weit der Aussage des Cusanus: Die unendliche Linie ist
zugleich Dreieck, Kreis und Kugel, von diesem Standpunkt aus viel-
leicht ein Sinn beigelegt werden kann: Betrachtet man eine Folge
von Dreiecken, deren Eckpunkte eigentliche Punkte sind, und die so
gegen die uneigentliche Gerade riicken, dafl sie in keiner Zwischen-
lage in einer Geraden liegen, daB also keines der Dreiecke in eine
Strecke entartet, so ergibt sich als Grenzlage die uneigentliche Gerade.
Ebenso ist es bei einer Folge von Kreisen, deren Radien iiber alle



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 335

Grenzen wachsen!. Dagegen kann die uneigentliche Gerade nicht als
eine Grenzlage einer Folge von Kugeln angesehen werden. Zwar kann
man eine Kugeloberfliche durch einen stetigen Deformationsprozef3
in einen Kreis, z. B. ihren Aquator iiberfiihren, indem man sie wie
ein Lampion allmihlich zusammenklappt. Zum Unterschied von den
Dreiecken und Kreisen ist aber hier keine Zwischenlage eine Kugel.
Behandelt man die Kugeln analog den Kreisen, so ist die Grenzlage
nicht eine uneigentliche Gerade, sondern die uneigentliche Ebene
des Raumes. Man kann also auf diesem Wege den Aussagen des
Cusanus iiber das Unendliche in der Geometrie keine entsprechende
Auslegung geben.

Die angegebenen Beispiele der Einbeziehung des Unendlichen in
die mathematische Behandlung machen deutlich, daB3 die Sitze, die
iiber das mathematische Unendliche gelten, wesentlich davon abhingen,
von wo aus die Erweiterung der mathematischen endlichen Gebilde
vorgenommen wird. In De docta ignorantia geschieht es vom Wissen
iiber das absolut Unendliche aus. Noch einmal sei darauf hinge-
wiesen : Bei der Art der Einfithrung des Unendlichen in die Geometrie,
wie sie Cusanus vollzieht, liegt nicht ein einfaches Ubertragen der
Beziehungen, die fiir endliche Figuren gelten, auf solche der als gegeben
anzusehenden unendlichen Figuren, ein Aufstieg von den endlichen
zu den unendlichen Figuren, vor ; sondern das Unendliche wird ent-
sprechend dem Wissen von Gott unter Festhalten an endlichen geome-
trischen Sachverhalten, wie z.B. daran, daB ein Dreieck aus drei
Seiten besteht, eingefithrt. Wir haben es mit der Konstruktion eines
Symbols des schlechthin Unendlichen innerhalb der Geometrie zu tun.

Hinweise auf den analogen oder symbolischen Charakter der Gottes-
erkenntnis, zu der Cusanus hinzufiihren versucht, finden sich wieder-
holt in der Literatur. Eine genaue Interpretation des entsprechenden
Textes fehlt meines Wissens. D. Mahnke, der sich eingehend mit den
geometrischen Symbolen bei Cusanus beschiftigt, spricht kurz vom
« spekulativen Mathematiker », der aus exakt mathematischen Ein-
sichten durch Ubergang in’s Unendliche mystisch theologische Er-
kenntnisse zu gewinnen sucht und macht das auch am Beispiel klar.
Dadurch wird der Inhalt der in Frage stehenden Kapitel aber keines-

1 Fiir den streng geschulten Geometer gehoéren die Kreise noch nicht in
die affine Geometrie, sondern in eine Unterabteilung derselben, die Ahnlich-
keitsgeometrie.



336 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

wegs erschopft, sondern eher verschleiert!. H. Rogner iibergeht den
Symbolismus als solchen in der Erkenntnis des Unendlichen vom
Mathematischen her bei Cusanus véllig 2. Das ist wohl als Folge des
bewuBten sich Freimachens von der eigentlichen Problemstellung des
Nikolaus von Cues anzusehen, die hier immer wieder eine theologische
ist. Zwangsliufig muBl dabei die Darstellung des philosophischen
Gedankengutes der Cusanischen Schriften zum mindesten eine Ver-
schiebung der Akzente erfahren. Allgemein wird bei der Behandlung
der geometrischen Symbole der Ubergang in’s Unendliche, der Voll-
zug des « Grenziiberganges » hervorgehoben, die Konstruktion des
Symbols vernachlissigt und unklar vom « Aufstieg » des Denkens zum
Unendlichen bei Nikolaus von Cues gesprochen.

Nun betont aber Nikolaus von Cues selbst den Aufstieg zum
Unendlichen. Worin ist dieser Aufstieg zu suchen ? Offenbar zunéichst
im Akt des Begreifens des dem absolut Unendlichen entsprechend
konstruierten Symbols. Das Begreifen des von Nikolaus von Cues
eingefiihrten geometrischen Unendlichen iibersteigt unser Vorstellungs-
vermogen, die imaginatio, die an die endlichen Figuren gebunden ist.
Fiir unser Vorstellungsvermogen ist ein Aufsteigen, ein Dariiberhin-
ausnehmen der Beziehungen vom Endlichen her notwendig, um das
geometrische Unendliche zu erfassen. In De docta ignorantia betont
Nikolaus von Cues lediglich das Ubersteigen der imaginatio beim
Begreifen des geometrischen Unendlichen. Fiir den Infellekt sei es
leicht, das Zusammenfallen von Linie und Dreieck im Unendlichen
zu fassen 3. Spiter in der Apologie sagt er dagegen, daB auch durch
Vernunftschau ohne schrittweise Verstandestiitigkeit die coincidentia
oppositorum im Mathematischen nur beriihrt wird . Und in De Beryllo
heiBt es, daB weder das Sinnesvermogen, noch die Vorstellungskraft
noch die Vernunft fihig sind, etwas Derartiges zu empfinden, sich
vorzustellen, zu begreifen oder einzusehen, das dem « zugleich GriBten
und Kleinsten » dhnlich ist 3, und eine solche Ahnlichkeit liegt im
mathematischen Unendlichen vor. Der genaue Sachverhalt ist der,

1 D. Mahnke, Unendliche Sphire und Allmittelpunkt, Beitrige zur Genea-
logie der mathematischen Mystik, Halle/Saale (1937), S. 82 fi.

? H. Rogner, Die Bewegung des Erkennens und das Sein in der Philosophie
des Nikolaus von Cues, Heidelberg (1937), S. 20, S. 58 ff.

8 Doct. ign. I c. 14 p. 2793.95.

4 Apolog. ed R. Klibansley, Lipsiae (1932), S. 15.

5 De Beryllo, c. 14 p. 1413.15.



im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues 337

daB durch Axiome, die vom Wissen iiber das schlechthin Unendliche
her genommen sind, das Denken einen Zugang zum geometrischen
Unendlichen hat, der zu einem Wissen iiber das geometrische Unend-
liche fithrt. Wie im geometrischen Unendlichen Linie, Dreieck, Kreis
und Kugel zusammenfallen, kann aber nicht begriffen, besser : vor-
gestellt, werden. Entsprechend verhilt es sich beim absolut Unendli-
chen. Das absolute Maximum zu begreifen liegt ganz und gar auflerhalb
unseres natiirlichen Erkenntnisvermégens. Zwar haben wir ein Wissen
von der Unendlichkeit Gottes; aber das Erkennen Gottes geschieht
nur incomprehensibiliter. Es ist dem « Leuchten Gottes in die Fin-
sternis unserer Unwissenheit » zu verdanken, das selbst unfaf8bar ist 1.
Unser Wissen von Gott kann nur als belehrte Unwissenheit, als docta
ignorantia, bezeichnet werden. Vom Symbol aus wire ein erneuter
hoherer Akt des Transzendierens notwendig, wollte man sich dem
Wesen Gottes in seiner absoluten Einfachheit begreifend nihern. Also
auch in der Benutzung der unendlichen Figuren fiir die Gotteserkenntnis
handelt es sich nur um Symbolisierung des absoluten Maximum und
Hinweis auf den Akt des Transzendierens. Der Vollzug des Trans-
zendierens aber liegt nicht in unserer Macht.

Das mathematische Symbol fiihrt nicht zur Schau des absolut
Unendlichen. Im mathematischen Spiegel leuchtet aber nach Cusanus
die hochste Wahrheit nicht nur in entfernter Ahnlichkeit, sondern
in blitzender Nihe auf? Genauer 1iBt sich die besondere Stellung
des mathematischen Unendlichen beim incomprehensibiliter inquirere
Gottes, abgesehen von der bereits erwihnten Sicherheit mathema-
tischer Erkenntnis, etwa folgendermaBen beschreiben: Ein Vorzug
der geometrischen unendlichen Figuren mit den fiir sie geltenden
Beziehungen ist der, daB sie in ihrer Unendlichkeit zugleich Symbol
sind, sowohl fiir das absolute Maximum, in dem alles wirklich ist,
was sein kann, als auch fiir die Dreifaltigkeit in der Einheit Gottes,
daB sie dariiber hinaus Veranlassung geben zur Symbolisierung wei-
terer sehr tiefer Lehren, wie z. B. der Lehre von Gott als Idee und
MaB aller Dinge, oder der Lehre von der Teilnahme des Seienden

1 Doct. ign. I c. 26 p. 56. Uber das incomprehensibiliter intelligere oder
das super mentem et intelligentiam noscere in Gegeniiberstellung zu den sonst
von Cusanus fiir das Verstindnis gebrauchten Ausdriicken vgl. J. Kock, Erliu-
terungen zu : Cusanus Texte : Die vier Vaterunser-Predigten, hrsg. von J. Koch
und H. Teske. Sitzgsber. d. Heidelb. Akad. (1940), S. 235-238.

2 Compl. theol. c. 1.

Divus Thomas 22



338 Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes

am Hochsten, Einen u. 4. — Die geistreiche Durchfithrung dieser
Symbolisierung, die in den Kapiteln XVI bis XXIII geschieht, soll
nicht wiedergegeben werden. Es kommt hier nur darauf an, die Struk-
tur des im ersten Buch.von De docta ignorantia errichteten Gedan-
kengebiudes aufzuzeigen. — Die zweite wichtige Besonderheit des
geometrischen Unendlichen fiir die vorgelegte Aufgabe liegt im deut-
lichen Akt der Transsumptio, der bereits beim Begreifen der geome-
trischen unendlichen Figuren und der fiir sie in Ahnlichkeit zum abso-
luten Unendlichen bestehenden Beziehungen auszuiiben ist. Darin ist
gleichsam eine Ubung des Geistes zu sehen, im Hinblick auf den weit
hoheren Akt des Transzendierens, der zum Begreifen der im Glauben
gegebenen Wahrheiten iiber Gott fiihren wiirde. Als Ubung des Geistes
faBt wohl auch Cusanus die wiederholte Symbolisierung der theolo-
gischen Wahrheiten auf; nennt er doch z. B. seine Schrift « De aequa-
litate », in der es sich insbesondere um die Schau der Gleichheit in
der Dreifaltigkeit vom Symbol der Seele aus handelt, fiir die die
Gleichheit in der Dreifaltigkeit wiederum nur in ihrem Werk geschaut
werden kann, selbst eine exercitatio intellectus!.

Zusammenfassend kann man also sagen : Cusanisches Denken ist
im Hinblick auf das incomprehensibiliter inquirere Gottes seiner Struk-
tur nach nicht einfach als Aufstieg vom Endlichen zum Unendlichen
zu charakterisieren. Dabei wird Wesentliches iibersehen. Vor allem
ist es zunichst auf Symbolisierung der Wahrheiten iiber das Unend-
liche gerichtet, und zwar leistet es in der Einfithrung des geometri-
schen Unendlichen die Konstruktion eines Symbols der Unendlichkeit
Gottes, das nur im Ubersteigen unseres Vorstellungsvermogens be-
griffen werden konnte. Dieser Akt des Transzendierens ist Analogon
und daher Ubung des Geistes fiir den weit héheren Akt des Trans-
zendierens, der fiir die Schau Gottes notwendig wire, der aber mit
unseren natiirlichen Erkenntniskriften nicht erreicht werden kann.
Das Bemiihen um die Erkenntnis Gottes bleibt ein incomprehensi-
biliter inquirere, ein nur symbolice investigare ; das Wissen von Gott
bleibt wesentlich Unwissenheit, ist nur belehrte Unwissenheit, docta
ignorantia.

1 De aequalitate, Ed. Par. fol. 15r.



	Vom incomprehensibiliter inquirere Gottes im 1. Buch von De docta ignorantia des Nikolaus von Cues

