Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Glaubigen
Autor: Brinktrine, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-819645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Amtspriestertum und
das allgemeine Priestertum der Glaubigen.

Von Dr. Joh. BRINKTRINE.

Das Problem, das in dem Thema : « Das Amtspriestertum und
das allgemeine Priestertum der Glaubigen » enthalten ist, wird offenbar,
wenn wir zwei Sdtze aus verschiedenen kirchlichen Dokumenten ein-
ander gegeniiberstellen. In dem ersten Kanongebet nach der Konse-
kration betet der Priester : « Unde et memores, Domine, nos servi tui,
sed et plebs tua sancta, etusdesn Christi Filii tui, tam beatae passionis
etc. offerimus praeclarae maiestati tuae de tuis donis ac datis hostiam
puram, hostiam sanctam » etc. Hier wird gesagt, dall auch das christ-
liche Volk Gott ein reines, heiliges, unbeflecktes Opfer darbringt. Auf
der anderen Seite hei3t es in Canon 802 des Codex Juris Canonici :
« Potestatem offerendi Missae sacrificium habent soli sacerdotes. »?!
Unter sacerdotes sind aber die Bischofe und Presbyter zu verstehen.
Wie sind nun diese beiden scheinbar sich widersprechenden Aussagen
zu vereinen, auf der einen Seite der Satz: auch das Volk bringt das
eucharistische Opfer dar, auf der anderen Seite der Satz: nur die
Bischéfe und Presbyter haben die Gewalt, das MeBopfer darzubringen ?

k0 ok %

Wenn wir eine Antwort auf diese Fragen geben wollen, miissen
wir offenbar zunichst feststellen, worin das Opfern oder, was auf eins
herauskommt, das Priestertum besteht. Denn Opfer und Priestertum
sind Korrelatbegriffe, und die Hauptfunktion des Priesters ist die
Darbringung des Opfers. Der Priester ist wesentlich der von Gott
selbst bestellte Mittler zwischen ihm und den Menschen ; als solcher
hat er die Aufgabe, den Menschen das Géttliche oder Heilige zu

1 Man vergleiche auch hiermit Tridentinum, Sess. XXII, can. 2: «Si quis
dixerit, illis verbis : ‘Hoc facite in meam commemorationem’ (Lk. 22, 19; 1 Kor.
11, 24), Christum non instituisse Apostolos sacerdotes, aut non ordinasse, ut
ipsi aliique sacerdotes offerrent corpus et sanguinem suum : A.S.» (Denzinger,
Enchiridion Symbolorum etc. n. 949).



292 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen

schenken und die Gaben der Menschen, vor allem das Opfer, Gott
darzubringen .

Dafl der Priester von Gott als Mittler bestellt sein mul}, liegt in
der Natur der Sache und wird Hebr. 5, 4 ausdriicklich gefordert : « Nec
quisquam sumit sibi honorem, sed qui vocatur a Deo tamquam Aaron. »

Priester im eigentlichsten und vollkommensten Sinne ist Christus.
Thm kommen alle Eigenschaften des Priesters im wahrsten Sinne zu :
er ist nach Hebr. 5, 5 der von Gott selbst bestellte Mittler : « Sic et
Christus non semetipsum clarificavit, ut Pontifex fieret, sed qui locutus
est ad eum : Filius meus es tu, ego hodie genui te.» Er teilt ferner
das Heilige den Menschen mit: er ist Einsetzer und Spender aller
Sakramente, wie in der Sakramentenlehre nachgewiesen wird ; er ver-
mittelt die heilige, go6ttliche Lehre; er ist sogar der Abschlul3 aller
Offenbarungen Gottes an die Menschheit (vgl. Hebr. 1, 1 f.). Christus
bringt auch unsere Gaben Gott dar : wie er in den Tagen seines Erden-
lebens fiir uns gebetet hat, so ist er auch im Himmel immerfort als
Fiirsprecher titig: «semper vivens ad interpellandum pro nobis»
(Hebr. 7, 25) ; er hat sich endlich am Kreuze fiir uns seinem himm-
lischen Vater zum Opfer dargebracht und opfert sich tdglich in der
Eucharistie : «idem nunc offerens sacerdotum ministerio, qui se ipsum
tunc in cruce obtulit » (Trident., Sess. XXII., cap. 2: Denz. 940)®.

Wenn die Wahrheit, dal3 Christus wahrer und eigentlicher Priester
ist, bislang auch noch nicht feierlich definiert ist, so ist sie doch offen-
bare Glaubenslehre. In der Heiligen Schrift ist sie an einigen Stellen
klar ausgesprochen, an anderen wenigstens angedeutet: Is. 53 ;
Jer. 30, 21; Zach. 4; 6, 11; Ps. 109 (von dem Herrn Mt. 22, 42-45
auf sich selbst bezogen) ; Mt. 20, 28 ; Joh. 10, 17 ff. ; Hebr. 4, 4-10, 29
behandelt das Priestertum Christi thematisch. Die Lehre der Tradi-
tion {iber diesen Punkt ist véllig einhellig. Auf einen eingehenden
Schrift- und Traditionsbeweis kénnen wir hier verzichten.

1 « Proprie officium sacerdotii est esse mediatorem inter Deum et populum,
inquantum scilicet divina populo tradit, unde dicitur sacerdos, quasi sacra dans,
secundum illud (Malach. 2, 7) : ‘Legem requirent ex ore eius’, scilicet sacerdotis ;
et iterum inquantum preces populi Deo offert et pro peccatis Deo aliqualiter satis-
facit ; unde Apostolus dicit (Hebr. 5, 1) : ‘Omnis pontifex ex hominibus assumptus
pro hominibus constituitur in his quae sunt ad Deum, ut offerat dona et sacrificia
pro peccatis’» (Thomas, S. Th. III q. 22 a. 1).

2 Kurz und prignant sagt Thomas: « Per ipsum (Christum) divina bona
hominibus sunt collata ... Ipse etiam humanum genus Deo reconciliavit »
(S. Th. L. cJ.



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen 293

Nach der allgemeinen Meinung der Theologen liegt das formale
Konstitutivum des Priestertums Christi in der hypostatischen Union ;
es gibt allerdings auch Theologen, die glauben, Christus sei formell
Priester auf Grund der Gnade des Hauptes (gratia capitis) .

Christus ist somit im vollkommensten und eigentlichsten Sinne
Priester. Alle anderen sind nur Priester durch Teilnahme an seinem
Priestertum. Das gilt von dem besonderen oder dem Amtspriestertum
und von dem allgemeinen Priestertum der Getauften. Zunichst haben
wir von jenem zu handeln. . s

Das Amitspriestertum wurzelt in dem Ordo oder dem Weihesakra-
mente . Man unterscheidet bekanntlich, wenigstens was die abend-
lindische Kirche angeht 3, vier niedere und drei héhere, im ganzen
sieben Ordines. Zwar gibt es Theologen, die acht Ordines zihlen,
indem sie den Episkopat als eigenen Ordo rechnen ; aber es stimmt
besser mit dem Tridentinum iiberein, nur sieben Ordines anzunehmen :
die vier niederen und die drei héheren Weihen : namlich Subdiakonat
und sacerdotium ; dieses umfaB3t zwei Stufen oder Grade : Presbyterat
und Episkopat. Beide bilden nur einen Ordo : das Priestertum.
« Distinctio ordinum est accipienda secundum relationem ad Eucha-
ristiam » (Thomas, Suppl. q. 37 a. 2). «Quantum ad corpus Christi
verum nullus ordo est supra sacerdotium» (zb. q. 29 a. 6 ad 1).
« Quantum ad corpus Christi verum ... (episcopus) non habet ordinem
supra presbyterum » (7homas, Opusc. 19, de perf. vitae spir., cap. 26).
Die Haupteinteilung der Ordines ist hiernach folgende : 1. das Ministe-
rium, das in der lateinischen Kirche folgende Ordines umfaf3t : Ostiariat,
Lektorat, Exorzistat, Akoluthat, Subdiakonat und Diakonat, im
ganzen sechs; 2. das Sacerdotium, das einz Ordo ist, der zwei Grade

! So Johannes a S. Thoma und die Salmantizenser ; neuestens neigt van
Meegeren, De causalitate instrumentali humanitatis Christ (Venlo 1939) 168,
annot. 3, dieser Ansicht zu.

* Auf das Amtspriestertum und das Verhiltnis der einzelnen Stufen und
Grade des Ordo zueinander soll im folgenden etwas niher eingegangen werden,
zunichst weil es hier manches zu erkliren gibt, sodann aber auch, weil, wie sich
zeigen wird, die klare Sicht in diesem Punkte fiir die Beantwortung der Frage :
in welcher Beziehung steht das allgemeine Priestertum zum besonderen Priestertum?
von groBer Bedeutung ist.

3 Die griechische Kirche kennt in wumserem Sinne nur einen niederen Ordo,
den Lektorat, und zdhlt als hohere Ordines nur Diakonat und Priestertum,
bzw. Diakonat, Presbyterat und Episkopat. Nach Auffassung der griechischen
Kirche gehért niamlich der Subdiakonat zu den niederen Ordines.



294 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen

enthilt : das einfache Priestertum, den Presbyterat, und die Fiille des
Priestertums, den Episkopat.

Amtspriester im wahren und eigentlichen Sinne sind selbstver-
stindlich nur die Presbyter und Bischife : sie allein haben ja das
Sacerdotium inne. Das die iibrigen sechs Ordines umfassende Ministe-
rium hat eine doppelte Funktion : 1. es hebt das Sacerdotium in seiner
Wiirde : nur auf Stufen steigt man zu ihm empor : « per quos (ordines
maiores et minores) velut per gradus quosdam in sacerdotium tenditur »
(Trident., Sess. XXIII, can. 2: Denz. 962) ; 2. es werden hierdurch
Ménner aufgestellt, die «ex officio» dem Bischof und Presbyter bei
ihren liturgischen Funktionen dienen (vgl. Trident., Sess. XXIII,
cap. 2: Denz. 958). Hierbei bleibt aber bestehen, dafl an und fiir sich
mit kirchlicher Erlaubnis dies auch Laien kénnten (als MeBdiener
fungieren ja heute in der Regel Laien). Nicht einmal die Vollmachten
des Diakons fithren an sich iiber das allgemeine Priestertum der
Glaubigen hinaus. Der rémische Kaiser ministrierte in dem Hochamt,
in dem er zum Kaiser gekront wurde, als Diakon des Papstes.

Dall es ein eigentliches Amtspriestertum gibt, das die Bischéfe
und Presbyter innehaben, hat gegeniiber der reformatorischen Bestrei-
tung als Glaubenssatz zu gelten (vgl. Trident., Sess. XXII, can. 2:
Denz. 949). Der innere theologische Grund fiir diese Wahrheit liegt
darin, dafl Bischéfe und Presbyter, und nur sie, die Eucharistie voll-
ziehen, die ein eigentliches Opfer ist. Opfer und Priestertum sind aber,
wie gesagt, Korrelatbegriffe : «Sacrificium et sacerdotium ita Dei
ordinatione coniuncta sunt, ut utrumque in omni lege exstiterit»
(Trident., Sess. XXIII, cap. 1: Denz. 957). Bezeichnenderweise nennt
das Pontificale Romanum unter den Funktionen des Sacerdos an
erster Stelle das offerre. Es nimmt daher kein Wunder, dal der Name
tepeds fiir die Vollzieher der Eucharistie sich schon frith findet, wenn
auch diese Bezeichnung in der Heiligen Schrift noch nicht vorkommt.
Zuerst wird der Bischof als ieoeis bezeichnet, spiter, als diese Benennung
auch auf die einfachen Priester iiberging, wird er asyteseds genannt.
Ahnlich ist es mit dem Namen sacerdos (noch heute trigt in allen
liturgischen Texten der Bischof diesen Namen) .

1 Auffallend ist, daB es im roémischen Missale und Brevier bis heute fiir
die heiligen Presbyter im Gegensatz zu den heiligen Bischéfen kein eigenes
Formular gibt. So erklirt es sich, daf in den Orationen der Name « sacerdos »
auf die Bischiofe beschrinkt bleibt (vergleiche z. B. 23. Juli: Apollinaris, Oratio).
Die ambrosianische Liturgie kennt ein eigenes Officium « Sacerdotis et Confessoris »
neben dem Officium « Pontificis et Confessoris ».



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen 295

Neben der Gewalt, das hl. Opfer zu feiern, kommt den Bischéfen
und Presbytern auch die Gewalt zu, die Sakramente zu spenden. Der
Priester ist ja in doppelter Weise Mittler : von seiten der Menschen
bringt er das Opfer dar!; von seiten Gottes schenkt er den Menschen
das Heilige. Die fundamentalste Funktion ist die Darbringung des
Opfers. Hieraus lassen sich die iibrigen Gewalten, die dem einfachen
Priester zustehen, leicht ableiten : ‘wer die Vollmacht hat, das euchari-
stische Opfer zu feiern, muB auch die Vollmacht haben, die Hindernisse
zu beseitigen, die der vollkommensten Teilnahme an dem Opfer, d. h.
dem Empfange der hl. Kommunion, im Wege stehen ; er mul m. a. W.
die Gewalt haben (soweit die Ordinationsgewalt in Frage kommt),
das BuBlsakrament zu spenden. In der Opfergewalt ist also die Gewalt,
von den Siinden loszusprechen, eingeschlossen wie das Kleinere im
GroBeren. Die erstere wire ja in ihren Wirkungen eingeschriankt, wenn
das nicht der Fall wire. Da weiter die Letzte Olung nach Thomas
ein complementum poenitentiae * ist, so ist die Vollmacht, dieses
Sakrament zu vollzichen, ebenfalls letztlich in der Opfergewalt ent-
halten.

Hier liegt es nahe, die Frage zu stellen : Wie kommt es, daB die
Vollmacht, die Taufe zu spenden, keine Wirkung der Priesterweihe
ist, daBl vielmehr ‘jeder Mensch giiltig taufen kann ? Die Erklirung
ist wohl darin zu suchen, daB die Gewalten, die der Presbyter in der
Priesterweihe empfingt, soweit sie sich nicht auf den wahren Leib
Christi, die FEucharistie, erstrecken, sich auf den mystischen Leib
Christi, also auf jene beziehen, die der Kirche bereits angehdren, nicht
dagegen auf jene, die noch auBerhalb der Kirche stehen, was bei den
Ungetauften der Fall ist. In demselben Augenblicke, in dem der
Priester durch die Presbyteratsweihe ein bevorzugtes Glied am Leibe
Christi wird, wird er der Diener aller anderen Glieder. « Posuit (Deus)
ordinem in ea (Ecclesia), ut gquidam aliis sacramenta traderent, suo
modo Deo in hoc assimilati, quasi Deo cooperantes; sicut et
corpore naturaly quaedam membra aliis influunt » (Thomas, S. Th. IIL
Suppl. q. 34 a. 1). Auf solche, die noch keine Glieder der Kirche

! Hierzu kommen noch die Gebete, vgl. Apoc. 5, 8 und Thomas, S. Th. 111
q. 22 a. 1.

2 Auch die griechischen Theologen nennen die Letzte Olung ovpmhnpwots Thg
petavoiag. Siehe C. Liibeck, De conceptu Sacramentorum in theologia Orientis
separati et sacramentorum confirmationis, paenitentiae et extremae unctionis
(Acta V. Congressus Velehradensis [Olomucii 1927], p. 127).



296 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen

sind, erstrecken sich an und fiir sich die Vollmachten nicht, die der
Priester empfingt .

Der Presbyter erhdlt somit in der Priesterweihe die Vollmacht,
das Opfer zu feiern, das BuB3sakrament (die Jurisdiktion vorausgesetzt)
und die Letzte Olung zu spenden.

Welche Gewalten werden dem Bischof in der Bischofsweihe zu
teil 7 Damit stoBen wir zu der Frage vor, wie sich die beiden Stufen
des Sacerdotium, Episkopat und Presbyterat, zu einander verhalten.

Als unbedingt sicher hat zu gelten, dal in der Bischofskonsekra-
tion, und nur in ihr, die Gewalt erteilt wird, die Bischofsweihe zu
spenden. Die gegenteilige Meinung, dal der Papst auch einem ein-
fachen Priester die Vollmacht verleihen konne, Bischife zu weihen,
ist nur ganz vereinzelt, nimlich von dem Kanonisten Vincentius
Hispanus (} 1230) 2 und von Richard Fitzralph, gewdhnlich Arma-
chanus genannt (1 1360), vertreten worden. Sie ist mit der Lehre
des Tridentinum (Sess. XXIII, can. 6: Denz. 966), dall Episkopat
und Presbyterat iure divino (« divina institutione ») sich unterscheiden,
schwer zu vereinbaren.

In der letzten Zeit ist die Frage disputiert worden, ob der Papst
einem Presbyter die Gewalt {ibertragen kann, einen Presbyter zu
weihen. Die meisten Theologen des Mittelalters und, bislang wenigstens,
fast geschlossen, die neueren Theologen vertreten die Meinung, daB
ein einfacher Priester auch nicht durch pdpstliche Bevollmichtigung
zum Spender der Priesterweihe bestellt werden kann. Tatsichlich hat
allerdings Papst Bonifaz IX. im Jahre 1400 dem Abt des S. Osytha-
Klosters bei London und seinen Nachfolgern die Vollmacht gegeben,
den Professen auBler den niederen Weihen, dem Subdiakonat und dem
Diakonat auch den Presbyterat zu spenden — ein Privileg, das jedoch
auf die Beschwerde des Bischofs von London hin vom Papste wieder
zuriickgezogen wurde 3. Auf diese pidpstliche Bevollmichtigung gestiitzt,
hat neuestens Kardinal Lépicier die Meinung, der Papst kénne einen
einfachen Priester mit der Spendung der Priesterweihe beauftragen,

1 Selbstverstindlich wird hiermit nicht geleugnet, daB es sehr geziemend
ist, daB der Priester die Taufe spendet. Nach kirchlicher Anordnung ist der
Priester minister ordinarius, der Diakon minister extraordinarius der feierlichen
Taufe.

2 Siehe Fr. Diekamp, Katholische Dogmatik III (Miinster i. W. 1942), 372.

3 Siehe hieriiber unseren Aufsatz : Ist der Priester auBerordentlicher Spender
der Priesterweihe ? (Theologie und Glaube 1933 [XXV] 456.)



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen 297

als probabel bezeichnet . In allerletzter Zeit ist ein neuer Fall bekannt-
geworden, daf3 der Papst einen einfachen Priester hierzu delegiert hat :
Martin V. verlieh im Jahre 1427 dem Abt des Zisterzienserklosters in
Altzelle im Bistum MeiBlen fiir fiinf Jahre die Vollmacht, an seine
Moénche und Untergebenen die ordines sacri (unter denen die Priester-
weihe mitzuverstehen ist) zu erteilen 2. Es heit in der Bulle : «tibi
fili abbas, quotiens hoc hinc ad quinquennium oportunum fuerit ...
singulis monachis eiusdem monasterii ac personis tibi abbati subiectis
ommes etiam sacros ordines conferendi ... auctoritate apostolica tenore
presentium licentiam concedimus et etiam facultatem.»® Wenn man
auch in diesen beiden pdpstlichen Indulten einen ernsten Grund finden
kann, dem Papste das genannte Recht zuzuerkennen, so hat doch die
Ansicht noch immer am meisten fiir sich, daf3 die Gewalt, die Priester-
weihe zu spenden, unaufléslich mit der Bischofskonsekration verkniipft
ist, so daB3 sie vom Papste nicht auf aullerordentliche Weise einem
einfachen Priester iibertragen werden kann.

Anders ist es mit den iibrigen Gewalten, die ordentlicherweise
durch die Bischofsweihe iibertragen werden. Es sind dies zunichst
die Gewalten, die Diakonats-, Subdiakonats- und die niederen Weihen
zu spenden. Die Spendung der ersteren kann wahrscheinlich ¢, die der

! Tractatus de sacramento extremae unctionis et sacramento ordinis, qu. IIT,
append. II, p. 259-263 (Romae 1928). C. Baisz, Il ministro straordinario degli
Ordini sacramentali (Romae 1935) tritt ebenfalls dafir ein, daB dieses Recht
der Pipste mit groBer Wahrscheinlichkeit zu bejahen sei. E, Hugon O. P., Tractatus
dogmatici III (Romae 1927), p. 730 ss. spricht sich dagegen aus. Ebenso
Chr. Pesch S. J., Praelectiones dogmaticae VII, n. 668.

2 Siehe K. A. Fink, Zur Spendung der héheren Weihen durch den Priester
(Zeitschrift der Savigny-Stiftung, Band LXII, Kanon. Abt. XXXII [1943] 506 ft.).

3 Siehe Fink, a.a. 0. 508.

4 Die mit papstlicher Bevollmichtigung von einem einfachen Priester gespen-
dete Diakonatsweihe kann man mit der von einem vom Papste beauftragten
Presbyter gespendeten Priesterweihe kaum, wie es bisweilen geschieht (auch
Diekamp, a.a. O. 111 372 tut dies) auf eine Linie stellen. Papst Innozenz VIII.
gewihrte durch die Bulle « Exposuit tuae devotionis» vom 9. April 1489 den
Zisterzienseribten von Citeaux, La Ferté, Pontigny, Clairvaux und Morimond
das Privileg, ihren Untergebenen alle Ordines bis zum Diakonat einschlieBlich
zu erteilen. Noch im 17. Jahrh. haben die Abte, wie Chr. Henriquez, Menologium
Cisterciense (Antwerpiae 1630 ; siche bei Janauschek, Orig. Cistercienses [Vindo-
bonae 1877], X s.) bezeugt, hiervon Gebrauch gemacht: « Quod privilegium
a variis pontificibus approbatum etiam hodie in vigore suo perseverat variosque
egomet vidi monachos per praefatos abbates ad subdiaconatus et diaconatus
ordines promotos.» Das Privileg ist somit weit tiber hundert Jahre lang unbe-
hindert ausgeiibt worden. Noch in dem im Jahre 1721 zu Paris gedruckten
Rituale Cisterciense, lib. VIII : De ritibus propriis Abbatum findet sich cap. XVIII



298 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Glidubigen

iibrigen Weihen sicher vom Papste einem einfachen Priester iiber-
tragen werden. Andere Vollmachten, die durch die Bischofsweihe
mitgeteilt werden, sind die Firmgewalt und die Vollmacht, die sakra-
mentalen Materien der Firmung und der Letzten Olung, also das
Chrisma und das Krankenol, zu weihen. Die erste und letzte Voll-
macht konnen ebenfalls sicher, die zweite wahrscheinlich vom Papste
einem Presbyter iibertragen werden .

Ist die Gewalt, die Bischofs- und Priesterweihe zu spenden, ein
effectus immediatus et proprius der Bischofskonsekration, der von ihr
nicht gelost werden kann, sind aber alle iibrigen Gewalten : die unter
der Priesterweihe liegenden ordines maiores et minores zu spenden,
die Firmung zu erteilen und die sakramentalen Materien des Chrisma
und des oleum infirmorum zu weihen, nur effectus mediati der Bischofs-
weihe, die von ihr 16sbar sind, so ergibt sich in Bezug auf das Verhiltnis
der beiden Grade des Sacerdotium, des Presbyterates und Episkopates,
folgendes : der Bischof unterscheidet sich von dem Presbyter dadurch,
daB er das Priestertum fortpflanzen kann, und zwar in doppelter Weise :
1. er kann die Gewalt, das hl. Opfer zu feiern, fortpflanzen : er kann
m. a. W. die Priesterweihe spenden ; 2. er kann dariiber hinaus auch die
Gewalt, das Priestertum fortzupflanzen, fortpflanzen ; er kann m.a. W.
Bischofe weihen. Beide Gewalten hdngen aufs engste zusammen ; beide
sind potestates generativae, und zwar in Bezug auf das sacerdotium ;
beide liegen auf einer Linie : die zweite vollendet die erste. Der Pres-
byter besitzt das Sacerdotium ebenso wie der Bischof ; aber er hat
nicht die Gewalt, es fortzupflanzen. Hierin liegt das eigentliche
distinctivum des Episkopats von dem Presbyterat, soweit die hierarchia
ordinis in Frage kommt.

Bischof und Presbyter gehéren hiernach ganz eng zusammen, so
eng, daBl nach Thomas die Bischofs- und Presbyteratsweihe nur einen
einzigen Ordo bilden 2.

Hieraus ergibt sich, wie falsch Wiftig in seinem Artikel : « Vom
allgemeinen Priestertum » das Verhiltnis von Presbyter und Bischof

(p. 597 ss.) ein Formular: « De ordinatione Diaconi». Man darf also dieses
Privileg nicht mit den oben erwihnten Indulten Bonifaz’ IX. und Martins V.
beziiglich der Priesterweihe auf gleiche Stufe stellen. Zu diesen duBeren Griinden
kommen innertheologische. Hieriiber siehe den oben zitierten Aufsatz: Ist der
Priester auBerordentlicher Spender der Priesterweihe ? (vor allem S. 461-464).

1 Die Begriindung siehe in dem zitierten Artikel: Ist der Priester auBer-
ordentlicher Spender der Priesterweihe ? (S. 461 f.).

2 Siehe die oben S. 294 angefithrten Stellen.



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen 299

faft, wenn er es mit dem Verhiltnis von Gliubigen und Presbytern
in Parallele setzt: «Der gewohnliche Amtspriester hat ein wahres
Priestertum, auch wenn er nicht alle Gewalten des bischéflichen
Priestertums besitzt. So etwa ist der gewohnliche Christ, kraft des
‘allgemeinen Priestertums’ wahrhaftiger Priester, auch wenn er nicht
alle Gewalten des Priestertums besitzt. » !

% %

Die unter dem Presbyterat liegenden ordines leiten bereits zum
allgemeinen Priestertum der Gldaubigen iber ; denn selbst die durch
den Diakonat iibertragenen Vollmachten gehen im Grunde nicht iiber
die des laikalen Priestertums hinaus. « Diaconum oportet », sagt das
Pontificale Romanum, « ministrare ad altare, baptizare et praedicare ».
In der feierlichen Kronungsmesse des Romischen Kaisers diente dieser,
wie schon gesagt, dem Papste als Diakon, obschon er nur Laie war ;
daB jeder Laie giiltig tauft, ist bekannt ; ebenso, daBl der Papst einem
Laien die Erlaubnis zur Predigt iibertragen kénnte 2. Zu keiner dieser
Gewalten ist daher der Ordo unumginglich notwendig.

Die Schrifttexte, auf denen die Lehre vom allgemeinen Priestertum
der Getauften beruht, sind : Apoc. 1, 6; 5, 10; 20, 6; 1 Petr. 2, 5; 2, 9.

Apoc. 1, 6: « Er hat uns gemacht zu einem Konigreiche, zu
Priestern (Basthelay, iepeic) fiir Gott und seinen Vater, ihm sei die Ehre
und die Macht fiir alle Zeiten. Amen.» Der Apostel kniipft hier
an alttestamentliche Stellen an, und zwar zunichst an Ex. 19, 6 :
« Mein ist die ganze Erde ; ihr aber sollt mir sein ein Kdnigreich von
Priestern (LXX : konigliches Priestertum [Basihetov icpdteuvpa]) und ein
heiliges Volk. » Der Sinn dieser Stelle ist der : dem Herrn gehort zwar

! Das Alter der Kirche IV (Berlin o. J.) 865 f.

* Nach dem heutigen Recht soll die Predigtvollmacht nur den Presbytern
und Diakonen, nicht aber den iibrigen Klerikern gegeben werden, es sei denn,
daB nach dem Urteil des Ordinarius im Einzelfall ein verniinftiger Grund vorliegt
(Can. C. J. C. 1342, § 1). In einer Kirche zu predigen ist heute den Laien, auch
denen aus dem Ordensstande, verboten (ib. § 2). Im Altertum predigten aus-
nahmsweise auch Laien (s. Wernz-Vidal, Jus canonicum, tom. IV, vol. II
[Romae 1935], p. 32, n. 638 ; J. Wenner, Kirchliches Lehrapostolat in Wort und
Schrift [Paderborn 1938], S. 27 f). DaB die Laien die Predigtvollmacht nicht
empfangen konnen, liegt darin begriindet, daB sie fiir die kirchliche Jurisdiktion
inhabil sind (vgl. Wernz-Vidal, 1. c.). Doch konnte der Papst de plenitudine suae
potestatis einem Laien Jurisdiktion (s. Wernz-Vidal, 1. c. tom. [II Romae 1928 3,
p. 365, n. 372 und J. B. Sdgmiiller, Lehrbuch des katholischen Kirchenrechtes
(Freiburg i. Br. 1909 *; vgl. auch c. 2, X. de iud. II, 1) und daher auch die
Predigtvollmacht erteilen.



300 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen

die ganze Erde, und alle Vélker sind sein Eigentum ; Israel soll aber
in besonderer Weise ihm zu eigen sein : was die Priester innerhalb eines
Volkes sind, soll Israel innerhalb der iibrigen Vélker sein, « ein Konig-
reich von Priestern » (T. M.) oder « ein konigliches Priestertum » (LXX),
daher « ein heiliges Volk ». Die zweite at. Stelle, die Apoc. 1, 6 zugrunde-
liegt, ist Is. 61, 6: « Ihr aber werdet Priester [ahwes heillen, Diener
unseres Gottes wird man euch nennen.» Auch hier ist der Sinn ein
ahnlicher wie in Ex. 19, 6: in Bezug auf die iibrigen Vdlker ist das
Volk, an das der Messias seine Botschaft richtet, ein Volk von Priestern.

Um zu unserer Stelle Apoc. 1, 6 zuriickzukehren, so wird sie so
auszulegen sein : die Christen sind, weil sie das Erbe des alten Gottes-
volkes angetreten haben und das Israel Gottes (Gal. 6, 16 ; vgl. 1 Kor.
10, 18) sind, ein Koénigreich, Priester fiir Gott. Was in Ex. 19, 6 und
Is. 61, 6 ausgesagt wird, ist an ihnen im vollsten Sinne Wahrheit
geworden. So verkehrt es wire, aus diesen alttestamentlichen Stellen
zu schliefen, dafl es im A, B. kein spezielles Priestertum gegeben habe,
ebenso verfehlt ist es, aus Apoc. 1, 6 und den iibrigen Stellen des N. T.,
die von dem Priestertum der Gldubigen sprechen, mit Luther und den
anderen Reformatoren die Folgerung zu ziehen, daBl es im N. B. kein
eigenes Amtspriestertum gibt. Niherhin ist ieceic in Apoc. 1, 6 am
besten als nihere Erklirung zu fastiefav zu fassen : Christus hat uns
zu einem Konigreich gemacht, nimlich zu Priestern fiir Gott und
seinen Vater. Der Sinn der Stelle ist dieser : in Bezug auf die iibrigen
Menschen sind die Christen ein Kdnigreich von Priestern.

Derselbe Gedanke begegnet uns auch in 5, 10: «Du hast sie
(Vulg. : uns) unserem Gotte zu einem Kdnigreiche und zu Priestern
gemacht, und sie (Vulg. : wir) werden herrschen iiber die Erde» ; ferner
20, 6 : «Selig und heilig, der Anteil hat an der ersten Auferstehung ;
iiber diese hat der zweite Tod keine Gewalt, sondern sie werden Priester
Gottes und Christ? sein und mit ihm tausend Jahre herrschen. » Bemer-
kenswert ist, daB an der letzten Stelle Christus auf einer Linie mit
Gott erscheint : die Priester Gottes sind zugleich Priester Christi.

Etwas variiert und erweitert erscheint der Gedanke vom Priester-
tume der Christen in 1 Petr. 2, 5: « Und laBt euch selbst als lebende
Steine zu einem geistigen Hause aufbauen, damit ihr ein heiliges
Priestertum seid (eis tegdtevpa ayiov), um geistige, Gott wohlgefillige
Opfer durch Jesus Christus darzubringen.» Der Gedanke des Konig-
tums fehlt hier, dagegen werden aus dem Begriff des Priestertums
bestimmte Folgerungen gezogen. Die Stelle kniipft an Christus, den



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen 301

lebenden Stein an, der von den Menschen verworfen, von Gott aber
auserwdhlt und geehrt wurde (vgl. Ps. 117, 22): die Christen sollen
sich, da sie ebenfalls lebende Steine sind, zu einem geistigen Hause
oder Tempel aufbauen lassen ; der Gedanke schreitet weiter: da es
sich um lebende Steine handelt, sollen die Christen sogar Priesterdienste
verrichten, also «ein heiliges Priestertum » sein. Die Aufgabe des
Priesters ist, Opfergaben darzubringen (vgl. Hebr. 5, 1) ; daraus ergibt
sich, daB3 auch die Christen diese Funktion haben. Diese Opfer werden
niaher charakterisiert als «geistige, Gott wohlgefillige ». Die beiden
Ausdriicke hidngen eng zusammen : weil die Opfer, die die Christen
darbringen, im Sinne von Joh. 4, 24 : «Spiritus est Deus : et eos, qui
adorant eum, in spiritus et veritate oportet adorare » geistige sind,
sind sie Gott wohlgefillig. Ob die Opfer, die hier genannt sind, rein
innere oder duBere sind, ist nicht gesagt. Man kann also aus dieser
Stelle nicht einen eigentlichen Beweis dafiir fithren, daB3 alle Getauften
das Opfer der Eucharistie vollziehen. Immerhin steht nichts der
Annahme entgegen, unter den in 1 Petr. 2, 5 gemeinten geistigen und
Gott wohlgefilligen Opfern die Eucharistie mitzuverstehen !, an deren
Opferung die Gldubigen irgendwie, wie wir noch sehen werden, mit-
beteiligt sind.

Der Apostelfiirst kommt auf das Priestertum der Gliubigen noch
einmal in V. 9 desselben Kapitels zu sprechen, bezieht aber hier das
Konigtum mit ein : « IThr aber (im Gegensatz zu jenen, denen Christus
zum AnstoB gereicht) seid ein auserwihltes Geschlecht, ein kinig-
liches Priestertum (Bastherov tepdtevpal, ein heiliges Volk, damit ihr die
Wundertaten dessen verkiindiget, der euch aus der Finsternis in sein
wunderbares Licht berufen hat.» Wihrend oben allgemein gesagt
wurde, dafl die Christen als heiliges Priestertum die Aufgabe haben,
Gott geistige Opfer darzubringen, ist hier eine Art des Opfers, das Lob-
opfer, besonders genannt. Man vergleiche Hebr. 13, 15: « Durch ihn
lasset uns bestindig Gott ein Lobopfer bringen, d. h. die Frucht der
Lippen, die seinen Namen preisen. » Der Ausdruck Basihetov ispizevpa
(ebenfalls wie £lvoc &yiov) scheint direkt auf die Lesart der LXX in
Ex. 19, 6 zuriickzugehen.

Zusammenfassend kénnen wir sagen : Keine der neutestament-
lichen Stellen fithrt im Grunde {iber die alttestamentlichen Vorlagen :

1 Das Gebet: ‘O Ozdc 6 pévag év Suvaus:, das bei der nach byzantinischem
Ritus gespendeten Presbyteratsweihe gesprochen wird, bezieht die fusiar mveu-
vatiza? auf die Eucharistie; sieche Edyoréyiov to péya ("Ev ‘Pwopn 1873), p. 136.



302 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen

Ex. 19, 6 und Is. 61, 6 hinaus. Wie diese, wollen auch jene nur sagen :
was die Priester innerhalb des Volkes sind, ist das Gottesvolk in Bezug
auf die iibrigen Volker. Dariiber hinaus wird in 1 Petr. 2, 5 und 9
auf die eigentliche Funktion des Priestertums, die Darbringung des
Opfers, hingewiesen, das eine Mal auf das Opfer ganz allgemein, das
andere Mal auf das Opfer der lobpreisenden Verkiindigung.

Der innertheologische Grund dafiir, daB3 die Christen ein heiliges
Priestertum sind, liegt darin, dal die Requisite, die die Definition des
Priesters fordert!, auf sie zutreffen: die Getauften sind von Gott
bestellte Mittler zwischen Gott und der iibrigen Welt, um Opfer und
Gebete fiir sich und die anderen Menschen darzubringen und das
Heilige oder Gottliche (Gnaden) ihnen zu erflehen.

Wir sagten soeben, daBl die Glaubigen irgendwie an der Opferung
der Eucharistie mitbeteiligt sind. In welchem Sinne ist das zu verstehen ?
Es ist sicher, dal}, sooft das Opfér der Eucharistie vollzogen wird, die
ganze Kirche opfert. Der Priester, der actu das Opfer feiert, ist das
Organ, durch das nicht nur Christus, der eigentliche und wahre Priester,
sondern auch die ganze Kirche handelt. «In eo (eucharistico sacrificio)
enim sacrorum administri non solum Servatoris nostri vices gerunt,
sed totius etiam mystici Corporis singulorumque fidelium » (Pius XII.,
Encycl. « Mystici Corporis Christi»). Da nun alle Getauften auf Grund
des Taufcharakters zur Kirche gehoren, so folgt, daB sie eben auf Grund
des Taufcharakters, der ja nach Thomas wesentlich eine Teilnahme am
Priestertum Christi ist 2, an dem Opfer der Kirche beteiligt sind, also
mitopfern. In diesem Mitvollzug des Opfers ist iibrigens begriindet,
daB nur die Getauften, und zwar ebenfalls auf Grund des Charakters,
an der eigentlichsten Frucht des Opfers, der hl. Kommunion, teil-
nehmen konnen. Ein Nichtgetaufter wiirde des sakramentalen Effektes
der Kommunion nicht teilhaftig werden.

Es ergibt sich noch eine weitere Folgerung : damit die Getauften
in dem genannten Sinne opfern, ist ein besonderer Akt, etwa die Ver-
richtung bestimmter Gebete oder der Vollzug bestimmter Riten nicht

1 Vgl. die Definition des Priestertums bei Thomas, S. Th. III q. 22 a. 413
« Proprie officium sacerdotii est esse mediatorem inter Deum et populum,
inquantum scilicet divina populo tradit ... et ... preces populi Deo offert et
pro peccatis Deo aliqualiter satisfacit. »

2 « Manifestum est quod character sacramentalis specialiter est character
Christi, cuius sacerdotio configurantur fideles secundum sacvamentales characteves,
qui nihil aliud sunt quam quaedam participationes sacerdotii Christi ab ipso Christo
derivatae » (S. Th. IIT q. 63 a. 3).



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen 303

erforderlich. Nicht einmal die aktuelle Anwesenheit bei der Feier der
hl. Messe ist per se erforderlich. Einfachhin auf Grund ihrer Zuge-
horigkeit zur Kirche bzw. ihres sakramentalen Charakters partizipieren
alle Getauften am eucharistischen Opfer und feiern es mit. Es ist
selbstverstandlich, dal diese — man konnte sie nennen : ontische —
Teilnahme erginzt und gewissermallen vervollkommnet werden kann
und soll durch ethische Akte, vor allem die devotio (Opfergesinnung),
womoglich durch personliche Assistenz, die ja am Sonntag fiir alle zum
Vernunftgebrauch gekommenen Glaubigen vorgeschrieben ist, durch die
Verrichtung bestimmter Gebete usw. !. Aber es wire falsch zu glauben,
daB das Opfern der Glaubigen durch irgend einen Akt dieser Art erst
ermoglicht wiirde. Ihr Opfern ist per se ganz unabhingig hiervon.

Aus diesem Grunde scheint Engelbert Niebecker in seinem Buche :
Das allgemeine Priestertum der Gliubigen * zuweitzugehen, wenn er,
damit die Laien opfern, die personliche Assistenz derselben und als
Minimum die in irgendeiner Form &uferlich zur Schau getragene
attentio, das Aufmerken (andichtige duBere Haltung, Hinwendung
zum Altare, aufmerksames Verfolgen der heiligen Handlung, Nieder-
knien, Schlagen an die Brust u. 4.) verlangt. Nach dem Gesagten
wird durch diese dulleren Akte an dem eigentlichen, ontischen Opfern
der Gldubigen nichts alteriert 3.

1 Daher fihrt die genannte Enzyklika des Heiligen Vaters an der zitierten
Stelle fort : «itemque in eo (eucharistico sacrificio) christifideles ipsimet immacu-
latum Agnum, unius sacerdotis voce in altari praesentem constitutum, communibus
votis precibusque consociati, per eiusdem sacerdotis manus Aeterno Patri porrigunt,
gratissimam quidem laudis placationisque hostiam pro totius Ecclesiae necessita-
tibus. » Bezeichnend ist, daB die Enzyklika fiir diesen Akt, der sicher eine der
fruchtbarsten Weisen, dem hl. Opfer beizuwohnen, und eine der erhabensten
Bestiatigungen des allgemeinen Priestertums der Glaubigen ist, den Ausdruck
« offerunt » vermeidet und dafiir « porrigunt» wihlt.

2 Paderborn 1936 ; vgl. namentlich S. 131 ff.

3 Aus diesen Darlegungen ergibt sich auch eine wichtige praktische Folge-
rung in bezug auf die sog. Gemeinschaftsmesse. Man darf den duBeren Anschluf3
an den Priester und das wértliche Mitbeten der liturgischen Gebete nicht iiber-
schiatzen. Auf keinen Fall kann man diese Art der Teilnahme ein Opfern im
eigentlichsten Sinne nennen. Die Hauptsache ist, daB die Glaubigen sich innerlich
méglichst eng an das hl. Opfer anschlieBen. Bei jedem: Kultakt, auch bei der
hl. Messe, ist die devotio, die innere Hingabe, das Wichtigste ; sie ist die Seele
jedes Aktes der Gottesverehrung. Siehe hieriiber Thomas, S. Th. II-II q. 82
(De devotione). Die Frage, mit welchen Mitteln dieser innere Anschluf3 erreicht
wird, kommt erst an zweiter Stelle. Sicher darf man hier nicht zu engherzig
sein ; auch die Kirche ist in diesem Punkte bekanntlich weitherzig. DaB pddago-
gische und vor allem pastoral-seelsorgliche Griinde ein Wort mitzusprechen haben,
braucht wohl nicht eigens hervorgehoben zu werden.



304 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen

In diesem ontischen Mitopfern aller Getauften ist {ibrigens letzt-
lich begriindet, dal3 alle Gliubigen an der allgemeinen Opferfrucht
(fructus generalis) teilnehmen.

Die Teilnahme der Gldaubigen am hl. Opfer erreicht ihren Hohe-
punkt in dem Empfang der hl. Kommunion. Das gilt schon rein
ontisch, insofern die Teilnahme an dem Opfermahl die eigentlichste
Aktuierung des Taufcharakters ist, der eine Potenz ist (7homas,
S. Th. IIT q. 63 a. 2: «character est potentia»): die Fahigkeit, die
hl. Eucharistie zu empfangen, wurzelt im Taufcharakter. Wenn dies
der Fall ist und wenn der Charakter wesentlich eine participatio sacer-
dotii Christi ist (Z7homas, ib. a. 3), dann kann der Empfang der
hl. Kommunion des sakrifiziellen Charakters nicht ganz entbehren.
In der Tat kommt in der Kommunion, die ein Genul} ist, das aktive
Element — das Opfern ist ja wesentlich ein 7un des Menschen —
starker zum Ausdruck als beim Empfang der iibrigen Sakramente.
Diese miissen unter der Strafe der Ungiiltigkeit von einem anderen ge-
spendet werden. Bei der hl. Kommunion beriihrt dagegen der fremde
Spender nicht die Giiltigkeit .

Als Hauptresultat unserer Untersuchung ergibt sich dieses : Das
Opfern des Bischofs und Presbyters liegt auf einer ganz anderen,
héheren Ebene als das der Glaubigen, der Inhaber des allgemeinen
Priestertums. Daher kann Can. 802 C. J. C., mit vollem Rechte sagen :
« Potestatem offerendi Missae sacrificium habent soli sacerdotes. »
Offerre ist hier im engsten und eigentlichsten Sinne gemeint. Wenn
es im ersten Kanongebete nach der Konsekration hei3t, dal auch das
heilige Volk Gottes opfert, so ist das in diesem Sinne zu verstehen :
sie opfern, sofern bei der Darbringung jedes einzelnen eucharistischen
Opfers stets die gesamte Kirche opfert. Eine eigentliche Privatmesse
gibt es bekanntlich nach der Lehre des Tridentinum nicht (Sess. XXII,
cap. 6 : Denz. 944 ; vgl. cap. 8 : Denz. 955). In diesem, aber auch nur
in diesem Sinne, kann man mit de Lugo den zelebrierenden Priester
den Sprecher (orator) der Gliubigen nennen (Disp. 19 5. 9 n. 127).
Bei den alten Syrern war — was in derselben Richtung liegt — die
Bezeichnung des Priesters als « Zunge der Kirche » gebriuchlich 2. In
diesem Sinne muBl man auch die Worte des grolen Papstes Innozenz I11I.

1 « Die Kommunion ist ... weniger ein Kommen des Herrn zu uns, als unser
Unshingeben an ihn » (Plac. Rupprecht, Sacrificium Mediatoris im « Divus Thomas »,
Frib. IX [1931] 427).

2 Vgl. M. de la Taille, Mysterium fidei (Parisiis 1924 %) 329, annot. 1.



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen 305

in seinem berithmten Werke : De s. altaris myster. libri sex verstehen :
« Non solum offerunt sacerdotes, sed et universi fideles. Nam quod
specialiter adimpletur ministerio sacerdotum, hoc universaliter agitur
voto fidelium. »!

Es eriibrigt noch, einige irrige Auffassungen iiber das Verhiltnis
des allgemeinen Priestertums zum besonderen oder, was auf dasselbe
hinauslduft, des Opferns der Laien zum Opfern der Sacerdotes (Bischofe
und Presbyter) zuriickzuweisen.

Wittig schreibt in dem erwdhnten Aufsatz: « Auch der priester-
liche Laie bringt beim eucharistischen Opfer dem Vater den Leib und
das Blut seines Sohnes dar, ebenso wahrhaftig, wirklich, unmittelbar
wie der Amtspriester. »2 Auch sonst kann man, sogar bei durchaus
orthodox sein wollenden Autoren, nicht selten auf gleiche oder dhnliche
Anschauungen stoBen 3. DaQB sie mit der kirchlichen Lehre, wie sie u. a.
in dem genannten Canon zum Ausdruck kommt, nicht zu vereinen
ist, leuchtet ein. Man mull unbedingt daran festhalten, daB3 das Opfern
der Laien mit dem der Priester nicht auf eimer Linie liegt. Es ist zu
wenig, anzunehmen, der Amtspriester schaffe durch die Wesensver-
wandlung nur die Voraussetzung fiir sein und der Getauften Opfern,
die vollig auf einer Ebene ligen. Vielmehr liegt das Opfern des Priesters
gerade in der Konsekration. In keinem anderen Akte kann, wie die
Theologen heute wohl allgemein annehmen ¢, das Wesen des euchari-
stischen Opfers gesucht werden. Der hl. Thomas spricht sich ein-
deutig aus: «Consecratione huius sacramenti sacrificium offertur »

1 IIT 6: Migne, P. L. 217, 845.

2 A a.0. 873.

3 Auch E. Niebecker, a.a. Q. 129 {., scheidet wohl das Opfern der Laien zu
wenig von dem Opfern des Priesters. Unklare Vorstellungen iiber die Teilnahme
der Glaubigen an der hl. Messe und ihr Mitopfern finden sich ferner in dem Buche
von N. Rocholl, Vom Laienpriestertum (Paderborn 1939), z. B. S. 79 f., S. 96
(vgl. auch S. 100), und bei Ant. Mayer-Pfannholz, Liturgie und Laientum in
« Wiederbegegnung von Kirche und Kultur in Deutschland » (Miinchen 1927) 228.

4 Vgl. B. Bartmann, Lehrbuch der Dogmatik II (Freiburg i. Br. 1932 %) 357 ;
J. Bautz, Grundziige der katholischen Dogmatik IV (Mainz 1893) 78 f.; Fr. Die-
kamp, a.a.O. III 206 ; E. Hugon, 1. c. 111 468 ; A. M. Lépicier, Tractatus De
ss. Eucharistia, pars II (Parisiis s. a.) 91 ss.; 4.-4. Paguet, Dissertationes theolo-
gicae de sacramentis I (Romae 1909) 411 ; Pohle-Gierens, Lehrbuch der Dogmatik
IIT (Paderborn 1937) 354 %; A. Tanquerey, Synopsis theologiae dogmaticae
(Parisiis etc. 1938) 535 s. und viele andere.

Divus Thomas 20



306 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen

(S. Th. IIT q. 82 a. 10)'. Da nun nach katholischer Lehre nur dem
Priester die Konsekrationsgewalt zukommt, so folgt, daBl auch nur er
im engsten und eigentlichsten Sinne des Wortes opfert, und dal sein
Opfern mit dem der Laien nicht auf die gleiche Stufe gestellt werden
kann.

Bemerkenswert ist iibrigens, daBB vor etwa hundert Jahren &hn-
liche Anschauungen iiber das Opfern der Gliubigen wie heute bei uns
sich in Italien auszubreiten suchten. Auch damals verwischte man
den Unterschied zwischen dem zelebrierenden Priester und den dem
hl. Opfer beiwohnenden, bzw. in ihm kommunizierenden Laien und
stellte beide in bezug auf das Opfern gleich; die Konsekration, die der
zelebrierende Priester vollzieht, sei, so sagte man, lediglich condicio
sine qua non fiir das Opfern. Naheres hieriiber siehe bei J. Perrone,
Praelectiones theologicae, vol. VIII (Ratisbonae 1855) 255 ss. * Dieser
Ansicht gegeniiber stellt der bekannte rémische Theologe die Propo-
sitio auf : « Solus sacerdos conficiens est immediatus et proprie dictus
offerens et minister sacrificii eucharistici; fideles autem adstantes
nonnisi mediati et improprie dicti offerentes et celebrantes sunt » und
bezeichnet sie als «certa ac fidei proxima» (I. c. 255). Mit Recht
bemerkt er, daB, wenn die Meinung der Jungen («neoterici») zu
billigen wire, das Tridentinum (Sess. XXII, cap. 2: Denz. 940) nicht
habe sagen diirfen, Christus opfere sich in der Eucharistie « sacerdotum
ministerio », sondern « fidelium adstantium cum sacerdote ministerio »
(1. c. 256).

Zu beanstanden sind auch Formulierungen wie folgende : « Der
zelebrierende Priester ergreift das Wort zum Gebet und auch zum
eucharistischen Hochgebet nur als Sprecher der Gemeinde (von uns
gesperrt), die er vorher angeredet und zum Beten aufgerufen, und die
dann mit dem Amen sein Beten besiegelt » (Jos. Andr. Jungmann,
Christus — Gemeinde — Priester in « Volksliturgie und Seelsorge »

1 Siehe auch S. Th. I1I q. 82 a. 5 ad 1. Zur Lehre des Aquinaten iiber unsern
Punkt ist auch zu vergleichen : A. M. Hoffmann O.P., Zur Lehre vom weihe-
priesterlichen Opferakt (Theologie und Glaube 1938, 280 ff., besonders 291 ff.).

2 Ubrigens waren im Klerus der Diézese Pistoja bereits in der zweiten Hilfte
des 18. Jahrh. verwandte Anschauungen verbreitet. In den « Resolutiones casuum
conscientiae », die zum Gebrauche des Klerus der genannten Didzese 1785 heraus-
gegeben wurden, findet sich folgender Satz : « Sed nec solius sacerdotis est sacrifi-
care ... etiam fideles adstantes non latiori quodam sensu, sed veve et proprie
sacrvificant. » Weiter heilt es: « Ovibus suis demonstrent (parochi) necessitatem
communicandi ex particulis consecratis in Missa, cui adsunt, ad hoc ut dici possit
eos vere et perfecte sacvificare.» Bei Perrone, 1. c. 256, annot. 3.



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen 307

[Kolmar i. Elsal 1942] 28). Der Auftrag Christi hdtte in diesem Zu-
sammenhang unbedingt genannt werden miissen. Mifverstiandlich ist
auch folgender Satz: « Der Auftrag des Herrn: Tut dies ... gilt
wesentlich der Kirche ; erst in actu secundo gleichsam gliedert er sich
auf in abgestufte Funktionen» (Eugen Walter, Weihe- und Laien-
priestertum, das eine Priestertum der Kirche, ebd. 41). Der Verfasser
des letzten Aufsatzes beruft sich hierfiir auf das Tridentinum. Tat-
sachlich sagt aber die angezogene Stelle (Sess. XXII, cap. 1 : Denz. 938)
gerade, dafl Christus seinen Aposteln und thren Nachfolgern im Priester-
amte die Vollmacht zu opfern gab. Wenn man gar aus der Enzyklika
Pius’ XI. «Miserentissimus Deus» (Herz-Jesu-Enzyklika) beweisen
will (a. a. O. 40, Anm. 1), daB das Opfern der Laien dem des Priesters
« propemodum » gleich sei, so ist diese Interpretation verfehlt. Die
Stelle lautet : «Neque enim arcani huius sacerdotii et satisfaciendi
sacrificandique muneris participatione ii soli feruntur, quibus Pontifex
noster Christus Jesus administris utitur ad oblationem mundam divino
Nomini ab ortu solis usque ad occasum omni loco offerendam ; sed
etiam christianorum gens universa, ab Apostolorum Principe genus
electum, regale sacerdotium iure appelata, debet cum pro se, tum pro
toto humano genere offerre pro peccatis, haud aliter propemodum quam
sacerdos ommis ac pontifex ex hominibus constitustur in its quae sunt
ad Deum.» Was der Papst sagen will, ist folgendes : Ungefihr so, wie
jeder Priester, aus den Menschen ausgewihlt, fiir die Dinge bestellt
wird, die sich auf Gott beziehen, ist auch das ganze Geschlecht der
Christen ausgewahlt, fiir sich und das gesamte Menschengeschlecht
zu opfern. Das tertium comparationis ist dieses: was der Priester in
bezug auf die Menschen ist, aus denen er genommen ist, sind die
Christen in bezug auf die ganze Welt ; auch sie werden daher mit
Recht ein ausgewihltes Geschlecht und ein konigliches Priestertum
genannt ; auch sie miissen darum opfern. Die Aussage des Papstes
fiihrt tiber die alt- und neutestamentlichen Stellen iiber das allgemeine
Priestertum nicht hinaus. Davon, daB er das Opfern der Laien dem des
Priesters « propemodum » gleichgesetzt, kann gar keine Rede sein. Im
Gegenteil : er hebt das besondere Priestertum im Anfange ziemlich
deutlich hervor : «quibus Pontifex noster Christus Jesus administris
utitur ad oblationem mundam ... offerendem. »

Jene Theologen, die den Trennungsstrich zwischen Weihe- und
Laienpriestertum verwischen oder ihn wenigstens falsch ziehen, pflegen
ihre Ansicht in doppelter Weise zu begriinden.



308 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gliubigen

Entweder sagt man, wer nur ein einziges Sakrament giiltig spenden
konne (man denkt hierbei an die Taufe), habe die Gewalt der Sakra-
mentenspendung ; er miisse um dieses einen Sakramentes willen priester-
lichen Charakter haben !. Hierbei iibersieht man ganz, da, wenn diese
Begriindung zu recht bestiinde, nicht nur jeder Christ, sondern auch
jeder Jude und Heide, die ja, die rechte Materie und Form sowie die
rechte Intention vorausgesetzt, die Taufe giiltig spenden, Priester wiren.

Oder man greift — und diese Begriindung ist besonders hiufig — 2
auf die Lehre vom Corpus Christi mysticum zuriick. Die Folgerungen,
die man hieraus zieht, gehen oft weit iiber das Ziel hinaus. Daraus,
daBl wir zum mystischen Leib Christi gehoren, schlieBt man, daB alle
Glieder dieses Leibes gleichmidBig an allem, was Christus tut, partizi-
pieren, daf3 folglich auch alle in gleicher Weise mit ihm opfern. Man
vergilt, dal man das, was das Haupt tut, nicht ohne weiteres den
Gliedern zuschreiben kann, daBl ferner nach der klaren Lehre der
Schrift der Leib Christi organisiert ist und dal3 die einzelnen Glieder
des Leibes verschiedene Funktionen zu erfiillen haben : « Ihr seid der
Leib Christi, einzeln aber seid ihr Glieder. Die einen hat Gott in der
Kirche bestimmit zu Aposteln, andere zu Propheten, wieder andere zu
Lehrern ... » (1 Kor. 12, 27 {.). « Gott hat jedem Gliede seinen Platz
am Leitbe angewiesen, wie er wollte. Wiren simtliche nur ein Glied,
wo bliebe der Leib ? So aber gibt es viele Glieder, jedoch nur einen
Leib» (1 Kor. 12, 18-20). « Wie wir an dem einen Leibe viele Glieder
haben, die Glieder aber nicht alle den gleichen Dienst verrichten, so sind
wir viele ezn Leib in Christus, einzeln aber untereinander Glieder,
ausgestattet mit verschiedemen Gnadengaben, je nach der Gnade, die
uns verliehen wurde» (Rém. 12, 4-6). «Sicut in natura rerum», so
erliutert die Enzyklika iiber den mystischen Leib Christi die letzte
Stelle: «non ex qualibet membrorum congerie constituitur corpus,
sed orgamis, uti aiunt, imstructum sit oportet, seu membris, quae non
eundem actum habeant ac sint apto ordine composita: ita Ecclesia ea
maxime de causa Corpus dicenda est, quod recta consentaneaque
coalescit partium temperatione coagmentationeque, ac diversis est
sibique tnvicem congruentibus membris instructa. »

1 So Wittig, a.a.O. 874.
2 Vgl. u.a. E. Niebecker, a.a. O. 109, und N. Rocholl, a.a.O. 99.



	Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

