
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

Autor: Brinktrine, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Amtspriestertum und
das allgemeine Priestertum der Gläubigen.

Von Dr. Joh. BRINKTRINE.

Das Problem, das in dem Thema : « Das Amtspriestertum und
das allgemeine Priestertum der Gläubigen » enthalten ist, wird offenbar,
wenn wir zwei Sätze aus verschiedenen kirchlichen Dokumenten
einander gegenüberstellen. In dem ersten Kanongebet nach der
Konsekration betet der Priester : « Unde et memores, Domine, nos servi tui,
sed et plebs tua sancta, eiusdem Christi Filii tui, tarn beatae passionis
etc. offerimus praeclarae maiestati tuae de tuis donis ac datis hostiam

puram, hostiam sanctam » etc. Hier wird gesagt, daß auch das christliche

Volk Gott ein reines, heiliges, unbeflecktes Opfer darbringt. Auf
der anderen Seite heißt es in Canon 802 des Codex Juris Canonici :

« Potestatem offerendi Missae sacrificium habent soli sacerdotes. »1

Unter sacerdotes sind aber die Bischöfe und Presbyter zu verstehen.
Wie sind nun diese beiden scheinbar sich widersprechenden Aussagen

zu vereinen, auf der einen Seite der Satz : auch das Volk bringt das

eucharistische Opfer dar, auf der anderen Seite der Satz : nur die

Bischöfe und Presbyter haben die Gewalt, das Meßopfer darzubringen

* # *

Wenn wir eine Antwort auf diese Fragen geben wollen, müssen

wir offenbar zunächst feststellen, worin das Opfern oder, was auf eins

herauskommt, das Priestertum besteht. Denn Opfer und Priestertum
sind Korrelatbegriffe, und die Hauptfunktion des Priesters ist die

Darbringung des Opfers. Der Priester ist wesentlich der von Gott
selbst bestellte Mittler zwischen ihm und den Menschen ; als solcher

hat er die Aufgabe, den Menschen das Göttliche oder Heilige zu

1 Man vergleiche auch hiermit Tridentinum, Sess. XXII, can. 2 : « Si quis
dixerit, illis verbis : 'Hoc facite in meam commemorationem' (Lk. 22, 19; 1 Kor.
11, 24), Christum non instituisse Apostolos sacerdotes, aut non ordinasse, ut
ipsi aliique sacerdotes offerrent corpus et sanguinem suum : A. S. » (Denzinger,
Enchiridion Symbolorum etc. n. 949).



292 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

schenken und die Gaben der Menschen, vor allem das Opfer, Gott
darzubringen 1.

Daß der Priester von Gott als Mittler bestellt sein muß, liegt in
der Natur der Sache und wird Hebr. 5, 4 ausdrücklich gefordert : « Nec

quisquam sumit sibi honorem, sed qui vocatur a Deo tamquam Aaron. »

Priester im eigentlichsten und vollkommensten Sinne ist Christus.
Ihm kommen alle Eigenschaften des Priesters im wahrsten Sinne zu :

er ist nach Hebr. 5, 5 der von Gott selbst bestellte Mittler : « Sic et
Christus non semetipsum clarificavit, ut Pontifex fieret, sed qui locutus
est ad eum : Filius meus es tu, ego hodie genui te. » Er teilt ferner
das Heilige den Menschen mit : er ist Einsetzer und Spender aller
Sakramente, wie in der Sakramentenlehre nachgewiesen wird ; er
vermittelt die heilige, göttliche Lehre ; er ist sogar der Abschluß aller
Offenbarungen Gottes an die Menschheit (vgl. Hebr. 1, 1 f.). Christus

bringt auch unsere Gaben Gott dar : wie er in den Tagen seines Erdenlebens

für uns gebetet hat, so ist er auch im Himmel immerfort als

Fürsprecher tätig : « semper vivens ad interpellandum pro nobis »

(Hebr. 7, 25) ; er hat sich endlich am Kreuze für uns seinem
himmlischen Vater zum Opfer dargebracht und opfert sich täglich in der
Eucharistie : « idem nunc ofîerens sacerdotum ministerio, qui se ipsum
tunc in cruce obtulit » (Trident., Sess. XXII., cap. 2 : Denz. 940) 2.

Wenn die Wahrheit, daß Christus wahrer und eigentlicher Priester

ist, bislang auch noch nicht feierlich definiert ist, so ist sie doch offenbare

Glaubenslehre. In der Heiligen Schrift ist sie an einigen Stellen

klar ausgesprochen, an anderen wenigstens angedeutet : Is. 53 ;

Jer. 30, 21 ; Zach. 4 ; 6, 11 ; Ps. 109 (von dem Herrn Mt. 22, 42-45

auf sich selbst bezogen) ; Mt. 20, 28 ; Joh. 10, 17 ff. ; Hebr. 4, 4-10, 29

behandelt das Priestertum Christi thematisch. Die Lehre der Tradition

über diesen Punkt ist völlig einhellig. Auf einen eingehenden
Schrift- und Traditionsbeweis können wir hier verzichten.

1 « Proprie officium sacerdotii est esse mediatorem inter Deum et populum,
inquantum scilicet divina populo tradit, unde dicitur sacerdos, quasi sacra dans,
secundum illud (Malach. 2, 7) : 'Legem requirent ex ore eius', scilicet sacerdotis ;

et iterum inquantum preces populi Deo offert et pro peccatis Deo aliqualiter satis-
facit ; unde Apostolus dicit (Hebr. 5, 1) : 'Omnis pontifex ex hominibus assumptus
pro hominibus constituitur in his quae sunt ad Deum, ut offerat dona et sacrificia
pro peccatis'» (Thomas, S. Th. III q. 22 a. 1).

2 Kurz und prägnant sagt Thomas : « Per ipsum (Christum) divina bona
hominibus sunt collata Ipse etiam humanum genus Deo reconciliavit »

(S. Th. 1. c.).



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen 293

Nach der allgemeinen Meinung der Theologen liegt das formale
Konstitutivum des Priestertums Christi in der hypostatischen Union ;

es gibt allerdings auch Theologen, die glauben, Christus sei formell
Priester auf Grund der Gnade des Hauptes (gratia capitis)L

Christus ist somit im vollkommensten und eigentlichsten Sinne

Priester. Alle anderen sind nur Priester durch Teilnahme an seinem

Priestertum. Das gilt von dem besonderen oder dem Amtspriestertum
und von dem allgemeinen Priestertum der Getauften. Zunächst haben

wir von ienem zu handeln.
^ %

Das Amtspriestertum wurzelt in dem Ordo oder dem Weihesakramente

2. Man unterscheidet bekanntlich, wenigstens was die
abendländische Kirche angeht3, vier niedere und drei höhere, im ganzen
sieben Ordines. Zwar gibt es Theologen, die acht Ordines zählen,
indem sie den Episkopat als eigenen Ordo rechnen ; aber es stimmt
besser mit dem Tridentinum überein, nur sieben Ordines anzunehmen :

die vier niederen und die drei höheren Weihen : nämlich Subdiakonat
und sacerdotium ; dieses umfaßt zwei Stufen oder Grade : Presbyterat
und Episkopat. Beide bilden nur einen Ordo : das Priestertum.
« Distinctio ordinum est accipienda secundum relationem ad Eucha-
ristiam » (Thomas, Suppl. q. 37 a. 2). « Quantum ad corpus Christi
verum nullus ordo est supra sacerdotium » (ib. q. 29 a. 6 ad 1).

« Quantum ad corpus Christi verum (episcopus) non habet ordinem

supra presbyterum » (Thomas, Opusc. 19, de perf. vitae spir., cap. 26).

Die Haupteinteilung der Ordines ist hiernach folgende : 1. das Ministerium,

das in der lateinischen Kirche folgende Ordines umfaßt : Ostiariat,
Lektorat, Exorzistat, Akoluthat, Subdiakonat und Diakonat, im
ganzen sechs ; 2. das Sacerdotium, das ein Ordo ist, der zwei Grade

1 So Johannes a S. Thoma und die Salmantizenser ; neuestens neigt van
Meegeren, De causalitate instrumentali humanitatis Christ (Venlo 1939) 168,
annot. 3, dieser Ansicht zu.

2 Auf das Amtspriestertum und das Verhältnis der einzelnen Stufen und
Grade des Ordo zueinander soll im folgenden etwas näher eingegangen werden,
zunächst weil es hier manches zu erklären gibt, sodann aber auch, weil, wie sich
zeigen wird, die klare Sicht in diesem Punkte für die Beantwortung der Frage :

in welcher Beziehung steht das allgemeine Priestertum zum besonderen Priestertum
von großer Bedeutung ist.

3 Die griechische Kirche kennt in unserem Sinne nur einen niederen Ordo,
den Lektorat, und zählt als höhere Ordines nur Diakonat und Priestertum,
bzw. Diakonat, Presbyterat und Episkopat. Nach Auffassung der griechischen
Kirche gehört nämlich der Subdiakonat zu den niederen Ordines.



294 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

enthält : das einfache Priestertum, den Presbyterat, und die Fülle des

Priestertums, den Episkopat.
Amtspriester im wahren und eigentlichen Sinne sind selbstverständlich

nur die Presbyter und Bischöfe : sie allein haben ja das

Sacerdotium inne. Das die übrigen sechs Ordines umfassende Ministerium

hat eine doppelte Funktion : 1. es hebt das Sacerdotium in seiner

Würde : nur auf Stufen steigt man zu ihm empor : « per quos (ordines
maiores et minores) velut per gradus quosdam in sacerdotium tenditur »

(Trident., Sess. XXIII, can. 2 : Denz. 962) ; 2. es werden hierdurch
Männer aufgestellt, die « ex officio » dem Bischof und Presbyter bei
ihren liturgischen Funktionen dienen (vgl. Trident., Sess. XXIII,
cap. 2 : Denz. 958). Hierbei bleibt aber bestehen, daß an und für sich

mit kirchlicher Erlaubnis dies auch Laien könnten (als Meßdiener

fungieren ja heute in der Regel Laien). Nicht einmal die Vollmachten
des Diakons führen an sich über das allgemeine Priestertum der

Gläubigen hinaus. Der römische Kaiser ministrierte in dem Hochamt,
in dem er zum Kaiser gekrönt wurde, als Diakon des Papstes.

Daß es ein eigentliches Amtspriestertum gibt, das die Bischöfe
und Presbyter innehaben, hat gegenüber der reformatorischen Bestreitung

als Glaubenssatz zu gelten (vgl. Trident., Sess. XXII, can. 2 :

Denz. 949). Der innere theologische Grund für diese Wahrheit liegt
darin, daß Bischöfe und Presbyter, und nur sie, die Eucharistie
vollziehen, die ein eigentliches Opfer ist. Opfer und Priestertum sind aber,
wie gesagt, Korrelatbegriffe : « Sacrificium et sacerdotium ita Dei
ordinatione coniuncta sunt, ut utrumque in omni lege exstiterit »

(Trident., Sess. XXIII, cap. 1 : Denz. 957). Bezeichnenderweise nennt
das Pontificale Romanum unter den Funktionen des Sacerdos an
erster Stelle das offerre. Es nimmt daher kein Wunder, daß der Name
iepeuç für die Vollzieher der Eucharistie sich schon früh findet, wenn
auch diese Bezeichnung in der Heiligen Schrift noch nicht vorkommt.
Zuerst wird der Bischof als koeûç bezeichnet, später, als diese Benennung
auch auf die einfachen Priester überging, wird er àpyteosûç genannt.
Ähnlich ist es mit dem Namen sacerdos (noch heute trägt in allen

liturgischen Texten der Bischof diesen Namen)l.
1 Auffallend ist, daß es im römischen Missale und Brevier bis heute für

die heiligen Presbyter im Gegensatz zu den heiligen Bischöfen kein eigenes
Formular gibt. So erklärt es sich, daß in den Orationen der Name « sacerdos »

auf die Bischöfe beschränkt bleibt (vergleiche z. B. 23. Juli: Apollinaris, Oratio).
Die ambrosianische Liturgie kennt ein eigenes Officium « Sacerdotis et Confessoris »

neben dem Officium « Pontificis et Confessoris ».



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen 295

Neben der Gewalt, das hl. Opfer zu feiern, kommt den Bischöfen
und Presbytern auch die Gewalt zu, die Sakramente zu spenden. Der
Priester ist ja in doppelter Weise Mittler : von seiten der Menschen

bringt er das Opfer dar 1
; von seiten Gottes schenkt er den Menschen

das Heilige. Die fundamentalste Funktion ist die Darbringung des

Opfers. Hieraus lassen sich die übrigen Gewalten, die dem einfachen
Priester zustehen, leicht ableiten : wer die Vollmacht hat, das euchari-
stische Opfer zu feiern, muß auch die Vollmacht haben, die Hindernisse

zu beseitigen, die der vollkommensten Teilnahme an dem Opfer, d. h.

dem Empfange der hl. Kommunion, im Wege stehen ; er muß m. a. W.
die Gewalt haben (soweit die Ordinationsgewalt in Frage kommt),
das Bußsakrament zu spenden. In der Opfergewalt ist also die Gewalt,

von den Sünden loszusprechen, eingeschlossen wie das Kleinere im
Größeren. Die erstere wäre ja in ihren Wirkungen eingeschränkt, wenn
das nicht der Fall wäre. Da weiter die Letzte Ölung nach Thomas
ein complementum poenitentiae2 ist, so ist die Vollmacht, dieses

Sakrament zu vollziehen, ebenfalls letztlich in der Opfergewalt
enthalten.

Hier liegt es nahe, die Frage zu stellen : Wie kommt es, daß die

Vollmacht, die Taufe zu spenden, keine Wirkung der Priesterweihe

ist, daß vielmehr jeder Mensch gültig taufen kann Die Erklärung
ist wohl darin zu suchen, daß die Gewalten, die der Presbyter in der
Priesterweihe empfängt, soweit sie sich nicht auf den wahren Leib
Christi, die Eucharistie, erstrecken, sich auf den mystischen Leib

Christi, also auf jene beziehen, die der Kirche bereits angehören, nicht
dagegen auf jene, die noch außerhalb der Kirche stehen, was bei den

Ungetauften der Fall ist. In demselben Augenblicke, in dem der
Priester durch die Presbyteratsweihe ein bevorzugtes Glied am Leibe
Christi wird, wird er der Diener aller anderen Glieder. « Posuit (Deus)
ordinem in ea (Ecclesia), ut quidam aliis sacramenta traderent, suo
modo Deo in hoc assimilati, quasi Deo coopérantes; sicut et in
corpore naturali quaedam membra aliis influunt » (Thomas, S. Th. III.
Suppl. q. 34 a. 1). Auf solche, die noch keine Glieder der Kirche

1 Hierzu kommen noch die Gebete, vgl. Apoc. 5, 8 und Thomas, S. Th. III
q. 22 a. 1.

2 Auch die griechischen Theologen nennen die Letzte Ölung rr-. ; - f -

[reravoiaç. Siehe C. Lübeck, De conceptu Sacramentorum in theologia Orientis
separati et sacramentorum confirmationis, paenitentiae et extremae unctionis
(Acta V. Congressus Velehradensis [Olomucii 1927], p. 127).



296 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

sind, erstrecken sich an und für sich die Vollmachten nicht, die der
Priester empfängt1.

Der Presbyter erhält somit in der Priesterweihe die Vollmacht,
das Opfer zu feiern, das Bußsakrament (die Jurisdiktion vorausgesetzt)
und die Letzte Ölung zu spenden.

Welche Gewalten werden dem Bischof in der Bischofsweihe zu
teil Damit stoßen wir zu der Frage vor, wie sich die beiden Stufen
des Sacerdotium, Episkopat und Presbyterat, zu einander verhalten.

Als unbedingt sicher hat zu gelten, daß in der Bischofskonsekration,

und nur in ihr, die Gewalt erteilt wird, die Bischofsweihe zu
spenden. Die gegenteilige Meinung, daß der Papst auch einem
einfachen Priester die Vollmacht verleihen könne, Bischöfe zu weihen,
ist nur ganz vereinzelt, nämlich von dem Kanonisten Vincentius
Hispanus (f 1230) 2 und von Richard Fitzralph, gewöhnlich
Armachanus genannt (f 1360), vertreten worden. Sie ist mit der Lehre
des Tridentinum (Sess. XXIII, can. 6 : Denz. 966), daß Episkopat
und Presbyterat iure divino (« divina institutione ») sich unterscheiden,
schwer zu vereinbaren.

In der letzten Zeit ist die Frage disputiert worden, ob der Papst
einem Presbyter die Gewalt übertragen kann, einen Presbyter zu
weihen. Die meisten Theologen des Mittelalters und, bislang wenigstens,
fast geschlossen, die neueren Theologen vertreten die Meinung, daß

ein einfacher Priester auch nicht durch päpstliche Bevollmächtigung
zum Spender der Priesterweihe bestellt werden kann. Tatsächlich hat

allerdings Papst Bonifaz IX. im Jahre 1400 dem Abt des S. Osytha-
Klosters bei London und seinen Nachfolgern die Vollmacht gegeben,

den Professen außer den niederen Weihen, dem Subdiakonat und dem

Diakonat auch den Presbyterat zu spenden — ein Privileg, das jedoch
auf die Beschwerde des Bischofs von London hin vom Papste wieder
zurückgezogen wurde 3. Auf diese päpstliche Bevollmächtigung gestützt,
hat neuestens Kardinal Lépicier die Meinung, der Papst könne einen
einfachen Priester mit der Spendung der Priesterweihe beauftragen,

1 Selbstverständlich wird hiermit nicht geleugnet, daß es sehr geziemend
ist, daß der Priester die Taufe spendet. Nach kirchlicher Anordnung ist der
Priester minister Ordinarius, der Diakon minister extraordinarius der feierlichen
Taufe.

2 Siehe Fr. Diekamp, Katholische Dogmatik III (Münster i. W. 1942), 372.
3 Siehe hierüber unseren Aufsatz : Ist der Priester außerordentlicher Spender

der Priesterweihe (Theologie und Glaube 1933 [XXV] 456.)



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen 297

als probabel bezeichnet1. In allerletzter Zeit ist ein neuer Fall
bekanntgeworden, daß der Papst einen einfachen Priester hierzu delegiert hat :

Martin V. verlieh im Jahre 1427 dem Abt des Zisterzienserklosters in
Altzelle im Bistum Meißen für fünf Jahre die Vollmacht, an seine

Mönche und Untergebenen die ordines sacri (unter denen die Priesterweihe

mitzuverstehen ist) zu erteilen 2. Es heißt in der Bulle : « tibi
fili abbas, quotiens hoc hinc ad quinquennium oportunum fuerit
singulis monachis eiusdem monasterii ac personis tibi abbati subiectis
omnes etiam sacros ordines conferendi auctoritate apostolica tenore

presentium licentiam concedimus et etiam facultatem. »3 Wenn man
auch in diesen beiden päpstlichen Indulten einen ernsten Grund finden
kann, dem Papste das genannte Recht zuzuerkennen, so hat doch die
Ansicht noch immer am meisten für sich, daß die Gewalt, die Priesterweihe

zu spenden, unauflöslich mit der Bischofskonsekration verknüpft
ist, so daß sie vom Papste nicht auf außerordentliche Weise einem
einfachen Priester übertragen werden kann.

Anders ist es mit den übrigen Gewalten, die ordentlicherweise
durch die Bischofsweihe übertragen werden. Es sind dies zunächst
die Gewalten, die Diakonats-, Subdiakonats- und die niederen Weihen

zu spenden. Die Spendung der ersteren kann wahrscheinlich 4, die der

1 Tractatus de sacramento extremae unctionis et sacramento ordinis, qu. III,
append. II, p. 259-263 (Romae 1928). C. Baisi, II ministro straordinario degli
Ordini sacramentali (Romae 1935) tritt ebenfalls dafür ein, daß dieses Recht
der Päpste mit großer Wahrscheinlichkeit zu bejahen sei. E. Hugon O. P., Tractatus
dogmatici III (Romae 1927), p. 730 ss. spricht sich dagegen aus. Ebenso
Chr. Pesch S. J., Praelectiones dogmaticae VII, n. 668.

2 Siehe K. A. Fink, Zur Spendung der höheren Weihen durch den Priester
(Zeitschrift der Savigny-Stiftung, Band LXII, Kanon. Abt. XXXII [1943] 506 ff.).

3 Siehe Fink, a. a. O. 508.
4 Die mit päpstlicher Bevollmächtigung von einem einfachen Priester gespendete

Diakonatsweihe kann man mit der von einem vom Papste beauftragten
Presbyter gespendeten Priesterweihe kaum, wie es bisweilen geschieht (auch
Diekamp, a. a. O. III 372 tut dies) auf eine Linie stellen. Papst Innozenz VIII.
gewährte durch die Bulle « Exposuit tuae devotionis » vom 9. April 1489 den
Zisterzienseräbten von Cîteaux, La Ferté, Pontigny, Clairvaux und Morimond
das Privileg, ihren Untergebenen alle Ordines bis zum Diakonat einschließlich
zu erteilen. Noch im 17. Jahrh. haben die Äbte, wie Chr. Henriquez, Menologium
Cisterciense (Antwerpiae 1630 ; siehe bei Janauschek, Orig. Cistercienses [Vindo-
bonae 1877], X s.) bezeugt, hiervon Gebrauch gemacht : « Quod Privilegium
a variis pontificibus approbatum etiam hodie in vigore suo perseverat variosque
egomet vidi monachos per praefatos abbates ad subdiaconatus et diaconatus
ordines promotos. » Das Privileg ist somit weit über hundert Jahre lang
unbehindert ausgeübt worden. Noch in dem im Jahre 1721 zu Paris gedruckten
Rituale Cisterciense, lib. VIII : De ritibus propriis Abbatum findet sich cap. XVIII



298 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

übrigen Weihen sicher vom Papste einem einfachen Priester
übertragen werden. Andere Vollmachten, die durch die Bischofsweihe

mitgeteilt werden, sind die Firmgewalt und die Vollmacht, die
sakramentalen Materien der Firmung und der Letzten Ölung, also das

Chrisma und das Krankenöl, zu weihen. Die erste und letzte
Vollmacht können ebenfalls sicher, die zweite wahrscheinlich vom Papste
einem Presbyter übertragen werden 1.

Ist die Gewalt, die Bischofs- und Priesterweihe zu spenden, ein
effectus immediatus et proprius der Bischofskonsekration, der von ihr
nicht gelöst werden kann, sind aber alle übrigen Gewalten : die unter
der Priesterweihe liegenden ordines maiores et minores zu spenden,
die Firmung zu erteilen und die sakramentalen Materien des Chrisma
und des oleum infirmorum zu weihen, nur effectus mediati der Bischofsweihe,

die von ihr lösbar sind, so ergibt sich in Bezug auf das Verhältnis
der beiden Grade des Sacerdotium, des Presbyterates und Episkopates,
folgendes : der Bischof unterscheidet sich von dem Presbyter dadurch,
daß er das Priestertum fortpflanzen kann, und zwar in doppelter Weise :

1. er kann die Gewalt, das hl. Opfer zu feiern, fortpflanzen : er kann
m. a. W. die Priesterweihe spenden ; 2. er kann darüber hinaus auch die

Gewalt, das Priestertum fortzupflanzen, fortpflanzen ; er kann m.a.W.
Bischöfe weihen. Beide Gewalten hängen aufs engste zusammen ; beide

sind potestates generativae, und zwar in Bezug auf das sacerdotium ;

beide liegen auf einer Linie : die zweite vollendet die erste. Der
Presbyter besitzt das Sacerdotium ebenso wie der Bischof ; aber er hat
nicht die Gewalt, es fortzupflanzen. Hierin liegt das eigentliche
distinctivum des Episkopats von dem Presbyterat, soweit die hierarchia
ordinis in Frage kommt.

Bischof und Presbyter gehören hiernach ganz eng zusammen, so

eng, daß nach Thomas die Bischofs- und Presbyteratsweihe nur einen

einzigen Ordo bilden 2.

Hieraus ergibt sich, wie falsch Wittig in seinem Artikel : « Vom
allgemeinen Priestertum » das Verhältnis von Presbyter und Bischof

(p. 597 ss.) ein Formular: «De ordinatione Diaconi ». Man darf also dieses

Privileg nicht mit den oben erwähnten Indulten Bonifaz' IX. und Martins V.
bezüglich der Priesterweihe auf gleiche Stufe stellen. Zu diesen äußeren Gründen
kommen innertheologische. Hierüber siehe den oben zitierten Aufsatz : Ist der
Priester außerordentlicher Spender der Priesterweihe (vor allem S. 461-464).

1 Die Begründung siehe in dem zitierten Artikel : Ist der Priester
außerordentlicher Spender der Priesterweihe (S. 461 f.).

2 Siehe die oben S. 294 angeführten Stellen.



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen 299

faßt, wenn er es mit dem Verhältnis von Gläubigen und Presbytern
in Parallele setzt : « Der gewöhnliche Amtspriester hat ein wahres

Priestertum, auch wenn er nicht alle Gewalten des bischöflichen
Priestertums besitzt. So etwa ist der gewöhnliche Christ, kraft des

'allgemeinen Priestertums' wahrhaftiger Priester, auch wenn er nicht
alle Gewalten des Priestertums besitzt. »1

* * *

Die unter dem Presbyterat liegenden ordines leiten bereits zum
allgemeinen Priestertum der Gläubigen über ; denn selbst die durch
den Diakonat übertragenen Vollmachten gehen im Grunde nicht über
die des laikalen Priestertums hinaus. « Diaconum oportet », sagt das

Pontificale Romanum, « ministrare ad altare, baptizare et praedicare ».

In der feierlichen Krönungsmesse des Römischen Kaisers diente dieser,
wie schon gesagt, dem Papste als Diakon, obschon er nur Laie war ;

daß jeder Laie gültig tauft, ist bekannt ; ebenso, daß der Papst einem
Laien die Erlaubnis zur Predigt übertragen könnte 2. Zu keiner dieser

Gewalten ist daher der Ordo unumgänglich notwendig.
Die Schrifttexte, auf denen die Lehre vom allgemeinen Priestertum

der Getauften beruht, sind : Apoc. 1, 6 ; 5, 10 ; 20, 6 ; 1 Petr. 2, 5 ; 2, 9.

Apoc. 1, 6 : « Er hat uns gemacht zu einem Königreiche, zu
Priestern (ßauiXsiav, lepsR) für Gott und seinen Vater, ihm sei die Ehre
und die Macht für alle Zeiten. Amen. » Der Apostel knüpft hier
an alttestamentliche Stellen an, und zwar zunächst an Ex. 19, 6 :

« Mein ist die ganze Erde ; ihr aber sollt mir sein ein Königreich von
Priestern (LXX : königliches Priestertum [ßasi'Xeiov Uoaxsu^a]) und ein

heiliges Volk. » Der Sinn dieser Stelle ist der : dem Herrn gehört zwar

1 Das Alter der Kirche IV (Berlin o. J.) 865 f.
2 Nach dem heutigen Recht soll die Predigtvollmacht nur den Presbytern

und Diakonen, nicht aber den übrigen Klerikern gegeben werden, es sei denn,
daß nach dem Urteil des Ordinarius im Einzelfall ein vernünftiger Grund vorliegt
(Can. C. J. C. 1342, § 1). In einer Kirche zu predigen ist heute den Laien, auch
denen aus dem Ordensstande, verboten (ib. § 2). Im Altertum predigten
ausnahmsweise auch Laien (s. Wernz- Vidal, Jus canonicum, torn. IV, vol. II
[Romae 1935], p. 32, n. 638 ; J. Wenner, Kirchliches Lehrapostolat in Wort und
Schrift [Paderborn 1938], S. 27 f.). Daß die Laien die Predigtvollmacht nicht
empfangen können, liegt darin begründet, daß sie für die kirchliche Jurisdiktion
inhabil sind (vgl. Wernz-Vidal, 1. c.). Doch könnte der Papst de plenitudine suae

potestatis einem Laien Jurisdiktion (s. Wernz-Vidal, 1. c. torn. [II Romae 1928 2],

p. 365, n. 372 und /. B. Sägmüller, Lehrbuch des katholischen Kirchenrechtes
(Freiburg i. Br. 1909 2

; vgl. auch c. 2, X. de iud. II, 1) und daher auch die

Predigtvollmacht erteilen.



300 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

die ganze Erde, und alle Völker sind sein Eigentum ; Israel soll aber
in besonderer Weise ihm zu eigen sein : was die Priester innerhalb eines

Volkes sind, soll Israel innerhalb der übrigen Völker sein, « ein Königreich

von Priestern » (T. M.) oder « ein königliches Priestertum » (LXX),
daher « ein heiliges Volk ». Die zweite at. Stelle, die Apoc. 1, 6 zugrundeliegt,

ist Is. 61, 6 : « Ihr aber werdet Priester Jahwes heißen, Diener

unseres Gottes wird man euch nennen. » Auch hier ist der Sinn ein
ähnlicher wie in Ex. 19, 6 : in Bezug auf die übrigen Völker ist das

Volk, an das der Messias seine Botschaft richtet, ein Volk von Priestern.
Um zu unserer Stelle Apoc. 1, 6 zurückzukehren, so wird sie so

auszulegen sein : die Christen sind, weil sie das Erbe des alten Gottesvolkes

angetreten haben und das Israel Gottes (Gab 6, 16 ; vgl. 1 Kor.
10, 18) sind, ein Königreich, Priester für Gott. Was in Ex. 19, 6 und
Is. 61, 6 ausgesagt wird, ist an ihnen im vollsten Sinne Wahrheit
geworden. So verkehrt es wäre, aus diesen alttestamentlichen Stellen

zu schließen, daß es im A. B. kein spezielles Priestertum gegeben habe,
ebenso verfehlt ist es, aus Apoc. 1, 6 und den übrigen Stellen des N. T.,
die von dem Priestertum der Gläubigen sprechen, mit Luther und den

anderen Reformatoren die Folgerung zu ziehen, daß es im N.B. kein
eigenes Amtspriestertum gibt. Näherhin ist lepeTç in Apoc. 1, 6 am
besten als nähere Erklärung zu ßaadeiav zu fassen : Christus hat uns

zu einem Königreich gemacht, nämlich zu Priestern für Gott und
seinen Vater. Der Sinn der Stelle ist dieser : in Bezug auf die übrigen
Menschen sind die Christen ein Königreich von Priestern.

Derselbe Gedanke begegnet uns auch in 5, 10 : « Du hast sie

(Vulg. : uns) unserem Gotte zu einem Königreiche und zu Priestern

gemacht, und sie (Vulg. : wir) werden herrschen über die Erde » ; ferner
20, 6 : « Selig und heilig, der Anteil hat an der ersten Auferstehung ;

über diese hat der zweite Tod keine Gewalt, sondern sie werden Priester
Gottes und Christi sein und mit ihm tausend Jahre herrschen. »

Bemerkenswert ist, daß an der letzten Stelle Christus auf einer Linie mit
Gott erscheint : die Priester Gottes sind zugleich Priester Christi.

Etwas variiert und erweitert erscheint der Gedanke vom Priester-
tume der Christen in 1 Petr. 2, 5 : « Und laßt euch selbst als lebende
Steine zu einem geistigen Hause aufbauen, damit ihr ein heiliges
Priestertum seid (stç Lpaxsuixa ayiov), um geistige, Gott wohlgefällige
Opfer durch Jesus Christus darzubringen. » Der Gedanke des Königtums

fehlt hier, dagegen werden aus dem Begriff des Priestertums
bestimmte Folgerungen gezogen. Die Stelle knüpft an Christus, den



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen 301

lebenden Stein an, der von den Menschen verworfen, von Gott aber
auserwählt und geehrt wurde (vgl. Ps. 117, 22) : die Christen sollen

sich, da sie ebenfalls lebende Steine sind, zu einem geistigen Hause

oder Tempel aufbauen lassen ; der Gedanke schreitet weiter : da es

sich um lebende Steine handelt, sollen die Christen sogar Priesterdienste
verrichten, also « ein heiliges Priestertum » sein. Die Aufgabe des

Priesters ist, Opfergaben darzubringen (vgl. Hebr. 5, 1) ; daraus ergibt
sich, daß auch die Christen diese Funktion haben. Diese Opfer werden
näher charakterisiert als « geistige, Gott wohlgefällige ». Die beiden
Ausdrücke hängen eng zusammen : weil die Opfer, die die Christen

darbringen, im Sinne von Joh. 4, 24 : « Spiritus est Deus : et eos, qui
adorant eum, in Spiritus et veritate oportet adorare » geistige sind,
sind sie Gott wohlgefällig. Ob die Opfer, die hier genannt sind, rein
innere oder äußere sind, ist nicht gesagt. Man kann also aus dieser

Stelle nicht einen eigentlichen Beweis dafür führen, daß alle Getauften
das Opfer der Eucharistie vollziehen. Immerhin steht nichts der
Annahme entgegen, unter den in 1 Petr. 2, 5 gemeinten geistigen und
Gott wohlgefälligen Opfern die Eucharistie mitzuverstehen \ an deren

Opferung die Gläubigen irgendwie, wie wir noch sehen werden,
mitbeteiligt sind.

Der Apostelfürst kommt auf das Priestertum der Gläubigen noch
einmal in V. 9 desselben Kapitels zu sprechen, bezieht aber hier das

Königtum mit ein : « Ihr aber (im Gegensatz zu jenen, denen Christus

zum Anstoß gereicht) seid ein auserwähltes Geschlecht, ein königliches

Priestertum (ßast'Xsiov lspaTeup.a), ein heiliges Volk, damit ihr die

Wundertaten dessen verkündiget, der euch aus der Finsternis in sein

wunderbares Licht berufen hat. » Während oben allgemein gesagt
wurde, daß die Christen als heiliges Priestertum die Aufgabe haben,
Gott geistige Opfer darzubringen, ist hier eine Art des Opfers, das

Lobopfer, besonders genannt. Man vergleiche Hebr. 13, 15 : « Durch ihn
lasset uns beständig Gott ein Lobopfer bringen, d. h. die Frucht der

Lippen, die seinen Namen preisen. » Der Ausdruck ßaafXstov UpocTsujxa

(ebenfalls wie sôvoç âyiov) scheint direkt auf die Lesart der LXX in
Ex. 19, 6 zurückzugehen.

Zusammenfassend können wir sagen : Keine der neutestament-
lichen Stellen führt im Grunde über die alttestamentlichen Vorlagen :

1 Das Gebet : *0 ©eoç 6 jxsy«ç èv Suvap.sc, das bei der nach byzantinischem
Ritus gespendeten Presbyteratsweihe gesprochen wird, bezieht die Oucn'ac stvsu-

axT:7.3c: auf die Eucharistie; siehe Eù^oÀoycov to paya ('Ev 'Pwpvj 1873), p. 136.



302 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

Ex. 19, 6 und Is. 61, 6 hinaus. Wie diese, wollen auch jene nur sagen :

was die Priester innerhalb des Volkes sind, ist das Gottesvolk in Bezug
auf die übrigen Völker. Darüber hinaus wird in 1 Petr. 2, 5 und 9

auf die eigentliche Funktion des Priestertums, die Darbringung des

Opfers, hingewiesen, das eine Mal auf das Opfer ganz allgemein, das

andere Mal auf das Opfer der lobpreisenden Verkündigung.
Der innertheologische Grund dafür, daß die Christen ein heiliges

Priestertum sind, liegt darin, daß die Requisite, die die Definition des

Priesters fordert1, auf sie zutreffen : die Getauften sind von Gott
bestellte Mittler zwischen Gott und der übrigen Welt, um Opfer und
Gebete für sich und die anderen Menschen darzubringen und das

Heilige oder Göttliche (Gnaden) ihnen zu erflehen.

Wir sagten soeben, daß die Gläubigen irgendwie an der Opferung
der Eucharistie mitbeteiligt sind. In welchem Sinne ist das zu verstehen
Es ist sicher, daß, sooft das Opfer der Eucharistie vollzogen wird, die

ganze Kirche opfert. Der Priester, der actu das Opfer feiert, ist das

Organ, durch das nicht nur Christus, der eigentliche und wahre Priester,
sondern auch die ganze Kirche handelt. « In eo (eucharistico sacrificio)
enim sacrorum administri non solum Servatoris nostri vices gerunt,
sed totius etiam mystici Corporis singulorumque fidelium » (Pius XII.,
Encycl. «Mystici Corporis Christi»). Da nun alle Getauften auf Grund
des TaufCharakters zur Kirche gehören, so folgt, daß sie eben auf Grund
des Taufcharakters, der ja nach Thomas wesentlich eine Teilnahme am
Priestertum Christi ist2, an dem Opfer der Kirche beteiligt sind, also

mitopfern. In diesem Mitvollzug des Opfers ist übrigens begründet,
daß nur die Getauften, und zwar ebenfalls auf Grund des Charakters,
an der eigentlichsten Frucht des Opfers, der hl. Kommunion,
teilnehmen können. Ein Nichtgetaufter würde des sakramentalen Effektes
der Kommunion nicht teilhaftig werden.

Es ergibt sich noch eine weitere Folgerung : damit die Getauften
in dem genannten Sinne opfern, ist ein besonderer Akt, etwa die
Verrichtung bestimmter Gebete oder der Vollzug bestimmter Riten nicht

1 Vgl. die Definition des Priestertums bei Thomas, S. Th. III q. 22 a. 1 :

« Proprie officium sacerdotii est esse mediatorem inter Deum et populum,
inquantum scilicet divina populo tradit et preces populi Deo offert et
pro peccatis Deo aliqualiter satisfacit. »

2 « Manifestum est quod character sacramentalis specialiter est character
Christi, cuius sacerdotio configurantur fideles secundum sacramentales characteres,
qui nihil aliud sunt quam quaedam participationes sacerdotii Christi ab ipso Christo
derivatae » (S. Th. III q. 63 a. 3).



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen 303

erforderlich. Nicht einmal die aktuelle Anwesenheit bei der Feier der

hl. Messe ist per se erforderlich. Einfachhin auf Grund ihrer
Zugehörigkeit zur Kirche bzw. ihres sakramentalen Charakters partizipieren
alle Getauften am eucharistischen Opfer und feiern es mit. Es ist
selbstverständlich, daß diese — man könnte sie nennen : ontische —
Teilnahme ergänzt und gewissermaßen vervollkommnet werden kann
und soll durch ethische Akte, vor allem die devotio (Opfergesinnung),
womöglich durch persönliche Assistenz, die ja am Sonntag für alle zum
Vernunftgebrauch gekommenen Gläubigen vorgeschrieben ist, durch die

Verrichtung bestimmter Gebete usw.1. Aber es wäre falsch zu glauben,
daß das Opfern der Gläubigen durch irgend einen Akt dieser Art erst

ermöglicht würde. Ihr Opfern ist per se ganz unabhängig hiervon.
Aus diesem Grunde scheint Engelbert Niebecker in seinem Buche :

Das allgemeine Priestertum der Gläubigen2 zuweitzugehen, wenn er,
damit die Laien opfern, die persönliche Assistenz derselben und als

Minimum die in irgendeiner Form äußerlich zur Schau getragene
attentio, das Aufmerken (andächtige äußere Haltung, Hinwendung
zum Altare, aufmerksames Verfolgen der heiligen Handlung, Niederknien,

Schlagen an die Brust u. ä.) verlangt. Nach dem Gesagten
wird durch diese äußeren Akte an dem eigentlichen, ontischen Opfern
der Gläubigen nichts alteriert3.

1 Daher fährt die genannte Enzyklika des Heiligen Vaters an der zitierten
Stelle fort : « itemque in eo (eucharistico sacrificio) christifideles ipsimet immacu-
latum Agnum, unius sacerdotis voce in altari praesentem constitutum, communibus
votis precibusque consociati, per eiusdem sacerdotis manus Aeterno Patri porrigunt,
gratissimam quidem laudis placationisque hostiam pro totius Ecclesiae necessita-
tibus. » Bezeichnend ist, daß die Enzyklika für diesen Akt, der sicher eine der
fruchtbarsten Weisen, dem hl. Opfer beizuwohnen, und eine der erhabensten
Bestätigungen des allgemeinen Priestertums der Gläubigen ist, den Ausdruck
« offerunt » vermeidet und dafür « porrigunt » wählt.

2 Paderborn 1936 ; vgl. namentlich S. 131 ff.
3 Aus diesen Darlegungen ergibt sich auch eine wichtige praktische Folgerung

in bezug auf die sog. Gemeinschaftsmesse. Man darf den äußeren Anschluß
an den Priester und das wörtliche Mitbeten der liturgischen Gebete nicht
überschätzen. Auf keinen Fall kann man diese Art der Teilnahme ein Opfern im
eigentlichsten Sinne nennen. Die Hauptsache ist, daß die Gläubigen sich innerlich
möglichst eng an das hl. Opfer anschließen. Bei jedem Kultakt, auch bei der
hl. Messe, ist die devotio, die innere Hingabe, das Wichtigste ; sie ist die Seele

jedes Aktes der Gottesverehrung. Siehe hierüber Thomas, S. Th. II-II q. 82

(De devotione). Die Frage, mit welchen Mitteln dieser innere Anschluß erreicht
wird, kommt erst an zweiter Stelle. Sicher darf man hier nicht zu engherzig
sein ; auch die Kirche ist in diesem Punkte bekanntlich weitherzig. Daß pädagogische

und vor allem pastoral-seelsorgliche Gründe ein Wort mitzusprechen haben,
braucht wohl nicht eigens hervorgehoben zu werden.



304 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

In diesem ontischen Mitopfern aller Getauften ist übrigens letztlich

begründet, daß alle Gläubigen an der allgemeinen Opferfrucht
(fructus generalis) teilnehmen.

Die Teilnahme der Gläubigen am hl. Opfer erreicht ihren Höhepunkt

in dem Empfang der hl. Kommunion. Das gilt schon rein
ontisch, insofern die Teilnahme an dem Opfermahl die eigentlichste
Aktuierung des TaufCharakters ist, der eine Potenz ist (Thomas,
S. Th. III q. 63 a. 2 : « character est potentia ») : die Fähigkeit, die
hl. Eucharistie zu empfangen, wurzelt im TaufCharakter. Wenn dies
der Fall ist und wenn der Charakter wesentlich eine participatio sacer-
dotii Christi ist (Thomas, ib. a. 3), dann kann der Empfang der
hl. Kommunion des sakrifiziellen Charakters nicht ganz entbehren.
In der Tat kommt in der Kommunion, die ein Genuß ist, das aktive
Element — das Opfern ist ja wesentlich ein Tun des Menschen -—

stärker zum Ausdruck als beim Empfang der übrigen Sakramente.
Diese müssen unter der Strafe der Ungültigkeit von einem anderen

gespendet werden. Bei der hl. Kommunion berührt dagegen der fremde

Spender nicht die Gültigkeit1.
Als Hauptresultat unserer Untersuchung ergibt sich dieses : Das

Opfern des Bischofs und Presbyters liegt auf einer ganz anderen,
höheren Ebene als das der Gläubigen, der Inhaber des allgemeinen
Priestertums. Daher kann Can. 802 C. J. C., mit vollem Rechte sagen :

« Potestatem offerendi Missae sacrificium habent soli sacerdotes. »

Offerre ist hier im engsten und eigentlichsten Sinne gemeint. Wenn
es im ersten Kanongebete nach der Konsekration heißt, daß auch das

heilige Volk Gottes opfert, so ist das in diesem Sinne zu verstehen :

sie opfern, sofern bei der Darbringung jedes einzelnen eucharistischen

Opfers stets die gesamte Kirche opfert. Eine eigentliche Privatmesse

gibt es bekanntlich nach der Lehre des Tridentinum nicht (Sess. XXII,
cap. 6 : Denz. 944 ; vgl. cap. 8 : Denz. 955). In diesem, aber auch nur
in diesem Sinne, kann man mit de Lugo den zelebrierenden Priester
den Sprecher (orator) der Gläubigen nennen (Disp. 19 s. 9 n. 127).
Bei den alten Syrern war — was in derselben Richtung liegt — die
Bezeichnung des Priesters als « Zunge der Kirche » gebräuchlich2. In
diesem Sinne muß man auch die Worte des großen Papstes Innozenz III.

1 « Die Kommunion ist.. weniger ein Kommen des Herrn zu uns, als unser
Unshingeben an ihn » (Plac. Rupprecht, Sacrificium Mediatoris im « Divus Thomas »,

Frib. IX [1931] 427).
2 Vgl. M. de la Taille, Mysterium fidei (Parisiis 1924 2) 329, annot. 1.



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen 305

in seinem berühmten Werke : De s. altaris myster. libri sex verstehen :

« Non solum offerunt sacerdotes, sed et universi fideles. Nam quod
specialiter adimpletur ministerio sacerdotum, hoc universaliter agitur
voto fidelium. »1

* * *

Es erübrigt noch, einige irrige Auffassungen über das Verhältnis
des allgemeinen Priestertums zum besonderen oder, was auf dasselbe

hinausläuft, des Opferns der Laien zum Opfern der Sacerdotes (Bischöfe
und Presbyter) zurückzuweisen.

Wittig schreibt in dem erwähnten Aufsatz : « Auch der priesterliche

Laie bringt beim eucharistischen Opfer dem Vater den Leib und
das Blut seines Sohnes dar, ebenso wahrhaftig, wirklich, unmittelbar
wie der Amtspriester. »2 Auch sonst kann man, sogar bei durchaus

orthodox sein wollenden Autoren, nicht selten auf gleiche oder ähnliche

Anschauungen stoßen 3. Daß sie mit der kirchlichen Lehre, wie sie u. a.
in dem genannten Canon zum Ausdruck kommt, nicht zu vereinen

ist, leuchtet ein. Man muß unbedingt daran festhalten, daß das Opfern
der Laien mit dem der Priester nicht auf einer Linie liegt. Es ist zu
wenig, anzunehmen, der Amtspriester schaffe durch die Wesensverwandlung

nur die Voraussetzung für sein und der Getauften Opfern,
die völlig auf einer Ebene lägen. Vielmehr liegt das Opfern des Priesters

gerade in der Konsekration. Iii keinem anderen Akte kann, wie die

Theologen heute wohl allgemein annehmen 4, das Wesen des eucharistischen

Opfers gesucht werden. Der hl. Thomas spricht sich

eindeutig aus : « Consecratione huius sacramenti sacrificium offertur »

1 III 6 : Migne, P. L. 217, 845.
2 A. a. O. 873.
3 Auch E. Niebecker, a. a. O. 129 f., scheidet wohl das Opfern der Laien zu

wenig von dem Opfern des Priesters. Unklare Vorstellungen über die Teilnahme
der Gläubigen an der hl. Messe und ihr Mitopfern finden sich ferner in dem Buche
von N. Rocholl, Vom Laienpriestertum (Paderborn 1939), z. B. S. 79 f., S. 96

(vgl. auch S. 100), und bei Ant. Mayer-Pfannholz, Liturgie und Laientum in
« Wiederbegegnung von Kirche und Kultur in Deutschland » (München 1927) 228.

4 Vgl. B. Bartmann, Lehrbuch der Dogmatik II (Freiburg i. Br. 1932 8) 357 ;

J. Bautz, Grundzüge der katholischen Dogmatik IV (Mainz 1893) 78 f. ; Fr. Die-

kamp, a. a. O. III 206 ; E. Hugon, 1. c. III 468 ; A. M. Lépicier, Tractatus De

ss. Eucharistia, pars II (Parisiis s. a.) 91 ss. ; A.-A. Paquet, Dissertationes theolo-

gicae de sacramentis I (Romae 1909) 411 ; Pohle-Gierens, Lehrbuch der Dogmatik
III (Paderborn 1937) 354 9

; A. Tanquerey, Synopsis theologiae dogmaticae

(Parisiis etc. 1938) 535 s. und viele andere.

Divus Thomas 20



306 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

(S. Th. III q. 82 a. 10)1. Da nun nach katholischer Lehre nur dem
Priester die Konsekrationsgewalt zukommt, so folgt, daß auch nur er
im engsten und eigentlichsten Sinne des Wortes opfert, und daß sein

Opfern mit dem der Laien nicht auf die gleiche Stufe gestellt werden
kann.

Bemerkenswert ist übrigens, daß vor etwa hundert Jahren
ähnliche Anschauungen über das Opfern der Gläubigen wie heute bei uns
sich in Italien auszubreiten suchten. Auch damals verwischte man
den Unterschied zwischen dem zelebrierenden Priester und den dem
hl. Opfer beiwohnenden, bzw. in ihm kommunizierenden Laien und
stellte beide in bezug auf das Opfern gleich; die Konsekration, die der
zelebrierende Priester vollzieht, sei, so sagte man, lediglich condicio
sine qua non für das Opfern. Näheres hierüber siehe bei /. Perrone,
Praelectiones theologicae, vol. VIII (Ratisbonae 1855) 255 ss. 2 Dieser
Ansicht gegenüber stellt der bekannte römische Theologe die Propo-
sitio auf : « Solus sacerdos conficiens est immediatus et proprie dictus
offerens et minister sacrificii eucharistici ; fideles autem adstantes
nonnisi mediati et improprie dicti offerentes et célébrantes sunt » und
bezeichnet sie als « certa ac fidei proxima » (1. c. 255). Mit Recht
bemerkt er, daß, wenn die Meinung der Jungen (« neoterici ») zu
billigen wäre, das Tridentinum (Sess. XXII, cap. 2 : Denz. 940) nicht
habe sagen dürfen, Christus opfere sich in der Eucharistie « sacerdotum
ministerio », sondern « fidelium adstantium cum sacerdote ministerio »

(1. c. 256).
Zu beanstanden sind auch Formulierungen wie folgende : « Der

zelebrierende Priester ergreift das Wort zum Gebet und auch zum
eucharistischen Hochgebet nur als Sprecher der Gemeinde (von uns

gesperrt), die er vorher angeredet und zum Beten aufgerufen, und die
dann mit dem Amen sein Beten besiegelt » (Jos. Andr. Jungmann,
Christus — Gemeinde — Priester in « Volksliturgie und Seelsorge »

1 Siehe auch S. Th. III q. 82 a. 5 ad 1. Zur Lehre des Aquinaten über unsern
Punkt ist auch zu vergleichen -.A.M. Hoffmann O. P., Zur Lehre vom weihe-
priesterlichen Opferakt (Theologie und Glaube 1938, 280 ff., besonders 291 ff.).

2 Übrigens waren im Klerus der Diözese Pistoja bereits in der zweiten Hälfte
des 18. Jahrh. verwandte Anschauungen verbreitet. In den « Resolutiones casuum
conscientiae », die zum Gebrauche des Klerus der genannten Diözese 1785
herausgegeben wurden, findet sich folgender Satz : « Sed nec solius sacerdotis est sacrifi-
care etiam fideles adstantes non latiori quodam sensu, sed vere et proprie
sacrificant. » Weiter heißt es : « Ovibus suis demonstrent (parochi) necessitatem
communicandi ex particulis consecratis in Missa, cui adsunt, ad hoc ut dici possit
eos vere et perfecte sacrificare. » Bei Perrone, 1. c. 256, annot. 3.



Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen 307

[Kolmar i. Elsaß 1942] 28). Der Auftrag Christi hätte in diesem

Zusammenhang unbedingt genannt werden müssen. Mißverständlich ist
auch folgender Satz : « Der Auftrag des Herrn : Tut dies gilt
wesentlich der Kirche ; erst in actu secundo gleichsam gliedert er sich

auf in abgestufte Funktionen » (Eugen Walter, Weihe- und Laien-

priestertum, das eine Priestertum der Kirche, ebd. 41). Der Verfasser
des letzten Aufsatzes beruft sich hierfür auf das Tridentinum.
Tatsächlich sagt aber die angezogene Stelle (Sess. XXII, cap. 1 : Denz. 938)

gerade, daß Christus seinen Aposteln und ihren Nachfolgern im Priesteramte

die Vollmacht zu opfern gab. Wenn man gar aus der Enzyklika
Pius' XI. « Miserentissimus Deus » (Herz-Jesu-Enzyklika) beweisen

will (a. a. O. 40, Anm. 1), daß das Opfern der Laien dem des Priesters
« propemodum » gleich sei, so ist diese Interpretation verfehlt. Die
Stelle lautet : « Neque enim arcani huius sacerdotii et satisfaciendi

sacrificandique muneris participatione ii soli feruntur, quibus Pontifex
noster Christus Jesus administris utitur ad oblationem mundam divino
Nomini ab ortu solis usque ad occasum omni loco offerendam ; sed

etiam christianorum gens universa, ab Apostolorum Principe genus
electum, regale sacerdotium iure appelata, debet cum pro se, tum pro
toto humano genere offerre pro peccatis, hand aliter propemodum quam
sacerdos omnis ac pontifex ex hominihus constituitur in iis quae sunt
ad Deum. » Was der Papst sagen will, ist folgendes : Ungefähr so, wie

jeder Priester, aus den Menschen ausgewählt, für die Dinge bestellt
wird, die sich auf Gott beziehen, ist auch das ganze Geschlecht der
Christen ausgewählt, für sich und das gesamte Menschengeschlecht

zu opfern. Das tertium comparationis ist dieses : was der Priester in
bezug auf die Menschen ist, aus denen er genommen ist, sind die
Christen in bezug auf die ganze Welt ; auch sie werden daher mit
Recht ein ausgewähltes Geschlecht und ein königliches Priestertum
genannt ; auch sie müssen darum opfern. Die Aussage des Papstes
führt über die alt- und neutestamentlichen Stellen über das allgemeine
Priestertum nicht hinaus. Davon, daß er das Opfern der Laien dem des

Priesters « propemodum » gleichgesetzt, kann gar keine Rede sein. Im
Gegenteil : er hebt das besondere Priestertum im Anfange ziemlich
deutlich hervor : « quibus Pontifex noster Christus Jesus administris
utitur ad oblationem mundam offerendem. »

Jene Theologen, die den Trennungsstrich zwischen Weihe- und

Laienpriestertum verwischen oder ihn wenigstens falsch ziehen, pflegen
ihre Ansicht in doppelter Weise zu begründen.



308 Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

Entweder sagt man, wer nur ein einziges Sakrament gültig spenden
könne (man denkt hierbei an die Taufe), habe die Gewalt der Sakra-

mentenspendung ; er müsse um dieses einen Sakramentes willen priesterlichen

Charakter haben 1. Hierbei übersieht man ganz, daß, wenn diese

Begründung zu recht bestünde, nicht nur jeder Christ, sondern auch

jeder Jude und Heide, die ja, die rechte Materie und Form sowie die
rechte Intention vorausgesetzt, die Taufe gültig spenden, Priester wären.

Oder man greift — und diese Begründung ist besonders häufig — 2

auf die Lehre vom Corpus Christi mysticum zurück. Die Folgerungen,
die man hieraus zieht, gehen oft weit über das Ziel hinaus. Daraus,
daß wir zum mystischen Leib Christi gehören, schließt man, daß alle
Glieder dieses Leibes gleichmäßig an allem, was Christus tut, partizipieren,

daß folglich auch alle in gleicher Weise mit ihm opfern. Man

vergißt, daß man das, was das Haupt tut, nicht ohne weiteres den

Gliedern zuschreiben kann, daß ferner nach der klaren Lehre der

Schrift der Leib Christi organisiert ist und daß die einzelnen Glieder
des Leibes verschiedene Funktionen zu erfüllen haben : « Ihr seid der

Leib Christi, einzeln aber seid ihr Glieder. Die einen hat Gott in der

Kirche bestimmt zu Aposteln, andere zu Propheten, wieder andere zu
Lehrern ...» (1 Kor. 12, 27 f.). « Gott hat jedem Gliede seinen Platz

am Leibe angewiesen, wie er wollte. Wären sämtliche nur ein Glied,

wo bliebe der Leib So aber gibt es viele Glieder, jedoch nur einen

Leib» (1 Kor. 12, 18-20). «Wie wir an dem einen Leibe viele Glieder

haben, die Glieder aber nicht alle den gleichen Dienst verrichten, so sind
wir viele ein Leib in Christus, einzeln aber untereinander Glieder,

ausgestattet mit verschiedenen Gnadengaben, je nach der Gnade, die

uns verliehen wurde » (Rom. 12, 4-6). « Sicut in natura rerum », so

erläutert die Enzyklika über den mystischen Leib Christi die letzte
Stelle : « non ex qualibet membrorum congerie constituitur corpus,
sed organis, uti aiunt, instructum sit oportet, seu membris, quae non
eundem actum habeant ac sint apto ordine composita: ita Ecclesia ea
maxime de causa Corpus dicenda est, quod recta consentaneaque
coalescit partium temperatione coagmentationeque, ac diversis est

sibique invicem congruentibus membris instructa. »

1 So Wittig, a. a. O. 874.
2 Vgl. u. a. E. Niebecker, a. a. O. 109, und N. Rocholl, a. a. O. 99.


	Das Amtspriestertum und das allgemeine Priestertum der Gläubigen

