
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die conclusio theologica

in der Problemstellung der Spätscholastik.

Von Universitätsprofessor Albert LANG.

Wenn die Klärung des Verhältnisses von auctoritas und ratio
— ihre reinliche Scheidung und Abgrenzung ebenso, wie die Ermöglichung

ihres harmonischen Zusammenwirkens — ein Hauptanliegen
der theologischen Einleitungsfragen ist, dann dürften die mit der
conclusio theologica verknüpften Probleme wiederum einen wichtigen
Platz innerhalb der diesbezüglichen Erörterungen der theologischen
Erkenntnistheorie beanspruchen.

Die schlußfolgernde Theologie zieht die logischen und dialektischen
Erkenntnisformen und Hilfsmittel zur Vertiefung und Erweiterung
der übernatürlichen Glaubenserkenntnis heran und vereinigt in der
conclusio theologica natürliche Erkenntnisinhalte und übernatürliche
Offenbarungswahrheiten zu einer fruchtbringenden Synthese, um
dadurch die ganze Wahrheitsfülle der Offenbarung, auch die virtuell
darin beschlossenen Erkenntnismöglichkeiten bis in ihre letzten
Verzweigungen aufzudecken. Die theologischen Schlußfolgerungen liegen
somit gleichsam auf der Schnittlinie, wo die beiden großen theologischen
Erkenntnisebenen, das Glauben und das Wissen, sich schneiden, bzw.
sich begegnen ; sie sind das Ergebnis einer Zusammenarbeit, an dem
das übernatürliche Glaubenslicht und die natürliche Vernunfterkenntnis
gleich wesentlich mitgewirkt und zu dem übernatürlich und natürlich
erkannte Wahrheiten ihren Beitrag geliefert haben. Die Beurteilung
der conclusio theologica wird dadurch von selbst zur Probe aufs

Exempel für die theologische Erkenntnislehre ; an diesem diakritischen
Punkt muß es sich entscheiden, wie sie das Zusammenwirken von
Glauben und Wissen auffassen will, ohne doch die Eigenart und
Selbständigkeit der beiden Erkenntnisquellen zu opfern, wie hoch sie den

Anteil der beiden Faktoren an dem gemeinsamen Resultat einschätzen
und werten will, ob sie die Rinnsale theologischer Erkenntnis, die aus
dem Zusammenmünden der beiden Erkenntnisquellen entstehen, dem

Strombereich des Glaubens oder des Wissens zuteilen oder als komplexe,

Divus Thomas 17



258 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

zwischen beiden liegende Gebilde betrachten will, die von beiden
Seiten her beeinflußt sind, aber auch von beiden sich abheben.

Es ist nur ein bescheidener Ausschnitt aus der Geschichte dieser
« question particulière, difficile et controversée » 1, der uns hier beschäftigen

soll. Welche Beurteilung fand, so fragen wir, die conclusio
theologica in der Spätscholastik, nachdem sie seit Beginn des 14.

Jahrhunderts ihre scharfe begriffliche Präzisierung gefunden hatte In
welcher Beleuchtung sah man damals das Problem, welche Gesichtspunkte

daran interessierten besonders Nach der herrschenden Meinung
soll die Spätscholastik die theologischen Schlußfolgerungen zur fides
divina gerechnet und ihnen den Gewißheitscharakter des Glaubens

vor und unabhängig von aller kirchlichen Definition zugeschrieben
haben. Reg. Schuttes und F. Marin-Sola, die in dieser Frage
maßgebendsten Theologen, die sich durch ihre ausgedehnten Forschungen
um die Lösung des Problems, sowohl um die Aufhellung seiner geschichtlichen

Entwicklung als auch um seine spekulative Durchdringung,
dauernde Verdienste erworben haben2, gehen in dieser Auffassung
einig. « Il reste donc », so lautet das zusammenfassende Urteil Mann-
Solas über diese Zeit:1, « que tous les théologiens de ces deux siècles
à la suite de saint Thomas, de saint Bonaventure et de Scot, tiennent

pour définissables de foi divine et susceptibles d'évolution dogmatique,
toutes les conclusions proprement dites. Seule une réserve est à faire :

c'est que les théologiens de lignée scotiste ou nominaliste confondent

ou ne distinguent pas les 'habitus' de théologie et de foi, ni les

conclusions qui précèdent et celles qui suivent la définition de l'Eglise.
Ils les regardent toutes comme foi par elle-même (per se) sans définition ».

Da kaum eine der bedeutenderen theologischen Schulen jener Zeit sich

von skotistischen oder nominalistischen Einflüssen freigehalten hat 4,

1 S. Harent, Artikel Foi, DThC VI, 383.
2 R. Schuttes, Fides implicita I, Regensburg 1920 ; ders., De definibilitate

conclusionum theologicarum ; La Ciencia Tom. 23 (1921) 305-333 ; ders., Intro-
ductio in historiam dogmatum, Parisiis 1922. F. Marln-Sola, L'évolution homogène
du dogme catholique, Fribourg 1924.

3 L. c. II, 152.
4 Seit der Mitte des 14. Jahrhunderts hat sich in fast allen theologischen

Schulen der nominalistische Einfluß durchgesetzt, während anderseits auch die
jeweilige Ordenstradition nachwirkt. Ich habe in meiner Schrift « Die Wege
der Glaubensbegründung bei den Scholastikern des 14. Jahrhunderts » (BB XXX,
1-2, Münster 1931) eine Gruppierung der verschiedenen Schulen des 14.
Jahrhunderts versucht, die bisher, soweit ich sehe, noch keine wesentliche Korrektur
oder Verbesserung erfahren hat.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 259

so ist dieses Urteil nicht verschieden von dem des Reg. Schuttes, der
die gleiche Feststellung ohne jede Einschränkung macht : « A sae-

culo XIV generalis invaluerat doctrina, ad fidem pertinere non tantum
ea quae expresse in s. Scriptura vel traditione habentur, sed simul

quae inde bona et necessaria consequentia deducuntur. »1 Ist das

richtig Haben die Scholastiker des 14. und 15. Jahrhunderts wirklich

bezüglich der Bewertung der conclusio theologica die Ansicht
eines Petro Soto, De Vega und Vasquez vorweggenommen und alle

theologischen Folgerungen als Gegenstand des göttlichen Glaubens
betrachtet Die bejahende Ansicht fängt an traditionell zu werden ;

und doch ist sie nicht richtig, sicherlich nicht in der uneingeschränkten
Allgemeinheit, in der sie auftritt. Damit soll nicht gesagt sein, daß

die Spätscholastik sich klar zur gegenteiligen Ansicht bekannt hätte ;

das zu behaupten wäre ebenso falsch. Die Frage nach der übernatürlichen

Gewißheitsqualität der theologischen Folgerung stand damals
noch nicht zur Debatte ; sie wurde kaum je ausdrücklich aufgeworfen
und deshalb auch nicht ausdrücklich, weder nach der einen noch nach
der anderen Richtung, beantwortet. So eifrig man damals über die

theologische Folgerung diskutierte 2, die Gesichtspunkte, unter denen

man die Frage sah, waren noch ganz anderer Art. Sie sollen hier
aufgezeigt werden. Dabei geht es nicht darum, die Lösung der einzelnen

Scholastiker oder ihre Meinungsverschiedenheiten und Besonderheiten

darzulegen, sondern vielmehr darum, die allen gemeinsame

Denkrichtung herauszustellen und so die damals herrschende, uns teilweise

fremdgewordene Problemstellung sichtbar zu machen.

I. Der Begriff der conclusio theologica im 14. Jahrhundert.

Vom hl. Thomas und den Hochscholastikern wird der Ausdruck
« conclusio theologica » noch nicht verwendet. Als theologischer Terminus
in der festumrissenen Bedeutung, die wir heute damit verbinden, ist

1 Introductio in historiam dogmatum 116 f., vgl. auch 83 f. In dem oben
S. 258 Anm. 2 genannten Artikel sagt Schuttes : « Capreolo igitur excepto sententia
communis in hoc periodo tenet, conclusiones ex revelatis esse de fide » (Ciencia
Tom. 23 [1921] 315).

2 Ich habe die gleiche Behauptung bereits für die Hochscholastik
aufgestellt und zu beweisen gesucht : « Die Gliederung und Reichweite des Glaubens
nach Thomas von Aquin und den Thomisten » : Div. Thom. 20 (1942) 207-236,
335-346 ; die dortigen Ausführungen, die hier vorausgesetzt werden, sollen nun
mehr erweitert und fortgeführt werden.



260 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

er erst seit Beginn des 14. Jahrhunderts allgemein in Gebrauch
gekommen.

Der Sache nach hat freilich bereits der hl. Thomas die theologische

Folgerung als den Kernpunkt der theologischen Methodologie betrachtet.
Dadurch, daß er die Theologie als eine « doctrina argumentativa »

kennzeichnet, die von den im Glauben erfaßten Offenbarungswahrheiten

ausgehend ihre Erkenntnisse diskursiv erweitert, und daß er
die Erkenntnisse der natürlichen Vernunft als « argumenta extranea
et probabilia » für die Theologie heranzieht « ad manifestandum aliqua
alia, quae traduntur in hac doctrina »1, hat er das Problem der
conclusio theologica, die Durchdringung und Verbindung der
Glaubenswahrheiten mit formalen und materiellen Vernunfterkenntnissen, klar
gezeichnet und in seiner großen Bedeutung erkannt.

In der Hochscholastik hat man aber zunächst nicht alle formell
geoffenbarten Glaubenswahrheiten als theologische Prinzipien betrachtet,
sondern nur die inhaltlich wichtigen, heilsnotwendigen Glaubensartikel,
die infolge ihrer qualifizierten Vorlage durch die Kirche im Symbolum
alle Gläubigen zur Annahme verpflichten. Die übrigen in der Schrift
enthaltenen Offenbarungen wurden als « conclusiones » oder «

consequents articulorum » bezeichnet und dem Gebiet des « indirecte cre-
dendum » zugeteilt, dem auch die Folgerungen und überhaupt alles,
« quibus negatis sequitur aliquid contrarium fidei », zugewiesen wurde.
Für die Gliederung in principia und conclusiones war also nicht
ausschließlich und nicht zunächst der logische Gesichtspunkt ihrer
verschiedenen Vergewisserung durch die Offenbarung maßgebend, nach

dem heute ihre Scheidung vollzogen wird ; an ihrer Abgrenzung war
vielmehr damals bestimmend beteiligt sowohl das systematische Interesse

der Theologen, die Glaubenswahrheiten nach ihrer inhaltlichen
Bedeutsamkeit zu ordnen, als auch ihr moraltheologisches Interesse, sie nach
ihrer subjektiven Glaubensverpflichtung abzustufen2.

1 S. Th. I q. 1 a. 8 ; In Boëth. de Trin. zeichnet Thomas das Problem der
conclusio theol. fast noch schärfer : «... ex his quae fide capimus primae veri-
tati inhaerendo venimus in cognitionem aliorum secundum modum nostrum
seil, discurrendo de prineipiis ad conclusiones. Unde prima quae fide tenemus
sunt nobis quasi prima principia in hac scientia et alia sunt quasi conclusiones ».

Vgl. Sent. Prol. a. 3 q. 2 ad 2, wo die Theologie der « habitus conclusionum ex
primis prineipiis deduetarum » genannt wird ; III Sent. d. 25 q. 2 a. 1 ad 4 ;

II-II q. 1 a. 5 ad 2.
2 Nähere Begründung und Ausführung siehe in meinem S. 259 Anm. 2 zitierten

Artikel 218 fi.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 261

Aus dieser Verquickung mit anderen Gesichtspunkten und
Einteilungsgrundlagen wird das Problem der conclusio theologica bereits

gegen Ende des 13. Jahrhunderts mehr und mehr gelöst. Wenn auch
die eng an Thomas sich anschließenden Theologen, besonders aus dem

Dominikanerorden, anfangs noch an der Gleichsetzung von articuli
fidei und principia theologica festhalten l, so setzt sich doch rasch und
unaufhaltsam die Auffassung durch, welche alle unmittelbar geoffenbarten

Wahrheiten als theologische Prinzipien und alle durch
diskursives Verfahren gewonnenen Wahrheiten als theologische
Konklusionen erklärt. Die Scheidung zwischen principia theologica und
conclusiones theologicae fällt seitdem zusammen mit der Scheidung
zwischen formell geoffenbarten und virtuell in der Offenbarung enthaltenen

Wahrheiten2. Entscheidend für die Qualifikation als Prinzip oder

Folgerung ist nicht mehr die Heilsbedeutung oder subjektive Glaubenspflicht

einer Wahrheit, sondern einzig die Feststellung, ob eine Wahrheit

unmittelbar aus der göttlichen Offenbarung geschöpft oder
vermittelst syllogistischer Ableitung daraus gewonnen wurde3.

1 So z. B. Fra Remigio de' Girolami (M. Grabmann, Die Lehre von Glauben,
Wissen und Glaubenswissenschaft bei Fra Remigio de' Girolami [f 1319] :

Mittelalterliches Geistesleben II, München 1936, 530 ff.) und Gerhard Senensis,
In I Sent., Prol. q. 3 a. 1 (Patavii 1598).

2 Die formellen Offenbarungen werden auch genannt « veritates explicite,
oder in propria forma in biblia contentae » (Ockham, Gerson, u. a.) ; in der
zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts begegnet immer häufiger der Ausdruck:
« veritates formaliter revelatae » (z. B. bei Heinrich Totting von Oyta). Seltener
wird von den «veritates virtualiter revelatae» gesprochen. Nach Heinrich von
Oyta hat der Theologe die Aufgabe : « ex veritatibus prioribus posteriores in eis
virtualiter contentas deducere » (Quaestiones Sent. q. 1 a. 2 concl. 2,
Clm 18364, fol. 14ra) ; von ihm abhängig wiederholt dasselbe Walter von Bamberg

(Super I Sent. q. 1 a. 1, Cod. theol. 77 der Staatsbibl. Bamberg, fol. 17va).
Die Scheidung zwischen formeller und virtueller Offenbarung und die

Zuteilung der virtuellen Offenbarung an die Theologie sind deshalb viel früher
anzusetzen, als das L. Charlier wahr haben will (Essai sur le problème théologique,
Thuillies 1938, 17 ff.) ; in ihrem Kern geht sie auf Thomas zurück und ist nur
eine folgerichtige Anwendung der aristotelischen Wissenschaftstheorie auf die
Theologie. Vgl. Thomas, Anal. post. I 1. 3 n. 6 : Quod quis addiscit « erat
notum potentia sive virtute in principiis praecognitis universalibus, ignotum
autem actu ...» ; S. Th. I q. 58 a. 4 : « intellectus noster intellegit discurrendo
et componendo et dividendo : ex hoc scilicet quod non statim in prima apprehen-
sione alicuius primi apprehensi potest inspicere quidquid in eo virtute continetur ».

3 Auf diese veränderte Auffassung der theologischen Prinzipien hat bes.
R. Schuttes (Introductio S. 79 ff.) mit Nachdruck hingewiesen, neuerdings
auch /. Beumer, Konklusionstheologie: Zft. k. Theol. 63 (1939) 360-365.

Doch darf der Unterschied zwischen Hoch- und Spätscholastik in diesem
Punkte auch nicht übertrieben werden. Einerseits wird die Möglichkeit, jede



262 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

Diese Auffassung begegnet uns schon zu Beginn des 14.

Jahrhunderts, z. B. bei Johannes Duns Skotus, Hervaeus Natalis, Wilhelm
Ockham. Theologische Prinzipien sind nicht mehr allein die articuli
fidei, sondern jede Glaubenswahrheit, die unmittelbar durch die
Offenbarung verbürgt ist (« veritates sub propria forma in biblia contentae ») 1,

formelle Offenbarungswahrheit als Prinzip eines theologischen Beweises zu nehmen,
vom Aquinaten nicht ausgeschlossen, sondern ergibt sich vielmehr als eine
konsequente Anwendung seiner Gedanken ; ja an verschiedenen Stellen, nämlich
immer dort, wo der formale Gewißheitsgrund der theologischen Prinzipien im
Vordergrund steht, erscheinen schon bei Thomas alle Offenbarungswahrheiten,
ohne Unterschied und Einschränkung, als Grundlage und Ausgangspunkt der
theologischen Beweisführung : so z. B. S. Th. I q. 1 a. 8 ad 2 ; II-II q. 1 a. 5 ad 2 ;

In Boëth. De Trin. q. 2 a. 2. Andererseits behalten auch in der Spätscholastik
die Glaubensartikel infolge ihrer inhaltlichen und systematischen Bedeutung
eine bevorzugte Stellung innerhalb der theologischen Prinzipien. Von systematischen

Gesichtspunkten geleitet haben die Augustinertheologen Gerhard von
Siena, Michael von Massa und Alphons von Toledo die inhaltlich tragenden
Grundlagen der Theologie in den beiden Grundgeheimnissen der Trinität und
Inkarnation gesehen : « Loquendo de principiis intrantibus demonstrationem sive
sillogisticam deductionem secundum substantiam non omnes articuli fidei sunt
principia theologiae revelatae, sed duo tantum, scilicet articulus trinitatis et
articulus incarnationis » (Alphonsus Vargas, Lectura super I Sent., Prol. q. 4 a. 2,
Venetiis 1490, fol. 24ra ; vgl. J. Kürzinger, Alphons Vargas Toletanus und seine
theologische Einleitungslehre, BB XXII, 5-6, Münster 1930, 177).

Die damals herrschende Ansicht über die Stellung der Glaubensartikel
innerhalb der theologischen Prinzipien hat wohl am allseitigsten Heinrich Totting
von Oyta durch folgende These zum Ausdruck gebracht : « Licet omnes articuli
fidei dici possunt sacrae scriptura principia, non tarnen sunt omnes principia
aequalia prima, nec omnia nec omnes sunt prima simpliciter deductiva respectu
omnium aliorum quae non sunt articuli» (Clm 18364, fol. 4vb).

1 Wenn die Theologen dieser Zeit die Offenbarungswahrheiten mit den in
der Schrift enthaltenen Wahrheiten identifizieren, so darf das nicht im Sinne
der sola-scriptura-Lehre verstanden werden. Die Tradition sollte dadurch nicht
als Offenbarungsquelle ausgeschlossen werden. So hat Heinrich Totting von
Oyta, obwohl er am herkömmlichen Sprachgebrauch festhält, eigens, um jedes
Mißverständnis auszuschließen und um kein Präjudiz gegen die Tradition
aufkommen zu lassen, folgenden Satz aufgestellt : « Licet omnes veritates catholicae
fundatae sint in canone bibliae, non tarnen omnes taies explicite continentur
in biblia nec ex solis contentis in ea formaliter inferri possunt » (Quaest. Sent,

q. 2 a. 2 concl. 5 ; ich habe diesen Teil ediert : Henrici Totting de Oyta
quaestio de veritatibus catholicis : Op. et text. fasc. XVI, Münster 1933, 18).
Auch Marsilius von Inghen erkennt neben den Schriftwahrheiten an die «

veritates, quae ab apostolis ad nos pervenerunt vel etiam patribus divinitus revelatae
sunt et ab ecclesia receptae, etiamsi non sint expressae in canone bibliae »

[Quaestiones super quattuor libros Sent., Prol. q. 2 a. 2 (Argentorati 1501)].
Vgl. die eingehende Studie von /. Beumer, Das katholische Schriftprinzip der
Scholastik bis zur Reformation; Schol. 16 (1941) 24-52, und A. Lang, Die Loci
theologici des Melchior Cano und die Methode des dogmatischen Beweises, München
1925, 112 ff.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 263

hat den Charakter eines theologischen Prinzips, wenn sie zur Begründung

oder Ableitung einer anderen Wahrheit dient. Gregor von Rimini
bezeichnet deshalb alle in der Schrift enthaltenen Wahrheiten als

theologische Prinzipien : « Principia theologiae sunt ipsae sacri
canonis veritates, quoniam ad ipsas stat ultima resolutio totius dis-

cursus theologici et ex eis primo cunctae conclusiones theologicae
deducuntur. »1 Nach W. Ockham und J. Gerson können sogar alle
Glaubenswahrheiten in einem weiteren Sinn als articuli fidei bezeichnet
werden 2.

Demgegenüber gilt als theologische Konklusion jeder Satz, der

durch syllogistische Beweisführung aus formell geoffenbarten
Glaubenswahrheiten abgeleitet werden kann (veritates, quae « ex solis contentis
in biblia consequentia necessaria et formali possunt inferri ») 3. Dabei
ist es für den Folgerungscharakter eines solchen Satzes bedeutungslos,
ob er anderweitig unmittelbar geoffenbart ist, oder ob er auch rein
philosophisch aus natürlichen Wahrheiten bewiesen werden kann, also

in anderer Hinsicht selbst, ein theologisches Prinzip, bzw. eine Ver-
nunftwahrheit darstellt ; dort, wo eine Wahrheit logisch aus einem

geoffenbarten Satz erschlossen wird, wird sie zur conclusio theologica.
« Conclusiones autem theologicas », so sagt Gregor von Rimini4, « dis-

tinguendo contra principia dico omnes veritates non secundum se

formaliter in sacra scriptura contentas, sed ex contentis in ipsa de

necessitate sequentes : et hoc sive sint articuli sive non : sive etiam
sint scibiles vel scitae per scientiam aliam vel non : sive etiam sint
determinatae per ecclesiam sive non ».

1 Gregor von Rimini, Super primo et secundo Sent., Prof. q. 1 a. 2

(Venetiis 1532).
2

« Articulus fidei accipitur stricte pro veritate catholica in simbolo auten-
tico sub propria forma inserta aliter large pro omni veritate catholica
[Wilh. Ockham, Dialogus inter magistrum et discipulum, I p. lib. 2 c. 14 (Lug-
duni 1495)]. — « Unde consequenter inferri posset, quod tot sunt articuli fidei,
quot sunt veritates contentae in scriptura sacra, nisi forte fiat restrictior acceptio
articulorum fidei pro illis tantummodo veritatibus, quae continentur in symbolo
apostolorum quamvis eadem sit utrobique generalis ratio credendi, seil,
divina revelatio (/. Gerson, Declaratio veritatum, quae credendae sunt de necessitate

salutis, Opera omnia, Antwerpias 1706, I, 25).
3 W. Ockham, Dialogus p. I 1. 2 c. 1. Skotus charakterisiert die concl.

theol. also : « evidenter sequitur ex aliquo plane contento in scriptura vel
plane determinato ab ecclesia » (Op. Ox. IV d. 11 q. n. 5). Walter von Bamberg
erklärt : « solum Veritas non secundum se formaliter in sacra scriptura
contenta, sed ex contentis in ipsa de necessitate sequens est conclusio theologica »

(Cod. theol. 77, Bamberg, fol. 7ra).
4 Vgl. Anm. 1.



264 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

Da zu jedem Syllogismus zwei Prämissen nötig sind, so ergeben
sich innerhalb der theologischen Konklusionen vor allem zwei
Möglichkeiten: es können beide Prämissen der Schlußfolgerung aus der

Offenbarung genommen sein ; es kann aber auch eine aus dem Glauben

und eine aus dem natürlichen Wissen geschöpfte Wahrheit
Verwendung finden. Voraussetzung ist nur, daß beide Prämissen genügende
Gewißheit haben, d. h. daß ihre Geltung zweifelsfrei feststeht, mag
es sich um die natürliche Gewißheit der einen oder um den Glaubenscharakter

der anderen Prämisse handeln. Diese beiden Fälle werden
bereits von Gottfried von Fontaines und in Abhängigkeit von ihm von
Hervaeus Natalis unterschieden1 ; auch Duns Skotus kennt und
beachtet sie2. So gehören sie bald zum Gemeingut der Theologie.
Wendungen, wie diese : « discursus theologicus procedit ex ambabus

praemissis theologicis vel ad minus ex altera eorum » 3, kehren immer
wieder und sind geradezu stereotyp geworden. Andere noch denkbare

Möglichkeiten kommen als theologische Folgerungen nicht in Betracht.
Wenn beide Prämissen aus dem natürlichen Wissen stammen, dann

ist die Folgerung evident und gehört in die Metaphysik, nicht aber

in die Theologie ; wenn aber von den Prämissen eine oder beide nur
auf Wahrscheinlichkeit beruhen, dann ist die für die theol. concl.

notwendige Sicherheit nicht gegeben. Die Ansicht des Petrus Aureoli,
der in der Behandlung der mit Wahrscheinlichkeit sich ergebenden

Folgerungen die eigentliche theologische Aufgabe sieht, vorausgesetzt,
daß sie durch die Kirche determiniert werden 4, wird fast allgemein

bekämpft5.
1 Gottfried von Fontaines, Quodl. 9 q. 20 (ed. J. Hoffmans., Phil. Belges IV,

Louvain 1928, 287). Hervaeus Natalis, Defensa doctrinae D. Thomae p. I a. 1,

et a. 2 (ed. E. Krebs, Theologie und Wissenschaft nach der Lehre der
Hochscholastik, BB XI, 3-4, Münster 1912, 3* ff., 6* ff.). Bei Gottfried sowohl wie
bei Hervaeus wird das Problem der Konklusion zunächst ganz allgemein erörtert ;

wenn sie das « arguere ex solis creditis » unterscheiden von dem « arguere ex
altera crédita et altera per se nota », so denken sie nicht an den übernatürlichen
Glauben, sondern an jede inevidente Zustimmung ; diese Unterscheidung wird
dann im gleichen Sinn auf die Theologie angewandt (Krebs, 35* ff.).

2 Op. Ox. III d. 24 n. 14-17.
3 Marsilius von Inghen, Sent. Prol. q. 2 a. 2. Walter von Bamberg gibt

folgende Definition der theol. Konklusion : « discursus proprie theologicus est

qui constat ex praemissis in canone bibliae contentis vel ex his quae deducuntur
ex eis vel saltern ex altera huiusmodi » (Cod. theol. 77, Bamberg, fol. 7ra).

4 Petrus Aureoli, Commentariorum in primum Sent, pars prima, Prol. q. 1 a. 2

(Romae 1596).
5 Mit Petrus Aureoli setzen sich z. B. auseinander Gregor von Rimini

(Prol. q. 1 a. 2), Petrus von Candia (Lectura de libris IV Sent., Prol. q. 1,



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 265

Ein zutreffendes Bild von der damaligen Auffassung der conclusio

theologica dürften die Ausführungen des Heinrich Totting von Oyta

vermitteln, der einerseits infolge seiner eklektischen Einstellung die
herrschende Meinung wiedergibt, andererseits selbst die theologische
Erkenntnislehre bedeutend gefördert hat, sodaß er als der führende,
bahnbrechende Vertreter einer ausgeglichenen Anschauung, der « via
media », anerkannt wurde 1. Ich führe die wichtigsten Sätze an, in
denen er seine Auffassung vorn diseursus théologiens darlegt ; darin
spiegeln sich alle Strömungen wider, die in jener Zeit die Geister

bewegten.
Conclusio : « Omnis discursus theologicus constat ex praemissis

in canone bibliae contentis vel ex altera huiusmodi quae in huiusmodi

tanquam in suum prineipium vel in sua prineipia resolvi potest. »

1. Corr. : « Quamvis in discursibus theologicis quandoque assu-

mantur propositiones in lumine naturali evidentes vel etiam quandoque
fiant tales discursus ex praemissis, quae nec formaliter in scriptura
tenentur seu continentur nec ex praecise in ea contentis formaliter
sequuntur, principaliter tamen eiusdem veritatibus tanquam principiis
innituntur. » Als Prämissen für eine theologische Konklusion können
also neben den Schriftwahrheiten auch andere Offenbarungswahrheiten
und auch natürlich erkannte Wahrheiten Verwendung finden. Daß

Heinrich dabei besonders die apostolischen Traditionen im Auge hat,
beweist sein ausdrücklicher Hinweis auf spätere Ausführungen, wo er

von der Tradition handelt2.
2. Corr. : « Quod non solum veritates non secundum se formaliter

in sacra scriptura contentae et ex contentis in ipsa de necessitate

sequentes sunt conclusiones theologicae, sed etiam multae veritates,
quae in eadem scriptura formaliter continentur. » Die theologischen
Schlußfolgerungen liegen also nicht alle schlechthin außerhalb der

Cod. Amplon. Fol. 94, fol. Iva), Heinrich von Oyta (Clm 18364, fol. 12ra-17vb),
Marsilius von Inghen (Prol. q. 2 a. 3), Johannes Brammart, Walter von Bamberg

etc.
1 Heinrich Totting von Oyta hat in den ersten drei Fragen seiner Quaestiones

Sent, von den Einleitungsproblemen gehandelt und eine geradezu monographische
Erörterung derselben geboten. Von ihm abhängig sind Conrad Soltau, Conrad
von Ebrach, Johannes Brammart, Walter von Bamberg, Peter d'Ailly, Johannes
Gerson, Petrus von Plaoul, Hieronymus von Mondsee, Jakob Almain, August
Ayrmschmalz ; vgl. A. Lang, Heinrich Totting von Oyta: BB XXXIII, 4-5,
Münster 1937, 168 ff. ; ders., Wege der Glaubensbegründung 234 ff.

2 Die Stelle ist oben S. 262 Anm. 1 angeführt.



266 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

Offenbarung ; sie dienen vielmehr auch der Aufhellung der
gegenseitigen Beziehungen der geoffenbarten Wahrheiten untereinander h

3. Corr. : « Licet multae conclusiones aliarum scientiarum humanitus
inventae et ex apparentibus in lumine naturali deductae sint verae

theologicae, non tarnen omnes. » Heinrich will damit die
Übertreibungen gewisser theologischer Eiferer zurückweisen, die nicht nur
die Hinordnung der profanen Wissenschaften auf die Theologie, sondern
auch ihre Einordnung in die Theologie, ja ihr Aufgehen darin
verlangten.

4. Corr. : « Quarto sequitur contra Aureolum, quod non solum

propositiones creditae et iam determinatae ut credantur sunt
conclusiones verae theologicae. »2

Einig waren sich die Theologen der Spätscholastik darin, daß

der conclusio theologica eine ungemein wichtige Bedeutung innerhalb
der Theologie zukomme. Nicht daß man darüber die anderen Aufgaben
der Theologie ganz übersehen hätte ; im Gegenteil, gerade im 14.

Jahrhundert wird man sich der verschiedenen Funktionen, welche die Theologie

zu versehen hat, immer klarer bewußt. Nach Durandus z. B.
schließt die Theologie in sich : 1. den habitus, «quo solum vel princi-
paliter assentimus his quae in sacra scriptura traduntur », 2. den

habitus, « quo fides et ea quae in sacra scriptura traduntur, defen-

duntur et declarantur ex quibusdam nobis notioribus », 3. den habitus
« eorum quae deducuntur ex articulis fidei et ex dictis sacrae scripturae
sicut conclusiones ex principiis » 3. Die gleiche Gliederung findet sich

im wesentlichen bei Franciscus de Mayronis und bei Marsilius von
Inghen 4. Auch die Augustinertheologen Gerhard von Siena, Michael

von Massa und Alphons von Toledo kennen eine Dreiteilung der theo-

1 Den gleichen Gedanken betont Marsilius von Inghen mit folgenden Worten :

« propositiones scripturae se invicem inférant, se invicem exponunt et se invicem
ab haereticis et falsis intellectibus defendunt » (Prol. q. 2 a. 3, concl. 3).

2 Quaest. Sent. q. 1 a. 2 concl. 1, Clm 18364, fol. 13rb, 13va.
3 Durandus a s. Porciano, In sententias theologicas Petri Lombardi com-

mentariorum libri quatuor (Lugduni 1558), Prol. q. 1 ; eine ähnliche Einteilung
wird Prol. q. 4 n. 5 wiederholt.

4 « Potest accipi theologia quattuor modis. Uno modo pro habitu, quem
habuerunt illi quibus revelata est, ut prophetae et sancti Alio modo accipitur
pro illo habitu, qui aggeneratur in nobis ex studio et sacra scriptura. Tertio
modo accipitur pro illo habitu, qui deducitur ex veritatibus contentis in sacra
scriptura. Quarto modo pro habitu declarativo et defensivo fidei » (Franciscus
de Mayronis, In primum Sent. [Conflatus], Prol. q. 14). Marsilius von Inghen
zeichnet die drei Aufgaben der Theologie im wesentlichen wie Durandus (Prol.
q. 2a. 2).



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 267

logischen Aufgabe, die sich damit enge berührt, aber doch bemerkenswerte

Abweichungen davon zeigt. Alphons von Toledo unterscheidet :

1. den « habitus inspiratus sive revelatus : et talis est habitus arti-
culorum fidei et eorum quae deducuntur ex articulis fidei sicut con-
clusiones ex principiis », 2. den « habitus eorum quae divinitus reve-
lantur ex probabilibus notis in lumine naturali et declarativus et
defensivus », 3. den « habitus conclusionum theologicarum supposita
articulorum notitia et experientia evidenter deductivus »1. Daneben

wird die Scheidung der theologischen Aufgabe in eine positive und eine

spekulative Funktion immer klarer erkannt ; so z. B. wenn Duns Skotus
und sein Schüler Johann Reading von einem « habitus determinate
offerens objecta fidei » spricht2, oder wenn Alphons von Toledo
zwischen « principia intrantia demonstrationem solum secundum

virtutem » und « principia intrantia demonstrationem secundum

substantiam » scheidet3, oder wenn Heinrich Totting von Oyta die

Beweisführung « ex principiis extrinsecis » von der « ex principiis in-
trinsecis » abhebt4, oder wenn Heinrich von Langenstein den « habitus
narrativus » der Theologie dem « habitus rationalis » gegenüberstellt5.

Die diskursive Gewinnung von theologischen Schlußfolgerungen wird
somit nicht als der Inbegriff aller theologischen Arbeit betrachtet ;

sie wird aber als ihre wichtigste und zentralste Aufgabe angesehen.

Hervaeus Natalis definiert die Theologie schlechthin als den habitus,
« per quem scimus deducere ex principiis creditis per fidem ea quae
ad talia principia sequuntur et per ea quae ex fide de Deo credimus
alia concludere »6. Auch Durandus bezeugt, wenn auch mit einer

kritischen Nebenbemerkung, daß die herrschende Meinung unter Theologie

einen habitus deductivus verstehe : « Tertio accipitur theologia
communius, nescio si verius, pro habitu eorum (discursuum theol.)
et hic modus nunc vertitur communiter in ore loquentium »7 ; in
ähnlicher Weise sagt Johannes de Bassolis : « iste (habitus deductivus)
magis proprie dicitur theologia, quia magis assimilatur modo scientifico

1 Leetura super primo Sent., Prol. q. 2 a. 1, Venetiis 1490, fol. 16rb ;

vgl. Kürzinger, a.a.O. 136, Anm. 1.
2 A. Lang, Wege der Glaubensbegründung 101, Anm. 1.
3 Prol. q. 4 a. 2 ; Kürzinger, a. a. O. 176 f. ; Alphons bezeichnet sie auch als

principia communia und principia propria.
4 Clm 18364, fol. Ivb.
6 Sentenzenkommentar, Prol. q. 1 a. 2, Clm 11591, fol. 28rb.
6 Krebs, a. a. O. 36*.
7 Prol. q. 1.



268 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

in aliis scientiis »1 ; und Alphons Toledo stellt fest, daß die Auffassung
der Theologie als « fides acquisita de conclusione vel conclusionibus
creditis deducta vel deductis ex propositionibus mere creditis » die

allgemein herrschende sei : « prout communiter de theologia revelata

loquuntur doctores : loquuntur enim de ipsa sicut de habitu deduc-

tivo » 2.

Begriff, Umgrenzung und Bedeutsamkeit der conclusio theologica
wurden, das dürfte sich aus den bisherigen Darlegungen klar ergeben,

von der Spätscholastik im wesentlichen so aufgefaßt, wie die heutige
Theologie das tut. Wurde ihr, das ist nunmehr unsere Frage, auch
die gleiche theologische Beurteilung zuteil Oder um es unmißverständlich

auszudrücken : Hat man damals das Verhältnis der conclusio

theologica zur fides divina eindeutig bestimmt Marin-Sola und
Schultes haben das zu Unrecht einfach vorausgesetzt. Die langen

Erörterungen, die man damals über das Problem der theologischen
Schlußfolgerung anstellte, galten aber kaum je ihrem dogmatischen
Gewißheitsgrad ; man interessierte sich vielmehr vor allem für die

Fragen, in welchem Verhältnis sie zur evidenten wissenschaftlichen
Erkenntnis stehe, und ob ihre Bejahung von der gläubigen Haltung
gefordert werde ; nur mit Vorsicht kann aus gelegentlichen Äußerungen
oder indirekt erschlossen werden, was man über die theologische
Gewißheitsqualität der Konklusionen dachte. Der Beweis für die Richtigkeit
dieser Behauptungen ist nun im einzelnen zu erbringen.

II. Die Beurteilung der conclusio theologica
nach ihrem noetischen Gewißheitsgrad : ihre Abgrenzung

gegen das Wissen.

Die theologische Schlußfolgerung stellt eine Synthese von
übernatürlichen und natürlichen Erkenntnisinhalten und Erkenntnisfaktoren

dar. Man kann nun untersuchen, ob und inwieweit sie den

Evidenzgrad des natürlichen Wissens erreicht ; diese Frage hat vor
allem die Scholastik interessiert ; ich nenne das die Frage nach der
noetischen Qualität der conclusio theologica. Man kann aber auch

fragen, ob die theologische Schlußfolgerung den Glaubenscharakter der

Glaubensprämisse beibehält ; ich nenne das die Frage nach der theo-

1 Super quatuor libros Sent., Prol. q. 5 a. 3 (Paris 1517, fol. 22rb).
2 Kürzinger, a.a.O. 169, Anm. 6.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 269

logischen Qualität der conclusio theologica. Dabei kann man wiederum

vom moraltheologischen Gesichtspunkt aus prüfen, ob und inwieweit
die conclusio theologica unter die Verpflichtung des Glaubens fällt — das

ist die Fragestellung in der Spätscholastik —, oder vom dogmatischen

Standpunkt aus, ob und inwieweit ihr die Gewißheit der fides divina
zukommt — das ist die spezifisch moderne Fragestellung.

Für die Wertung der conclusio theologica durch die
Spätscholastik bietet sich zunächst eine große Anzahl von Stellen dar, in
denen sie eindeutig und klar dem Gebiet des « Glaubens » zugewiesen
wird. Aus den vielen Texten, die zur Verfügung stehen, seien nur
einige Beispiele geboten.

Nach dem Skotusschüler Franziskus de Mayronis kann die

theologische Schlußfolgerung nur Glaubensgewißheit haben : « quia aut
deducitur ex utraque crédita, et tunc conclusio tantum erit crédita,
aut ex una per se nota et alia crédita, et tunc conclusio tantum erit
crédita, quia conclusio sequitur conditionem praemissae debilioris. »1

Ebenso äußert sich der zur gleichen Schule gehörige Jakob de Esculo :

« Licet sumatur propositio per se nota cum articulo credito, conclusio

tarnen ex hiis deducta est tantum crédita, quia sicut se habet neces-
sarium ad necessarium, ita evidentia ad evidentiam, seil, quando
altera praemissarum est necessaria, altera contingens, conclusio est

contingens et nullo modo necessaria ; ergo similiter quando altera
praemissarum est per se nota, altera tantum crédita, conclusio erit tantum
crédita. »2

Aus der bedeutenden Augustinerschule soll nur Thomas von Straßburg

zu Worte kommen : «... sicut ex propositionibus duabus prae-
missis, quarum una est necessaria, altera contingens, sequitur conclusio

totaliter contingens, ut patet I Prior., sie in proposito ex duabus prae-
missis, quarum una est naturaliter cognita et altera crédita, sequitur
conclusio, quae est totaliter crédita et nullo modo naturaliter cognita. »3

Als Vertreter der an den aufstrebenden deutschen Universitäten

1 In I Sent. (Conflatus), Prot q. 14 (Venetiis 1501). Über die C.onflatus
genannte Redaktion des Kommentars zu I Sent, von Franciseus de Mayronis
vgl. B. Roth, Franz von Mayronis O. F. M. : Franz. Forsch. H. 3, Werl 1936,
92 ff., 98 ff.

2 Quodlibet, Cod. 609 der Universitätsbibl. Leipzig, fol. 66rb ; ähnlich
entschieden klingende Äußerungen über den « Glaubens »Charakter der conclusio
theologica bei den übrigen Franziskanertheologen.

3 Lectura Sent., lib. 1 q. 2 (Argentini 1490) ; die gleiche Ansicht äußert
Alphons von Toledo (Kürzinger, a. a. O. 149) und Gregor von Rimini, Prol. q. 1 a. 4.



270 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

wirkenden Theologen sei Marsilius von Inghen angeführt. Mit Berufung
auf das Axiom : Propter quod unumquodque tale et illud magis, stellt
er folgende These auf : « Assensus conclusionum huiusmodi theologi-
corum discursuum non sunt fortiores fide, in quantum per eos con-
cluduntur. » Das beweist er also : « copulativa est aeque nota sicut

pars eius quae minus nota est, eo quod ad veritatem copulativae
requiritur Veritas ambarum suarum partium ; unde si una pars esset

dubia, copulativa est dubia, si crédita, copulativa est crédita. »1

Es ist nicht schwer, in dieser Zusammenstellung die Texte richtig
zu deuten. Sie stammen alle aus Erörterungen, über die damals so

lebhaft diskutierte Frage : Utrum theologia sit scientia. Sie wollen

gar nichts über die theologische Glaubensgewißheit der conclusio

theologica, d. h. über ihr Verhältnis zur fides divina, aussagen,
sondern nur bezüglich ihres noetischen Gewißheitsgrades feststellen,
daß sie die Bedingungen der wissenschaftlichen Erkenntnis nicht erfüllt.
Die Ausdrücke « tantum, mere, totaliter crédita » und ähnliche, besagen

genau das Gleiche wie die Ausdrücke : « conclusio est inevidens, non
est scita », die an den gleichen Stellen gebraucht werden 2. Schon die

Formulierung « tantum », « mere » crédita, die unserem theologischen
Sprachgefühl ungewohnt und fremdartig klingt, muß jeden Gedanken
ausschließen, daß damit der die höchste Gewißheit verbürgende göttliche

Glaube gemeint sei ; dann würde sie nicht bloß merkwürdig,
sondern anstößig klingen. So kann nur reden, wer « Glauben » von
einer zweitrangigen, untergeordneten Gewißheit versteht, die an den

höchsten Grad der Gewißheit nicht heranreicht, d. h. von Glauben

im noetischen Sinn im Gegensatz zu dem (unmittelbar oder mittelbar)
einsichtigen Wissen versteht. Daß unsere Scholastiker diesen Glaubensbegriff

im Auge haben, das haben sie selbst unmißverständlich zum
Ausdruck gebracht : « Credere et creditum », so erläutert z. B. Hervaeus

1 Prof. q. 2 a. 3 concl. 5 ; diese concl. ist wohl gegen Heinrich von Oyta
gerichtet, der der Theologie eine notitia altior fide zuteilt (Quaest. Sent. q. 1 a. 2

concl. 2, Clm 18364, fol. 15rb).
2 Hervaeus Natalis z. B. gibt auf die Frage : Utrum sufficiat arguere ex

altera crédita et altera per se nota folgende Antworten : er nennt eine solche
conclusio kontingent im Contra : « non infertur necessarium », inevident in der
Responsio : « ex talibus duabus propositionibus non habetur scientia », und endlich

geglaubt im ad 2 : « quia propositio per se nota applicatur ad conclu-
sionem probandam mediante propositione crédita, ideo faciet conclusionem credi-
tam » (Defensa I p. a. 2 ; Krebs, a. a. O. 6*). Das wird zunächst ganz allgemein
von jeder Schlußfolgerung, dann im gleichen Sinn von der theologischen
Schlußfolgerung (Defense I p. a. 1 ; Krebs, 24*) ausgesagt.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 271

Natalis den von ihm in den fraglichen Texten verwendeten Glaubensbegriff,

« tripliciter possunt accipi : uno modo large, seil, indifferenter

pro omni assensu secundo modo dicitur minus large pro eo quod
est assentire per medium inevidens, quod cognoscit ; tertio modo acci-

pitur credere magis proprie et magis stricte pro eo quod est assentire

auetoritati alieuius dicentis, et sic aeeipitur hie credere, quia hic acci-

pitur credere pro assensu, quo fideles assentiunt auetoritati sacrae

scripturae. »1 Ebenso hat Gregor von Rimini den Glaubensbegriff,
wie er ihn in diesem Zusammenhang versteht, definiert : « Omnis
assensus absque evidentia et formidine est fides. »2 Glauben in diesem
Sinn hat nichts mit der fides divina zu tun, es ist eine logische, keine

theologische Kategorie 3. Die conclusio theologica ist, noetisch gesehen,
« Glauben », « tantum crédita », weil ihr nicht die Einsicht der
wissenschaftlichen Erkenntnis zukommt, weil sie inevidentes, auf Zeugnis
sich gründendes Erkennen ist ; daß ihr die Vollkommenheiten und
Eigenschaften des qualifizierten göttlichen Glaubens, seine einzigartige,

übernatürliche Gewißheit zukomme, wird damit nicht behauptet.
Gewiß wird diese Unterscheidung in dieser Klarheit nicht ausgesprochen,
manchmal diese Abgrenzung sogar verwischt. Aber gerade die Tatsache,
daß kein Bedürfnis bestand, innerhalb des weiteren noetischen Glaubens-

1 Defensa I p. a. 1 ; Krebs, a. a. O. 4*.
2 Prol. q. 1 a. 4.
3 Dieser noetische Begriff von fides wird nicht bloß bei den Erörterungen

über die theologischen Schlußfolgerungen verwendet, sondern ist auch sonst
üblich. Man darf deshalb aus dem Gebrauch der Worte fides, credere etc. keine
vorschnellen Schlüsse ziehen, als ob damit der göttliche Glaube gemeint sei.
Wenn z. B. verschiedene Theologen dieser Zeit, bes. in den Auseinandersetzungen
mit der intellektualistischen Glaubensbegründung des Franciscus de Marchia
die Erkenntnis der Offenbarungstatsache in das Gebiet des « Glaubens »

verweisen und als « non demonstratum, sed creditum » bezeichnen, so wird damit
ihr nur jede evidente, demonstrative und somit zwingende Gewißheit abgesprochen,
nicht aber ihre Zugehörigkeit zu dem weiten Gebiet der aristotelischen
Wahrscheinlichkeitsgewißheit verneint, zu der auch die moralische Gewißheit der
geschichtlich erweisbaren Tatsachen gehört. Vgl. die fideistisch-voluntaristische
Deutung, die Kürzinger der Glaubensbegründung des Alphons von Toledo gegeben
hat (Kürzinger, a. a. O. 163 ff.) und meine Einwendungen dagegen (Wege der
Glaubensbegründung 134 f.). Auch Hervaeus, bei dem niemand eine volunta-
ristische Glaubensbegründung suchen wird, hat in gleicher Weise unsere Kenntnis
von der Offenbarungstatsache « Glauben » genannt : « De his quae sunt in sacra
scriptum non habemus scientiam proprie dictam, quia non est nobis per se

notum, ilia esse dicta a Deo, licet credamus ilia esse dicta a Deo » (Defensa p. I a. 1 ;

Krebs, a. a. O. 5*) ; «... secundum cursum communem fidelium studentium in
theologia nec est per se notum ea quae sunt fidei dici ad Deo, sed tantum est
creditum» (Ebend. a. 7; Krebs, 36*).



272 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

bereiches die Sonderstellung des göttlichen Glaubens und das Verhältnis
der conclusio theologica dazu festzulegen, beweist, daß die Beziehung
der theologischen Erkenntnisse zur fides divina nicht in gleicher Weise

interessierte, wie ihr Verhältnis zur wissenschaftlichen Evidenz.
Die Scholastik hatte von der griechischen Philosophie die Achtung

vor dem Wissen geerbt. Die innere Einsicht in die Wesenszusammenhänge

und Gründe war das Ideal des platonischen und aristotelischen
Denkens. Die Evidenz der inneren Notwendigkeit und der ewigen,
überzeitlichen Gültigkeit wird als eine unerläßliche Bedingung des

eigentlichen Wissens betrachtet. Die Kenntnis der tatsächlichen Geltung
kann, auch wenn sie absolut sicher ist, diese Forderung nicht ersetzen

und kein volles Wissen begründen. Erst recht ist das Glauben, die

uneinsichtige Hinnahme einer Wahrheit auf Grund fremden Zeugnisses,
als eine zweitrangige Erkenntnis zu werten und unter das Wissen zu
stellen. Noch eine Stufe tiefer steht jenes Erkennen, bei dem beide

Momente, die Sicherheit der Geltung wie die Einsicht in die Zusammenhänge,

fehlen oder nur mangelhaft vorhanden sind. Daraus ergibt
sich für die noetische Qualifikation der genera cognitionis folgende
Stufenfolge: Scientia, fides, opinio1. Diese Einstufung beherrscht die
erkenntnistheoretischen Erörterungen der Scholastik, bes. der
Frühscholastik, die, auf dem Boden der platonisch-augustinischen
Erkenntnistheorie stehend, die scientia als die intuitive Schau der « res

praesentes », des dem Geiste Gegenwärtigen, faßte, und dem Glauben
das weite Gebiet der indirekten Erkenntnis, des nicht unmittelbar
Zugänglichen zuwies. Sie liegt der berühmten Glaubensdefinition

Hugos von St. Viktor zugrunde, die bis in die Spätscholastik hinein

nachgewirkt hat : « Fides est certitudo quaedam animi de rebus

absentibus supra opinionem et infra scientiam constituta. »2 Man hat
vielleicht zu wenig hervorgehoben, daß es sich bei dieser

Begriffsbestimmung um die logische Wertung des « Glaubens » im weiteren
Sinne handelt, nicht zunächst um die theologische Beurteilung der
christlichen Glaubensgewißheit, deren übernatürliche Grundlagen damals

1 Hugo von St. Viktor fügt De sacr. christ, fidei I p. 10 c. 2 : PL 176, 330 C

noch eine vierte Erkenntnisart, die negatio, an.
2 De sacr. christ, fidei I p. 10 c. 2 : PL 179, 330 C. Den Grund dieser

Einschätzung gibt der hl. Bernhard an : « Quid igitur distat (fides) ab intellectu
Nempe quod non habet incertum non magis quam intellectus, habet tarnen
involucrum, quod non intellectus » (De consideratione libri quinque V, 3 :

PL 182, 791).



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 273

noch nicht Gegenstand der theologischen Erörterung waren h Auch
die Hochscholastik hat, obwohl sie sich der übernatürlichen Eigenart
der Glaubensgewißheit bewußt geworden war, an der noetischen

Einstufung des Glaubens hinter dem Wissen festgehalten. Doch ist zu
beachten, daß sich die Grenzlinie zwischen scientia und fides nunmehr

infolge der Umstellung auf die aristotelische Erkenntnisauffassung
verschoben hat ; zum Wissen werden jetzt auch die in diskursivem
Beweisverfahren aus einsichtigen Prinzipien gewonnenen Erkenntnisse

gezählt : « Fides », so sagt der hl. Thomas, « medio modo se habet ;

excedit enim opinionem in hoc, quod habet firmam adhaesionem,
deficit vero a scientia in hoc, quod non habet visionem. »2 Duns Skotus
vertritt die gleiche Anschauung : « Fides acquisita est super opinionem,
quae adhaeret uni parti contradictionis cum formidine alterius, licet
sit infra scientiam, quae est ex evidentia obiecti scibilis. »3 Für die

Gliederung in evidentes Wissen und inevidentes Glauben bedeutet es

keinen wesentlichen Unterschied, ob der Glaube auf menschlichem oder
auf göttlichem Zeugnis aufruht. Auch im göttlichen Glauben wird die

innere Struktur der Wahrheit nicht offenbar ; auch er läßt eine letzte
Sehnsucht des Verstandes nach Einsicht in die Gründe unerfüllt. Vom
Gesichtspunkt der certitudo evidentiae steht er dem einsichtigen
Wissen nach und gehört so der zweiten Erkenntnisstufe zu.

Die Theologie geht von inevidenten, nur im Glauben gegebenen

Prinzipien aus. Dieser Mangel an Einsicht in dem letzten Ansatzpunkt
wirkt sich in allen ihren Ergebnissen aus und bedroht ihren
Wissenschaftscharakter. Das ist der Grund für jene Frage, mit der die
meisten Sentenzenkommentare beginnen : Utrum theologia sit scientia.
Die Theologie des 13. Jahrhunderts ist dadurch gekennzeichnet, daß
sie den vollen Wissenschaftscharakter der Theologie zu retten sucht 4,

die des 14. Jahrhunderts dadurch, daß sie diesen Versuchen kritisch
und skeptisch begegnet5. Weder die Illuminationstheorie, die sich auf

1 Vgl. darüber H. Köster, Die Heilslehre des Hugo von St. Viktor. Grundlagen

und Grundzüge, Emsdetten 1940, 78 ff.
2 I-II q. 67 a. 3 ; vgl. II-II q. 1 a. 4.
3 Op. Ox. III d. 23 q. 1.
4 Roland von Cremona dürfte, so urteilt E. Filthaut, Roland v. Cr. und die

Anfänge der Scholastik im Predigerorden, Vechta 1936, 121, « unter den Dominikanern

des 13. Jahrhunderts der einzige sein, der der Theologie den Wissenschaftscharakter

abspricht ».
5 Das gilt nicht bloß von den Theologen der skotistischen oder nominali-

stischen Richtung. Auch die Dominikanertheologen erkennen der Theologie nicht

Divus Thomas 18



274 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

eine mystische, im Glaubenslicht gegebene Evidenz der Glaubensartikel

berief, noch die Subalternationstheorie, die auf eine Evidenz
der Glaubensprinzipien quoad nos verzichtete und mit der Übernahme
der Evidenz aus dem Wissen Gottes sich begnügte, noch auch die
Annahme eines eigenen Theologenlichtes finden bei den meisten Scholastikern

des ausgehenden Mittelalters Gnade. Dadurch daß das eigentlich
theologische Verfahren von geglaubten Prinzipien ausgeht, bleibt es

mit dem Mangel an subjektiver Evidenz behaftet ; die conclusio
theologica ist mere crédita, quia conclusio sequitur peiorem partem, oder
wie das Hervaeus Nataüs ausdrückt, der gewiß nicht an der
einzigartigen Gewißheit der Glaubenswahrheiten rütteln will : « Quando
causa magis nobilis non habet aliquam influentiam super effectum nisi
mediante causa minus nobili et per virtutem in ea, non oportet effectum
excedere et causam minus nobilem. Sic autem est in proposito. »1

Die conclusio theologica gehört nicht zum evidenten Wissen,
sondern zum inevidenten Glauben ; das und nur das wollen die Texte

sagen. Nicht um die theologische Beurteilung der übernatürlichen

Qualität ihrer Gewißheit geht es dabei, sondern nur um ihre noetische

Einstufung, um den Grad ihrer inneren Einsichtigkeit. Sie wird zwar
dem Wissen untergeordnet und dem « Glauben » zugezählt ; sie wird
aber durchaus nicht dem göttlichen Glauben gleichgeordnet.

Nur vom noetischen Glaubensbegriff her kann auch der Protest

verstanden werden, den einige Theologen gegen die Zuteilung der

Theologie und der conclusio theologica zur fides erheben. Sie sehen

nämlich in dieser Gleichsetzung der Theologie mit dem « Glauben »,

den Charakter einer scientia propria, ja meist auch nicht den einer scientia sub-
alternata zu.

Eine Ausnahme macht Franciscus von Marchia, der die Theologie als eigentliche

Wissenschaft ansieht und ihre Evidenz aus der Evidenz der Glaubwürdigkeitsgründe

ableiten will (A. Lang, Wege der Glaubensbegründung 89-100).
Mehr als die Dominikaner jener Zeit vertritt Heinrich von Langenstein

den Standpunkt des hl. Thomas mit folgender These : « Primus processus, in quo
articuli sunt principia, ex quibus veritates theologicae concluduntur, est proprie
scientiae seu scientificus, licet habeat proprietatem scientiae subalternatae. »

Er steht dabei auf dem Standpunkt, daß die Evidenz keine notwendige
Vorbedingung der Wissenschaft sei : « evidentia non est de necessitate scientiae »,

und das begründet er also : « quod in processu habitus scientifici quodammodo
extraneum et per accidens est, quomodo principia sunt accepta, quia sive per
demonstrationem sive per experientiam sive aliter sint accepta, semper proceditur
ex eis scientifice ad conclusionem » (Sentenzenkom. Prol. q. 1 a. 2 concl. 1,

Olm 11591, fol. 28va, 29rb).
1 Defensa I p. a. 2 ad 2 ; Krebs, a. a. O. 8*.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 275

nicht, wie wir das heute empfinden, eine Überbewertung der Theologie,
sondern eine Unterschätzung der wissenschaftlichen Erkenntnisse, die

die Theologie über den Glauben hinaus bietet ; sie ist mehr als bloßes

Glauben. So sagt Hugolin von Orvieto 1 : « Non omne verum theo-

logicum tenetur solo fidei assensu, sed perfection assensu intelligitur. »

Und Heinrich Totting von Oyta vertritt die These : « In nostra theo-

logia multiplex invenitur processus requirens notitiam fide simplicium
altiorem. »2 Hier kann nur eine noetische Einstufung, nicht eine

dogmatische Wertung der theologischen Gewißheit gemeint sein.

Das möge genügen, um darzutun, daß es in solcher Erörterung
nicht um die Übernatürlichkeit, sondern um die Wissenschaftlichkeit
der Konklusionstheologie ging, d. h. um die Frage : Ist die conclusio

theologica evident Aber, so fragen wir, ist damals neben dem noe-
tischen Problem der theologischen Schlußfolgerung nicht auch das

theologische Problem aufgetaucht Finden sich keine Untersuchungen
darüber, ob der conclusio theologica eine natürlich menschliche oder
eine übernatürlich göttliche Gewißheit zukommt

III. Die moraltheologische Beurteilung der conclusio

theologica : ihre Einreihung unter die veritates catholicae.

Nicht alle Erörterungen der Spätscholastik befassen sich mit dem

noetischen Gewißheitsgrad der conclusio theologica. Es gibt daneben

Äußerungen, die als theologische Bewertung derselben genommen werden
müssen. Eine solche theologische Beurteilung ist überall dort gegeben,

wo die Folgerungen zum Glauben gerechnet werden, der zur Erlangung
des Heiles notwendig ist, der alle Gläubigen aus Gehorsam gegen Gottes
Wort oder die Autorität der Kirche bindet. Vor allem kommen hiefür
all die Stellen in Betracht, in denen die conclusio theologica unter die
« veritates catholicae » eingereiht wird.

Der Versuch, die «veritates catholicae» zu bestimmen und ihren
Umfang und ihre Gliederung anzugeben, taucht zu Beginn des
14. Jahrhunderts auf und ist seitdem kennzeichnend für die ganze

1 Sentenzenkom., Prot. q. 2 a. 2 ; siehe A. Zumkeller, Hugolin von Orvieto
und seine theologische Erkenntnislehre, Würzburg 1941, 332.

2 Quaest. Sent. q. 1 a. 2 concl. 2, Clm 18364, fol. 13vb. Dieser Anschauung
schließen sich an Johann Brammart (Cod. 87 Wilhering, fol. 17r) und Walter
von Bamberg (Sent. Kom. q. 1 a. 1 membr. 4 concl. 1, Cod. theol. 77, Bamberg,
fol. 12rb).



276 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

Spätscholastik. Bisher war man immer von den Grundwahrheiten des

Glaubens, den articuli fidei, ausgegangen, und man hatte sich bemüht,
von ihnen aus eine systematische Ordnung innerhalb der
Glaubenswahrheiten zu gewinnen. Nunmehr regt sich das Interesse, den Bereich
der Glaubenswahrheiten nach außen hin abzustecken und eine äußere
Grenzlinie um das Glaubensgebiet zu ziehen l. Duns Skotus ist einer
der ersten, der die Frage in dieser Form behandelt2, und sein großer
Einfluß dürfte viel dazu beigetragen haben, ihr einen beständigen Platz
in den Einleitungsquästionen jener Zeit zu sichern. Nach ihm hat
besonders Wilhelm Ockham mit dem Problem gerungen3. Die
Auffassung über die Umgrenzung der veritates catholicae und ihre Arten,
die in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts zur herrschenden wird,
kann durch Heinrich Totting von Oyta veranschaulicht werden4. Er
zählt zunächst folgende fünf Arten von katholischen Wahrheiten auf :

« Pro quo sciendum quod quinque sunt genera veritatum, quantum
ad praesentem propositum pertinet. Primum est earum quae in scriptum

sacra continentur vel ex eis argumento necessario possunt inferri.
2um est earum quae ab ipsis apostolis ad nos per successorum rela-
tionem vel scripturas fidelium pervenerunt, licet in scripturis sacris

non inveniantur inserta nec ex solis eis possint necessario argumento
concludi. 3um est earum quae in fide dignis cronicis et hystoricis rela-
tionibus fidelium invenimus. 4U1U est earum quae ex veritatibus primi
generis et secundi tantummodo vel ex eis vel alterius earum una
cum veritatibus tertii generis possunt manifeste concludi. 5um est

earum quae Deus praeter veritates apostolis revelatas aliis revelavit
vel etim inspiravit et, si opus foret, noviter revelaret vel etiam inspiraret,

1 Die Wendung, welche die Frage nach dem Gegenstand des Glaubens in
der Spätscholastik genommen hat, kennzeichnet R. Schuttes also : « Quaestio non
amplius est : quid est articulus, quaenam credibilia sunt articuli, quinam articuli
explicite sunt credendi et in quantum ; sed quaeritur : quid est Veritas catholica,
quaenam doctrinae sunt veritates catholicae, quaenam sunt necessario explicite
credendae et sciendae. Ita sub nomine veritatum catholicarum proprie ponitur
quaestio de dogmate » (Introductio 79; vgl. Fides implicita I, 139-199).

2 So etwa Op. Ox. IV d. 11 q. 3 n. 5.
3 So bes. Dialogus inter magistrum et discipulum (Lugduni 1494), p. I

lib. 2 c. 1-5. Ockham verzeichnet zwei Ansichten über den Umfang der veritates
catholicae ; nach der einen gehören nur die Offenbarungswahrheiten und die
Folgerungen daraus dazu (c. 1) ; nach der zweiten ist ihre Reichweite größer
und schließt fünf Gruppen in sich (c. 5), die sich im wesentlichen mit denen
decken, die später Heinrich von Oyta aufgezählt hat (vgl. oben im Text).

4 Henrici Totting de Oyta quaestio de veritatibus catholicis : Op. et text.,
fasc. XVI. Münster 1933.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 277

quae revelatio vel inspiratio ad universalem ecclesiam absque dubita-
tione pervenerunt. »1 Dann stellt er darüber folgende These auf :

« Quinque genera veritatum praedicta sic videntur esse catholicae,
quod eis non licet christianis dissentire. » Heinrich von Oyta zählt
dann noch die Entscheidungen der Konzilien und der Päpste und die

von der Kirche approbierte Väterlehre unter die veritates catholicae 2.

Die damit angebahnte Tendenz, die katholischen Wahrheiten von den

theologischen Erkenntnisquellen her zu bestimmen, wurde im 15. und
16. Jahrhundert weiter ausgebaut, z. B. von Juan Torquemada 3 und
fand ihre Klärung und ihren Abschluß in dem klassischen Werk des

Melchior Cano De Locis theologicis 4.

Die Aufzählung und die Formulierung der genera veritatum catho-
licarum in der Spätscholastik ist also nicht einheitlich, sondern in
einem gewissen Fluß und Entwicklungsprozeß begriffen. In dem

Punkt aber, der uns hier besonders interessiert, herrscht einheitlich
Übereinstimmung ohne jedes Schwanken ; alle Theologen von Ockham
bis Torquemada bekennen sich zu der Ansicht, daß die aus der
Offenbarung « in bona et necessaria consequentia » abgeleiteten
Schlußfolgerungen zu den veritates catholicae gehören. Bei W. Ockham heißt
es5 : « Illae solae veritates sunt catholicae et de necessitate salutis
credendae, quae in canone bibliae explicite vel implicite asseruntur,
ita quod si aliquae veritates in biblia sub propria forma minime con-
tinentur, ex solis contentis in ea consequentia necessaria et formali
possunt inferri. » Joh. Gerson 6 gibt folgende Definition der catholica
veritas, die von Brevicoxa und Torquemada fast wörtlich wiederholt
wird : « Veritas catholica potest describi, quod est veritas habita per

1 L. c. 10 f.
2 L. c. 14 f. (concl. 2 und 3).
3 Torquemada zählt in seiner Summa De ecclesia (Venetiis 1561), lib. IV, 2 c. 9

folgende acht Gruppen von veritates catholicae auf : 1. die in der Schrift
ausdrücklich enthaltenen Wahrheiten ; 2. die daraus sich zwingend ergebenden
Folgerungen ; 3. die mündlich überlieferten Glaubenswahrheiten ; 4. die Definitionen

allgemeiner Konzilien ; 5. die Glaubensentscheidungen des Papstes ; 6. die
einmütige Väterlehre in Glaubenssachen ; 7. die aus den letzten vier Gruppen
sich notwendig ergebenden Folgerungen ; 8. die zwar nicht zu den katholischen
Wahrheiten gehörenden, aber in naher Beziehung mit ihnen stehenden Wahrheiten
(« veritates catholicam veritatem sapientes ») ; vgl. A. Lang, Die Loci theologici
des Melchior Cano 194.

4 A. Lang, 1. c., bes. 81 ff., 87 f.
5 Dialogus p. I lib. 2 c. 1.
6 Vgl. den Text oben Anm. 55.



278 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

divinam revelationem immediate vel mediate, explicite in propria
verborum forma vel implicite in bona et necessaria consequentia. »

Die theologische Folgerung gehört also ohne Zweifel zu den veri-
tates catholicae. Was ist aber mit dieser Zuteilung gemeint Deckt
sich der Bereich der veritas catholica mit dem, was wir heute als Gegenstand

der fides divina bezeichnen Wenn Reg. Schultes Recht hätte
mit der Behauptung : « ita sub nomine veritatum catholicarum proprie
ponitur quaestio de dogmate »1, wenn also die veritates catholicae
mit den eigentlichen Glaubenswahrheiten sich decken würden, dann
wäre die Frage eindeutig entschieden. Aber gerade diese Voraussetzung
ist fraglich und mit guten Gründen anfechtbar. Gewiß wollte man mit
der Aufzählung der veritates catholicae eine Umgrenzung des Glaubensgebietes

schaffen, oder besser gesagt dessen, was « zu glauben » (cre-

dendum) ist. Aber Glaube in diesem Zusammenhang — und was von
dem Begriff fides gilt, gilt in gleicher Weise von seinem kontradiktorischen

Gegenteil, dem Begriff haeresis — wurde damals nicht in dem

strikten Sinn verwendet, den wir heute damit verbinden ; von Thomas
bis über Cano hinaus wurde vielmehr ein Glaubens- und Häresiebegriff
verwendet, der über die Reichweite der fides divina hinausgreift 2.

Als « Glaubens »-Gegenstand wurde von der Hochscholastik nicht
bloß das Gebiet des « directe credendum », die Glaubensartikel
betrachtet, sondern auch die Gegebenheiten des « indirecte credendum »,

d. h. die per accidens geoffenbarten Wahrheiten, die Folgerungen
und überhaupt alles, « quibus negatis sequitur aliquid contrarium
fidei »3. In der Spätscholastik trat an die Stelle der Scheidung
zwischen dem direkte und dem indirecte credendum jene zwischen

den veritates formaliter und virtualiter revelatae. Aber wiederum
wurden beide Bereiche ohne Einschränkung schlechthin zum « Glauben »

1 Declaratio veritatum, quae credendae sunt de necessitate salutis, Opera
omnia, Antwerpiae 1706, I, 27 ; andere Belege bei Schultes in den S. 276 Anm. 1

zitierten Werken.
2 Auf diesen weiteren Sprachgebrauch hingewiesen zu haben ist das Verdienst

von R. Schultes, De definibilitate conclusionum theol. : Ciencia tom. 23 (1921)
317 f. und von F. Marln-Sola, L'évolution homogène du dogme catholique II,
217 ff. Beide haben aber leider unterlassen, die praktischen Folgerungen daraus
für ihre eigene Beweisführung zu ziehen. Für die nähere Begründung und
Erläuterung des Folgenden muß ich auf den Artikel Div. Thom. 20 (1942) 224 ff.,
339 ff. und 21 (1943) 90 ff. verweisen.

3 S. Th. I q. 32 a. 4 ; II-II q. 11 a. 2. Über diese Formel und ihren Sinn
vgl. Div. Tom. 20 (1942) 229 ff.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 279

gezählt h Aus diesem Sprachgebrauch darf aber nicht ohne weiteres
gefolgert werden, daß man all diesen Wahrheiten die Gewißheit der fides

divina zueignen wollte. Der weitere Glaubens begriff war nämlich nicht
von erkenntnis-theoretischen Erwägungen, die die Glaubensgewißheit
festlegen sollten, bestimmt, sondern von moraltheologischen Absichten,
welche die Reichweite der Glaubensverpflichtung abstecken wollten.
Beide Gesichtspunkte hängen gewiß innigst zusammen ; eigentliche
Glaubensverpflichtung setzt eigentliche Glaubensgewißheit voraus ;

aber das gilt nur von der Glaubenspflicht in spezifischem Sinn, nicht
von jeder inneren Bindung, die aus dem Glauben sich ergibt. Eine
lebendige und konsequente Glaubenshaltung kann sich nämlich gar nicht
auf die unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten beschränken, sondern
erstreckt sich auch auf alles, was mit diesen Wahrheiten, sei es als

Grundlage und Voraussetzung, sei es als Folgerung und Auswirkung,
in notwendigem Zusammenhang steht. In diesem weiteren Sinn sind
alle veritates catholicae, auch die theologischen Schlußfolgerungen zu
« glauben » ; in diesem weiteren Sinn verstößt ihre Leugnung gegen den

« Glauben » und wird zur « Häresie ». So verwendet man die Ausdrücke
bis über das 16. Jahrhundert hinaus. Nicht bloß die Anwälte der
Definierbarkeit der conclusio theologica, wie Petrus Soto, bedienen
sich dieser Terminologie, auch die radikalen Gegner derselben, wie
Melchior Cano und Ludwig Molina, fügen sich diesem Sprachgebrauch.

Wenn deshalb im 14. und 15. Jahrhundert die veritates catholicae
als veritates credendae bezeichnet werden, und schlechthin zum
« Glauben » gerechnet werden, so darf das zunächst nur vom Glauben
im weiteren Sinn verstanden werden. Daß die Ausdrücke im präzisen
Sinn der fides divina gemeint seien, das müßte in jedem einzelnen Fall
erst nachgewiesen werden. In einer Zeit, in der man die Bekämpfung
häretischer Strömungen und sektiererischer Bewegungen als eine
vordringliche Aufgabe empfand, drängten sich praktische Gesichtspunkte
für die Beurteilung des Glaubensbereiches in den Vordergrund. Man
war weniger daran interessiert, theoretisch genau den Umfang der
Glaubensgewißheit abzustecken, als vielmehr daran, die Erfordernisse
einer praktischen Glaubenshaltung festzulegen. Das ersieht man, wenn
man z. B. im Directorium inquisitorum des Nicolaus Eymericus nachliest,

wie er die subjektive GlaubensVerpflichtung für die verschiedenen

Gruppen von Gläubigen, die minores, médiocres und maiores, zu

1 Die Belege siehe Marln-Sola, a. a. O. II, 217 f. ; Lang, Div. Thom. 21

(1943) 91 f.



280 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

bemessen und detailliert zu bestimmen sucht1. Auch dort, wo er vom
Glaubensmaß der maiores handelt, hat er nicht den Bereich der objektiven

Glaubensgewißheit, sondern die Anforderungen des subjektiven
Glaubenslebens zum Maßstab genommen.

Daß die Aufzählung der veritates catholicae die Reichweite der

Glaubensverpflichtung in diesem weiteren Sinn umgrenzen sollte, ist
unschwer nachzuweisen. Heinrich Totting von Oyta charakterisiert
das Wesen der Veritas catholica dahin, daß sie den Christen zur
Zustimmung verpflichten : « sic videntur esse catholicae, quod eis non
licet christianis dissentire. »2 Nach Walter von Bamberg gehören zu
ihrem Bereich alle Wahrheiten, « quibus adstringimur assentire ». Auch
weniger heilswichtige Wahrheiten muß man firma fide glauben, « quia
ex revelatione et approbatione ecclesiae Dei proveniunt, cui nullus
catholicus debet dissentire ». Zu den veritates catholicae werden
deshalb von ihm auch gezählt « aliae veritates, quae dicuntur in facto
existere, cuiusmodi sunt veritates de gestis ecclesiae et sanctorum, qui
in cronicis et historiis fide dignis habentur, quae etiam asserunt a

fidelibus minime respuendas »3. Man kann nicht sagen, daß solche

Formulierungen und Ausdrücke angebracht wären, wenn man sich

zur Annahme dieser Wahrheiten unmittelbar im göttlichen Glauben

verpflichtet gefühlt hätte. Sie binden im « Glauben », weil sie zur
Konsequenz einer vollen, lebendigen, gesunden Glaubenshaltung
gehören.

Auch die Tatsache, daß man nicht bloß verschiedene « genera »,

sondern auch verschiedene « gradus » der veritates catholicae
unterschieden hat, beweist, daß man nicht alle in gleicher Weise zur fides

divina gezählt hat, die ja ihrem innersten Wesen nach keinerlei
Gradunterschiede mehr duldet. So hat J. Gerson 4 6 Grade, bzw. 4 Hauptstufen

(« gradus principales ») von veritates catholicae unterschieden.
Die erste Hauptstufe, welche die ersten drei Grade, nämlich die
Schriftwahrheiten, die apostolischen Überlieferungen und die speziellen
Privatoffenbarungen zusammenfaßt, enthält nur « veritates immediate et

1 Directorium inquisitorum, ed. Fr. Pegna, Venetiis 1595, I q. 3-8. Darnach
sind die Kuraten verpflichtet, zu glauben, daß Wucher Sünde ist, wegen ihrer
Pflicht zum Beichthören ; die kirchlichen Vorsteher müssen ihres Amtes wegen
alles glauben, was von der Kirche als approbierte Wahrheit verkündet wird.

2 Quaestio de veritatibus catholicis : Op. et text. fasc. XVI, Münster 1933, 11.
3 Cod. theol. 77, Bamberg, fol. 2rb.
4 Declaratio veritatum, quae credendae sunt de necessitate salutis, Opera

omnia, Antwerpiae 1706, I, 22 ff.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 281

explicite a Deo revelatae ». Die theologischen Schlußfolgerungen bilden
teils den vierten Grad, bzw. die zweite Hauptstufe ; teils gehören sie

zum fünften Grad, bzw. zur dritten Hauptstufe der veritates catholicae.
Zur dritten Hauptstufe gehören unter anderen Folgerungen, « quae

deducuntur in consequentia tantummodo probabili vel topica » ;

zur vierten Hauptstufe zählen die Wahrheiten, « quae tantummodo
faciunt ad nutriendam vel fovendam devotionem religiosamque pieta-
tem ». Daß diese letzteren Gruppen nicht mehr zum göttlichen Glauben

gehören, ist klar. Die veritates catholicae greifen also — und das

genügt für unsere Beweisführung — sicherlich über den Bereich der
fides divina hinaus.

Zum Wesen cler Veritas catholica gehört also nicht die unmittelbare

Verankerung im göttlichen Glauben. Wenn die theologischen
Schlußfolgerungen zu den veritates catholicae gerechnet werden, so kann
daraus nicht geschlossen werden, daß man ihnen die Gewißheit des

göttlichen Glaubens zuschrieb, sondern nur, daß man sie zur
Verantwortlichkeit einer christlichen Glaubenshaltung rechnete. Sie stehen

in so innigem Zusammenhang mit den Offenbarungswahrheiten, daß

ein Zweifel ihnen gegenüber sich als Zweifel an der Offenbarung
auswirken müßte. Gregor von Rimini, der vielfach als Vertreter der

vollen Glaubensqualität der conclusio theologica bezeichnet wird, hat
für seine Einstellung gerade diese Begründung gegeben : « Igitur si

theologus de veritate conclusionis theologicae dubitaret, quam utique
certus est sequi ex s. scriptura, consequenter dubitaret de veritate
s. scripturae. »1 Diesen Standpunkt kann, ja muß auch jeder Gegner
der Definierbarkeit der conclusio theologica vertreten. Mit genau der

gleichen Begründung hat der hl. Thomas das weite Gebiet des indirecte
credendum zum « Glauben » gerechnet2 und hat Melchior Cano, der
doch eine ganz scharfe Trennungslinie zwischen der Gewißheit des

Glaubens und der Gewißheit der Theologie zieht, die theologischen
Folgerungen als « glaubens »pflichtig erklärt3.

1 Prol. q. 4 a. 4.
2 S. Th. I q. 32 a. 4. Vgl. Div. Thom. 20 (1942) 214 f.. 339 ff.
3 Die Ablehnung der Konklusionen verstößt nach Cano gegen den Glauben,

weil sie zu ihm in einer « indirecta quidem et consequens, sed vera et naturalis
repugnantia » stehen (De Locis theol. lib. XII c. 5). Binez gibt den Grund für
den « Glaubenscharakter » der theol. Folgerungen also wieder : « Et nihilominus
dicuntur conclusiones esse de fide non immediate, sed mediate, et oppositum
illarum dicitur error circa fidem mediate : et qui contrarium sentit, venit in
suspicionem haeresis, praesertim si philosophus est : quia ille non est credendus



282 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

Die conclusiones theologicae werden zum « Glauben » gerechnet

von Thomas, von den Spätscholastikern und noch von Melchior Cano.

Aber diese Zuteilung ist, hier wie dort, nicht dogmatisch von der
Gewißheit der fides divina gemeint, sondern moraltheologisch von der

Glaubensverpflichtung, Glaubenspflicht in dem weiteren Sinn einer

Bindung zur inneren Zustimmung auf Grund des Glaubens verstanden.

IV. Das Verhältnis der conclusio theologica zur fides divina.

Die Scholastiker des ausgehenden Mittelalters haben bezüglich der
conclusio theologica vor allem zwei Fragen erörtert : sie wollten
feststellen, inwieweit ihr einsichtige Gewißheit zukommt und inwieweit
sie unter die moralische Verantwortlichkeit des Glaubens fällt.
Verschieden davon ist die moderne Fragestellung. Für die heutige Theologie

steht die einzigartige, übernatürliche Gewißheit und Unfehlbarkeit

der Glaubensgewißheit beherrschend im Mittelpunkt des Problems.
Heute lautet die Frage : Können die übernatürlichen Qualitäten der

Glaubensgewißheit auch für die theologischen Folgerungen in Anspruch
genommen werden, die doch auch auf natürliche Erkenntnisse sich

stützen und durch ein bloß natürlich gesichertes Schlußverfahren

gewonnen werden Wir fragen nicht, ob die conclusio theologica
nur geglaubt, d. h. nur mit inevidenter Erkenntnis erfaßt werden kann,
sondern ob sie noch geglaubt werden kann, d. h. ob ihr die volle
übernatürliche Glaubensgewißheit zukommt. Wir fragen auch nicht, ob
sie zu einer gläubigen Zustimmung verpflichtet, sondern ob die

Zustimmung, die wir ihr schulden, die spezifisch theologische

Glaubenszustimmung ist. Uns geht es darum, ob durch die theologische Denkarbeit

das Gold der göttlich verbürgten Offenbarungswahrheit durch
die Beimischung bloß menschlicher Weisheit getrübt, oder ob die
absolute, unfehlbare Gewißheit des Glaubens trotz der Beimischung
fehlbarer menschlicher Erkenntnisfaktoren in voller Kraft erhalten
bleibt1.

negare quae sunt nota lumine naturali, ac per consequens creditur negare princi-
pium fidei » (Scholastica Comm. in primam partem Angelici doctoris S. Thomae,
Duaci 1614, q. 1 a. 2 ad 3).

1 Zum Beweis genügt ein Blick in die neueren Werke, die sich mit dem
Theologieproblem beschäftigen. Die Homogenität der theologischen Erkenntnisse
mit dem Dogma, bzw. den Ofienbarungsgegebenheiten aufzuzeigen, ist das
Hauptanliegen der rühmlich bekannten Werke von A. Gardeil, bes. Le donné révélé
et la théologie 2, Paris 1910, 3 1932 (ed. Chenu). Auch bei L. Charlier, Un essai



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 283

Es erhebt sich nun die Frage, ob die Theologen der Spätscholastik
diese Seite des Problems gar nicht gesehen, ob sie die dogmatische
Gewißheitsqualität der conclusio theologica in keiner Weise erörtert
haben. Diese Frage ist umso mehr berechtigt, als die Scholastik seit

Beginn des 13. Jahrhunderts die Einzigartigkeit der Glaubensgewißheit
betont und oft recht klar zum Ausdruck gebracht hat. Für Philipp
den Kanzler und Wilhelm von Auxerre ist der Glaube « certior quam
scientia »1. Alexander von Haies betont, daß die Theologie, die sich
auf göttliche Inspiration stützt, « verius est scientia quam ceterae
scientiae »2. Nach Bonaventura ist die Wahrheit des Glaubens unfehlbar
gewiß, weil sie durch den Heiligen Geist garantiert wird : « doctrina
fidei magis veraciter est tradita quam aliqua scientia philosophica,
quia Spiritus sanctus et ipse Christus in nullo falsum dixerunt. » 3

Am klarsten hat Thomas von A quin die unvergleichliche Überlegenheit

der Glaubenserkenntnis gegenüber dem natürlichen Erkennen

hervorgehoben. Er unterscheidet zwischen der certitudo adhaesionis,
die sich nach dem objektiven Gewißheitsgrund richtet, und dem

subjektiven Gewißheitsgrad der certitudo evidentiae4. Steht der Glaube an
Einsichtigkeit dem Wissen nach, so übertrifft er es an Festigkeit und
Zuverlässigkeit. « Fides habet maiorem certitudinem, quantum ad

firmitatem adhaesionis, quam sit certitudo scientiae et intellectus,
quamvis in scientia et intellectu sit màior evidentia eorum quibus
assentitur. »5 Der Glaube ruht nämlich auf dem objektiv sichersten

Gewißheitsgrund, der überhaupt denkbar ist, nämlich dem Zeugnis

sur le problème théologique, Thuillies 1938 und bei P. Wyser, Theologie als Wissenschaft,

Salzburg 1938, steht das Verhältnis der Theologie zu den die übernatürliche
Glaubensgewißheit tragenden Faktoren beherrschend im Mittelpunkt.

1 G. Engelhardt, Die Entwicklung der dogmatischen Glaubenspsychologie
in der mittelalterlichen Scholastik vom Abaelardstreit (um 1140) bis zu Philipp
den Kanzler (f 1230) : BB XXX, 4-6, 240 ff., 438, 455 f.

2 Summa theol. I q. 1 n. 1 ; vgl. Krebs, a. a. O. 26*.
3 III Sent. d. 23 a. 1 q. 4 ad 4 (ed. Quaracchi III, 482).
4 « Certitudo potest considerari dupliciter : uno modo ex causa certitudinis

et sic dicitur esse certius illud quod habet certiorem causam ; et hoc modo fides
certius est tribus praedictis, quia fides innititur veritati divinae, tria autem
praedicta innituntur rationi humanae. Alio modo potest considerari certitudo
ex parte subiecti et sie dicitur certius quod plenius consequitur intellectus
hominis ; et per hunc modum fides est minus certa. Sed quia unumquodque
iudicatur simpliciter quidem secundum causam suam, secundum autem disposi-
tionem, quae ex parte subiecti est, iudicatur secundum quid, inde est quod fides
est simpliciter certior ; sed alia sunt certiora secundum quid, scilicet quoad nos »

(II-II q. 4 a. 8). Ebenso De Ver. q. 10 a. 82 ad 6.
6 III Sent. d. 23 q. 2 a. 2 qa 3.



284 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

des unfehlbaren Gottes : «... multo magis homo certior est de eo

quod audit a Deo, qui falli non potest, quam de eo quod videt propria
ratione, quae falli potest. »1 Auch in der Spätscholastik ging das

Bewußtsein von der Überlegenheit der Glaubensgewißheit nicht
verloren. Die immer wiederkehrende Quaestio : Utrum fides sit certior
scientia, wird im allgemeinen, wenn auch mit Schwankungen und
Abweichungen im einzelnen, affirmativ beantwortet. Gegen Franciscus

von Marchia betont z. B. der anonyme Autor des Cod. Vat. lat. 1113,
daß der Glaube zwar nicht « ex certis evidentibus » schöpfe, daß er
aber « certitudine adhaesionis ex imperio voluntatis et inductione
divina » eine einzigartige Sicherheit habe a. Nach Heinrich von Langenstein

ist der Glaube, wenn auch nicht seiner Einsichtigkeit nach, so

doch seiner Sicherheit nach der sinnlichen Erfahrung überlegen, weil
er auf Gottes Einwirkung zurückgeht ; « sed motio divina certior est

et infallibilior ad verum quam quaecunque experientia sensualis. »3

Nach Walter von Bamberg steht das Wissen « ratione probationis »,

das Glauben aber « ratione firmae adhaesionis » höher 4.

Mußte da nicht die Frage auftauchen, ob diese höhere Gewißheit
des Glaubens in den aus dem Glauben gewonnenen Schlußfolgerungen
erhalten bleibt

Eine Durchforschung der Hoch- und Spätscholastik unter diesem

Gesichtspunkt führt aber nur zu recht mageren Ergebnissen. Die
meisten Scholastiker haben sich mit diesem Problem nicht beschäftigt.
Das gilt wie von der Hochscholastik, so auch noch für das 14.

Jahrhundert und zum größten Teil auch noch für das 15. Jahrhundert.
Wenn auch in dieser Zeit des Niedergangs die theologische Reflexion
sich mehr und mehr den erkenntnistheoretischen Fragen zuwendet,
die Frage nach der übernatürlichen Qualität der theologischen
Erkenntnisse fiel nicht unter dieses Interesse. Der tiefere Grund hiefür
dürfte darin gelegen sein, daß die Spätscholastik überhaupt wenig
Sinn und Aufgeschlossenheit für den Wert und für die Bedeutung der
fides infusa hatte5. Man hat zwar an ihrer Notwendigkeit fest-

1 II-II q. 4 a. 8 ad 2.
2 Cod. Vat. lat. 1113, fol. 20va ; vgl. Lang, Wege der Glaubensbegründung, 98.
3 Clm 11591, fol. 28vb. 4 Cod. theol. 77, Bamberg, fol. 8ra.
5 Kennzeichnend für diesen Mangel dürften die diesbezüglichen Äußerungen

des Durandus sein : « Infunditur autem fides non quia sine ea infusa non possumus
credere verum supernaturale : sed quia non ita prompte et faciliter » (III Sent,
d. 23 q. 6 a. 2) ; « videtur esse dicendum, quod sine quocunque habitu super-
naturali potest intellectus noster veritati articulorum assentire » (II Sent. d. 28 q. 1).



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 285

gehalten, hat aber diese Notwendigkeit nicht aus inneren Gründen

abgeleitet, sondern nur auf die positive Anordnung Gottes
zurückgeführt. Und fast allgemein vertrat man damals die Anschauung vom
diskursiven Aufbau des Glaubens und suchte seine Gewißheit syllo-
gistisch aus den Glaubwürdigkeitsgründen zu gewinnen h Darüber
mußte natürlich das Gefühl für die Sonderstellung der
Glaubenszustimmung verloren gehen oder in den Hintergrund gedrängt werden.

In der Tat dürften von den Texten, auf die Marin-Sola sich für
seine These beruft, daß man die conclusio theologica zur fides divina
rechnet, kaum einer beweiskräftig sein2.

1 Belege hiefür siehe Lang, Wege der Glaubensbegründung 94 ff., 102, 108 ff.,
112 f. Die Vorwürfe, die von K. Eschweiler, Die zwei Wege der neueren Theologie,
Augsburg 1926, und seinen Nachbetern der « Barockscholastik » vielfach zu Unrecht
gemacht werden, könnten mit mehr Recht gegen viele Spätscholastiker geltend
gemacht werden.

2 Marin-Sola, a. a. O. II, 147 ff. — Mit dem meisten Recht scheint man
sich für die erwähnte These auf Petrus Aureoli berufen zu dürfen ; er rechnet
nämlich die theologischen Folgerungen zum « Glauben » und betrachtet ihre
Leugnung als « Häresie » : « In processu vero secundo, dum proceditur ex una
propositione crédita et alia necessaria aut ex ambabus creditis ad inquirendum
de aliquo, quod est in fide dubium, quid tenendum est, non acquiritur alius
habitus nisi fides ; ille siquidem habitus fides est, cuius oppositum est haeresis.
Sed oppositum conclusionis deductae ex uno articulo et una propositione necessaria

est haereticum » [Commentariorum in primum librum Sent., Prol. q. 1 a. 2

(Romae 1596)]. Aber abgesehen davon, daß Petrus Aureoli gerade in diesen

Fragen ein Einzelgänger war und als solcher betrachtet und bekämpft wurde
(siehe oben S. 264 Anm. 5), für die Beweiskraft solcher Texte müßte nachgewiesen
werden, daß die Ausdrücke fides und haeresis im strikten Sinne gemeint sind.
Dort wo Aureoli an das Problem der theologischen Gewißheit der Folgerungen
gleichsam mit den Füßen hinstößt, weicht er ihm aus, ohne es klar beantwortet
zu haben. Gegen die Zuteilung der conclusio theologica zum Glauben erhebt er
nämlich selbst folgenden Einwand : «... cum ad aliquam conclusionem duae
praemissae in duobus luminibus notae concurrunt, illa conclusio non debet dici
cognosci in altero illorum tantum. Quaelibet enim praemissa causat aliquid sui
luminis in conclusione ut videtur : quare in ea est aliquid luminis utriusque. Sed
in tali deductione praemissa illa, quae est articulus, nota est lumine fidei, illa
vero quae ponitur necessaria nota est in lumine naturali ; ergo conclusio non
cognoscetur in lumine fidei ut videtur. » Man meint das Problem der theologischen
Folgerung, und zwar nach seinen beiden Aspekten, könnte nicht schärfer
aufgeworfen werden. Wenn man aber in der Antwort des Aureoli eine Beachtung
der beiden Gesichtspunkte erwartet, so wird man enttäuscht. Die Lösung, die
er gibt, lautet quae tenetur ex fide Claudicat quantum ad evidentiam, licet
sit perfectior quantum ad adhaerentiam ; propositio vero necessaria perfectior
est quantum ad evidentiam, etsi non quantum ad adhaerentiam, quia immobilius
adhaerendum est iis quae tenentur per fidem quam iis quae cognoscuntur scien-

tifice, ut in martyribus patet. Ideo conclusa propositio tenebitur lumine fidei
aenigmatico et obscuro sicut articulus. » Damit ist aber nur die eine Seite, die



286 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

Ein gutes Kriterium dafür, unter welchem Aspekt ein Theologe
das Problem der theologischen Schlußfolgerungen sieht, ergibt sich

aus der Art, wie er dabei das Axiom : Conclusio peiorem semper
sequitur partem verwendet. In einer theologischen Schlußfolgerung,
die aus einer gewußten und einer geglaubten Prämisse gewonnen wird,
überragt die Vernunftprämisse bezüglich der certitudo evidentiae die

Glaubensprämisse, steht aber bezüglich der certitudo adhaesionis hinter
der im göttlichen Glauben gewissen Prämisse weit zurück. Wo nun
der Gesichtspunkt der Evidenz und Wissenschaftlichkeit im Vordergrund
steht, wird man die inevidente Glaubensprämisse als die peior pars
betrachten und der Schlußfolgerung die zur Wissenschaftlichkeit
notwendige Einsicht abstreiten. In diesem Sinn berief man sich damals
sehr häufig auf das erwähnte Axiom für die bloße Glaubensgewißheit
der conclusio theologica C Wo man dagegen die Glaubensgewißheit

vor allem in ihrem übernatürlichen Wesen sieht, wird man die bloß
natürlich gewisse Prämisse als die pars peior ansehen und unser Axiom
als Argument oder wenigstens als Schwierigkeit gegen den Glaubenscharakter

der Schlußfolgerung anführen. In diesem Sinn wird es in
den modernen Erörterungen der Frage immer wieder in die
Wagschale geworfen2. Es muß nun auffallen, daß das Axiom unter diesem

zweiten Aspekt kaum je einmal in der Spätscholastik zitiert wird ; der
Grund hiefür kann nur sein, daß man diese Seite des Problems damals
noch nicht sah oder sich nicht dafür interessierte.

Nur ein einziger Text ist mir bisher begegnet, nämlich bei

J. Gerson in der schon erwähnten Schrift « Declaratio veritatum, quae
credendae sunt de necessitate salutis », in dem die übernatürliche
Gewißheit der Glaubensprämisse als die höhere Gewißheit betrachtet

noetische Seite des Problems beantwortet : die Folgerung ist inevident. Ob Aureoli
hier auch die conclusio der übernatürlichen Gewißheit nach mit den Artikeln
gleichstellen wollte, wage ich nicht zu entscheiden ; es fehlt ihm die
Aufgeschlossenheit für den theologischen Kern der Frage.

1 Vgl. die oben S. 269 angeführten Texte von Franz von Mayronis, Marsi-
lius von Inghen (S. 270), Hervaeus Natalis (S. 270 f.).

2 Bei Chr. Pesch, Praelectiones dogmaticae VIII (Freiburg 1898) findet sich
folgende Beweisführung : « Ergo id quod logice partim nititur auctoritate humanae
rationis ut motivo interno, non informatur ea auctoritate, ut constituatur obiectum
credibile per fidem divinam. Quare assensus in talem conclusionem est neces-
sario inferior assensu fidei ; nam peiorem sequitur semper conclusio partem, ut
logica docet » (prop- XV). Auch A. Gardeil, Le donné révélé, Paris 1910, führt
öfters das Axiom an als eine Schwierigkeit gegen die Homogeneität von Theologie
und Dogma (z. B. 228, 236).



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 287

und unter Berufung auf unser Axiom der unter Zuhilfenahme einer

Vernunftprämisse gewonnenen Folgerung die volle Glaubensgewißheit
abgestritten wird. Es handelt sich um den fünften Grad der veritates
catholicae, nämlich um solche theologische Folgerungen, « quae
in consequentia tantummodo probabili vel topica vel dum in ante-
cedente ponitur propositio, quae ad fidem est impertinens, quamvis
supponatur vera » h Über diese letzte Gruppe von Folgerungen urteilt
Gerson also : « Porro dum propositionibus fidei apponitur aliqua quae
non est de fide, tunc totum, quod est una copulativa, non potest
simpliciter dici de fide, quia sequitur debiliorem partem, ut si in ea
esset una contingens, tota esset contingens, quamvis essent multae
necessariae. Dicitur nihilominus talis propositio, ad cuius verifica-
tionem requiritur una propositio non pertinens ad fidem, quod sapit
fidem, si sit vera, vel quod sapit haeresim, si sit falsa. » In gleicher
Klarheit und Eindeutigkeit dürfte die Frage nach der dogmatischen
Gewißheit der conclusio theologica in jener Zeit noch selten gestellt
worden sein. Und das ist das Wichtige an diesem Text ; er beweist,
daß nunmehr die neue Problemstellung sichtbar geworden ist, nämlich
ob und inwieweit die übernatürliche Gewißheit der Offenbarungsprinzipien

in der theologischen Folgerung nachwirkt. Zu welcher

Lösung freilich Gerson sich bekennt, ist nicht leicht zu ergründen.
Sicher hat er den zum fünften Grad der kath. Wahrheiten gezählten

Folgerungen die volle Glaubensgewißheit abgesprochen. Er rechnete
aber andere Folgerungen, « quae concluduntur ex praemissis verita-
tibus (d. h. die immediaten geoffenbarten Wahrheiten der ersten drei
Grade) in consequentia certa in lumine fidei vel in evidenti lumine
naturali, quamvis non in propria forma verborum illic habeantur »2

zum vierten Grad, bzw. zum zweiten gradus principalis. Es ist nicht
ganz klar, wie die Grenzlinie zwischen den zum vierten und den zum
fünften Grad gerechneten Folgerungen zu ziehen ist, und es ist nicht
ganz klar, wie der Gewißheitscharakter des zweiten gradus principalis,
der zwischen der Glaubensgewißheit der unmittelbar geoffenbarten
Wahrheiten des ersten und den nicht mehr dem Glauben unterliegenden
Wahrheiten (veritates fidem sapientes) des dritten gradus principalis
liegt, näher bestimmt werden soll. Diese Fragen zu lösen würde hier

zu weit führen. Soviel steht jedenfalls fest, daß Gerson nicht sämtliche

1 Gerson, Opera omnia, Antwerpiae 1706, I, 23.
2 Ebend.



288 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

Folgerungen uneingeschränkt zur fides divina zählt, daß diese vielleicht
erste eindeutige Aufrollung des theologisch-dogmatischen Problems
der conclusio theologica in der Spätscholastik nicht für, sondern gegen
die These Marin-Solas spricht.

Es muß der Einzelforschung überlassen bleiben, noch weitere
direkte Stellungnahmen zu unserem Problem aus dem 14. oder
15. Jahrhundert aufzufinden. Viele werden sich sicherlich nicht finden
lassen.

Aber läßt sich nicht vielleicht indirekt aus ihren sonstigen
Anschauungen auf die Einstellung der Spätscholastiker zu unserer Frage
schließen Nach Marin-Sola bietet die Art, wie ein Theologe das
Verhältnis des theologischen Habitus zum Glaubenshabitus bestimmt, einen
sicheren Anhaltspunkt dafür, wie er die Gewißheit der conclusio
theologica wertet1. Die Anwendung dieses Kriteriums dürfte aber
wiederum durchaus nicht zugunsten der These Marin-Solas ausfallen.

Ich muß mich mit ein paar Hinweisen begnügen. Sicher haben die

enge an Thomas sich anschließenden Theologen zwischen Theologie und
Glaube reinlich geschieden. Die Ansicht des Hervaeus Natalis ergibt
sich aus folgenden Worten : « theologia nihil aliud est, quam quidam
habitus creditivus discursivus faciens fidem de his quae virtualiter et

implicite in fidei articulis continentur propter credulitatem primorum
creditorum, quae sunt fidei articuli, in quo distinguitur a fide et
scientia et cum eis convenit : quia in hoc quod est habitus creditivus
convenit cum fide et distinguitur a scientia, quae est habitus evidens ;

in hoc autem quod est habitus discursivus differt a fide, quae non est

habitus discursivus et convenit cum scientia, quae est habitus discursivus.

»2 Gleich eindeutig ist die Entscheidung des Heinrich von
Friemar in seinem Quodlibet (ca. 1305). Die Theologie, so sagt er,
betrachtet ihre Gegenstände von einem anderen formellen Gesichtspunkt

aus als der Glaube ; sie hat auch eine andere Einstellung zu den
erfaßten Wahrheiten und andere Lebensgesetze als der Glaube 3. Nach

1 L'évolution homogène du dogme cath. II, 236 : « Un des meilleurs moyens
de savoir si un théologien considère comme immédiatement de foi ou seulement
médiatement les conclusions théologiques qui ne sont connues que par un raisonnement

évident, c'est de voir si ce théologien admet ou non la distinction spécifique
entre les 'habitus' de foi et de théologie ou entre 1' 'habitus' des principes et
1' 'habitus' des conclusions de la Science Sacrée. »

2 Defensa I p. a. 9, Krebs, a. a. O. 47*.
3 Das Quodlibet liegt in Cod. 662, fol. 187-209 der Bibl. Antoniana in Padua

vor. In der 13. qu. : Utrum de ratione theologiae sit inevidentia (fol. 203v-204v)



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik 289

Skotus ist die Theologie zwar keine Wissenschaft, aber ein vom Glauben
verschiedener habitus 1. So viel ich sehe, unterscheidet sich auch die
Ansicht der späteren Skotisten und Augustinertheologen nicht wesentlich

davon, obwohl sie vielfach die Theologie als fides bezeichnen.

Manche dieser Aussagen beziehen sich nämlich nur auf den « habitus
declarativus » der Theologie oder auf die rein positive Gewinnung der

Glaubensprinzipien, scheiden also für unsere Beweisführung aus. Andere
betreffen zwar die deduktive Theologie ; aber unter der fides, der sie

gleichgesetzt wird, ist die « fides acquisita » verstanden 2. Wenn Johann
de Bassolis oder Alphons von Toledo oder Petrus von Candia u. a. die

Theologie, genau so wie Hervaeus, einen « habitus quidam creditivus
et fides quaedam » nennen, so dürften diese Ausdrücke nicht so fast
die Gleichstellung der Theologie mit der fides divina beweisen, sondern
im Gegenteil die theologische Gewißheit deutlich von der übernatürlichen

Gewißheit des eingegossenen Glaubens abheben.

Soviel dürfte sich aus unserer Untersuchung ergeben haben, das

die Art, wie man in der Spätscholastik das Problem der conclusio

theologica sah, sich ganz wesentlich von unserer heutigen Problemstellung

unterscheidet. Man hat damals die theologischen Folgerungen
ihrem noetischen Gewißheitscharakter nach in das Gebiet der
inevidenten « Glaubens »erkenntnis verwiesen ; man hat sie zur Verant-

heißt es : «... ad assentiendum diversis credibilibus non oportet unum mediante
alio in primam veritatem resolvi, sed immediate quocunque seorsum proposito
tanquam a prima veritate revelato, fides rationis assensum inclinât ; non autem
sic est in ordine deductionis consequentis ex habitu theologico ; quia talis
deductio fit modo syllogistico, oportet procedere in conclusionem credibilium
posteriorum mediantibus prioribus ». « Fides cum sit habitus infusus non potest
haberi nisi per Dei influentiam specialem, theologia vero suppositis articulis
crescit per investigationem rationis sub influentia gratiae » Ich entnehme
diese Texte der Arbeit von Cl. Stroick, Heinrich von Friemar (c. 1245-1340).
Leben, Werke, philosophisch-theologische Stellung in der Scholastik (Bonner
Dissertation 1943).

1 Op. Ox. III d. 24 n. 14-17.
- Gregor von Rimini charakterisiert die Theologie also :

1. quod ex discursu theologico non per se acquiritur scientia ;

2. quod acquiritur adhaesio in animo dantis fidem sacrae scripturae, in
aliis non ;

3. quod acquiritur non adhaesio cum formidine ;

4. quod acquiritur fides quaedam : ex quo patebit quod habitus theo-
logiae, qui consequenter acquiritur, est quidam habitus creditivus et fides quaedam
acquisita (Prol. q. 1 a. 4). Es ist unmöglich, aus diesen Worten eine Gleichstellung
der Theologie mit dem göttlichen Glauben herauszulesen, zumal Gregor anschließend
verrät, daß er hier einen weiteren, noetischen Glaubensbegriff zugrunde legt.

Divus Thomas 19



290 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

wortlichkeit einer lebendigen Glaubenshaltung gerechnet ; man hat ihr
aber nicht die Gewißheit der fides divina zugeschrieben. Die gegenteilige
These, wie sie bisher vertreten wurde, bedeutet eine arge Verkennung
der damaligen theologischen Situation h Wenn man der
Spätscholastik schon einen Vorwurf machen will, so könnte er nur dahin
lauten, daß sie die Einzigartigkeit und Eigenständigkeit der
übernatürlichen Glaubensgewißheit zu wenig erkannte und so für das

eigentlich theologische Problem der conclusio theologica keinen Blick
hatte. Erst seit sich die Theologie wieder voll auf ihren übernatürlichen

Ausgangspunkt und auf die Sonderstellung des göttlichen
Glaubens besann, fragte man nach dem Verhältnis der theologischen
Erkenntnisse zu diesem übernatürlichen Glauben und zu seiner Gewißheit.

Der Umschwung wurde besonders durch jene Theologen

vollzogen, die sich wieder enge an den Aquinaten anschlössen und dem

Geiste seiner Theologie folgten, so besonders durch Capreolus, Cajetan,
Franz Vitoria, Melchior Cano. Seitdem beherrscht die eminent
theologische Frage nach dem Verhältnis der Theologie und theologischen
Folgerungen zur fides divina die ganze an die conclusio theologica
anknüpfende Problematik.

1 Der Hauptgrund dieser Verkennung liegt darin, daß man den Bedeutungswechsel

der Ausdrücke und Begriffe zu wenig in Rechnung gezogen hat. Die
Notwendigkeit eines « Enchiridion terminorum » (A. Deneffe, Schol. 1943) für Theologie

und Dogmengeschichte ist damit erneut bewiesen.


	Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

