Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spatscholastik
Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819644

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-819644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die conclusio theologica
in der Problemstellung der Spitscholastik.

Von Universititsprofessor Albert LANG.

Wenn die Klirung des Verhiltnisses von auctoritas und ratio
— ihre reinliche Scheidung und Abgrenzung ebenso, wie die Ermog-
lichung ihres harmonischen Zusammenwirkens — ein Hauptanliegen
der theologischen Einleitungsfragen ist, dann diirften die mit der con-
clusio theologica verkniipften Probleme wiederum einen wichtigen
Platz innerhalb der diesbeziiglichen Erérterungen der theologischen
Erkenntnistheorie beanspruchen.

Die schluBfolgernde Theologie zieht die logischen und dialektischen
Erkenntnisformen und Hilfsmittel zur Vertiefung und Erweiterung
der iibernatiirlichen Glaubenserkenntnis heran und vereinigt in der
conclusio theologica natiirliche Erkenntnisinhalte und iibernatiirliche
Offenbarungswahrheiten zu einer fruchtbringenden Synthese, um
dadurch die ganze Wabhrheitsfiille der Offenbarung, auch die virtuell
darin beschlossenen Erkenntnismoglichkeiten bis in ihre letzten Ver-
zweigungen aufzudecken. Die theologischen SchluBfolgerungen liegen
somit gleichsam auf der Schnittlinie, wo die beiden grolen theologischen
Erkenntnisebenen, das Glauben und das Wissen, sich schneiden, bzw.
sich begegnen ; sie sind das Ergebnis einer Zusammenarbeit, an dem
das iibernatiirliche Glaubenslicht und die natiirliche Vernunfterkenntnis
gleich wesentlich mitgewirkt und zu dem iibernatiirlich und natiirlich
erkannte Wahrheiten ihren Beitrag geliefert haben. Die Beurteilung
der conclusio theologica wird dadurch von selbst zur Probe aufs
Exempel fiir die theologische Erkenntnislehre ; an diesem diakritischen
Punkt mul} es sich entscheiden, wie sie das Zusammenwirken von
Glauben und Wissen auffassen will, ohne doch die Eigenart und Selb-
stindigkeit der beiden Erkenntnisquellen zu opfern, wie hoch sie den
Anteil der beiden Faktoren an dem gemeinsamen Resultat einschitzen
und werten will, ob sie die Rinnsale theologischer Erkenntnis, die aus
dem Zusammenmiinden der beiden Erkenntnisquellen entstehen, dem
Strombereich des Glaubens oder des Wissens zuteilen oder als komplexe,

Divus Thomas 17



258 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

zwischen beiden liegende Gebilde betrachten will, die von beiden
Seiten her beeinflu3t sind, aber auch von beiden sich abheben.

Es ist nur ein bescheidener Ausschnitt awus der Geschichie dieser
« question particuliére, difficile et controversée » !, der uns hier beschif-
tigen soll. Welche Beurteilung fand, so fragen wir, die conclusio theo-
logica in der Spitscholastik, nachdem sie seit Beginn des 14. Jahr-
hunderts ihre scharfe begriffliche Prazisierung gefunden hatte ? In
welcher Beleuchtung sah man damals das Problem, welche Gesichts-
punkte daran interessierten besonders ? Nach der herrschenden Meinung
soll die Spitscholastik die theologischen SchluBfolgerungen zur fides
divina gerechnet und ihnen den GewiBheitscharakter des Glaubens
vor und unabhingig von aller kirchlichen Definition zugeschrieben
haben. Reg. Schultes und F. Marin-Sola, die in dieser Frage maQ-
gebendsten Theologen, die sich durch ihre ausgedehnten Forschungen
um die Losung des Problems, sowohl um die Aufhellung seiner geschicht-
lichen Entwicklung als auch um seine spekulative Durchdringung,
dauernde Verdienste erworben haben ?, gehen in dieser Auffassung
einig. « Il reste donc», so lautet das zusammenfassende Urteil Marin-
Solas iiber diese Zeit 3, « que tous les théologiens de ces deux siécles
a la suite de saint Thomas, de saint Bonaventure et de Scot, tiennent
pour définissables de foi divine et susceptibles d’évolution dogmatique,
toutes les conclusions proprement dites. Seule une réserve est a faire :
c’est que les théologiens de lignée scotiste ou nominaliste confondent
ou ne distinguent pas les ‘habitus’ de théologie et de foi, ni les con-
clusions qui précédent et celles qui suivent la définition de I'Eglise.
Ils les regardent toutes comme foi par elle-méme (per se) sans définition ».
Da kaum eine der bedeutenderen theologischen Schulen jener Zeit sich
von skotistischen oder nominalistischen Einfliissen freigehalten hat ¢,

1 S. Harent, Artikel Foi, DThC VI, 383.

2 R. Schultes, Fides implicita I, Regensburg 1920 ; ders., De definibilitate
conclusionum theologicarum ; La Ciencia Tom. 23 (1921) 305-333 ; ders., Intro-
ductio in historiam dogmatum, Parisiis 1922. F. Marin-Sola, I.’évolution homogéne
du dogme catholique, Fribourg 1924.

3 L. c. II, 152.
1 Seit der Mitte des 14. Jahrhunderts hat sich in fast allen theologischen

Schulen der nominalistische Einflull durchgesetzt, wahrend anderseits auch die
jeweilige Ordenstradition nachwirkt. Ich habe in meiner Schrift « Die Wege
der Glaubensbegriindung bei den Scholastikern des 14. Jahrhunderts » (BB XXX,
1-2, Miinster 1931) eine Gruppierung der verschiedenen Schulen des 14. Jahr-
hunderts versucht, die bisher, soweit ich sehe, noch keine wesentliche Korrektur

oder Verbesserung erfahren hat.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 259

so ist dieses Urteil nicht verschieden von dem des Reg. Schultes, der
die gleiche Feststellung ohne jede Einschrinkung macht: « A sae-
culo XIV generalis invaluerat doctrina, ad fidem pertinere non tantum
ea quae expresse in s. Scriptura vel traditione habentur, sed simul
quae inde bona et necessaria consequentia deducuntur.»! Ist das
richtig 7 Haben die Scholastiker des 14. und 15. Jahrhunderts wirk-
lich beziiglich der Bewertung der conclusio theologica die Ansicht
eines Petro Soto, De Vega und Vasquez vorweggenommen und alle
theologischen Folgerungen als Gegenstand des goéttlichen Glaubens
betrachtet ? Die bejahende Ansicht fingt an traditionell zu werden ;
und doch ist sie nicht richtig, sicherlich nicht in der uneingeschrinkten
Allgemeinheit, in der sie auftritt. Damit soll nicht gesagt sein, daf
die Spitscholastik sich klar zur gegenteiligen Ansicht bekannt hitte ;
das zu behaupten wire ebenso falsch. Die Frage nach der iibernatiir-
lichen Gewil3heitsqualitit der theologischen Folgerung stand damals
noch nicht zur Debatte ; sie wurde kaum je ausdriicklich aufgeworfen
und deshalb auch nicht ausdriicklich, weder nach der einen noch nach
der anderen Richtung, beantwortet. So eifrig man damals iiber die
theologische Folgerung diskutierte ®, die Gesichtspunkte, unter denen
man die Frage sah, waren noch ganz anderer Art. Sie sollen hier auf-
gezeigt werden. Dabei geht es nicht darum, die Lésung der einzelnen
Scholastiker oder ihre Meinungsverschiedenheiten und Besonderheiten
darzulegen, sondern vielmehr darum, die allen gemeinsame Denk-
richtung herauszustellen und so die damals herrschende, uns teilweise
fremdgewordene Problemstellung sichtbar zu machen.

I. Der Begriff der conclusio theologica im 14. Jahrhundert.

Vom hl. Thomas und den Hochscholastikern wird der Ausdruck
« conclusio theologica » noch nicht verwendet. Als theologischer Terminus
in der festumrissenen Bedeutung, die wir heute damit verbinden, ist

! Introductio in historiam dogmatum 116 f., vgl. auch 83 f. In dem oben
S. 258 Anm. 2 genannten Artikel sagt Schultes : « Capreolo igitur excepto sententia
communis in hoc periodo tenet, conclusiones ex revelatis esse de fide» (Ciencia
Tom. 23 [1921] 315).

2 Ich habe die gleiche Behauptung bereits fiir die Hochscholastik auf-
gestellt und zu beweisen gesucht : « Die Gliederung und Reichweite des Glaubens
nach Thomas von Aquin und den Thomisten »: Div. Thom. 20 (1942) 207-236,
335-346 ; die dortigen Ausfiihrungeri, die hier vorausgesetzt werden, sollen nun
mehr erweitert und fortgefiihrt werden.



260 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

er erst seit Beginn des 14. Jahrhunderts allgemein in Gebrauch ge-
kommen.

Der Sache nach hat freilich bereits der hl. Thomas die theologische
Folgerung als den Kernpunkt der theologischen Methodologie betrachtet.
Dadurch, daBl er die Theologie als eine «doctrina argumentativa »
kennzeichnet, die von den im Glauben erfalten Offenbarungswahr-
heiten ausgehend ihre Erkenntnisse diskursiv erweitert, und daB er
die Erkenntnisse der natiirlichen Vernunft als «argumenta extranea
et probabilia » fiir die Theologie heranzieht « ad manifestandum aliqua
alia, quae traduntur in hac doctrina » !, hat er das Problem der con-
clusio theologica, die Durchdringung und Verbindung der Glaubens-
wahrheiten mit formalen und materiellen Vernunfterkenntnissen, klar
gezeichnet und in seiner groBen Bedeutung erkannt.

In der Hochscholastik hat man aber zunichst nicht alle formell
geoffenbarten Glaubenswahrheiten als theologische Prinzipien betrachtet,
sondern nur die inhaltlich wichtigen, heilsnotwendigen Glaubensartikel,
die infolge ihrer qualifizierten Vorlage durch die Kirche im Symbolum
alle Gliaubigen zur Annahme verpflichten. Die {ibrigen in der Schrift
enthaltenen Offenbarungen wurden als «conclusiones» oder «conse-
quentia articulorum » bezeichnet und dem Gebiet des «indirecte cre-
dendum » zugeteilt, dem auch die Folgerungen und iiberhaupt alles,
« quibus negatis sequitur aliquid contrarium fidei », zugewiesen wurde.
Fiir die Gliederung in principia und conclusiones war also nicht aus-
schlieBlich und nicht zunidchst der logische Gesichtspunkt ihrer ver-
schiedenen Vergewisserung durch die Offenbarung maBgebend, nach
dem heute ihre Scheidung vollzogen wird ; an ihrer Abgrenzung war
vielmehr damals bestimmend beteiligt sowohl das systematische Interesse
der Theologen, die Glaubenswahrheiten nach ihrer inhaltlichen Bedeut-
samkeit zu ordnen, als auch ihr moraltheologisches Interesse, sie nach
ihrer subjektiven Glaubensverpflichtung abzustufen *.

1S Th. I g.1 a. 8; In Boéth. de Trin. zeichnet Thomas das Problem der
conclusio theol. fast noch schirfer: « ... ex his quae fide capimus primae veri-
tati inhaerendo venimus in cognitionem aliorum secundum modum nostrum
scil. discurrendo de principiis ad conclusiones. Unde prima quae fide tenemus
sunt nobis quasi prima principia in hac scientia et alia sunt quasi conclusiones ».
Vgl. Sent. Prol. a. 3 q. 2 ad 2, wo die Theologie der « habitus conclusionum ex
primis principiis deductarum » genannt wird ; IIT Sent. d. 25 q. 2 a. 1 ad &;
II-II q. 1 a. 5 ad 2.

2 Nihere Begriindung und Ausfithrung siehe in meinem S. 259 Anm. 2 zitier-
ten Artikel 218 ff.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 261

Aus dieser Verquickung mit anderen Gesichtspunkten und Ein-
teilungsgrundlagen wird das Problem der conclusio theologica bereits
gegen Ende des 13. Jahrhunderts mehr und mehr gelost. Wenn auch
die eng an Thomas sich anschlieBenden Theologen, besonders aus dem
Dominikanerorden, anfangs noch an der Gleichsetzung von articuli
fidei und principia theologica festhalten !, so setzt sich doch rasch und
unaufhaltsam die Auffassung durch, welche alle unmittelbar geoffen-
barten Wahrheiten als theologische Prinzipien und alle durch dis-
kursives Verfahren gewonnenen Wahrheiten als theologische Kon-
klusionen erklirt. Die Scheidung zwischen principia theologica und
conclusiones theologicae fillt seitdem zusammen mit der Scheidung
zwischen formell geoffenbarten und virtuell in der Offenbarung enthaltenen
Wahrheiten ®.  Entscheidend fiir die Qualifikation als Prinzip oder
Folgerung ist nicht mehr die Heilsbedeutung oder subjektive Glaubens-
pflicht einer Wahrheit, sondern einzig die Feststellung, ob eine Wahr-
heit unmittelbar aus der gottlichen Offenbarung geschopft oder ver-
mittelst syllogistischer Ableitung daraus gewonnen wurde 3.

1 So z. B. Fra Remigio de’ Girolami (M. Grabmann, Die Lehre von Glauben,
Wissen und Glaubenswissenschaft bei Fra Remigio de’ Girolami [ 1319] : Mittel-
alterliches Geistesleben II, Miinchen 1936, 530 ft.) und Gerhard Senensis,
In I Sent., Prol. q. 3 a. 1 (Patavii 1598).

? Die formellen Offenbarungen werden auch genannt « veritates explicite,
oder in propria forma in biblia contentae» (Ockham, Gerson, u.a.); in der
zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts begegnet immer hiufiger der Ausdruck :
« veritates formaliter revelatae » (z. B. bei Heinrich Totting von Oyta). Seltener
wird von den « veritates virtualiter revelatae» gesprochen. Nach Heinrich von
Oyta hat der Theologe die Aufgabe : « ex veritatibus prioribus posteriores in eis
virtualiter contentas ... deducere» (Quaestiones Sent. q. 1 a. 2 concl. 2,
Clm 18364, fol. 14ra) ; von ihm abhdngig wiederholt dasselbe Walter von Bam-
berg (Super I Sent. q. 1 a. 1, Cod. theol. 77 der Staatsbibl. Bamberg, fol. 17va).

Die Scheidung zwischen formeller und virtueller Offenbarung und die Zu-
teilung der virtuellen Offenbarung an die Theologie sind deshalb viel frither
anzusetzen, als das L. Charlier wahr haben will (Essai sur le probléme théologique,
Thuillies 1938, 17 ff.) ; in ihrem Kern geht sie auf Thomas zuriick und ist nur
eine folgerichtige Anwendung der aristotelischen Wissenschaftstheorie auf die
Theologie. Vgl. Thomas, Anal. post. I 1. 3 n. 6: Quod quis addiscit ... «erat
notum potentia sive virtute in principiis praecognitis universalibus, ignotum
autem actu ...»; S. Th. I q. 58 a. 4 : «intellectus noster intellegit discurrendo
et componendo et dividendo : ex hoc scilicet quod non statim in prima apprehen-
sione alicuius primi apprehensi potest inspicere quidquid in eo virtute continetur ».

8 Auf diese verinderte Auffassung der theologischen Prinzipien hat bes.
R. Schultes (Introductio ... S. 79 ff.) mit Nachdruck hingewiesen, neuerdings
auch J. Beumer, Konklusionstheologie : Zft. k. Theol. 63 (1939) 360-365.

Doch darf der Unterschied zwischen Hoch- und Spitscholastik in diesem
Punkte auch wnicht itibertvieben werden. FEinerseils wird die Moglichkeit, jede



262 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spatscholastik

Diese Auffassung begegnet uns schon zu Beginn des 14. Jahr-
hunderts, z. B. bei Johannes Duns Skotus, Hervaeus Natalis, Wilhelm
Ockham. Theologische Prinzipien sind nicht mehr allein die articuli
fidei, sondern jede Glaubenswahrheil, die unmittelbar durch die Offen-
barung verbiirgt ist (« veritates sub propria forma in biblia contentae ») !,

formelle Offenbarungswahrheit als Prinzip eines theologischen Beweises zu nehmen,
vom Aquinaten nicht ausgeschlossen, sondern ergibt sich vielmehr als eine kon-
sequente Anwendung seiner Gedanken; ja an verschiedenen Stellen, ndmlich
immer dort, wo der formale GewiBheitsgrund der theologischen Prinzipien im
Vordergrund steht, erscheinen schon bei Thomas alle Offenbarungswahrheiten,
ohne Unterschied und Einschrinkung, als Grundlage und Ausgangspunkt der
theologischen Beweisfithrung : so z. B. S. Th. I q. 1a. 8ad 2; II-IIq. 1a. 5ad 2;
In Boéth. De Trin. q. 2 a. 2. Anderverseils behalten auch in der Spitscholastik
die Glaubensartikel infolge ihrer inhaltlichen und systematischen Bedeutung
eine bevorzugte Stellung innerhalb der theologischen Prinzipien. Von systema-
tischen Gesichtspunkten geleitet haben die Augustinertheologen Gerhard von
Siena, Michael von Massa und Alphons von Toledo die inhaltlich tragenden
Grundlagen der Theologie in den beiden Grundgeheimnissen der Trinitit und
Inkarnation gesehen : « Loquendo de principiis intrantibus demonstrationem sive
sillogisticam deductionem secundum substantiam non omnes articuli fidei sunt
principia theologiae revelatae, sed duo tantum, scilicet articulus trinitatis et
articulus incarnationis » (Alphonsus Vargas, Lectura super I Sent., Prol. q. & a. 2,
Venetiis 1490, fol. 24ra ; vgl. J. Kiirzinger, Alphons Vargas Toletanus und seine
theologische Einleitungslehre, BB XXII, 5-6, Miinster 1930, 177).

Die damals herrschende Ansicht iiber die Stellung der Glaubensartikel
innerhalb der theologischen Prinzipien hat wohl am allseitigsten Heinrich Totting
von Oyta durch folgende These zum Ausdruck gebracht: « Licet omnes articuli
fidei dici possunt sacrae scriptura principia, non tamen sunt omnes principia
aequalia prima, nec omnia nec omnes sunt prima simpliciter deductiva respectu
omnium aliorum quae non sunt articuli» (Clm 18364, fol. 4vb).

1 Wenn die Theologen dieser Zeit die Offenbarungswahrheiten mit den in
der Schrift enthaltenen Wahrheiten identifizieren, so darf das nicht im Sinne
der sola-scriptura-Lehre verstanden werden. Die Tradition sollte dadurch nicht
als Offenbarungsquelle ausgeschlossen werden. So hat Heinrich Totting von
Oyta, obwohl er am herkémmlichen Sprachgebrauch festhilt, eigens, um jedes
MiBverstindnis auszuschlieBen und um kein Prijudiz gegen die Tradition auf-
kommen zu lassen, folgenden Satz aufgestellt : « Licet omnes veritates catholicae
fundatae sint in canone bibliae, non tamen omnes tales explicite continentur
in biblia nec ex solis contentis in ea formaliter inferri possunt» (Quaest. Sent.
q. 2 a. 2 concl. 5; ich habe diesen Teil ediert: Henrici Totting de Oyta
quaestio de veritatibus catholicis : Op. et text. fasc. XVI, Miinster 1933, 18).
Auch Marsilius von Inghen erkennt neben den Schriftwahrheiten an die « veri-
tates, quae ab apostolis ad nos pervenerunt vel etiam patribus divinitus revelatae
sunt et ab ecclesia receptae, etiamsi non sint expressae in canone bibliae »
[Quaestiones super quattuor libros Sent., Prol. q. 2 a. 2 (Argentorati 1501)].
Vgl. die eingehende Studie von [J. Beumer, Das katholische Schriftprinzip der
Scholastik bis zur Reformation ; Schol. 16 (1941) 24-52, und A. Lang, Die Loci
theologici des Melchior Cano und die Methode des dogmatischen Beweises, Miinchen

1925, 112 ff,



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 263

hat den Charakter eines theologischen Prinzips, wenn sie zur Begriin-
dung oder Ableitung einer anderen Wahrheit dient. Gregor von Rimini
bezeichnet deshalb alle in der Schrift enthaltenen Wahrheiten als
theologische Prinzipien : « Principia theologiae ... sunt ipsae sacri
canonis veritates, quoniam ad ipsas stat ultima resolutio totius dis-
cursus theologici et ex eis primo cunctae conclusiones theologicae
deducuntur.»' Nach W. Ockham und ]J. Gerson konnen sogar alle
Glaubenswahrheiten in einem weiteren Sinn als articuli fidei bezeichnet
werden ©.

Demgegeniiber gilt als theologische Konklusion jeder Satz, der
durch syllogistische Beweisfithrung aus formell geoffenbarten Glaubens-
wahrheiten abgeleitet werden kann (veritates, quae «ex solis contentis
in biblia consequentia necessaria et formali possunt inferri») . Dabei
ist es fiir den Folgerungscharakter eines solchen Satzes bedeutungslos,
ob er anderweitig unmittelbar geoffenbart ist, oder ob er auch rein
philosophisch aus natiirlichen Wahrheiten bewiesen werden kann, also
in anderer Hinsicht selbst, ein theologisches Prinzip, bzw. eine Ver-
nunftwahrheit darstellt ; dort, wo eine Wahrheit logisch aus einem
geoffenbarten Satz erschlossen wird, wird sie zur conclusio theologica.
« Conclusiones autem theologicas », so sagt Gregor von Rimini ¢, «dis-
tinguendo contra principia dico omnes veritates non secundum se
formaliter in sacra scriptura contentas, sed ex contentis in ipsa de
necessitate sequentes: et hoc sive sint articuli sive non: sive etiam
sint scibiles vel scitae per scientiam aliam vel non: sive etiam sint

determinatae per ecclesiam sive non».

1 Gregor von Rimini, Super primo et secundo Sent., Prol. q. 1 a. 2
(Venetiis 1532).

% « Articulus fidei accipitur stricte pro veritate catholica in simbolo auten-
tico sub propria forma inserta ..., aliter large pro omni veritate catholica
[Wilh. Ockham, Dialogus inter magistrum et discipulum, I p. lib. 2 c. 14 (Lug-
duni 1495)]. — « Unde consequenter inferri posset, quod tot sunt articuli fidei,
quot sunt veritates contentae in scriptura sacra, nisi forte fiat restrictior acceptio
articulorum fidei pro illis tantummodo veritatibus, quae continentur in symbolo
apostolorum ..., quamvis eadem sit utrobique generalis ratio credendi, scil.
divina revelatio (J. Gerson, Declaratio veritatum, quae credendae sunt de neces-
sitate salutis, Opera omnia, Antwerpias 1706, I, 25).

8 W. Ockham, Dialogus ... p. I 1. 2 c. 1. Skotus charakterisiert die concl.

theol. also: « ... evidenter sequitur ex aliquo plane contento in scriptura vel
plane determinato ab ecclesia » (Op. Ox. IV d. 11 q. n. 5). Walter von Bamberg
erklirt : « ... solum veritas non secundum se formaliter in sacra scriptura con-

tenta, sed ex contentis in ipsa de necessitate sequens est conclusio theologica »
(Cod. theol. 77, Bamberg, fol. 7ra).
4 Vgl. Anm. 1.



264 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

Da zu jedem Syllogismus zwei Pramissen nétig sind, so ergeben
sich innerhalb der theologischen Konklusionen vor allem zwe: M dg-
lichkeiten: es konnen beide Primissen der SchluBfolgerung aus der
Offenbarung genommen sein ; es kann aber auch eine aus dem Glauben
und eine aus dem natiirlichen Wissen geschopfte Wahrheit Ver-
wendung finden. Voraussetzung ist nur, daB beide Primissen geniigende
GewiBheit haben, d. h. daB ihre Geltung zweifelsfrei feststeht, mag
es sich um die natiirliche GewiBBheit der einen oder um den Glaubens-
charakter der anderen Priamisse handeln. Diese beiden Fille werden
bereits von Gottfried von Fontaines und in Abhingigkeit von ihm von
Hervaeus Natalis unterschieden!; auch Duns Skotus kennt und
beachtet sie2. So gehéren sie bald zum Gemeingut der Theologie.
Wendungen, wie diese : « discursus theologicus ... procedit ex ambabus
praemissis theologicis vel ad minus ex altera eorum » ?, kehren immer
wieder und sind geradezu stereotyp geworden. Andere noch denkbare
Moglichkeiten kommen als theologische Folgerungen nicht in Betracht.
Wenn beide Primissen aus dem natiirlichen Wissen stammen, dann
ist die Folgerung evident und gehért in die Metaphysik, nicht aber
in die Theologie ; wenn aber von den Primissen eine oder beide nur
auf Wahrscheinlichkeit beruhen, dann ist die fiir die theol. concl. not-
wendige Sicherheit nicht gegeben. Die Ansicht des Petrus Aureoli,
der in der Behandlung der mit Wahrscheinlichkeit sich ergebenden
Folgerungen die eigentliche theologische Aufgabe sieht, vorausgesetzt,
daB sie durch die Kirche determiniert werden ¢, wird fast allgemein
bekampft 5.

1 Gotifried von Fontaines, Quodl. 9 q. 20 (ed. J. Hoffmans., Phil. Belges IV,
Louvain 1928, 287). Hervaeus Natalis, Defensa doctrinae D. Thomae p. I a. 1,
et a. 2 (ed. E. Krebs, Theologie und Wissenschaft nach der Lehre der Hoch-
scholastik, BB XI, 3-4, Miinster 1912, 3* ff., 6* ff.). Bei Gottfried sowohl wie
bei Hervaeus wird das Problem der Konklusion zunidchst ganz allgemein erértert ;
wenn sie das «arguere ex solis creditis» unterscheiden von dem «arguere ex
altera credita et altera per se nota», so denken sie nicht an den iibernatiirlichen
Glauben, sondern an jede inevidente Zustimmung; diese Unterscheidung wird
dann im gleichen Sinn auf die Theologie angewandt (Krebs, 35* ff.).

2 Op. Ox. III d. 24 n. 14-17.

3 Marsilius von Inghen, Sent. Prol. q. 2 a. 2. Walter von Bamberg gibt
folgende Definition der theol. Konklusion : «discursus proprie theologicus est
qui constat ex praemissis in canone bibliae contentis vel ex his quae deducuntur
ex eis vel saltem ex altera huiusmodi» (Cod. theol. 77, Bamberg, fol. 7ra).

4 Petrus Aureoli, Commentariorum in primum Sent. pars prima, Prol. q. 1 a. 2

(Romae 1596).
5 Mit Petrus Aureoli setzen sich z. B. auseinander Gregor von Rimini
(Prol. q. 1 a. 2), Petrus von Candia (Lectura de libris IV Sent., Prol. q. 1,



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 265

Ein zutreffendes Bild von der damaligen Auffassung der conclusio
theologica diirften die Ausfithrungen des Heinrich Totting von Oyia
vermitteln, der einerseits infolge seiner eklektischen Einstellung die
herrschende Meinung wiedergibt, andererseits selbst die theologische
Erkenntnislehre bedeutend gefordert hat, sodall er als der fiihrende,
bahnbrechende Vertreter einer ausgeglichenen Anschauung, der «via
media », anerkannt wurde!. Ich fiihre die wichtigsten Sitze an, in
denen er seine Awuffassung vom discursus theologicus darlegt ; darin
spiegeln sich alle Stromungen wider, die in jener Zeit die Geister
bewegten.

Conclusio : « Omnis discursus theologicus constat ex praemissis
in canone bibliae contentis vel ex altera huiusmodi quae in huiusmodi
tanquam in suum principium vel in sua principia resolvi potest. »

1. Corr.: «Quamvis in discursibus theologicis quandoque assu-
mantur propositiones in lumine naturali evidentes vel etiam quandoque
fiant tales discursus ex praemissis, quae nec formaliter in scriptura
tenentur seu continentur nec ex praecise in ea contentis formaliter
sequuntur, principaliter tamen eiusdem veritatibus tanquam principiis
innituntur. » Als Primissen fiir eine theologische Konklusion kénnen
also neben den Schriftwahrheiten auch andere Offenbarungswahrheiten
und auch natiirlich erkannte Wahrheiten Verwendung finden. DalB
Heinrich dabei besonders die apostolischen Traditionen im Auge hat,
beweist sein ausdriicklicher Hinweis auf spitere Ausfithrungen, wo er
von der Tradition handelt 2.

2. Corr. : « Quod non solum veritates non secundum se formaliter
in sacra scriptura contentae et ex contentis in ipsa de necessitate
sequentes sunt conclusiones theologicae, sed etiam multae veritates,
quae in eadem scriptura formaliter continentur.» Die theologischen
SchluBfolgerungen liegen also nicht alle schlechthin auBerhalb der

Cod. Amplon. Fol. 94, fol. 1va), Heinrich von Oyta (Clm 18364, fol. 12ra-17vb),
Marsilius von Inghen (Prol. q. 2 a. 3), Johannes Brammart, Walter von Bam-
berg etc.

! Heinrich Totting von Oyta hat in den ersten drei Fragen seiner Quaestiones
Sent. von den Einleitungsproblemen gehandelt und eine geradezu monographische
Erorterung derselben geboten. Von ihm abhingig sind Conrad Soltau, Conrad
von Ebrach, Johannes Brammart, Walter von Bamberg, Peter d’Ailly, Johannes
Gerson, Petrus von Plaoul, Hieronymus von Mondsee, Jakob Almain, August
Ayrmschmalz ; vgl. 4. Lang, Heinrich Totting von Oyta: BB XXXIII, 4-5,
Miinster 1937, 168 ff.; ders., Wege der Glaubensbegriindung 234 ff.

? Die Stelle ist oben S. 262 Anm. 1 angefiihrt.



266 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spatscholastik

Offenbarung ; sie dienen vielmehr auch der Aufhellung der gegen-
seitigen Beziehungen der geoffenbarten Wahrheiten untereinander !.

3. Corr. : « Licet multae conclusiones aliarum scientiarum humanitus
inventae et ex apparentibus in lumine naturali deductae sint verae
theologicae, non tamen omnes.» Heinrich will damit die Uber-
treibungen gewisser theologischer Eiferer zuriickweisen, die nicht nur
die Hinordnung der profanen Wissenschaften auf die Theologie, sondern
auch ihre Einordnung in die Theologie, ja ihr Aufgehen darin ver-
langten.

4. Corr.: «Quarto sequitur contra Aureolum, quod non solum
propositiones creditae et iam determinatae ut credantur sunt con-
clusiones verae theologicae. » 2

Einig waren sich die Theologen der Spitscholastik darin, dal}
der conclusio theologica eine wungemein wichtige Bedeutung innerhalb
der Theologie zukomme. Nicht dal man dariiber die anderen Aufgaben
der Theologie ganz iibersehen hitte ; im Gegenteil, gerade im 14. Jahr-
hundert wird man sich der verschiedenen Funktionen, welche die Theo-
logie zu versehen hat, immer klarer bewuB3t. Nach Durandus z. B.
schlieBt die Theologie in sich : 1. den habitus, « quo solum vel princi-
paliter assentimus his quae in sacra scriptura traduntur», 2. den
habitus, «quo fides et ea quae in sacra scriptura traduntur, defen-
duntur et declarantur ex quibusdam nobis notioribus », 3. den habitus
« eorum quae deducuntur ex articulis fidei et ex dictis sacrae scripturae
sicut conclusiones ex principiis » . Die gleiche Gliederung findet sich
im wesentlichen bei Franciscus de Mayronis und bei Marsilius von
Inghen 4. Auch die Augustinertheologen Gerhard von Siena, Michael
von Massa und Alphons von Toledo kennen eine Dreiterlung der theo-

1 Den gleichen Gedanken betont Marsilius von Inghen mit folgenden Worten :
« propositiones scripturae se invicem inferunt, se invicem exponunt et se invicem
ab haereticis et falsis intellectibus defendunt» (Prol. q. 2 a. 3, concl. 3).

2 Quaest. Sent. q. 1 a. 2 concl. 1, Clm 18364, fol. 13rb, 13va.

3 Durandus a s. Porciano, In sententias theologicas Petri Lombardi com-
mentariorum libri quatuor (Lugduni 1558), Prol. q. 1; eine dhnliche Einteilung
wird Prol. q. 4 n. 5 wiederholt.

4 « Potest accipi theologia quattuor modis. Uno modo pro habitu, quem
habuerunt illi quibus revelata est, ut prophetae et sancti ... Alio modo accipitur
pro illo habitu, qui aggeneratur in nobis ex studio et sacra scriptura. Tertio
modo accipitur pro illo habitu, qui deducitur ex veritatibus contentis in sacra
scriptura. Quarto modo pro habitu declarativo et defensivo fidei» (Franciscus
de Mayronis, In primum Sent. [Conflatus], Prol. q. 14). Marsilius von Inghen
zeichnet die drei Aufgaben der Theologie im wesentlichen wie Durandus (Prol.

q. 2 a. 2).



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 267

logischen Aufgabe, die sich damit enge beriihrt, aber doch bemerkens-
werte Abweichungen davon zeigt. Alphons von Toledo unterscheidet :
1. den «habitus inspiratus sive revelatus: et talis est habitus arti-
culorum fidei et eorum quae deducuntur ex articulis fidei sicut con-
clusiones ex principiis », 2. den « habitus eorum quae divinitus reve-
lantur ex probabilibus notis in lumine naturali et declarativus et
defensivus », 3. den «habitus conclusionum theologicarum supposita
articulorum notitia et experientia evidenter deductivus»!. Daneben
wird die Scheidung der theologischen Aufgabe in eine positive und eine
spekulative Funktion immer klarer erkannt ; so z. B. wenn Duns Skotus
und sein Schiiler Johann Reading von einem « habitus determinate
offerens objecta fidei» spricht? oder wenn Alphons von Toledo
zwischen «principia intrantia demonstrationem ... solum secundum
virtutem » und « principia intrantia demonstrationem ... secundum
substantiam » scheidet 3, oder wenn Heinrich Totting von Oyta die
Beweisfithrung «ex principiis extrinsecis » von der «ex principiis in-
trinsecis » abhebt ¢, oder wenn Heinrich von Langenstein den « habitus
narrativus » der Theologie dem « habitus rationalis » gegeniiberstellt .

Die diskursive Gewinnung von theologischen Schluffolgerungen wird
somit nicht als der Inbegriff aller theologischen Arbeit betrachtet ;
sie wird aber als ihre wichtigste und zemtralste Aufgabe angesehen.
Hervaeus Natalis definiert die Theologie schlechthin als den habitus,
« per quem scimus deducere ex principiis creditis per fidlem ea quae
ad talia principia sequuntur et per ea quae ex fide de Deo credimus
alia concludere »®. Auch Durandus bezeugt, wenn auch mit einer
kritischen Nebenbemerkung, dall die herrschende Meinung unter Theo-
logie einen habitus deductivus verstehe : « Tertio accipitur theologia
communius, nescio si verius, pro habitu eorum (discursuum theol.)
et hic modus nunc vertitur communiter in ore loquentium»?; in dhn-
licher Weise sagt Johannes de Bassolis: «iste (habitus deductivus)
magis proprie dicitur theologia, quia magis assimilatur modo scientifico

! Lectura super primo Sent., Prol. q. 2 a. 1, Venetiis 1490, fol. 161D ;
vgl. Kiirzinger, a.a.O. 136, Anm. 1.

* A. Lang, Wege der Glaubensbegriindung 101, Anm. 1.

3 Prol. q. & a. 2; Kiirzinger, a. a. O. 176 f.; Alphons bezeichnet sie auch als
principia communia und principia propria.

1 Clm 18364, fol. 1vb.

5 Sentenzenkommentar, Prol. q. 1 a. 2, Clm 11591, fol. 28rb.

6 Krebs, a.a. Q. 36%,

7 Prol. q. 1.



268 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spatscholastik

in aliis scientiis » ! ; und Alphons Toledo stellt fest, da3 die Auffassung
der Theologie als « fides acquisita de conclusione vel conclusionibus
creditis deducta vel deductis ex propositionibus mere creditis» die
allgemein herrschende sei: « prout communiter de theologia revelata
loquuntur doctores : loquuntur enim de ipsa sicut de habitu deduc-
tivo » 2.

Begriff, Umgrenzung und Bedeutsamkeit der conclusio theologica
wurden, das diirfte sich aus den bisherigen Darlegungen klar ergeben,
von der Spitscholastik im wesentlichen so aufgefaBt, wie die heutige
Theologie das tut. Wurde ihr, das ist nunmehr unsere Frage, auch
die gleiche theologische Beurteilung zuteil 7 Oder um es unmil3ver-
standlich auszudriicken : Hat man damals das Verhiltnis der conclusio
theologica zur fides divina eindeutig bestimmt ? Marin-Sola und
Schultes haben das zu Unrecht einfach vorausgesetzt. Die langen
Erérterungen, die man damals iiber das Problem der theologischen
SchluBlfolgerung anstellte, galten aber kaum je ihrem dogmatischen
GewilBheitsgrad ; man interessierte sich vielmehr vor allem fiir die
Fragen, in welchem Verhiltnis sie zur evidenten wissenschaftlichen
Erkenntnis stehe, und ob ihre Bejahung von der glaubigen Haltung
gefordert werde ; nur mit Vorsicht kann aus gelegentlichen AuBerungen
oder indirekt erschlossen werden, was man iiber die theologische Gewi3-
heitsqualitit der Konklusionen dachte. Der Beweis fiir die Richtigkeit
dieser Behauptungen ist nun im einzelnen zu erbringen.

II. Die Beurteilung der conclusio theologica
nach ihrem noetischen GewiBheitsgrad : ihre Abgrenzung
gegen das Wissen.

Die theologische SchluBfolgerung stellt eine Synthese von iiber-
natiirlichen und natiirlichen Erkenntnisinhalten und Erkenntnis-
faktoren dar. Man kann nun untersuchen, ob und inwieweit sie den
Evidenzgrad des natiirlichen Wissens erreicht ; diese Frage hat vor
allem die Scholastik interessiert ; ich nenne das die Frage nach der
noetischen Qualitit der conclusio theologica. Man kann aber auch
fragen, ob die theologische SchluBfolgerung den Glawbenscharakter der
Glaubensprimisse beibehilt ; ich nenne das die Frage nach der theo-

1 Super quatuor libros Sent., Prol. q. 5 a. 3 (Paris 1517, fol. 22rb).
2 Kiirzinger, a.a. O. 169, Anm. 6.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spatscholastik 269

logischen Qualitit der conclusio theologica. Dabei kann man wiederum
vom moraltheologischen Gesichtspunkt aus priifen, ob und inwieweit
die conclusio theologica unter die Verpflichtung des Glaubens fillt — das

ist die Fragestellung in der Spitscholastik —, oder vom dogmatischen
Standpunkt aus, ob und inwieweit ihr die Gewifheit der fides divina
zukommt — das ist die spezifisch moderne Fragestellung.

Fiir die Wertung der conclusio theologica durch die Spit-
scholastik bietet sich zunichst eine grofe Anzahl von Stellen dar, in
denen sie eindeutig und klar dem Gebiet des « Glaubens » zugewiesen
wird. Aus den vielen Texten, die zur Verfiigung stehen, seien nur
einige Beispiele geboten.

Nach dem Skotusschiiler Franziskus de Mayronis kann die theo-
logische SchluBfolgerung nur Glaubensgewiheit haben: «quia aut
deducitur ex utraque credita, et tunc conclusio tantum erit credita,
aut ex una per se nota et alia credita, et tunc conclusio tantum erit
credita, quia conclusio sequitur conditionem praemissae debilioris. »!
Ebenso dulert sich der zur gleichen Schule gehorige Jakob de Esculo:
« Licet sumatur propositio per se nota cum articulo credito, conclusio
tamen ex hiis deducta est tantum credita, quia sicut se habet neces-
sarium ad necessarium, ita evidentia ad evidentiam, scil. quando
altera praemissarum est necessaria, altera contingens, conclusio est
contingens et nullo modo necessaria ; ergo similiter quando altera prae-
missarum est per se nota, altera tantum credita, conclusio erit tantum
credita. » *

Aus der bedeutenden Augustinerschule soll nur Thomas von Straf-
burg zu Worte kommen : « ... sicut ex propositionibus duabus prae-
missis, quarum una est necessaria, altera contingens, sequitur conclusio
totaliter contingens, ut patet I Prior., sic in proposito ex duabus prae-
missis, quarum una est naturaliter cognita et altera credita, sequitur
conclusio, quae est totaliter credita et nullo modo naturaliter cognita. » *

Als Vertreter der an den aufstrebenden deutschen Universititen

! In I Sent. (Conflatus), Prol. q. 14 (Venetiis 1501). Uber die Conflatus
genannte Redaktion des Kommentars zu I Sent. von Franciscus de Mayronis
vgl. B. Roth, Franz von Mayronis O. F. M.: Franz. Forsch. H. 3, Werl 1936,
92 ff., 98 fi

2 Quodlibet, Cod. 609 der Universitatsbibl. Leipzig, fol. 66rb; ahnlich ent-
schieden klingende AuBerungen iiber den « Glaubens »charakter der conclusio
theologica bei den iibrigen Franziskanertheologen.

3 Lectura Sent., lib. 1 q. 2 (Argentini 1490) ; die gleiche Ansicht duBert

Alphons von Toledo (Kiirzinger, a. a. O. 149) und Gregor von Rimini, Prol. q. 1 a. 4.



270 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

wirkenden Theologen sei Marsilius von Inghen angefithrt. Mit Berufung
auf das Axiom : Propter quod unumquodque tale et illud magis, stellt
er folgende These auf: « Assensus conclusionum huiusmodi theologi-
corum discursuum non sunt fortiores fide, in quantum per eos con-
cluduntur. » Das beweist er also: « copulativa est aeque nota sicut
pars eius quae minus nota est, eo quod ad veritatem copulativae
requiritur veritas ambarum suarum partium ; unde si una pars esset
dubia, copulativa est dubia, si credita, copulativa est credita.»!

Es ist nicht schwer, in dieser Zusammenstellung die Texte richtig
zu deuten. Sie stammen alle aus Erorterungen, iiber die damals so
lebhaft diskutierte Frage: Utrum theologia sit scientia. Sie wollen
gar nichts iiber die theologische GlaubensgewiBheit der conclusio
theologica, d. h. {iiber ihr Verhiltnis zur fides divina, aussagen,
sondern nur beziiglich ihres noetischen GewiBheitsgrades feststellen,
daB sie die Bedingungen der wissenschaftlichen Erkenntnis nicht erfiillt.
Die Ausdriicke « tantum, mere, totaliter credita » und dhnliche, besagen
genau das Gleiche wie die Ausdriicke : « conclusio est inevidens, non
est scita », die an den gleichen Stellen gebraucht werden 2. Schon die
Formulierung «tantum», «mere» credita, die unserem theologischen
Sprachgefiihl ungewohnt und fremdartig klingt, mufl jeden Gedanken
ausschlieen, daB3 damit der die hochste GewiBheit verbiirgende gott-
liche Glaube gemeint sei; dann wiirde sie nicht bloB merkwiirdig,
sondern anstofig klingen. So kann nur reden, wer « Glauben » von
einer zweilrangigen, wunlergeordneten Gewifheit versteht, die an den
héchsten Grad der GewiBheit nicht heranreicht, d. h. von Glauben
im noetischen Sinn im Gegensatz zu dem (unmittelbar oder mittelbar)
einsichtigen Wissen versteht. Dal} unsere Scholastiker diesen Glaubens-
begriff im Auge haben, das haben sie selbst unmifverstindlich zum
Ausdruck gebracht : « Credere et creditum », so erldutert z. B. Hervaeus

! Prol. q. 2 a. 3 concl. 5; diese concl. ist wohl gegen Heinrich von Oyta
gerichtet, der der Theologie eine notitia altior fide zuteilt (Quaest. Sent. q.1a. 2
concl. 2, Clm 18364, fol. 15rb).

2 Hervaeus Natalis z. B. gibt auf die Frage: Utrum sufficiat arguere ex
altera credita et altera per se nota folgende Antworten : er nennt eine solche
conclusio kontingent im Contra : «non infertur necessarium », inevident in der
Responsio : « ex talibus duabus propositionibus non habetur scientia », und end-
lich geglaubt im ad 2: « ... quia propositio per se nota applicatur ad conclu-
sionem probandam mediante propositione credita, ideo faciet conclusionem credi-
tam» (Defensa I p. a. 2; Krebs, a. a. O. 6%). Das wird zunichst ganz allgemein
von jeder SchluBfolgerung, dann im gleichen Sinn von der theologischen SchluB-
folgerung (Defense I p. a. 7; Krebs, 24%) ausgesagt.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 271

Natalis den von ihm in den fraglichen Texten verwendeten Glaubens-
begriff, « tripliciter possunt accipi: uno modo large, scil. indifferenter
pro omni assensu ..., secundo modo dicitur minus large pro eo quod
est assentire per medium inevidens, quod cognoscit ; tertio modo acci-
pitur credere magis proprie et magis stricte pro eo quod est assentire
auctoritati alicuius dicentis, et sic accipitur hic credere, quia hic acci-
pitur credere pro assensu, quo fideles assentiunt auctoritati sacrae
scripturae. »'  Ebenso hat Gregor von Rimini den Glaubensbegriff,
wie er ihn in diesem Zusammenhang versteht, definiert: « Omnis
assensus absque evidentia et formidine est fides. »* Glauben in diesem
Sinn hat nichts mit der fides divina zu tun, es ist eine logische, keine
theologische Kategorie ®*. Die conclusio theologica ist, noetisch gesehen,
« Glauben », « tantum credita », weil ihr nicht die Einsicht der wissen-
schaftlichen Erkenntnis zukommt, weil sie inevidentes, auf Zeugnis
sich griindendes Erkennen ist; dall ihr die Vollkommenheiten und
Eigenschaften des qualifizierten goéttlichen Glaubens, seine einzig-
artige, iibernatiirliche Gewil3heit zukomme, wird damit nicht behauptet.
GewiB3 wird diese Unterscheidung in dieser Klarheit nicht ausgesprochen,
manchmal diese Abgrenzung sogar verwischt. Aber gerade die Tatsache,
daB kein Bediirfnis bestand, innerhalb des weiteren noetischen Glaubens-

! Defensa I p. a. 1; Krebs, a.a.O. 4%

2 Prol. q. 1 a. 4.

3 Dieser noetische Begriff von fides wird nicht bloB bei den Erdrterungen
iiber die theologischen SchluBfolgerungen verwendet, sondern ist auch sonst
iiblich. Man darf deshalb aus dem Gebrauch der Worte fides, credere etc. keine
vorschnellen Schliisse ziehen, als ob damit der goéttliche Glaube gemeint sei.
Wenn z. B. verschiedene Theologen dieser Zeit, bes. in den Auseinandersetzungen
mit der intellektualistischen Glaubensbegriindung des Franciscus de Marchia
die Erkenntnis der Offenbarungstatsache in das Gebiet des « Glaubens» ver-
weisen und als « non demonstratum, sed creditum » bezeichnen, so wird damit
ihr nur jede evidente, demonstrative und somit zwingende GewiBheit abgesprochen,
nicht aber ihre Zugehérigkeit zu dem weiten Gebiet der aristotelischen Wahr-
scheinlichkeitsgewiBBheit verneint, zu der auch die moralische GewiBheit der
geschichtlich erweisbaren Tatsachen gehért. Vgl. die fideistisch-voluntaristische
Deutung, die Kiirzinger der Glaubensbegriindung des Alphons von Toledo gegeben
hat (Kiirzinger, a.a.O. 163 ff.) und meine Einwendungen dagegen (Wege der
Glaubensbegriindung 134 f.). Auch Hervaeus, bei dem niemand eine volunta-
ristische Glaubensbegriindung suchen wird, hat in gleicher Weise unsere Kenntnis
von der Offenbarungstatsache « Glauben » genannt : « De his quae sunt in sacra
scriptura ... non habemus scientiam proprie dictam, quia non est nobis per se
notum, illa esse dicta a Deo, licet credamus illa esse dicta a Deo » (Defensa p. T a. 1;
Krebs, a.a. 0. 5% ; «...secundum cursum communem fidelium studentium in
theologia nec est per se notum ea quae sunt fidei dici ad Deo, sed tantum est
creditum » (Ebend. a. 7; Krebs, 36%).



272 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

bereiches die Sonderstellung des gottlichen Glaubens und das Verhiltnis
der conclusio theologica dazu festzulegen, beweist, dafl die Beziehung
der theologischen Erkenntnisse zur fides divina nicht in gleicher Weise
interessierte, wie ihr Verhiltnis zur wissenschaftlichen Evidenz.

Die Scholastik hatte von der griechischen Philosophie die Achtung
vor dem Wissen geerbt. Die innere Einsicht in die Wesenszusammen-
hinge und Griinde war das Ideal des platonischen und aristotelischen
Denkens. Die Evidenz der inneren Notwendigkeit und der ewigen,
iiberzeitlichen Giiltigkeit wird als eine unerlidBliche Bedingung des
eigentlichen Wissens betrachtet. Die Kenntnis der tatsichlichen Geltung
kann, auch wenn sie absolut sicher ist, diese Forderung nicht ersetzen
und kein volles Wissen begriinden. Erst recht ist das Glauben, die
uneinsichtige Hinnahme einer Wahrheit auf Grund fremden Zeugnisses,
als eine zweitrangige Erkenntnis zu werten und unter das Wissen zu
stellen. Noch eine Stufe tiefer steht jenes Erkennen, bei dem beide
Momente, die Sicherheit der Geltung wie die Einsicht in die Zusammen-
hinge, fehlen oder nur mangelhaft vorhanden sind. Daraus ergibt
sich fiir die noetische Qualifikation der gemera cogmitionis folgende
Stufenfolge : Scientia, fides, opinio!. Diese Einstufung beherrscht die
erkenntnistheoretischen Erorterungen der Scholastik, bes. der Friih-
scholastik, die, auf dem Boden der platonisch-augustinischen Er-
kenntnistheorie stehend, die scientia als die intuitive Schau der «res
praesentes », des dem Geiste Gegenwirtigen, fallte, und dem Glauben
das weite Gebiet der indirekten Erkenntnis, des nicht unmittelbar
Zuginglichen zuwies. Sie liegt der berithmten Glaubensdefinition
Hugos von St. Viktor zugrunde, die bis in die Spitscholastik hinein
nachgewirkt hat: «Fides est certitudo quaedam animi de rebus
absentibus supra opinionem et infra scientiam constituta.»* Man hat
vielleicht zu wenig hervorgehoben, dall es sich bei dieser Begriffs-
bestimmung um die Jogische Wertung des «Glaubens» im weiteren
Sinne handelt, nicht zunichst um die ftheologische Beurteilung der
christlichen GlaubensgewiBheit, deren iibernatiirliche Grundlagen damals

1 Hugo von St. Viktor fiigt De sacr. christ. fidei I p. 10 ¢. 2: PL 176, 330 C
noch eine vierte Erkenntnisart, die negatio, an.

2 De sacr. christ. fidei I p. 10 c. 2: PL 179, 330 C. Den Grund dieser Ein-
schitzung gibt der hl. Bernhard an: « Quid igitur distat (fides) ab intellectu ?
Nempe quod non habet incertum non magis quam intellectus, habet tamen
involucrum, quod non intellectus» (De consideratione libri quinque V, 3:
PL 182, 791).



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 273

noch nicht Gegenstand der theologischen Erérterung waren!. Auch
die Hochscholastik hat, obwohl sie sich der iibernatiirlichen Eigenart
der GlaubensgewiBheit bewullt geworden war, an der noetischen Ein-
stufung des Glaubens hinter dem Wissen festgehalten. Doch ist zu
beachten, daB3 sich die Grenzlinie zwischen scientia und fides nunmehr
infolge der Umstellung auf die aristotelische Erkenntnisauffassung
verschoben hat; zum Wissen werden jetzt auch die in diskursivem
Beweisverfahren aus einsichtigen Prinzipien gewonnenen Erkenntnisse
gezihlt : «Fides», so sagt der hl. Thomas, « medio modo se habet ;
excedit enim opinionem in hoc, quod habet firmam adhaesionem,
deficit vero a scientia in hoc, quod non habet visionem. » * Duns Skotus
vertritt die gleiche Anschauung : « Fides acquisita est super opinionem,
quae adhaeret uni parti contradictionis cum formidine alterius, licet
sit infra scientiam, quae est ex evidentia obiecti scibilis. »® Fiir die
Gliederung in evidentes Wissen und inevidentes Glauben bedeutet es
keinen wesentlichen Unterschied, ob der Glaube auf menschlichem oder
auf gottlichem Zeugnis aufruht. Auch im géttlichen Glauben wird die
innere Struktur der Wahrheit nicht offenbar; auch er liBit eine letzte
Sehnsucht des Verstandes nach Einsicht in die Griinde unerfiillt. Vom
Gesichtspunkt der certitudo evidentiae steht er dem einsichtigen
Wissen nach und gehért so der zweiten Erkenntnisstufe zu.

Die Theologie geht von inevidenten, nur im Glauben gegebenen
Prinzipien aus. Dieser Mangel an Einsicht in dem letzten Ansatzpunkt
wirkt sich in allen ihren Ergebnissen aus und bedroht ihren Wissen-
schaftscharakter. Das ist der Grund fiir jene Frage, mit der die
meisten Sentenzenkommentare beginnen : Utrum theologia sit scientia.
Die Theologie des 13. Jahrhunderts ist dadurch gekennzeichnet, daB
sie den vollen Wissenschaftscharakter der Theologie zu retten sucht ¢,
die des 14. Jahrhunderts dadurch, daB sie diesen Versuchen kritisch
und skeptisch begegnet 5. Weder die Illuminationstheorie, die sich auf

! Vgl. dariiber H. Koster, Die Heilslehre des Hugo von St. Viktor. Grund-
lagen und Grundziige, Emsdetten 1940, 78 ff.

2I-II q. 67 a. 3; vgl. II-II q. 1 a. 4.

$ Op. Ox. III d. 23 q. 1.

4 Roland von Cremona diirfte, so urteilt E. Filthaut, Roland v. Cr. und die
Anfinge der Scholastik im Predigerorden, Vechta 1936, 121, « unter den Domini-
kanern des 13. Jahrhunderts der einzige sein, der der Theologie den Wissenschafts-
charakter abspricht ».

5 Das gilt nicht bloB von den Theologen der skotistischen oder nominali-
stischen Richtung. Auch die Dominikanertheologen erkennen der Theologie nicht

Divus Thomas 18



274 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

eine mystische, im Glaubenslicht gegebene Evidenz der Glaubens-
artikel berief, noch die Subalternationstheorie, die auf eine Evidenz
der Glaubensprinzipien quoad nos verzichtete und mit der Ubernahme
der Evidenz aus dem Wissen Gottes sich begniigte, noch auch die An-
nahme eines eigenen Theologenlichtes finden bei den meisten Scholasti-
kern des ausgehenden Mittelalters Gnade. Dadurch daf3 das eigentlich
theologische Verfahren von geglaubten Prinzipien ausgeht, bleibt es
mit dem Mangel an subjektiver Evidenz behaftet ; die conclusio theo-
logica ist mere credita, quia conclusio sequitur peiorem partem, oder
wie das Hervaeus Natalis ausdriickt, der gewil nicht an der einzig-
artigen GewiBheit der Glaubenswahrheiten riitteln will: « Quando
causa magis nobilis non habet aliquam influentiam super effectum nisi
mediante causa minus nobili et per virtutem in ea, non oportet effectum
excedere et causam minus nobilem. Sic autem est in proposito. »!

Die conclusio theologica gehort nicht zum evidenten Wissen,
sondern zum inevidenten Glauben ; das und nur das wollen die Texte
sagen. Nicht um die theologische Beurteilung der iibernatiirlichen
Qualitit ihrer GewiBheit geht es dabei, sondern nur um ihre noetische
Einstufung, um den Grad ihrer inneren Einsichtigkeit. Sie wird zwar
dem Wissen untergeordnet und dem « Glauben » zugezihlt ; sie wird
aber durchaus nicht dem goéttlichen Glauben gleichgeordnet.

Nur vom noetischen Glaubensbegriff her kann auch der Protest
verstanden werden, den einige Theologen gegen die Zuteilung der
Theologie und der conclusio theologica zur fides erheben. Sie sehen
niamlich in dieser Gleichsetzung der Theologie mit dem « Glauben »,

den Charakter einer scientia propria, ja meist auch nicht den einer scientia sub-
alternata zu.

Eine Ausnahme macht Franciscus von Marchia, der die Theologie als eigent-
liche Wissenschaft ansieht und ihre Evidenz aus der Evidenz der Glaubwiirdig-
keitsgriinde ableiten will (4. Lang, Wege der Glaubensbegriindung 89-100).

Mehr als die Dominikaner jener Zeit vertritt Heinrich von Langenstein
den Standpunkt des hl. Thomas mit folgender These : « Primus processus, in quo
articuli sunt principia, ex quibus veritates theologicae concluduntur, est proprie
scientiae seu scientificus, licet habeat proprietatem scientiae subalternatae. »
Er steht dabei auf dem Standpunkt, daBl die Evidenz keine notwendige Vor-
bedingung der Wissenschaft sei: «evidentia non est de necessitate scientiae »,
und das begriindet er also: «quod in processu habitus scientifici quodammodo
extraneum et per accidens est, quomodo principia sunt accepta, quia sive per
demonstrationem sive per experientiam sive aliter sint accepta, semper proceditur
ex eis scientifice ad conclusionem » (Sentenzenkom. Prol. q. 1 a. 2 concl. 1,
Clm 11591, fol. 28va, 29rb).

1 Defensa I p. a. 2 ad 2; Krebs, a.a. O. 8*,



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 275

nicht, wie wir das heute empfinden, eine Uberbewertung der Theologie,
sondern eine Uwnlerschitzung der wissenschaftlichen Erkenntnisse, die
die Theologie iiber den Glauben hinaus bietet ; sie ist mehr als bloBes
Glauben. So sagt Hugolin von Orvieto!: « Non omne verum theo-
logicum tenetur solo fidei assensu, sed perfectiori assensu intelligitur. »
Und Heinrich Totting von Oyta vertritt die These: «In nostra theo-
logia multiplex invenitur processus requirens notitiam fide simplicium
altiorem.»? Hier kann nur eine noetische Einstufung, nicht eine
dogmatische Wertung der theologischen GewiBheit gemeint sein.

Das moge geniigen, um darzutun, daBl es in solcher Erdrterung
nicht um die Ubernatiirlichkeit, sondern um die Wissenschaftlichkeit
der Konklusionstheologie ging, d. h. um die Frage: Ist die conclusio
theologica evident ? Aber, so fragen wir, ist damals neben dem noe-
tischen Problem der theologischen Schlufolgerung nicht auch das theo-
logische Problem aufgetaucht ? Finden sich keine Untersuchungen
dariiber, ob der conclusio theologica eine natiirlich menschliche oder
eine iibernatiirlich gottliche Gewiheit zukommt ?

III. Die moraltheologische Beurteilung der conclusio
theologica : ihre Einreihung unter die veritates catholicae.

Nicht alle Erorterungen der Spitscholastik befassen sich mit dem
noetischen GewiBheitsgrad der conclusio theologica. Es gibt daneben
AuBerungen, die als theologische Bewertung derselben genommen werden
miissen. Eine solche theologische Beurteilung ist iiberall dort gegeben,
wo die Folgerungen zum Glauben gerechnet werden, der zur Erlangung
des Heiles notwendig ist, der alle Gliubigen aus Gehorsam gegen Gottes
Wort oder die Autoritit der Kirche bindet. Vor allem kommen hiefiir
all die Stellen in Betracht, in denen die conclusio theologica unter die
« veritates catholicae » eingereiht wird.

Der Versuch, die « veritates catholicae» zu bestimmen und ihren
Umfang und ihre Gliederung anzugeben, taucht zu Beginn des
4. Jahrhunderts auf und ist seitdem kennzeichnend fiir die ganze

! Sentenzenkom., Prol. q. 2 a. 2; siche A. Zumhkeller, Hugolin von Orvieto
und seine theologische Erkenntnislehre, Wiirzburg 1941, 332.

% Quaest. Sent. q. 1 a. 2 concl. 2, Clm 18364, fol. 13vb. Dieser Anschauung
schlieBen sich an Johann Brammart (Cod. 87 Wilhering, fol. 17r) und Walter
von Bamberg (Sent. Kom. q. 1 a. 1 membr. 4 concl. 1, Cod. theol. 77, Bamberg,
fol. 12rb).



276 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

Spitscholastik. Bisher war man immer von den Grundwahrheiten des
Glaubens, den articuli fidei, ausgegangen, und man hatte sich bemiiht,
von ihnen aus eine systematische Ordnung innerhaldb der Glaubens-
wahrheiten zu gewinnen. Nunmehr regt sich das Interesse, den Bereich
der Glaubenswahrheiten nach aufen hin abzustecken und eine dufere
Grenzlinie um das Glaubensgebiet zu ziehen !. Duns Skotus ist einer
der ersten, der die Frage in dieser Form behandelt ?, und sein groBer
EinfluB diirfte viel dazu beigetragen haben, ihr einen bestindigen Platz
in den Einleitungsquistionen jener Zeit zu sichern. Nach ihm hat
besonders Wilhelm Ockham mit dem Problem gerungen?. Die Auf-
fassung iiber die Umgrenzung der veritates catholicae und ihre Arten,
die in der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts zur herrschenden wird,
kann durch Heinrich Totting von Oyta veranschaulicht werden® Er
zihlt zunichst folgende fiinf Arten von katholischen Wahrheiten auf :
«Pro quo sciendum quod quinque sunt genera veritatum, quantum
ad praesentem propositum pertinet. Primum est earum quae in scrip-
tura sacra continentur vel ex eis argumento necessario possunt inferri.
2"™ est earum quae ab ipsis apostolis ad nos per successorum rela-
tionem vel scripturas fidelium pervenerunt, licet in scripturis sacris
non inveniantur inserta nec ex solis eis possint necessario argumento
concludi. 3"™ est earum quae in fide dignis cronicis et hystoricis rela-
tionibus fidelium invenimus. 4"™ est earum quae ex veritatibus primi
generis et secundi tantummodo vel ex eis vel alterius earum una
cum veritatibus tertii generis possunt manifeste concludi. 5"™ est
earum quae Deus praeter veritates apostolis revelatas aliis revelavit
vel etim inspiravit et, si opus foret, noviter revelaret vel etiam inspiraret,

1 Die Wendung, welche die Frage nach dem Gegenstand des Glaubens in
der Spitscholastik genommen hat, kennzeichnet R. Schultes also : « Quaestio non
amplius est : quid est articulus, quaenam credibilia sunt articuli, quinam articuli
explicite sunt credendi et in quantum ; sed quaeritur : quid est veritas catholica,
quaenam doctrinae sunt veritates catholicae, quaenam sunt necessario explicite
credendae et sciendae. Ita sub nomine veritatum catholicarum proprie ponitur
quaestio de dogmate» (Introductio ... 79; vgl. Fides implicita I, 139-199).

2 So etwa Op. Ox. IV d. 11 q. 3 n. 5.

3 So bes. Dialogus inter magistrum et discipulum (Lugduni 1494), p. I
lib. 2 c. 1-5. Ockham verzeichnet zwei Ansichten iiber den Umfang der veritates
catholicae ; nach der einen gehdéren nur die Offenbarungswahrheiten und die
Folgerungen daraus dazu (c. 1) ; nach der zweiten ist ihre Reichweite groBer
und schlieBt fiinf Gruppen in sich (c. 5), die sich im wesentlichen mit denen
decken, die spiter Heinrich von Oyta aufgezihlt hat (vgl. oben im Text).

4 Henrici Totting de Oyta quaestio de veritatibus catholicis : Op. et text.,
fasc. XVI, Miinster 1933.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 277

quae revelatio vel inspiratio ad universalem ecclesiam absque dubita-
tione pervenerunt.»! Dann stellt er dariiber folgende These auf:
« Quinque genera veritatum praedicta sic videntur esse catholicae,
quod eis non licet christianis dissentire.» Heinrich von Oyta zihlt
dann noch die Entscheidungen der Konzilien und der Pipste und die
von der Kirche approbierte Viterlehre unter die veritates catholicae 2.
Die damit angebahnte Tendenz, die katholischen Wahrheiten von den
theologischen Erkenntnisquellen her zu bestimmen, wurde im 15. und
16. Jahrhundert weiter ausgebaut, z. B. von Juan Torquemada ® und
fand ihre Klirung und ihren Abschlul in dem klassischen Werk des
Melchior Cano De Locis theologicis *.

Die Aufzihlung und die Formulierung der genera veritatum catho-
licarum in der Spitscholastik ist also nicht einheitlich, sondern in
einem gewissen Fluf und Entwicklungsprozel begriffen. In dem
Punkt aber, der uns hier besonders interessiert, herrscht einheitlich
Ubereinstimmung ohne jedes Schwanken ; alle Theologen von Ockham
bis Torquemada bekennen sich zu der Ansicht, dafl die aus der Offen-
barung «in bona et necessaria consequentia » abgeleiteten Schluf-
folgerungen zu den veritates catholicae gehoren. Bei W. Ockham heiB3t
es5: «Illae solae veritates sunt catholicae et de necessitate salutis
credendae, quae in canone bibliae explicite vel implicite asseruntur,
ita quod si aliquae veritates in biblia sub propria forma minime con-
tinentur, ex solis contentis in ea consequentia necessaria et formali
possunt inferri. » Joh. Gerson ¢ gibt folgende Definition der catholica
veritas, die von Brevicoxa und Torquemada fast wortlich wiederholt
wird : « Veritas catholica potest describi, quod est veritas habita per

L.c. 10 1
L. c. 14 f. (concl. 2 und 3).

8 Torquemada zihlt in seiner Summa De ecclesia (Venetiis 1561), 1ib. IV, 2c¢. 9
folgende acht Gruppen von veritates catholicae auf: 1. die in der Schrift aus-
driicklich enthaltenen Wahrheiten ; 2. die daraus sich zwingend ergebenden
Folgerungen ; 3. die miindlich iiberlieferten Glaubenswahrheiten ; 4. die Defini-
tionen allgemeiner Konzilien ; 5. die Glaubensentscheidungen des Papstes ; 6. die
einmiitige Viterlehre in Glaubenssachen; 7. die aus den letzten vier Gruppen
sich notwendig ergebenden Folgerungen ; 8. die zwar nicht zu den katholischen
Wahrheiten gehérenden, aber in naher Beziehung mit ihnen stehenden Wahrheiten
(« veritates catholicam veritatem sapientes»); vgl. 4. Lang, Die Loci theologici
des Melchior Cano 194.

4 A. Lang, 1. c., bes. 81 ff., 87 f.

5 Dialogus p. I lib. 2 c. 1.

6 Vgl. den Text oben Anm. 55,

1
2



278 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

divinam revelationem immediate vel mediate, explicite in propria
verborum forma vel implicite in bona et necessaria consequentia. »
Die theologische Folgerung gehort also ohne Zweifel zu den veri-
tates catholicae. Was ist aber mit dieser Zuteilung gemeint ? Deckt
sich der Bereich der veritas catholica mit dem, was wir heute als Gegen-
stand der fides divina bezeichnen ? Wenn Reg. Schultes Recht hitte
mit der Behauptung : «ita sub nomine veritatum catholicarum proprie
ponitur quaestio de dogmate »!, wenn also die veritates catholicae
mit den eigentlichen Glaubenswahrheiten sich decken wiirden, dann
wire die Frage eindeutig entschieden. Aber gerade diese Voraussetzung
ist fraglich und mit guten Griinden anfechtbar. Gewill wollte man mit
der Aufzihlung der veritates catholicae eine Umgrenzung des Glaubens-
gebietes schaffen, oder besser gesagt dessen, was «zu glauben » (cre-
dendum) ist. Aber Glaube in diesem Zusammenhang — und was von
dem Begriff fides gilt, gilt in gleicher Weise von seinem kontradikto-
rischen Gegenteil, dem Begriff haeresis — wurde damals nicht in dem
strikten Sinn verwendet, den wir heute damit verbinden ; von Thomas
bis iiber Cano hinaus wurde vielmehr ein Glaubens- und Hdresiebegriff
verwendet, der iiber die Reichweite der fides divina hinausgreift 2.
Als « Glaubens »-Gegenstand wurde von der Hochscholastik nicht
bloB das Gebiet des «directe credendum », die Glaubensartikel be-
trachtet, sondern auch die Gegebenheiten des «indirecte credendum »,
d. h. die per accidens geoffenbarten Wahrheiten, die Folgerungen
und iiberhaupt alles, « quibus negatis sequitur aliquid contrarium
fidein3. In der Spitscholastik trat an die Stelle der Scheidung
zwischen dem direkte und dem indirecte credendum jene zwischen
den veritates formaliter und virtualiter revelatae. Aber wiederum
wurden beide Bereiche ohne Einschrinkung schlechthin zum «Glauben »

1 Declaratio veritatum, quae credendae sunt de necessitate salutis, Opera
omnia, Antwerpiae 1706, I, 27; andere Belege bei Schultes in den S. 276 Anm. 1
zitierten Werken.

2 Auf diesen weiteren Sprachgebrauch hingewiesen zu haben ist das Verdienst
von R. Schultes, De definibilitate conclusionum theol. : Ciencia tom. 23 (1921)
317 f. und von F. Marin-Sola, L’évolution homogeéne du dogme catholique IT,
217 ff. Beide haben aber leider unterlassen, die praktischen Folgerungen daraus
fiir ihre eigene Beweisfithrung zu ziehen. Fir die nihere Begriindung und Er-
liuterung des Folgenden muB ich auf den Artikel Div. Thom. 20 (1942) 224 ff.,
339 ff. und 21 (1943) 90 ff. verweisen.

3S. Th.Iq. 32 a. 4; II-II q. 11 a. 2. Uber diese Formel und ihren Sinn

vgl. Div. Tom. 20 (1942) 229 ff.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 279

gezihlt!l. Aus diesem Sprachgebrauch darf aber nicht ohne weiteres ge-
folgert werden, daBl man all diesen Wahrheiten die GewiBheit der fides
divina zueignen wollte. Der weitere Glaubensbegriff war nimlich nicht
von erkenntnis-theoretischen Erwigungen, die die GlaubensgewiBheit
festlegen sollten, bestimmt, sondern von moraltheologischen Absichten,
welche die Reichweite der Glaubensverpflichtung abstecken wollten.
Beide Gesichtspunkte hingen gewill innigst zusammen ; eigentliche
Glaubensverpflichtung setzt eigentliche GlaubensgewiBheit voraus ;
aber das gilt nur von der Glaubenspflicht in spezifischem Sinn, nicht
von jeder inneren Bindung, die aus dem Glauben sich ergibt. Eine
lebendige und konsequente Glaubenshaltung kann sich nimlich gar nicht
auf die unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten beschrinken, sondern
erstreckt sich auch auf alles, was mit diesen Wahrheiten, sei es als
Grundlage und Voraussetzung, sei es als Folgerung und Auswirkung,
in notwendigem Zusammenhang steht. In diesem weiteren Sinn sind
alle veritates catholicae, auch die theologischen SchluBlfolgerungen zu
« glauben » ; in diesem weiteren Sinn versté8t ihre Leugnung gegen den
« Glauben » und wird zur « Hiresie ». So verwendet man die Ausdriicke
bis iiber das 16. Jahrhundert hinaus. Nicht bloB die Anwilte der
Definierbarkeit der conclusio theologica, wie Petrus Soto, bedienen
sich dieser Terminologie, auch die radikalen Gegner derselben, wie
Melchior Cano und Ludwig Molina, fiigen sich diesem Sprachgebrauch.

Wenn deshalb im 14. und 15. Jahrhundert die veritates catholicae
als veritates credendae bezeichnet werden, und schlechthin zum
« Glauben » gerechnet werden, so darf das zunidchst nur vom Glauben
im weiteren Sinn verstanden werden. Dal} die Ausdriicke im prizisen
Sinn der fides divina gemeint seien, das miifite in jedem einzelnen Fall
erst nachgewiesen werden. In einer Zeit, in der man die Bekimpfung
héretischer Stromungen und sektiererischer Bewegungen als eine vor-
dringliche Aufgabe empfand, dringten sich praktische Gesichtspunkte
fiir die Beurteilung des Glaubensbereiches in den Vordergrund. Man
war weniger daran interessiert, theoretisch genau den Umfang der
GlaubensgewiBheit abzustecken, als vielmehr daran, die Erfordernisse
einer praktischen Glaubenshaltung festzulegen. Das ersicht man, wenn
man z. B. im Directorium inquisitorum des Nicolaus Eymericus nach-
liest, wie er die subjektive Glaubensverpflichtung fiir die verschiedenen
Gruppen von Gliubigen, die minores, mediocres und maiores, zu

1 Die Belege siehe Marin-Sola, a.a.O. II, 217 f.; Lang, Div. Thom. 21
(1943) 91 1.



280 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

bemessen und detailliert zu bestimmen sucht !. Auch dort, wo er vom
Glaubensmaf} der maiores handelt, hat er nicht den Bereich der objek-
tiven Glaubensgewilheit, sondern die Anforderungen des subjektiven
Glaubenslebens zum MaBstab genommen.

DaBl die Aufzdhlung der veritates catholicae die Reichweite der
Glaubensverpflichtung in diesem weiteren Sinn umgrenzen sollte, ist
unschwer nachzuweisen. Heinrich Totting von Oyta charakterisiert
das Wesen der veritas catholica dahin, daf3 sie den Christen zur Zu-
stimmung verpflichten : «sic videntur esse catholicae, quod eis non
licet christianis dissentire.»* Nach Walter von Bamberg gehoren zu
ihrem Bereich alle Wahrheiten, « quibus adstringimur assentire ». Auch
weniger heilswichtige Wahrheiten mufl man firma fide glauben, « quia
ex revelatione et approbatione ecclesiae Dei proveniunt, cui nullus
catholicus debet dissentive». Zu den veritates catholicae werden des-
halb von ihm auch gezihlt «aliae veritates, quae dicuntur in facto
existere, cuiusmodi sunt veritates de gestis ecclesiae et sanctorum, qui
in cronicis et historiis fide dignis habentur, quae etiam asserunt a
fidelibus minime respuendas»®. Man kann nicht sagen, daB solche
Formulierungen und Ausdriicke angebracht wiren, wenn man sich
zur Annahme dieser Wahrheiten unmittelbar im goéttlichen Glauben
verpflichtet gefiihlt hitte. Sie binden im « Glauben», weil sie zur
Konsequenz einer vollen, lebendigen, gesunden Glaubenshaltung
gehoren.

Auch die Tatsache, dal man nicht bloB verschiedene « genera »,
sondern auch wverschiedene « gradus» der veritates catholicae unter-
schieden hat, beweist, daB man nicht alle in gleicher Weise zur fides
divina gezihlt hat, die ja ihrem innersten Wesen nach keinerlei Grad-
unterschiede mehr duldet. So hat J. Gerson * 6 Grade, bzw. 4 Haupt-
stufen (« gradus principales») von veritates catholicae unterschieden.
Die erste Hauptstufe, welche die ersten drei Grade, nimlich die Schrift-
wahrheiten, die apostolischen Uberlieferungen und die speziellen Privat-
offenbarungen zusammenfaf3t, enthdlt nur «veritates immediate et

1 Directorium inquisitorum, ed. Fr. Pegna, Venetiis 1595, I q. 3-8. Darnach
sind die Kuraten verpflichtet, zu glauben, daB Wucher Siinde ist, wegen ihrer
Pflicht zum Beichthoren ; die kirchlichen Vorsteher miissen ihres Amtes wegen
alles glauben, was von der Kirche als approbierte Wahrheit verkiindet wird.

2 Quaestio de veritatibus catholicis : Op. et text. fasc. XVI, Miinster 1933, 11.

3 Cod. theol. 77, Bamberg, fol. 2rb.

4 Declaratio veritatum, quae credendae sunt de necessitate salutis, Opera
omnia, Antwerpiae 1706, I, 22 ff.



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 281

explicite a Deo revelatae ». Die theologischen Schlufifolgerungen bilden
teils den vierten Grad, bzw. die zweite Hauptstufe ; teils gehoren sie
zum fiinften Grad, bzw. zur dritten Hauptstufe der veritates catholicae.
Zur dritten Hauptstufe gehéren unter anderen Folgerungen, « quae
... deducuntur in consequentia tantummodo probabili vel topica »;
zur vierten Hauptstufe zdhlen die Wahrheiten, « quae tantummodo
faciunt ad nutriendam vel fovendam devotionem religiosamque pieta-
tem ». Dal} diese letzteren Gruppen nicht mehr zum géttlichen Glauben
gehoren, ist klar. Die veritates catholicae greifen also — und das
geniigt fiir unsere Beweisfithrung — sicherlich iiber den Bereich der
fides divina hinaus.

Zum Wesen der veritas catholica gehort also nicht die unmattelbare
Verankerung im géttlichen Glauben. Wenn die theologischen SchluB-
folgerungen zu den veritates catholicae gerechnet werden, so kann
daraus nicht geschlossen werden, dal man ihnen die GewiBheit des
gottlichen Glaubens zuschrieb, sondern nur, daBl man sie zur Verant-
wortlichkeit einer christlichen Glaubenshaltung rechnete. Sie stehen
in so innigem Zusammenhang mit den Offenbarungswahrheiten, daB
ein Zweifel ihnen gegeniiber sich als Zweifel an der Offenbarung aus-
wirken miillte. Gregor von Rimini, der vielfach als Vertreter der
vollen Glaubensqualitit der conclusio theologica bezeichnet wird, hat
fiir seine Einstellung gerade diese Begriindung gegeben : «Igitur si
theologus de veritate conclusionis theologicae dubitaret, quam utique
certus est sequi ex s. scriptura, consequenter dubitaret de veritate
s. scripturae. » ! Diesen Standpunkt kann, ja muB auch jeder Gegner
der Definierbarkeit der conclusio theologica vertreten. Mit genau der
gleichen Begriindung hat der hl. Thomas das weite Gebiet des indirecte
credendum zum « Glauben » gerechnet *> und hat Melchior Cano, der
doch eine ganz scharfe Trennungslinie zwischen der GewiBheit des
Glaubens und der GewiBheit der Theologie zieht, die theologischen
Folgerungen als « glaubens »pflichtig erklirt 3.

1 Prol. q. 4 a. 4,

* 8. Th. I q. 32 a. 4. Vgl. Div. Thom. 20 (1942) 214 f., 339 ff.

8 Die Ablehnung der Konklusionen verst6B8t nach Cano gegen den Glauben,
weil sie zu ihm in einer «indirecta quidem et consequens, sed vera et naturalis
repugnantia » stehen (De Locis theol. lib. XII c. 5). Bdfiez gibt den Grund fir
den « Glaubenscharakter » der theol. Folgerungen also wieder : « Et nihilominus
dicuntur conclusiones esse de fide non immediate, sed mediate, et oppositum
illarum dicitur error circa fidem mediate: et qui contrarium sentit, venit in
suspicionem haeresis, praesertim si philosophus est : quia ille non est credendus



282 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spaitscholastik

Die conclusiones theologicae werden zum « Glauben » gerechnet
von Thomas, von den Spitscholastikern und noch von Melchior Cano.
Aber diese Zuteilung ist, hier wie dort, nicht dogmatisch von der
GewiBheit der fides divina gemeint, sondern moraltheologisch von der
Glaubensverpflichtung, Glaubenspflicht in dem weiteren Sinn einer
Bindung zur inneren Zustimmung auf Grund des Glaubens verstanden.

IV. Das Verhiltnis der conclusio theologica zur fides divina.

Die Scholastiker des ausgehenden Mittelalters haben beziiglich der
conclusio theologica vor allem zwei Fragen erortert : sie wollten fest-
stellen, inwieweit ihr einsichtige GewiBheit zukommt und inwieweit
sie unter die moralische Verantwortlichkeit des Glaubens fillt. Ver-
schieden davon ist die moderne Fragestellung. Fiir die heutige Theo-
logie steht die einzigartige, iibernatiirliche GewiBheit und Unfehlbar-
keit der GlaubensgewiBheit beherrschend im Mittelpunkt des Problems.
Heute lautet die Frage: Konnen die iibernatiirlichen Qualititen der
GlaubensgewiBheit auch fiir die theologischen Folgerungen in Anspruch
genommen werden, die doch auch auf natiirliche Erkenntnisse sich
stiitzen und durch ein bloB natiirlich gesichertes SchluBverfahren
gewonnen werden ? Wir fragen nicht, ob die conclusio theologica
nur geglaubt, d. h. nur mit inevidenter Erkenntnis erfal3t werden kann,
sondern ob sie noch geglaubt werden kann, d. h. ob ihr die volle iber-
natiirliche GlaubensgewiBheit zukommt. Wir fragen auch nicht, ob
sie zu einer gliubigen Zustimmung verpflichtet, sondern ob die Zu-
stimmung, die wir ihr schulden, die spezifisch theologische Glaubens-
zustimmung ist. Uns geht es darum, ob durch die theologische Denk-
arbeit das Gold der gottlich verbiirgten Offenbarungswahrheit durch
die Beimischung bloB menschlicher Weisheit getriibt, oder ob die
absolute, unfehlbare GewiBheit des Glaubens trotz der Beimischung
fehlbarer menschlicher Erkenntnisfaktoren in voller Kraft erhalten
bleibt .

negare quae sunt nota lumine naturali, ac per consequens creditur negare princi-
pium fidei» (Scholastica Comm. in primam partem Angelici doctoris S. Thomae,
Duaci 1614, q. 1 a. 2 ad 3).

1 Zum Beweis geniigt ein Blick in die neueren Werke, die sich mit dem
Theologieproblem beschiftigen. Die Homogenitédt der theologischen Erkenntnisse
mit dem Dogma, bzw. den Offenbarungsgegebenheiten aufzuzeigen, ist das Haupt-
anliegen der rithmlich bekannten Werke von A. Gardeil, bes. Le donné révélé
et la théologie 2, Paris 1910, 3 1932 (ed. Chenu). Auch bei L. Charlier, Un essai



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 283

Es erhebt sich nun die Frage, ob die Theologen der Spatscholastik
diese Seite des Problems gar nicht gesehen, ob sie die dogmatische
GewiBheitsqualitit der conclusio theologica in keiner Weise erortert
haben. Diese Frage ist umso mehr berechtigt, als die Scholastik seit
Beginn des 13. Jahrhunderts die Einzigartigkeit der Glaubensgewifhent
betont und oft recht klar zum Ausdruck gebracht hat. Fiir Philipp
den Kanzler und Wilhelm von Auxerre ist der Glaube « certior quam
scientia » 1. Alexander von Hales betont, daB die Theologie, die sich
auf gottliche Inspiration stiitzt, « verius est scientia quam ceterae
scientiae » 2. Nach Bonaventura ist die Wahrheit des Glaubens unfehlbar
gewill, weil sie durch den Heiligen Geist garantiert wird : « doctrina
fidei magis veraciter est tradita quam aliqua scientia philosophica,
quia Spiritus sanctus et ipse Christus ... in nullo falsum dixerunt. »3
Am klarsten hat Thomas von Aquin die unvergleichliche Uberlegen-
heit der Glaubenserkenntnis gegeniiber dem natiirlichen Erkennen
hervorgehoben. Er unterscheidet zwischen der certitudo adhaesionis,
die sich nach dem objektiven Gewifheitsgrund richtet, und dem sub-
jektiven Gewifheitsgrad der certitudo evidentiae *. Steht der Glaube an
Einsichtigkeit dem Wissen nach, so iibertrifft er es an Festigkeit und
Zuverlissigkeit. « Fides habet maiorem certitudinem, quantum ad
firmitatem adhaesionis, quam sit certitudo scientiae et intellectus,
quamvis in scientia et intellectu sit maior evidentia eorum quibus
assentitur. » > Der Glaube ruht nimlich auf dem objektiv sichersten
GewiBheitsgrund, der iiberhaupt denkbar ist, nimlich dem Zeugnis

sur le probléme théologique, Thuillies 1938 und bei P. Wyser, Theologie als Wissen-
schaft, Salzburg 1938, steht das Verhéltnis der Theologie zu den die iibernatiirliche
GlaubensgewiBheit tragenden Faktoren beherrschend im Mittelpunkt.

1 G. Engelhardt, Die Entwicklung der dogmatischen Glaubenspsychologie
in der mittelalterlichen Scholastik vom Abaelardstreit (um 1140) bis zu Philipp
den Kanzler (+ 1230) : BB XXX, 4-6, 240 ff., 438, 455 f.

* Summa theol. I q. 1 n. 1; vgl. Krebs, a.a. 0. 26*.

3 IIT Sent. d. 23 a. 1 q. 4 ad 4 (ed. Quaracchi III, 482).

* « Certitudo potest considerari dupliciter : uno modo ex causa certitudinis
et sic dicitur esse certius illud quod habet certiorem causam ; et hoc modo fides
certius est tribus praedictis, quia fides innititur veritati divinae, tria autem
praedicta innituntur rationi humanae. Alio modo potest considerari certitudo
ex parte subiecti et sic dicitur certius quod plenius consequitur intellectus
hominis ; et per hunc modum ... fides est minus certa. Sed quia unumquodque
iudicatur simpliciter quidem secundum causam suam, secundum autem disposi-
tionem, quae ex parte subiecti est, iudicatur secundum quid, inde est quod fides
est simpliciter certior ; sed alia sunt certiora secundum quid, scilicet quoad nos »
(IT-II q. 4 a. 8). Ebenso De Ver. q. 10 a. 82 ad 6.

5 III Sent. d. 23 q. 2 a. 2 q® 3.



284 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

des unfehlbaren Gottes: « ... multo magis homo certior est de eo
quod audit a Deo, qui falli non potest, quam de eo quod videt propria
ratione, quae falli potest.»' Auch in der Spdtscholastik ging das
BewuBtsein von der Uberlegenheit der GlaubensgewiBheit nicht ver-
loren. Die immer wiederkehrende Quaestio: Utrum fides sit certior
scientia, wird im allgemeinen, wenn auch mit Schwankungen und
Abweichungen im einzelnen, affirmativ beantwortet. Gegen Franciscus
von Marchia betont z. B. der anonyme Autor des Cod. Vat. lat. 1113,
daB der Glaube zwar nicht «ex certis evidentibus» schopfe, daBl er
aber «certitudine adhaesionis ex imperio voluntatis et inductione
divina » eine einzigartige Sicherheit habe 2. Nach Heinrich von Langen-
stein ist der Glaube, wenn auch nicht seiner Einsichtigkeit nach, so
doch seiner Sicherheit nach der sinnlichen Erfahrung iiberlegen, weil
er auf Gottes Einwirkung zuriickgeht ; «sed motio divina certior est
et infallibilior ad verum quam quaecunque experientia sensualis. »?
Nach Walter von Bamberg steht das Wissen «ratione probationis »,
das Glauben aber «ratione firmae adhaesionis» héher 4.

MuBte da nicht die Frage auftauchen, ob diese hohere Gewilheit
des Glaubens in den aus dem Glauben gewonnenen Schlufolgerungen
erhalten bleibt ?

Eine Durchforschung der Hoch- und Spitscholastik unter diesem
Gesichtspunkt fiihrt aber nur zu recht mageren Ergebnissen. Die
meisten Scholastiker haben sich mit diesem Problem nicht beschiftigt.
Das gilt wie von der Hochscholastik, so auch noch fiir das 14. Jahr-
hundert und zum groBten Teil auch noch fiir das 15. Jahrhundert.
Wenn auch in dieser Zeit des Niedergangs die theologische Reflexion
sich mehr und mehr den erkenntnistheoretischen Fragen zuwendet,
die Frage nach der iibernatiirlichen Qualitit der theologischen Er-
kenntnisse fiel nicht unter dieses Interesse. Der tiefere Grund hiefiir
diirfte darin gelegen sein, daB die Spitscholastik iiberhaupt wenig
Sinn und Aufgeschlossenheit fiir den Wert und fiir die Bedeutung der
fides infusa hatte® Man hat zwar an ihrer Notwendigkeit fest-

11I-1I q. 4 a. 8 ad 2.

2 Cod. Vat. lat. 1113, fol. 20va ; vgl. Lang, Wege der Glaubensbegriindung, 98.

3 Clm 11591, fol. 28vb. 4 Cod. theol. 77, Bamberg, fol. 8ra.

5 Kennzeichnend fiir diesen Mangel diirften die diesbeziiglichen AuBerungen
des Durandus sein : « Infunditur autem fides non quia sine ea infusa non possumus
credere verum supernaturale : sed quia non ita prompte et faciliter » (III Sent.
d. 23 q. 6 a. 2) ; « ... videtur esse dicendum, quod sine quocunque habitu super-
naturali potest intellectus noster veritati articulorum assentire » (II Sent. d. 28 q. 1).



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 285

gehalten, hat aber diese Notwendigkeit nicht aus iuneren Griinden
abgeleitet, sondern nur auf die posifive Anordnung Gottes zuriick-
gefiihrt. Und fast allgemein vertrat man damals die Anschauung vom
diskursiven Aufbau des Glaubens und suchte seine Gewilheit syllo-
gistisch aus den Glaubwiirdigkeitsgriinden zu gewinnen!. Dariiber
muBte natiirlich das Gefiihl fiir die Sonderstellung der Glaubens-
zustimmung verloren gehen oder in den Hintergrund gedringt werden.

In der Tat diirften von den Texten, auf die Marin-Sola sich fiir
seine These beruft, dal man die conclusio theologica zur fides divina
rechnet, kaum einer beweiskriftig sein 2.

1 Belege hiefiir siehe Lang, Wege der Glaubensbegriindung 94 ff., 102, 108 ff.,
112 f. Die Vorwiirfe, die von K. Eschweiler, Die zwei Wege der neueren Theologie,
Augsburg 1926, und seinen Nachbetern der « Barockscholastik » vielfach zu Unrecht
gemacht werden, konnten mit mehr Recht gegen viele Spatscholastiker geltend
gemacht werden.

2 Marin-Sola, a.a.O. 1I, 147 ff. — Mit dem meisten Recht scheint man
sich fiir die erwidhnte These auf Petrus Aureoli berufen zu diirfen ; er rechnet
namlich die theologischen Folgerungen zum « Glauben» und betrachtet ihre
Leugnung als « Hiresie » : « In processu vero secundo, dum proceditur ex una
propositione credita et alia necessaria aut ex ambabus creditis ad inquirendum
de aliquo, quod est in fide dubium, quid tenendum est, non acquiritur alius
habitus nisi fides ; ille siquidem habitus fides est, cuius oppositum est haeresis.
Sed oppositum conclusionis deductae ex uno articulo et una propositione neces-
saria est haereticum » [Commentariorum in primum librum Sent., Prol. q. 1 a. 2
(Romae 1596)]. Aber abgesehen davon, daB Petrus Aureoli gerade in diesen
Fragen ein Einzelginger war und als solcher betrachtet und bekdmpft wurde
(siehe oben S. 264 Anm. 5), fiir die Beweiskraft solcher Texte miiBte nachgewiesen
werden, daB die Ausdriicke fides und haeresis im strikten Sinne gemeint sind.
Dort wo Aureoli an das Problem der theologischen GewiBheit der Folgerungen
gleichsam mit den FiiBen hinst6Bt, weicht er ihm aus, ohne es klar beantwortet
zu haben. Gegen die Zuteilung der conclusio theologica zum Glauben erhebt er
namlich selbst folgenden Einwand: «...cum ad aliquam conclusionem duae
praemissae in duobus luminibus notae concurrunt, illa conclusio non debet dici
cognosci in altero illorum tantum. Quaelibet enim praemissa causat aliquid sui
luminis in conclusione ut videtur : quare in ea est aliquid luminis utriusque. Sed
in tali deductione praemissa illa, quae est articulus, nota est lumine fidei, illa
vero quae ponitur necessaria nota est in lumine naturali; ergo conclusio non
cognoscetur in lumine fidei ut videtur. » Man meint das Problem der theologischen
Folgerung, und zwar nach seinen beiden Aspekten, kénnte nicht schirfer auf-
geworfen werden. Wenn man aber in der Antwort des Aureoli eine Beachtung
der beiden Gesichtspunkte erwartet, so wird man enttiuscht. Die Losung, die
er gibt, lautet: « ... quae tenetur ex fide claudicat quantum ad evidentiam, licet
sit perfectior quantum ad adhaerentiam ; propositio vero necessaria perfectior
est quantum ad evidentiam, etsi non quantum ad adhaerentiam, quia immobilius
adhaerendum est iis quae tenentur per fidem quam iis quae cognoscuntur scien-
tifice, ut in martyribus patet. Ideo conclusa propositio tenebitur lumine fidei
aenigmatico et obscuro sicut articulus.» Damit ist aber nur die eine Seite, die



286 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

Ein gutes Kriterium dafiir, unter welchem Aspekt ein Theologe
das Problem der theologischen SchluBfolgerungen sieht, ergibt sich
aus der Art, wie er dabei das Axiom: Conclusio peiorem semper
sequitur partem verwendet. In einer theologischen Schluf3folgerung,
die aus einer gewullten und einer geglaubten Primisse gewonnen wird,
iiberragt die Vernunftprimisse beziiglich der certitudo evidentiae die
Glaubenspramisse, steht aber beziiglich der certitudo adhaesionis hinter
der im gottlichen Glauben gewissen Primisse weit zuriick. Wo nun
der Gesichtspunkt der Evidenz und Wissenschaftlichkeit im Vordergrund
steht, wird man die inevidente Glaubenspramisse als die peior pars
betrachten und der SchluBfolgerung die zur Wissenschaftlichkeit not-
wendige Einsicht abstreiten. In diesem Sinn berief man sich damals
sehr hdufig auf das erwihnte Axiom fiiz die blofe Glaubensgewiheit
der conclusio theologica!. Wo man dagegen die GlaubensgewiBheit
vor allem in ihrem <dibernatiirlichen Wesen sieht, wird man die blof3
natiirlich gewisse Pramisse als die pars peior ansehen und unser Axiom
als Argument oder wenigstens als Schwierigkeit gegen den Glaubens-
charakter der Schluflfolgerung anfithren. In diesem Sinn wird es in
den modernen Erorterungen der Frage immer wieder in die Wag-
schale geworfen 2. Es mufl nun auffallen, daB3 das Axiom unter diesem
zweiten Aspekt kaum je einmal in der Spitscholastik zitiert wird ; der
Grund hiefiir kann nur sein, daB3 man diese Seite des Problems damals
noch nicht sah oder sich nicht dafiir interessierte.

Nur ein einziger Text ist mir bisher begegnet, nidmlich bei
J. Gerson in der schon erwihnten Schrift « Declaratio veritatum, quae
credendae sunt de necessitate salutis», in dem die iibernatiirliche
Gewilheit der Glaubensprimisse als die hohere GewiBheit betrachtet

noetische Seite des Problems beantwortet : die Folgerung ist inevident. Ob Aureoli
hier auch die conclusio der iibernatiirlichen GewiBheit nach mit den Artikeln
gleichstellen wollte, wage ich nicht zu entscheiden; es fehlt ihm die Auf-
geschlossenheit fiir den theologischen Kern der Frage.

! Vgl. die oben S. 269 angefithrten Texte von Franz von Mayronis, Marsi-
lius von Inghen (S. 270), Hervaeus Natalis (S. 270 f.).

2 Bei Chr. Pesch, Praelectiones dogmaticae VIII (Freiburg 1898) findet sich
folgende Beweisfiihrung : « Ergo id quod logice partim nititur auctoritate humanae
rationis ut motivo interno, non informatur ea auctoritate, ut constituatur obiectum
credibile per fidem divinam. Quare assensus in talem conclusionem est neces-
sario inferior assensu fidei; nam peiorem sequitur semper conclusio partem, ut
logica docet» (prop. XV). Auch 4. Gardeil, Le donné révélé, Paris 1910, fiithrt
ofters das Axiom an als eine Schwierigkeit gegen die Homogeneitit von Theologie
und Dogma (z. B. 228, 236).



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 287

und unter Berufung auf unser Axiom der unter Zuhilfenahme einer
Vernunftprimisse gewonnenen Folgerung die volle GlaubensgewiBheit
abgestritten wird. Es handelt sich um den fiinften Grad der veritates
catholicae, niamlich um solche theologische Folgerungen, «quae ...
in consequentia tantummodo probabili vel topica vel dum in ante-
cedente ponitur propositio, quae ad fidem est impertinens, quamvis
supponatur vera»!. Uber diese letzte Gruppe von Folgerungen urteilt
Gerson also : « Porro dum propositionibus fidei apponitur aliqua quae
non est de fide, tunc totum, quod est una copulativa, non potest
simpliciter dici de fide, quia sequitur debiliorem partem, ut si in ea
esset una contingens, tota esset contingens, quamvis essent multae
necessariae. Dicitur nihilominus talis propositio, ad’ cuius verifica-
tionem requiritur una propositio non pertinens ad fidem, quod sapit
fidem, si sit vera, vel quod sapit haeresim, si sit falsa.» In gleicher
Klarheit und Eindeutigkeit diirfte die Frage nach der dogmatischen
GewiBheit der conclusio theologica in jener Zeit noch selten gestellt
worden sein. Und das ist das Wichtige an diesem Text ; er beweist,
dal nunmehr die neue Problemstellung sichtbar geworden ist, nimlich
ob und inwieweit die {iibernatiirliche GewiBheit der Offenbarungs-
prinzipien in der theologischen Folgerung nachwirkt. Zu welcher
Losung freilich Gerson sich bekennt, ist nicht leicht zu ergriinden.
Sicher hat er den zum fiinften Grad der kath. Wahrheiten gezihlten
Folgerungen die volle Glaubensgewifheit abgesprochen. Er rechnete
aber andere Folgerungen, « quae concluduntur ex praemissis verita-
tibus (d. h. die immediaten geoffenbarten Wahrheiten der ersten drei
Grade) in consequentia certa in lumine fidei vel in evidenti lumine
naturali, quamvis non in propria forma verborum illic habeantur » 2
zum vierten Grad, bzw. zum zweiten gradus principalis. Es ist nicht
ganz klar, wie die Grenzlinie zwischen den zum vierten und den zum
fiinften Grad gerechneten Folgerungen zu ziehen ist, und es ist nicht
ganz klar, wie der GewiBheitscharakter des zweiten gradus principalis,
der zwischen der Glaubensgewilheit der unmittelbar geoffenbarten
Wabhrheiten des ersten und den nicht mehr dem Glauben unterliegenden
Wahrheiten (veritates fidem sapientes) des dritten gradus principalis
liegt, niher bestimmt werden soll. Diese Fragen zu lésen wiirde hier
zu weit fiihren. Soviel steht jedenfalls fest, daB Gerson nicht simtliche

1 Gerson, Opera omnia, Antwerpiae 1706, I, 23.
2 Ebend.



288 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

Folgerungen uneingeschrinkt zur fides divina zédhlt, dafl diese vielleicht
erste eindeutige Aufrollung des theologisch-dogmatischen Problems
der conclusio theologica in der Spdtscholastik nicht fiir, sondern gegen
die These Marin-Solas spricht.

Es muBl der Einzelforschung iiberlassen bleiben, noch weitere
direkte Stellungnahmen zu unserem Problem aus dem 14. oder
15. Jahrhundert aufzufinden. Viele werden sich sicherlich nicht finden
lassen.

Aber 148t sich nicht vielleicht #ndirekt aus ihren sonstigen An-
schauungen auf die Einstellung der Spitscholastiker zu unserer Frage
schlieBen ? Nach Marin-Sola bietet die Art, wie ein Theologe das Ver-
hilinis des theologischen Habitus zum Glaubenshabitus bestimmt, einen
sicheren Anhaltspunkt dafiir, wie er die Gewiheit der conclusio theo-
logica wertet!. Die Anwendung dieses Kriteriums diirfte aber
wiederum durchaus nicht zugunsten der These Marin-Solas ausfallen.
Ich muBl mich mit ein paar Hinweisen begniigen. Sicher haben die
enge an Thomas sich anschlieBenden Theologen zwischen Theologie und
Glaube reinlich geschieden. Die Ansicht des Hervaeus Natalis ergibt
sich aus folgenden Worten : « ... theologia nihil aliud est, quam quidam
habitus creditivus discursivus faciens fidem de his quae virtualiter et
implicite in fidei articulis continentur propter credulitatem primorum
creditorum, quae sunt fidei articuli, in quo distinguitur a fide et
scientia et cum eis convenit : quia in hoc quod est habitus creditivus
convenit cum fide et distinguitur a scientia, quae est habitus evidens ;
in hoc autem quod est habitus discursivus differt a fide, quae non est
habitus discursivus et convenit cum scientia, quae est habitus discur-
sivus. »2 Gleich eindeutig ist die Entscheidung des Heinrich von
Friemar in seinem Quodlibet (ca. 1305). Die Theologie, so sagt er,
betrachtet ihre Gegenstinde von einem anderen formellen Gesichts-
punkt aus als der Glaube ; sie hat auch eine andere Einstellung zu den
erfaBten Wahrheiten und andere Lebensgesetze als der Glaube 3. Nach

1 L’évolution homogéne du dogme cath. II, 236 : « Un des meilleurs moyens
de savoir si un théologien considére comme immédiatement de foi ou seulement
médiatement les conclusions théologiques qui ne sont connues que par un raisonne-
ment évident, c’est de voir si ce théologien admet ou non la distinction spécifique
entre les ‘habitus’ de foi et de théologie ou entre 1’ ‘habitus’ des principes et
I’ ‘habitus’ des conclusions de la Science Sacrée. »

2 Defensa I p. a. 9, Krebs, a.a. O. 47*,

3 Das Quodlibet liegt in Cod. 662, fol. 187-209 der Bibl. Antoniana in Padua
vor. In der 13. qu. : Utrum de ratione theologiae sit inevidentia (fol. 203v-204v)



Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik 289

Skotus ist die Theologie zwar keine Wissenschaft, aber ein vom Glauben
verschiedener habitus!. So viel ich sehe, unterscheidet sich auch die
Ansicht der spiteren Skotisten und Awugustinertheologen nicht wesent-
lich davon, obwohl sie vielfach die Theologie als fides bezeichnen.
Manche dieser Aussagen beziehen sich ndmlich nur auf den «habitus
declarativus » der Theologie oder auf die rein positive Gewinnung der
Glaubensprinzipien, scheiden also fiir unsere Beweisfithrung aus. Andere
betreffen zwar die deduktive Theologie ; aber unter der fides, der sie
gleichgesetzt wird, ist die « fides acquisita » verstanden 2. Wenn Johann
de Bassolis oder Alphons von Toledo oder Petrus von Candia u. a. die
Theologie, genau so wie Hervaeus, einen « habitus quidam creditivus
et fides quaedam » nennen, so diirften diese Ausdriicke nicht so fast
die Gleichstellung der Theologie mit der fides divina beweisen, sondern
im Gegenteil die theologische GewiBheit deutlich von der iibernatiir-
lichen GewiBheit des eingegossenen Glaubens abheben.

Soviel diirfte sich aus unserer Untersuchung ergeben haben, das
die Art, wie man in der Spitscholastik das Problem der conclusio
theologica sah, sich ganz wesentlich von unserer heutigen Problem-
stellung unterscheidet. Man hat damals die theologischen Folgerungen
ihrem noetischen GewiBheitscharakter nach in das Gebiet der inevi-
denten « Glaubens »erkenntnis verwiesen ; man hat sie zur Verant-

heiBt es: « ... ad assentiendum diversis credibilibus non oportet unum mediante
alio in primam veritatem resolvi, sed immediate quocunque seorsum proposito
tanquam a prima veritate revelato, fides rationis assensum inclinat; non autem
sic est in ordine deductionis consequentis ex habitu theologico; quia talis
deductio fit modo syllogistico, oportet procedere in conclusionem credibilium
posteriorum mediantibus prioribus ». « Fides cum sit habitus infusus non potest
haberi nisi per Dei influentiam specialem, theologia vero suppositis articulis
crescit per investigationem rationis sub influentia gratiae ....» Ich entnehme
diese Texte der Arbeit von CI. Stroick, Heinrich von Friemar (c. 1245-1340).
Leben, Werke, philosophisch-theologische Stellung in der Scholastik (Bonner
Dissertation 1943).

1 Op. Ox. III d. 24 n. 14-17.

* Gregor von Rimini charakterisiert die Theologie also :

1. quod ex discursu theologico non per se acquiritur scientia ;

2. quod acquiritur adhaesio in animo dantis fidem sacrae scripturae, in

aliis non ;

3. quod acquiritur non adhaesio cum formidine ;

4. quod acquiritur fides quaedam : ex quo patebit quod habitus theo-
logiae, qui consequenter acquiritur, est quidam habitus creditivus et fides quaedam
acquisita (Prol. q. 1 a. 4). Es ist unmoglich, aus diesen Worten eine Gleichstellung
der Theologie mit dem gottlichen Glauben herauszulesen, zumal Gregor anschliefend
verrit, daB er hier einen weiteren, noetischen Glaubensbegriff zugrunde legt.

Divus Thomas 19



290 Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik

wortlichkeit einer lebendigen Glaubenshaltung gerechnet ; man hat ihr
aber nicht die GewiBheit der fides divina zugeschrieben. Die gegenteilige
These, wie sie bisher vertreten wurde, bedeutet eine arge Verkennung
der damaligen theologischen Situation!. Wenn man der Spit-
scholastik schon einen Vorwurf machen will, so konnte er nur dahin
lauten, daB sie die Einzigartigkeit und Eigenstindigkeit der iiber-
natiirlichen GlaubensgewiBBheit zu wenig erkannte und so fiir das
eigentlich theologische Problem der conclusio theologica keinen Blick
hatte. Erst seit sich die Theologie wieder voll auf ihren iibernatiir-
lichen Ausgangspunkt und auf die Sonderstellung des goéttlichen
Glaubens besann, fragte man nach dem Verhiltnis der theologischen
Erkenntnisse zu diesem iibernatiirlichen Glauben und zu seiner Gewil3-
heit. Der Umschwung wurde besonders durch jene Theologen voll-
zogen, die sich wieder enge an den Aquinaten anschlossen und dem
Geiste seiner Theologie folgten, so besonders durch Capreolus, Cajetan,
Franz Vitoria, Melchior Cano. Seitdem beherrscht die eminent theo-
logische Frage nach dem Verhiltnis der Theologie und theologischen
Folgerungen zur fides divina die ganze an die conclusio theologica
ankniipfende Problematik.

1 Der Hauptgrund dieser Verkennung liegt darin, da3 man den Bedeutungs-
wechsel der Ausdriicke und Begriffe zu wenig in Rechnung gezogen hat. Die
Notwendigkeit eines « Enchiridion terminorum » (4. Deneffe, Schol. 1943) fiir Theo-
logie und Dogmengeschichte ist damit erneut bewiesen.



	Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik

