
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

W. Keller : Vom Wesen des Menschen. — Basel, Verlag für Recht
und Gesellschaft A. G. 1943. vin-142 SS.

Dieses Buch verdankt seine Entstehung einer Reihe von Vorträgen,
die der Verfasser unter gleichem Titel im Winter 1941-42 an der Berner
Volkshochschule gehalten. Die Schrift bildet das erste Beiheft zum Jahrbuch

der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft.
« Eine gewisse Eigenwüchsigkeit » sieht der Verfasser, neben dem

vielen Bekannten seines Buches, « im Gesamthorizont, im leitenden Grundbegriff

und in seiner Begründung und Durchführung » (VI). Unter den
modernen Denkern fühlt sich K. besonders Häberlin, Heidegger, Jaspers
und Scheler verpflichtet (VI).

In seinem ersten Vortrag kommt K. zur Feststellung, daß die
verschiedenen Theorien über das Wesen des Menschen « keine endgültige
Lösungen darstellen. Sie sind alle an den jeweiligen Zeitgeist und an die
besonderen Voraussetzungen der kulturgeschichtlichen Lage gebunden » (18).
« Die Prinzipien des Verständnisses und der Ausdeutung sind zugleich die
Prinzipien, nach denen das Sein des Menschen in Wirklichkeit bestimmt
und aufgebaut ist. Damit eben hängt es zusammen, daß umgekehrt dann
mit einem neuen Verständnis auch das menschliche Sein selber ein anderes
ist» (5).

Die neue Fragestellung kann also nicht mehr sein : « Wie läßt sich der
Mensch aus Seiendem her verstehen » Es darf auch nicht mehr gefragt
werden, was der Mensch sei, sondern es muß nach dem eigentümlichen
Charakter gerade des Seins des Menschen, nicht mehr nach der Beschaffenheit

des Menschen, sondern nach der Art und Weise seines Daseins und
Hierseins gefragt werden. Die Frage kann nicht mehr lauten : Was ist
der Mensch, sondern sie muß lauten : « Wie ist der Mensch, was für eine
Art von Sein ist die besondere Da-seinsweise des Menschen» (16). Diese
Betrachtungsweise führt zur Untersuchung über das Wesen des Seins und
das menschliche Sein (2. Vortrag).

Diese muß auf ganz anders geartetem Boden geschehen als bisher (20),
denn die Frage nach dem Wesen des Menschen geht um das Ganze des
Menschen, um einen innern Grund, « aus dem her am Menschen alles so

ist, wie es ist und aus dem her alles das, was zum Menschen gehört, eine
unzerreißbare Einheit bildet» (20). Besonders fordert die Tatsache, daß

nur der Mensch eine « Welt hat », nicht die Welt uns hat, eine neue
Emsteilung des Problems. Das Wesen des Menschen ist also immer « schon
Voraussetzung dafür, daß es diese so geartete Welt so gearteter Gründe
überhaupt gibt, und daß sie ihm zum Versuch seines Selbstverständnisses



Literarische Besprechungen 233

so angeboten sind» (22). Der neue Ansatz ist also nach K. das «nackte
Sein des Menschen », sein « Dasein », das, was es heißt, daß der Mensch
ist (23). Was heißt aber überhaupt und ganz allgemein: Sein «Alles
was wir zur Kennzeichnung des Seins beiziehen und namhaft machen »

können, ist « etwas, das enger ist als das Sein », es ist ein Seiendes (Materie,
Form, Räumlichkeit, Zeitlichkeit). « Alles Derartige ist selber schon, hat
Sein, ist ein Seiendes und gerade deshalb nicht das Sein : und die Frage
muß also weitergehen (27). Das Sein ist « die Selbstbezogenheit schlechthin,
der Umstand, daß es in sich und bei sich selbst ist, ja, daß es sich selbst
auf irgend eine Weise selber ist » (29). Das Sein ist nicht selber ein Seiendes.
« Doch gibt es nicht frei schwebendes Sein, sondern alles Sein ist Sein

von Seiendem ; es ist dasjenige gerade im und am Seienden, kraft dessen
dieses Seiende ist » (30). «Würde das Sein als ein entfaltungsloses in sich
Beruhen aufgefaßt, so wäre es das reine Nichts» (31). Sein ist also « Auf-
gebrochenheit über dem reinen Nichts, die Aufgebrochenheit des Seienden
in seine Verhältnisse, in seine Dimensionen, in seine Vielheit und
Gegensätzlichkeit » (31). Der Vollzug der Seinsbeziehungen ist aber erst möglich
durch die «stiftende Mitte» (32). Diese ist sein eigenes Sein. « Insofern
es — schon seiend — in seinem Sein dieses sein Sein und zugleich Schon-
Sein stiftet, ist dieses stiftende Sein Begegnung seiner mit sich selbst, und
zwar höchst unmittelbar, denn es ist als dieses Sein in strenger Identität
mit sich selbst stiftend-gestiftetes Sich-gegenwärtig-Sein als es selbst » (32).
Dieses stiftende Sein, mitten in allem Seienden und selber ein Seiendes,
hat mithin den Charakter von «Bewußtsein» (32).

Diese stiftende Mitte ist aber das «menschliche Sein» (33). «Von
ihm aus ist alles Seiende erst Seiendes, indem in ihm erst dessen Begrenzung,
Gestalt, Beziehung, seine Dauer in der Veränderung und seine Veränderung
in der Dauer zum Dasein geweckt ist und gefaßt, vollzogen, gestiftet und
als Seiend abgesetzt werden kann» (33). Es hält «die Welt im Innersten

zusammen» (35). Diese stiftende Mitte, «das menschliche Dasein
ist seinerseits ein Seiendes in der 'Welt'. Es ist hineingebunden in diese
Welt, die doch von ihm selber her ständig erst ist» (33). So muß diese
stiftende Mitte « alles Seins zu seinem eigenen Sein, das es je und je
vorfindet, das es in eins schon übernimmt und dennoch zugleich stiftet, ein
ganz besonderes Verhältnis haben : Das Verhältnis, daß es in seinem
Sein 'sich selber sein Sein ist'. Sein Sein erfüllt sich darin, daß es ihm in
seinem Dasein ständig um sein Sein geht. Sich selbst anheimgegeben, in
seinem Sein und zur Verwirklichung seines Seins sich selbst überantwortet,
ist es ständig um sein Sein bemüht. Es leidet an ihm und ringt in
unablässigem Streben um es» (33).

Dieser Begriff des menschlichen Seins wird im Folgenden auf die
konkrete Lebenswirklichkeit im Menschen angewandt. Das Subjekt in
allem Menschlichen ist nicht die Seele, sondern das menschliche Dasein
als Ganzes. « Dieses Dasein hat seine 'Leibseite', und es hat andere Seiten,
die wir vielleicht dann als 'seelisch' oder 'geistig' bezeichnen mögen» (39).
Nur mahnt der Verfasser davor, Leib und Seele als zwei gesonderte
Wirklichkeiten zu betrachten (40), denn es handelt sich ja um den ganzen



234 Literarische Besprechungen

Menschen, darum muß sein Wesen « ein Ganzes sein und also nicht eine
Einheit von der fragwürdigen Art, daß da zwei gesonderte Stücke
zusammengepappt wären, sondern ein Ganzes von der Art, daß dieses eine
und selbe Dasein, je nach den verschiedenen Richtungen, in die es seinem
Wesen nach notwendig entfaltet und ausgelegt ist, sich von verschiedenen
Seiten, von dieser und auch von jener, zeigt» (40).

Der Glaube an die Unsterblichkeit der Seele soll damit gar nicht
zerstört werden. « Er wird gar nicht getroffen, weil er als eine Glaubensgewißheit

auf einer ganz anderen Ebene steht als die gesuchte Erkenntnisgewißheit

» (40).
Keller untersucht dann die « Leibseite des Daseins », wie sie ins Dasein

eingeht (41), als organisches Sein in der Pflanze (42), als das Animalische
(45), das wesenhaft durch die Triebe bestimmt wird. « Der Mensch ist
nicht einfach ein Tier mit einer gewissen Zugabe darüber hinaus, sondern
das Animalische unterliegt im menschlichen Dasein einer Formung, so

zwar, daß diese ihrerseits nun vom Ganzen des menschlichen Wesens aus
bedingt ist » (45). Was über den Instinkt gesagt wird, ist sehr gut (48 ff.).
Das « Tier wird von der Natur getragen und gewissermaßen gelebt ». Beim
Menschen, der aus ihr herausgeworfen ist, verhält es sich umgekehrt. « Er
führt als er selbst sein Leben» (53). Er ist der «erste Freigelassene der
Natur» (53).

Den vierten Vortrag überschreibt Keller : « Trieb, Gegenstandwelt
und Sprache ». Die Triebe sind die eigentlichen Energiequellen des Lebens.
« Alles höhere geistige Leben und alle Selbstgestaltung nährt sich aus dieser
Energiequelle der Triebe. An sich selbst betrachtet wäre das geistige Sein

— das freilich eben niemals abgetrennt ist — kraftlos und ohnmächtig.
Es gibt im Dasein als ganzem keine andere Energie als eben die
Triebenergie ; und das Geistige ist nicht etwa eine eigene Gegenkraft gegen
die Triebe. Vielmehr muß es selber, um wirklich und mächtig zu sein,
sich gerade auf die Triebenergie stützen» (61). Doch der Mensch geht
nicht in ihnen traumlos auf, er kann sie in seiner Hand, mindestens vor
seinem Blick haben. Er kann sie auch in überbordendem Selbstgenuß
ausnützen und an sie verfallen, anderseits ist ihm « so etwas wie ihre
Lenkung und Steuerung als eigene Leistung ermöglicht und
übertragen » (74). Indem es dem Menschen « in seinem Sein um sein Selber-Sein
geht, ist der Sinn dieses Seins allenthalben seine Selbstgestaltung» (74).
Darum muß er « seine 'Vitalität' im ganzen als vorgegeben zwar
übernehmen, aber auch ihre Gestaltung suchen » (74). « Erst in einer gegliederten,
vielseitig unterschiedenen Welt aufeinanderbezogener Gegenstände, auf
die das Meinen der Menschen ausgerichtet ist, gibt es in der Tat so etwas
wie Sprache» (70).

Daß das Dasein sein Sein selber ist, bezeichnet das Wort Handlung.
Diesen Begriff untersucht der fünfte Vortrag.

In allen Handlungen lassen sich nach K. « drei Teilphasen mehr oder
weniger deutlich auseinanderhalten. Alle Handlung hat zur Ausgangslage
eine besondere ungesättigte, unbefriedigte, nach einer Lösung verlangende
Situation. Das ist der Bereich der Motive der Handlung. An sie knüpft



Literarische Besprechungen 235

eine Phase der genaueren Orientierung über die Lage selbst, der Umschau
nach Lösungsmöglichkeiten an, die in höchster Form Erkenntnis genannt
werden muß ; und als Drittes endlich folgt die Dauereinstellung auf eine
bestimmte Lösungsmöglichkeit und die Umsetzung in die Tat» (76).

Die Handlungsmotoren sind die Triebe (77 f.), über die der Autor
länger spricht und manch gute Anregung macht. In diesem Zusammenhang

kommt Keller auf eines « der aufschlußreichsten Phänomene » zu
sprechen, auf die Angst, die uns aus Heideggers Philosophie bekannt ist (85).
« Angst ist die ihrerseits gerade noch unser Selbstsein bezeugende Reaktion
auf die Voraussicht des eigenen Versagens und die darein beschlossene

Vorahnung des eigenen Versinkens in das Nichts unserer selbst» (85).
Da das menschliche Sein ein konkretes Sein ist, will K. auch auf das

Verhalten in besonderer Lage eingehen. Im sechsten Vortrag bespricht
er die ökonomische und ethische Grundsituation, um seinen letzten Vortrag
mit der religiösen, ästhetischen und theoretischen Situation und mit der
Frage über den Sinn des Seins zu schließen.

Aus der besprochenen Angst wird die Vorsorge für die Zukunft zu
tiefst erklärt (95). Der Mensch will sich wenigstens « die nackten
Existenzbedingungen » sichern (96).

«Da das Sein sich ständig zum Sein bringen muß, ständig seine eigene
Aufgabe ist, erfährt es sich unter Forderungen gestellt und in die
Auseinandersetzung mit sich selbst getrieben» (116). So spielt in der ethischen
Grundsituation das Gewissen eine besondere Rolle. « Es ist den Trieben
stets entgegengestellt und ist so eine Gegenstellung aus dem Dasein gegen
eigene Momente des Daseins. Das, was da ruft, ist das Dasein selbst,
keine Stimme von außen her, und das Angerufene ist wiederum das Dasein
selbst» (100). Was ist nun das, was es uns zuruft «Es rügt und warnt,
aber es sagt nie direkt, was geschehen soll » (101). « Im Ruf des Gewissens
ruft das Dasein, angesichts dessen, was in ihm nicht eigentliches Selbstsein

ist, sich zu sich selber auf. Darum erscheint ihm das Triebhafte als
etwas, was in einem 'eigentlich erfüllten' Selbstsein zu überholen und
aufzuheben wäre. Innerhalb dieser Auseinandersetzung lebt das Dasein
sozusagen ganz in der Ausrichtung auf diesen Gegner »(117). So erscheint « ihm
das Triebhafte, sein jeweiliges Dahinleben und damit alles individuelle
Interesse als das Böse und versteht es das Gute als jene 'Vollkommenheit',
die in der Freiheit davon und in der Ausmerzung des Triebes bestehen
würde. Das ist ein eindeutiges und festumrissenes Ziel ». Dieses erscheint
als ein endgültiger Zustand, den wir zu erreichen haben (117). Das bedeutet
aber, genau genommen die Aufhebung des Daseins selbst. « Das Selbstsein
als abgeschlossen endgültiges wäre ein unindividuiertes, ungegliedertes
Unwirkliches und d. h. : Nichts » (108). Offen zum Ziele machte sich dieses
Versinken ins Nichts die östliche Erlösungssehnsucht des Nirvana (109).
« Die christliche Erlösungssehnsucht aber verwindet diese Konsequenz ».

Ein ewiges Leben in Heil ist ein Selbstwiderspruch (109). Sobald der
Mensch lebt, besteht er in seiner innerweltlichen Individualität und im
Drang, wie Gott zu sein ; es aber nicht werden zu können, in diesem Kampfe
in Qual, sieht Keller das Dogma der Erbsünde (109).



236 Literarische Besprechungen

Der Mensch jagt nach dem, dessen Erreichung ihm versagt ist. Dies
führt zu einer Relativierung. « Gewisse Triebbefriedigungen werden in
gewissem Grade zugelassen, andere mit Verbot belegt — das 'Erlaubte'
und 'Unerlaubte' zieht in das Dasein ein. Das ethisch Absolute hat sich
zur Moral reduziert» (111). Diese Situation gehört dem Dasein aber
unumgänglich an (118).

Keller untersucht auch die Grundsituation der religiösen Erfahrung
und des religiösen Verhaltens. « Wir haben von einer Erforschung des
menschlichen Daseins her über religiöse Wahrheitsansprüche nicht zu
entscheiden, sondern nur zu verstehen, wie innerhalb des menschlichen Seins
und von seinem Wesen aus die religiöse Haltung möglich und unter
welchen Bedingungen sie notwendig sei, und was, anthropologisch betrachtet,
die Inhalte des religiösen Lebens bedeuten» (119).

Die Ursprünge des religiösen Lebens sind « die Angst, herstammend
aus dem Erlebnis der eigenen Gebundenheit, Unfreiheit und Ohnmacht,
als auch das Vertrauen auf eine Vollendung in einem übergreifenden Planen
und Wollen» (120). « Die höchste Form des Verhältnisses zum Göttlichen
aber ist die vertrauende Hingabe in Glaube, Liebe und Hoffnung, deren
Ausdruck das Gebet ist. Vertrauen, Heilsgewißheit und Erlösungshoffnung

ist die zweite Wurzel religiösen Lebens» (120). Damit wird auch
der Gehalt und die Gestalt des religiösen Lebens bestimmt. « Es ist der
Schöpfergott und der Erlösergott» (121). «Die göttliche Gnade ist das
Siegel dessen, daß ich ewig unzureichend bin, um in eigenem Tun das Ziel
zu erlangen, und daß dennoch meinem Dasein die Sinnerfüllung sicher
sei» (121).

So soll gezeigt sein, « daß das Religiöse vom Wesen des Menschen
her verstehbar ist» (122). «Aber alle Zudringlichkeit, die das Göttliche
verfügbar machen will, sei es in Erkenntnis oder in Beschwörung, in
abergläubischen Praktiken, in Askese und Werkgerechtigkeit oder all den
andern Formen mehr, bedeutet eine Verunreinigung der religiösen Haltung »

(122).
Eine andere Grundsituation, in die der Mensch sich rettet, ist die

Kunst (126). Als stiftende Mitte « vollzieht das Dasein in der Stiftung
alles Seiende, auch sich selber, und findet darum, sich gleichsam selber
zurückbegegnend, in allem Seienden ...wieder» (126). Wie alles Sein
von uns gestiftet ist, ist alles Sein im Grunde schön. Doch wird dieses
Schöne überall « eingeschränkt, wo diese Selbstbegegnung nicht reibungslos
und ohne Anstoß, Mangelempfindung und Änderungsstreben erfolgt » (126).
« So kommt der Mensch, statt stetsfort Schönheit zu erleben, selten zur
Schönheit» (127).

Weil das Sein je schon da ist, aber in seinem Schon-Dasein je erst zu
sich kommt, sich selbst erst zu seinem Sein bringt, steht es darum ständig
zugleich im Angesicht seines eigenen Nichtseins (130). So erklärt sich die
theoretische Grundsituation, das Wissen um sich selbst und die Welt,
das Erkennen (127). « Das Dasein erschließt sich so nicht als «ein Stückwerk

aus Bausteinen oder Schichten, die getrennt aufeinander ruhen. Es
ist als Ganzes in allem seinem Leben, und es ist schlechthin, sofern es



Literarische Besprechungen 237

Dasein ist, leiblich, seelisch und geistig zumal. Was wir an ihm
unterscheiden, sind nur besondere Aspekte» (131).

Aus dem Gesagten verstehen wir Keller, wenn er aus dem menschlichen
Sein, welches « in sich selbst aufgebrochen » ist und « nicht vollkommen
in sich ruht, sich selbst gegenübergeworfen und um sein Sein bemüht ist »,

das die Mitte ist, «von der aus überhaupt allererst etwas ist» (132), die
« letzte Bestimmung des eigentlichen Wesens des Daseins » darin erblickt,
« daß dieses ständig unterwegs, ständig zugleich 'noch nicht es selber' und
darum unablässig der Vollzug seiner eigenen Selbstgewinnung ist» (132).

Wer das Buch « Vom Wesen des Menschen » durchgelesen, versteht,
was der Verfasser in der Einleitung geschrieben : « Sowenig die Lehre vom
Sein, ebensowenig kann diejenige vom Menschen in der Aufspürung eines

geheimnisvollen anderen Seienden bestehen, das hinter dem gegebenen
Seienden der Welt und des Menschen tragend und als 'eigentliches Wesen'
verborgen wäre Es handelt sich mithin nicht um 'Metaphysik' im
Sinne der Errichtung einer Hinterwelt, sondern um eine Seinsfindung im
Felde des Empirischen selbst» (VI f.).

Der Versuch Kellers, aus dem Sein die Grundsituationen des menschlichen

Lebens zu erklären, zeugt von ernster philosophischer Haltung.
Wenn wir dennoch in wesentlichen Punkten auseinander gehen, so liegt
der Grund darin, daß wir uns in der tiefsten Frage, in der Erkenntnistheorie

nicht finden. Keller nimmt keine Wesenserkenntnis an. All unser
Erkennen bleibt innerhalb der subjektiven Welt der Prinzipien (5). Darum
bleibt der Verfasser bei einer phänomenologischen Methode stehen. Für
uns Thomisten ist es klar, daß unser Verstand von der singulären Welt
die allgemeinen Begriffe abstrahiert und darum nicht beim Konkreten
stehen bleibt, sondern zum Abstrakten, zum Wesen der Dinge vordringt.

Daß wir auf Grund der analogia entis bis zur Erkenntnis des göttlichen
Wesens vordringen wollen, weiß auch Keller. Von der « erkenntnisfreudigsten

Theologie », dem Thomismus, schreibt er, « er vermag das Göttliche

nur durch die Analogie vom Seienden und vom Menschlichen aus
greifbar zu machen ». Keller sieht auch ganz richtig die große Bedeutung
von der Wesenserkenntnis des Menschen im Thomismus ein, wenn er
schreibt : « Der Mensch ist ja gerade nach dieser Ansicht nicht das Göttliche

selber, sondern höchstens das Ebenbild Gottes; er ist in der Distanz
zu Gott, das Göttliche ist in ihm getrübt und gebrochen. Darum aber
bleibt gerade ausgesprochenermaßen die Frage entscheidend, welches das
Wesen eben dieses brechenden Mediums sei, d. h. die Frage nach der
Weise des Entferntseins von Gott und also gerade wiederum die Frage
nach dem eigenen, eben nicht zurückführbaren und unvertauschbaren
Wesen des Menschen» (16).

Keller muß bei seiner Methode notwendig beim menschlichen Sein
stehen bleiben, während wir im konkreten z. B. menschlichen Sein das
abstrakte Sein erfassen wollen. Seiendes ist für uns ganz allgemein das
Sein-Habende ; es ist das was ist. Jeder der das Sein denkt, denkt in ihm
Wesen und Dasein. Darum sagt auch Keller : « Wir nehmen oder setzen
die Dinge als etwas, was ist » (25). « Indem sie 'etwas' sind », schreibt der



238 Literarische Besprechungen

Autor, «sind sie in irgend einer Weise, sie sind jedenfalls seiend» (25).
Indem die Dinge etwas sind, haben sie ein Wesen, etwas wodurch sie
artbestimmt sind ; indem sie Dasein haben, indem sie sind, wird die Wesenheit,

das Ding daseiend, außerhalb seiner Ursache und außerhalb des
Nichts gesetzt. So verhalten sich Wesenheit und Dasein wie Möglichkeit
und Wirklichkeit. Das Dasein ist die Wirklichkeit des Wesens. Das Seiende
ist das, dessen Wirklichkeit das Dasein ist. Wenn Keller das Sein als das
definiert, das « im und am Seienden » ist, « kraft dessen dieses Seiende
ist », so faßt er das Teilseiende, die Existenz ins Auge. Das vollständig
Seiende schließt Wesen und Existenz ein. Beim Lesen der Seinsuntersuchung

bei Keller springt jedem Thomisten sofort die große Bedeutung
des Realunterschiedes von Wesenheit und Dasein ins Auge. Wir wissen,
daß das Seiende als Partizip vorzüglich das Dasein bedeutet und erst
in zweiter Linie das Wesen. Auch das Dasein ist ein Seiendes, zwar nicht
als das, was ist, wohl aber als das, wodurch etwas seiend ist.

Jeder Thomist wird mit dem Autor einverstanden sein, daß das
menschliche Sein eine « stiftende Mitte » benötigt. Unmöglich aber erscheint
uns die Annahme Kellers, daß dies das menschliche Sein sein kann. Weil
in mir der Zustand der Wirklichkeit etwas Zufälliges ist, muß ich das
Sein von jemandem haben, dem die Wirklichkeit notwendig ist, und das
ist das ungeschafiene Sein, Gott. So erscheint uns das Wesen des Menschen
nicht als etwas «nicht Zurückführbares» (16). Unser menschliches Sein
führt uns nicht nur zu einem Wunschbild eines höheren Wesens, sondern
zu diesem Wesen selbst, zum existierenden Gott, dem princeps analogatum,
von dem als stiftende Mitte jedes andere Sein gleichsam « zusammengehalten

» wird. Nur Gott ist der wesentlich Seiende, die Geschöpfe sind
es nur zufällig.

Es wäre für einen Thomisten eine anregende Arbeit, von seiner
Philosophie aus die verschiedenen Grundsituationen zu erklären, denen Keller
nachgeht und dessen Analyse manch wertvolle Anregung bietet. Weil
der Mensch Sein hat und nicht sein Sein selbst ist, erfährt er täglich sein
« Hingeworfensein », seine Kontingenz. — Das Gewissen offenbart sich mir
als Stimme Gottes, als eine Stimme von außen, nicht durch eine aktuelle
Einsprechung Gottes, sondern indem der Verstand das ewige göttliche
Gesetz erkennt, das ihm entgegenleuchtet aus der Betrachtung der
menschlichen Natur. Diese ist eben nicht mein Werk und ihre Gesetze
sind nicht meine autonomen Gesetze. Gewissen ist Anwendung der
Naturgesetze auf den Einzelfall. Es ist ein Vernunftsurteil, was gemäß dem
Naturgesetz hier und jetzt zu tun sei.

Sehr anerkennenswert ist das oft wiederholte Anliegen des Autors,
den Menschen als ein Ganzes aufzufassen, als etwas Einheitliches. Daß
die Thomisten diese Forderung lösen durch die Akt- und Potenzlehre,
durch die Lehre von Materie und Form, ist bekannt. Nur wer den echt
thomistischen Begriff hat von der materia prima als der reinen Potenz
und der Seele als der einzigen substantiellen Form, kann m. E. die Vielheit

im Menschen und doch wieder die substantielle Einheit erklären, mit
einem einzigen substantiellen Dasein.



Literarische Besprechungen 239

So bietet die Schrift Kellers manche Anregung und tiefere Einsicht.
Wenn wir das Buch mit Bedauern aus der Hand legen, weil wir uns in den
wesentlichen Punkten nicht treffen, so leuchtet uns dabei die große Bedeutung

des Erkenntnisproblems und einer gründlichen Ontologie auf, denn
hier gehen wir mit Dr. Wilhelm Keller zu tiefst auseinander.

Stans. Dr. P. Clodoald Hubatka O. M. Cap., Lektor.

G. Hauser : Über den Zusammenhang zwischen Geometrie und
Philosophie. Eine Einführung für gebildete Laien. — Luzern, Räber. 1942.104 SS.

Die Durchforschung des philosophischen Gehaltes der Mathematik
gehört zu den anregendsten Fragen aus den Grenzgebieten der Philosophie.
Diesem Studium will die Schrift des Luzerner Mathematikprofessors
Dr. Gaston Hauser : « Geometrie und Philosophie » dienen.

Allerdings wird hier das Wort Geometrie in einem engeren Sinne

genommen, als « reine Geometrie », die sich die allgemeine Aufgabe stellt,
« die denkbaren Gebilde der räumlichen Anschauung sowie die daraus zu
gewinnenden Begriffskonstruktionen inbezug auf alle ihre Eigenschaften
und wechselseitigen Beziehungen einer erschöpfenden Untersuchung zu
unterwerfen » (11).

Vergleicht man die Geometrie mit einem Gebäude, — das Bild ist
nicht so naiv, wie man vielleicht glauben möchte (16) —, so befaßt sich die
Schrift H. mit den weniger bekannten Teilen dieses Hauses, mit dem
Fundament, den geometrischen Grundbegriffen und Grundsätzen und dem
Dach des Gebäudes, mit der höheren Geometrie, besonders der
Nichteuklidischen. Doch schreibt H. sein Buch nicht für den geschulten
Mathematiker, sondern für jene, welche wenigstens eine gute Sekundarbildung
besitzen und die Mühe nicht scheuen, schwierigere Partien mehrmals in
aller Muße durchzudenken.

Die Schrift ist umso mehr zu begrüßen, da die Auseinandersetzung
über die philosophischen Grundlagen der Mathematik seit 1936 auch in
unsere Mittelschulen hineingetragen wurde. Das Lehrbuch : « Leitfaden
der Planimetrie » von Dr. F. Gonseth und Dr. P. Marti (2. Teil des
«Mathematisches Unterrichtswerk für höhere Mittelschulen»),
herausgegeben vom Verein Schweizerischer Mathematiklehrer, behandelt für die
Oberstufe die Geometrie als axiomatisch aufgebaute Wissenschaft, die
Nichteuklidische Geometrie und die geschichtlichen Zusammenhänge. Hier
wurde zum ersten Mal der Versuch gemacht, in einem Lehrbuch für
Mittelschulen die Geometrie als Axiomatik darzustellen. Eine kostbare
Ergänzung dazu bildet die Schrift H. Das Hauptverdienst des Verfassers
besteht ohne Zweifel darin, in klarer und anregender Darstellung die
Geschichte der Probleme und die einzelnen Lösungsversuche aufzuzeigen.

In historischer Schau bespricht H. zuerst die geometrischen
Grundbegriffe. Von der ungenauen Definition Euklids : « Ein Punkt ist, dessen

Teil Nichts ist (was keine Teile hat) » (24), kommt er zum neuzeitlichen



240 Literarische Besprechungen

Standpunkt. Richtig hebt H. hervor, daß eine eigentliche Definition der
geometrischen Grundbegriffe nicht möglich ist. Sie sind so einfach, daß
keine Definition mehr aufgestellt werden kann ; sie müssen unmittelbar
erfaßt werden. Punkt, Gerade, Ebene sind solche Begriffe (32). Was von
der Feststellung zu sagen ist : « Schließlich sei noch hervorgehoben, daß
die geometrischen Grundlagen keine reale Existenz haben können, da der
Punkt überhaupt keine Ausdehnung, Gerade und Ebene keine Dicke
besitzen. Sie bestehen nur in unserer Einbildung » (34), darauf werden
wir noch zurückkommen.

Im dritten Kapitel bespricht H. die geometrischen Grundsätze. Es ist
das Hauptverdienst Euklids, daß seine « Elemente » den ersten Versuch
einer Verwirklichung der axiomatischen Methode darstellen. Den
Haupteinwand gegen das Euklidische System der Postulate bildet für H. die
Unvollständigkeit, das Fehlen der Postulate der Anordnung und der
Kongruenz (39). Archimedes und Apollonius von Perge haben sich aktiv
an der Verbesserung der geometrischen Grundlagen beteiligt. Vom Verfall
der griechischen Geometrie springt die geschichtliche Entwicklung fast
unmittelbar auf die großen Mathematiker der Neuzeit K. F. Gauß und
M. Pasch. Pionier der modernen Axiomatik ist David Hilbert. Sein

Axiomensystem wird vom Verfasser ausführlich dargeboten und erklärt.
Das vierte Kapitel ist der neueren Axiomatik gewidmet. Zur Besprechung

kommt die « Systematische Axiomatik der Euklidischen Geometrie »

des Göttinger Philosophieprofessors Moritz Geiger. Besondere Aufmerksamkeit

wendet H. der Axiomtabelle von Gonseth zu, die im oben genannten
Lehrbuch der Planimetrie Aufnahme gefunden hat. H. entscheidet sich
für die Axiome von Hilbert. Gonseth braucht letzterem gegenüber weniger
« kräftige » Axiome. H. anerkennt zwar, daß die Absicht, jeden einzelnen

Schritt im Aufbau der Grundlagen hervorzuheben, vom Standpunkt
des Axiomatikers aus ganz gewiß als anerkennenswerter Fortschritt zu
begrüßen ist. Dagegen glaubt er, daß für Schulzwecke eine solche

Aufspaltung weniger entspreche. Richtig ist die Mahnung : « Man überschätze
die Fassungskraft des durchschnittlichen Abiturienten für derart abstrakte
Betrachtungen nicht zu sehr » (59). Aber gerade die Aufteilung in
« schwächere » Axiome sollte nach Gonseth sicher die Einzelschritte erleichtern.

Man kann es den Herausgebern auch nicht verwehren, daß sie das
Resultat ihrer persönlichen Forschung in ihr Lehrbuch aufnehmen, obwohl
der Grund H. auch einleuchtend ist, daß Schüler, welche zum ersten Mal
mit der Axiomatik Fühlung nehmen, mit dem eigentlichen Pionier der
modernen Grundlagenforschung und seinem System bekannt gemacht
werden sollten.

Ein besonderes Kapitel bespricht das « skandalöse » Parallelenaxiom
oder das sogen. 5. Euklidische Postulat. Euklid hat sich dafür entschieden,
daß zu einem Punkte P außerhalb einer Geraden g nur eine einzige
Parallele zu g gezogen werden kann. H. will zeigen, wie dieses Postulat
keineswegs so einleuchtend ist wie die andern. Das zeigt die natürliche
Anschauung. « In der Natur lassen sich gar keine Erscheinungen
entdecken, die als vollkommene Realisierung von zwei parallelen Geraden



Literarische Besprechungen 241

aufgefaßt werden könnten» (70). Auch die praktische Geometrie kann
keinen sicheren Anhaltspunkt für die Berechtigung des Parallelenaxioms
vorbringen (71) ; auch sprechen rein logische, grundsätzliche Bedenken
dagegen, daß dieses Axiom eine Denknotwendigkeit sei (71).

Das führt zur Nichteuklidischen Geometrie, der das 6. Kapitel gewidmet
ist. Es ist ein kurzer, aber klarer Überblick über diese Geometrie. Wir
werden mit den Bahnbrechern bekannt gemacht (P. Gerolamo Saccheri,
der Schweizer J. H. Lambert, die großen französischen Mathematiker).
Erst Karl Gauß, der genialste Mathematiker der Neuzeit, hat das große
Problem ganz erfaßt. Er verschwieg seine Resultate, weil er « das Geschrei
der Böotier » scheute. Johann Bolyai (f 1860), Nikolaj Iwanowitsch Lobat-
schefskij (f 1856), Ferd. Schweikart (f 1859) und schließlich Riemann
sind unabhängige, selbständige Entdecker der Nichteuklidischen Geometrie.
Auch hier tut H. Klarheit wohl.

Erst im 7. und leider nur in einem einzigen Kapitel kommt H. auf die
philosophische Frage : « Geometrie und Wirklichkeit » zu sprechen.

Welches ist nun die wahre Geometrie, die Euklidische oder die
Nichteuklidische Dr. H. unterscheidet zunächst zwischen der logischen oder
formalen und der inhaltlichen oder materialen Wahrheit. Vom rein logischen
Standpunkt aus sind beide Geometrien wahr, sie sind widerspruchslos
aufgebaut. Aber gilt die Geometrie auch von der Außenwelt H. drückt
seine Ansicht folgendermaßen aus : « Die heutzutage in den Kreisen der
kompetenten Mathematiker und Philosophen geltende Auffassung ist die,
daß die geometrischen Sätze die objektiven und absolut wahren
Sachverhalte im wirklichen Raum der Erfahrung nicht vollkommen, sondern

nur angenähert wiedergeben. Dabei kann die Annäherung an die absolute
Wahrheit weit oder weniger weit gehen» (95). Er erklärt seine Ansicht
weiter mit der Definition des Schemas. Geometrien werden Schemen.
Hier schließt sich der Verfasser an Gonseth und Marti an, nimmt aber
als Beispiel einen Stadtplan. « Die Geometrie ist ein Gedankenschema,
das eine Grundlage liefert für die Beschreibung des Raumes der Erfahrung,
für die Beherrschung der Bewegungsmöglichkeit der Objekte und für das
Messen der Entfernungen der Flächen- und Rauminhalte» (96).

Die allgemeinen Eigenschaften eines Schemas sind, daß es keine
getreue, sondern nur eine summarische Beschreibung der Wirklichkeit
liefert. Darum läßt es sich vervollkommnen oder verbessern. Das Schema
besitzt eine autonome Struktur und hat eine äußere Bedeutung.

Damit glaubt H. die Frage beantworten zu können : « Welche der
verschiedenen Geometrien ist für die schematische Beschreibung des
wahrnehmbaren Raumes am besten geeignet ?» (99). Er glaubt, daß wir im
allgemeinen die geometrischen Eigenschaften des uns umgebenden
Erfahrungsraumes mit « euklidischen Augen » wahrnehmen. Doch glaubt
der Verfasser : « Das Moment der Anschaulichkeit ist aus den vorhin
angedeuteten Gründen von untergeordneter Bedeutung gegenüber der Frage
nach der Bewährung der verschiedenen Geometrien für die Bedürfnisse der
Technik und jener Naturwissenschaften, welche sich die Erklärung der
Naturerscheinungen zur Aufgabe machen» (99). Diese praktische Frage

Divus Thomas 16



242 Literarische Besprechungen

könne nicht vom Mathematiker, sondern müsse vom theoretischen Physiker
und Astronomen beantwortet werden.

Für die gewöhnliche Welt ist nun die Euklidische Meßtechnik
vollständig genügend und der Erfahrung am angemessensten. Anders ist es,

meint H., bei den modernen Physikern und Astronomen, wenn sie über
das Sonnensystem hinausgehen und bis zu den fernsten Spiralnebeln
greifen. Die Mikroweit liegt unterhalb der Ausmessungen der kleinsten
lebenden Zelle. Es ist der Raum innerhalb eines Atoms. Dafür taucht
z. B. beim Physiker M. Born in Göttingen die Ansicht auf, daß die Euklidische

Geometrie in der Atomphysik schließlich versage, besonders darum,
weil die gewöhnliche Welt stetig, die Mikroweit dagegen diskret sei (103).

Der Philosoph wird Professor H. Dank wissen für die klare Einführung
in den heutigen Stand der « reinen Geometrie ». Er wird sich dabei der
Tragweite der Probleme bewußt. Doch wird er es auch bedauern, daß
ein Buch, das den Titel trägt : « Geometrie und Philosophie », der letzteren
nur ein Kapitel widmet, mit dessen Resultaten er übrigens nicht in allem
einverstanden sein kann. Das Buch hat den Vorteil : Es wirft ganz neue
Probleme auf, reizt zur tieferen philosophischen Erfassung der mathematischen

Grundlagen.
Auf Einzelheiten einzugehen erlaubt der zur Verfügung stehende Raum

nicht. Hier seien nur einige Anregungen gemacht.
Zunächst sei hervorgehoben, daß es Aufgabe der Philosophie ist, die

mathematischen Axiome zu rechtfertigen. Die Mathematik kann ihre
Prinzipien erkennen und gebrauchen. Ihre tiefste Rechtfertigung aber
gibt nicht sie, sondern die Naturphilosophie und besonders die Kritik,
die zur Metaphysik gehört. « Sunt enim quaedam propositiones quae non
possunt probari nisi per principia alterius scientiae ; et ideo oportet quod
in illa scientia supponantur, licet probentur per principia alterius scientiae.
Sicut a puncto ad punctum rectam lineam ducere, supponit geometria
et probat naturalis, ostendens quod inter quaelibet duo puncta sit linea
media » (S. Thomas in Post. Analyt. lib. I, lect. V). Die ersten mathematischen

Axiome erscheinen so als Anwendung der philosophischen Prinzipien.

Es ist auch Aufgabe der Philosophie, zu entscheiden, ob die Nichteuklidische

Geometrie eine Wissenschaft des wirklichen Raumes sei oder nicht.
Die Lösung der Frage hängt von der Erkenntnistheorie ab. Sind die

Universalien — die Mathematik arbeitet wie jede Wissenschaft mit
Allgemeinbegriffen — von der Realwelt abstrahiert oder nicht Aufgabe
der Erkenntnislehre ist es, die Objektivität unserer Erkenntnis
aufzuweisen und zu zeigen, wie durch die Abstraktion das Universale potentiale
zum Universale directum und dieses durch Reflexion des Intellektes zum
Universale formale wird. Weil die Allgemeinbegriffe in der Wirklichkeit
als Einzeldinge existieren, nur im Geiste als Allgemeinbegriffe, so ist es

klar, daß es keinen vollkommenen Parallelismus zwischen der äußeren
Wirklichkeit und der geistigen Erkenntnis gibt. Durch die Realisierung
in der Wirklichkeit verliert der Begriff seine Reinheit. Thomas redet vom
Haus im Geiste des Künstlers (als Plan) und vom Haus in der stofflichen
Ausführung, das von der ersten spezifischen Ebenbildlichkeit absteht



Literarische Besprechungen 243

(Comp. Theol. 43. Kap.). Durch fortgesetzte Abstraktion und durch neue
Schlußfolgerungen nimmt unsere Erkenntnis zu. So ist begründet, was
H. das Schema des wirklichen Raumes nennt.

Der Mathematik ist es eigen, daß sie einmal im Besitze der Begriffe,
— ohne Abstraktion hätte der Mensch keine Kenntnis von Kreis und
Gerade — kraft des abstraktiven Vermögens auf diese Gegebenheiten,
unabhängig von der Realität, weiter baut. Wie betont, ist es nun Sache
der Philosophie, nicht wie H. meint der Physiker, zu untersuchen, ob die
Euklidische oder Nichteuklidische Geometrie diejenige des wirklichen
mathematischen Raumes sei. (Wir unterscheiden, wie wir noch sehen
werden, zwischen geometrischen und physischem Raum). Dabei muß
der Philosoph immer vor Augen haben, wie Maritain in seinem Buche :

« Les degrés du savoir » hervorgehoben hat, daß die Mathematiker, Physiker
und Philosophen unter real oft etwas anderes verstehen (325 ff.). Für
den Philosophen hat die Frage nach dem realen Werte den Sinn einer
Gegenübersetzung zum ens rationis. Jene Geometrie ist real, welche in
der realen Außenwelt verwirklicht werden kann, freilich nicht der Seinsweise,

wohl aber dem Inhalte nach. So gibt es in der realen Welt keinen
Punkt ohne Ausdehnung, keine Linie ohne eine Dicke, noch eine abstrakte
Zahl, so sind Punkte, Linie, ganze Zahl doch reelle Dinge, nicht nur
Gedankendinge wie H. meint (34).

Wie kann man aber feststellen, welcher mathematische Raum im
philosophischen Sinne real ist Die Mathematik allein kann die Frage
nicht entscheiden, weil sie sich sowohl auf reine Gedankendinge als auch
auf wirkliche Dinge beziehen kann. Die Physik kann das nicht, weil sie

nicht mit dem Raum, sondern mit Phänomenen sich befaßt, die sie
aneinander reiht.

Für den Philosophen sind, wie Maritain hervorhebt (a.a.O. 330), zwei
Wege offen für ein Kriterium, um den realen Wert des geometrischen
Raumes festzustellen. Vielleicht zeigt die Analyse der Termini eine
Eigenschaft, die in der äußeren Wirklichkeit nicht realisiert werden kann, z. B.
eine unendliche Länge, einen unendlichen Raum. Sie sind entia rationis.
Der realistische Philosoph weiß zudem, daß die Universalien in der Realwelt

vereinzelt, konkretisiert existieren, sinnenfällig sind. Was darum in
der Einbildungskraft nicht dargestellt werden kann, das kann a fortiori
nicht in der sinnenfälligen Welt verwirklicht werden. Die Bedingung für
einen realen Raum ist also die « constructibilité directe dans l'intuition ».

Nun ist unter den geometrischen Systemen der Euklidische Raum
der einzige, der in der sinnlichen Einbildungskraft direkt dargestellt werden
kann ; alle andern können nur durch Reduktion auf die Euklidische
Geometrie sinnlich erfaßt werden. So müssen wir Maritain rechtgeben, der
sagt, daß der Nichteuklidische Raum ein Gedankending (ens rationis) ist
und daß die geometrischen Eigenschaften der existierenden Körper, die
Eigenschaften, welche der Geist in den Körpern — losgelöst von allem
Physischen — feststellt, jene sind, welche den Euklidischen Raum
charakterisieren. So erscheint für den Philosophen der Euklidische Raum als
ein ens geometricum reale (a. a. O. 333).



244 Literarische Besprechungen

Die Übereinstimmung von Geometrie und realer äußerer Wirklichkeit
ist allerdings nur wieder erklärbar durch die aristotelisch-thomistische
Akt- und Potenzlehre. Ein Körper ist nicht, wie z. B. der Dynamismus
meint, aus letzten unteilbaren Teilen zusammengesetzt. Das Ausgedehnte
(continuum) ist Eins actu und Vieles in Potenz. So ist die Linie und jedes
Quantum theoretisch (nicht physisch) ins unendliche (nicht in unendliche
Teile) teilbar, weil jeder Teil wieder Teile der Möglichkeit nach hat. So

wird auch philosophisch die Frage gelöst nach dem Verhältnis von diskreter
Zahl und stetiger Ausdehnung.

Betrachten wir aber den Raum, nicht insofern er der geometrische
oder mathematische Raum ist, sondern der physische, d. h. der Raum
insofern er ausgefüllt ist durch physische Gegebenheiten und Wirkungen,
so bewegen wir uns nicht mehr in der quantitativen, sondern in der
qualitativen Ordnung. Darum unterscheidet die Philosophie den physischen
und den geometrischen Raum. Es ist kein Widerspruch, daß der physische
Raum nicht der Euklidische sei ; weil der Euklidische Raum gerade
derjenige ist, welcher absieht von allem physischen Inhalt des Raumes.

So zeigt die Philosophie, daß die Geometrie den Zusammenhang mit
der Wirklichkeit nicht verliert und nicht nur ein in der Luft hängendes
Gedankengebäude darstellt.

Der Philosoph wird Professor Dr. Hauser Dank wissen für seine klare
Einführung in die nicht leichten mathematischen Probleme. Das Buch
von Dr. H. wird für ihn ein Ansporn sein zu eigenem Weitergehen und zur
philosophischen Durchdringung dieses Gebietes. In diesem Sinne wollen
die gebotenen Anregungen dienen.

Stans. Dr. P. Clodoald Hubatka O. M. Cap., Lektor.

Moraltheologie.

J. M. Ramirez 0. P. : De Hominis Beatitudine Tractatus Theologicus,
Tomus secundus : De essentia metaphysica beatitudinis objectivae (Biblioteca
de Teölogos Espanoles vol. 10). — Madrid, Consejo Superior de Investi-
gaciones Cientlficas. 1943. 347 pp.

Le deuxième volume de l'œuvre monumentale entreprise par le
T. R. P. Ramirez sur la partie morale de la Théologie de saint Thomas,
vient de sortir de presse en Espagne. C'est vraiment une bonne fortune
que d'être dirigé par un tel maître sur les sentiers du bonheur. Ce tome
second est consacré uniquement à la Question 2 de la I-II et traite de
l'essence métaphysique de la Béatitude objective. Il ne se contente pas
de suivre vaille que vaille les pas de saint Thomas, car le P. Ramirez ne
fait pas un commentaire thomiste dans le sens étroit du terme, mais un
commentaire aussi catholique que possible, comme il convient à un
théologien qui est entré dans l'esprit du Docteur universel de l'Eglise.

Rien qu'à consulter l'index des noms, on est stupéfait de voir le
nombre d'autorités alléguées poui cette seule question. Le P. Ramirez



Literarische Besprechungen 245

a tout lu de ce qui en vaut la peine sur le sujet qui nous intéresse. Saint
Thomas n'a, sans doute, jamais eu lecteur plus assidu. Il est cité plus de
690 fois. Et ce ne sont pas seulement des références, chacun aura la joie
de savourer ces textes lumineux qui viennent toujours à point éclairer
le problème en cours. La Bible vient plus de 520 fois apporter son
témoignage divin. Saint Augustin, que l'auteur ne se lasse pas d'appeler
à l'aide, vient une centaine de fois prouver son génie théologique dans
une langue d'une émouvante éloquence. Aristote intervient une cinquantaine
de fois dans le débat et Cicéron que ce problème du bonheur a tout
particulièrement travaillé, prend 47 fois la parole avec une élévation de pensée
et en des termes à rendre jaloux n'importe quel philosophe.

La béatitude est d'une telle richesse que les mots craquent à la
vouloir exprimer. On comprend, dès lors, qu'il y en ait une telle multitude

dans les auteurs profanes et sacrés. Le P. Ramirez s'y est arrêté avec
complaisance, non pas, certes, pour usurper le rôle des grammairiens et
des philologues qu'il a aussi fréquentés, mais en fonction précise du sujet,
puisque, comme il nous le montre à la suite de saint Thomas, la théologie
aussi bien que la foi doivent s'occuper de ces noms dans la mesure où ils
expriment la réalité (p. 2).

C'est ainsi que l'on voit défiler sous nos yeux les noms du bonheur
que Ton trouve dans les auteurs profanes, les auteurs sacrés : Ecriture
Sainte, liturgie romaine, liturgie mozarabe, magistère de l'Eglise. Après
avoir été cités pêle-mêle, ils viennent docilement se ranger sous un ordre
logique.

L'auteur montre ensuite que la Béatitude est une notion analogique
et, à cette occasion, il nous fait in actu exercito un petit traité de l'analogie
en théologien qui sait faire saisir du doigt que l'analogie d'attribution
qui coudoie constamment l'analogie de proportionnalité est loin de s'y
confondre. Comme l'on souhaiterait voir un tel maître reprendre de fond
en comble ce sujet de l'analogie sur lequel Junior il avait déjà jeté une
telle clarté! Quel service il rendrait ainsi tyronibus et magisiris

L'auteur nous annonce p. 27 la division du traité et nous donne en
même temps la raison de Tordre des prochains volumes à paraître.

La méthode à suivre dans ce traité se trouve déjà clairement indiquée
dans Cicéron, Boèce et saint Thomas, après avoir été pratiquée par Aristote.
On oublie trop souvent que Tune des voies de l'analogie est la via remo-
tionis. Il faut à cause de cela commencer par écarter les erreurs, non pas
tant pour les écraser que pour en extraire précieusement les parcelles de
vérité qui y sont contenues et les sertir dans le joyau doctrinal qu'il s'agit
de ciseler (p. 35-36).

Jamais encore, et de loin pas, on n'avait justifié historiquement et
logiquement la division de la question en articles comme Ta fait le Père
Ramirez dans les pages 39 à 47. C'est vraiment décisif.

Dans chaque article, il commence par considérer la béatitude naturelle
de l'homme, avant d'aborder la béatitude surnaturelle, parce qu'il s'agit
des préambules de la foi. Pour cela il fallait se placer sur le même plan
que les philosophes et les réfuter par des arguments pour eux irréfutables.



246 Literarische Besprechungen

Comme pour les théologiens et les philosophes, il s'agit d'un bonheur
matériellement identique, on devait coûte que coûte éviter que l'on puisse
conclure à un bonheur formellement identique. D'autre part, la distinction
du bonheur objectif en naturel et surnaturel est la racine et le fondement
de la distinction proportionnelle de la béatitude formelle naturelle et
surnaturelle à laquelle les théologiens modernes attachent une telle importance

surtout depuis les erreurs de Baius. C'est enfin un moyen d'illustrer
davantage le bonheur surnaturel objectif qui est l'objet propre de ce
traité (p. 46 et 292-293).

A ceux qui seraient tentés d'accuser l'auteur de redites fastidieuses,
le P. Ramirez a beau jeu de répondre avec saint Thomas et saint Augustin
que toute répétition n'est pas à réprouver. Il faut de multiples méditations
pour solidifier les notions fluentes que l'on reçoit, et affermir la conviction.

Puis, sur un thème aussi capital que celui de la destinée, il faut broder
toutes les mélodies qui peuvent l'illustrer puisqu'il s'agit d'entraîner la
volonté et de décider l'amour.

Chaque article est désarticulé avec une précision d'anatomiste, et
c'est un plaisir pour l'intelligence d'embrasser ensuite dans une splendide
synthèse la richesse de preuves qu'il inclut dans sa concision et de voir
pulvérisées par saint Thomas les objections qui ne sont pas lancées à la
légère, mais sortent chaque fois des entrailles du sujet en faisant jaillir
des étincelles de vérité.

Les notes contiennent, elles aussi, des renseignements précieux. Que
l'on se rapporte pour en juger à la note 148 de la page 72 si importante
pour une connaissance approfondie de la richesse et de la monnaie.

On peut regretter que les noms des biens extérieurs spirituels de la
page 76 à 83 n'aient pas été finalement resserrés dans un de ces schémas
si clairs dont le P. Ramirez a le secret, comme il l'a fait par exemple pour
les synonymes du plaisir à la page 150.

Il est très instructif de voir comment l'auteur se sert de sa connaissance

exhaustive de saint Thomas. Un exemple : il fait remarquer à juste
titre que l'objection 3 de l'article 5 est un peu obscure et que la réponse,
laisse un point dans l'ombre. Il montre sans effort qu'elle s'éclaire
parfaitement, si on la compare au passage parallèle du IVe livre des Sentences

dont elle résume deux objections (p. 142-143).
Ce second volume est aussi bien imprimé que le premier. Il contient

encore quelques fautes d'impression, pour lesquelles on n'a pas de peine
à être indulgent, quand on connaît les circonstances difficiles dans lesquelles
le Père a dû corriger les épreuves. Signalons-en quelques-unes pour rendre
service au lecteur :

p. 8, 1. 5 il faut lire teXeiov ; p. 47 ult. 1. radicitus ; p. 54, n. 63, 1. 14

accendit; p. 56, n. 64, 1. 14 irremissibiliter ; p. 59, 1. 20 habitavit ; p. 62,
1. 25 desideras ; p. 63, 1. 11 optavi ; p. 70, 1. 15 eiusdemmet ; p. 72, n. 148,
ult. 1. fideiiussor ; p. 85, 1. 6 quod au lieu de quid; p. 105, 1. 3 aditus ;

p. 121, n. 4 Chrysippus ; p. 160, 1. 3 honesta; p. 164, 1. 7 appetuntur ;

p. 174, 1. 34 rerumpublicarum au lieu de rempublicarum ; p. 196, 1. 26

pars ; p. 199 cpûaiv et ixapaçi'av ; p. 204, n. 285, n. 285, 1. 7 contra rationem ;



Literarische Besprechungen 247

p. 212, 1. 2 lire preparavit ; p. 228 V| ypf|<n<; àpETijç ev EuTuy ta ; p. 230,
n. 11 lire Philosophie des Unbewussten ; p. 230, n. 15, 1. 6 Lincolniensis ;

p. 258 il faut corriger le texte ainsi : o 0eoç àpyrj te xai téXoç xai ptiaov
est! irœvTcov tÙ>v 8(xï|v te xai tôv ôpôov Xoyov 7tEpatvof/.svcov ; p. 277 (10) la
2e référence porte sur la IIe ad Cor. ; p. 278, n. 359 ij faut lire à la 1. 7

fidem au lieu de finem. Comme l'on voit ce sont des vétilles.
Nous avons regretté que l'allusion faite à Erasme p. 182, n. 260 n'ait

pas été plus nuancée, mais ce n'est qu'une allusion et le nom même d'Erasme
ne se trouve pas dans l'index onomasticus.

On a fait remarquer au sujet du premier volume avec quelle plénitude
le P. Ramirez parlait de la théologie et comme l'on était loin avec lui de
la conception morcelée et étriquée de certaines écoles et de la plupart
des manuels. Un spécialiste des questions ascétiques et mystiques a été
jusqu'à dire que le jour où l'on traiterait vraiment de la théologie comme
le fait l'illustre professeur de l'Université de Fribourg, on pourrait sans
dommage supprimer les chaires de mystique et d'ascétique b C'est
l'impression que l'on retire de ce magnifique volume qui est tout à la fois une
mine pour la contemplation, un trésor pour la prédication et une source
profonde de piété. Ce n'est pas aux articles du P. Ramirez qu'il est
nécessaire d'ajouter des corollaria pietatis, car sa théologie, comme la piété
dont parle saint Paul, « ad omnia utilis est ». Nous ne pouvons que
recommander chaudement à la méditation de tous les studieux de la
Doctrine sacrée cet ouvrage qui fait honneur à l'Université de Fribourg,
à l'Espagne catholique et à l'Eglise tout entière.

P. Marie-Fabien Moos O. P.

D. Bânez O. P. : Comentarios ineditos a la Prima Secundae de santo
Tomas. Ediciôn preparada por el R. P. Mtro Vicente Beltràn de Heredia O. P.
Tomo I : De fine ultimo et de actibus humanis (qq. 1-18). Biblioteca de

Teôlogos espanoles. Volumen 9. — Madrid, Consejo Superior de Investi-
gaciones Cientificas. 1942. 420 pp.

Beltrân de Heredia, der sich um die Erforschung der spanischen
Thomaskommentatoren große Verdienste erworben hat, bietet uns hier den
Kommentar des Bânez zur I-II q. 1-18. Bânez hat selbst in den Jahren 1586/88
den Kommentar zur I Pars und zur II-II herausgegeben. Man war
gewohnt, Medinas Kommentar zur I-II und zur III Pars als die Ergänzung
anzusehen, die freilich oft ein Bedauern auslöste, daß nicht Bânez sprach.
Mit um so größerer Freude darf man jetzt diese Edition begrüßen. Der Verf.
hat viel Arbeit gehabt mit der Herausgabe, weil das Autograph nicht mehr
vorliegt. Bânez hat diesen Teil der Summa öfters kommentiert. Er hatte
zu dem Zweck sein Manuskript ausgearbeitet ; er hatte es jedoch nicht
für den Druck fertig gemacht, sondern nur als Vorlage bei seiner Vorlesung.

1 T. R. P. Sabino M. Lozano O. P., Directeur de « La Vida Sobrenatural »,

mars-avril 1943, p. 155.



248 Literarische Besprechungen

In der Bibliothek des Klosters zum hl. Stephan in Salamanka befand sich
noch 1914 ein Ms. dieses Kommentars zu I-II q. 1-18. Leider ist dieses

vollständig verloren gegangen. Es konnte nicht einmal festgestellt werden,
ob es sich um die Niederschrift des Bânez oder um eine Nachschrift irgend
eines Zuhörers handelte. Trotz dieses Verlustes ist es Verf. gelungen, einen
zuverlässigen Text zu bieten. Er fand die Nachschrift der Lesung, die
Bânez im Jahre 1583/84 an der Universität Salamanka hielt, desgleichen
eine Lesung, die er ebenda über denselben Gegenstand im Jahre 1597/98
hielt. Das Ms. der ersten Lesung befindet sich in der Bibliothek des

Kathedralkapitels zu Palencia (cod. pal.) ; das der zweiten in der Bibliothek
der Minerva zu Rom (cod. minerv.). Da in der zweiten Hälfte des 16.
Jahrhunderts der Professor an der Universität Salamanka so langsam diktierte,
daß die Zuhörer Wort für Wort nachschreiben konnten, so bieten diese
Aufzeichnungen aller Wahrscheinlichkeit nach den echten Bàneztext. Diese
Vermutung wird in unserem Falle zur festen Überzeugung, weil zwei
Nachschriften verglichen werden konnten, die, wenn sie auch nicht dieselbe

Lesung der Zeit nach wiedergeben, so doch denselben Stoff, und weil
zudem sich ganze Partien mit Stellen in den edierten Kommentaren
vergleichen ließen. H. bevorzugte die erste Lesung und bietet den Text des
Cod. pal. zu q. 1 a. 2 q. 14, dann noch q. 18 a. 1-3. Bânez hat in jenem
Schuljahr 1583/84 die Verlesungen selbst gehalten, abgesehen von 12 Tagen,
und zwar 2 bis 3 zu Anfang, wo q. 1 a. 1 erklärt wurde, und 9 bis 10 im
Juni. P. Ledesma hat ihn vertreten und wahrscheinlich dabei das Ms.
Bânez benützt. H. zog den Text der zweiten Lesung überall zu Rate. Dem
Leser wird im Appendix q. 9 a. 1 und q. 18 a. 1 zum Vergleich geboten.
Der Text zum Prolog, zu q. 1 a. 1 und zu q. 14-17 ist ganz nach Cod.
minerv. wiedergegeben. Für q. 18 a. 4-9 wurde der Text des P. Ledesma

genommen.
Verf. glaubt aufmerksam machen zu müssen, daß dieses Werk des Bânez,

weil es vom Verfasser nicht für den Druck fertig gestellt wurde, auch nicht
jene Vollendung aufweisen könne, die die gedruckten Werke des Verfassers
zeigen. Dem gegenüber stellte ein ungenannter Bânezkenner fest, daß sich
in dieser Schrift sogar Vorzüge finden, die man in den übrigen Werken
vermisse. « Die unedierten Kommentare des Bânez zu I-II stehen in
nichts den edierten zu I und II-II nach. Es herrscht in ihnen dieselbe
Klarheit, Präzision und Tiefe, an die wir aus seinen gedruckten Werken
gewöhnt sind, ja sie übertreffen jene noch an Ursprünglichkeit und Lebendigkeit

». Dieses Urteil findet der Leser zutreffend. Er wird diese Vorzüge
um so höher werten, als Bânez in der Abfassungszeit schon in
vorgerücktem Alter stand, sich nur einer schwachen Gesundheit erfreute und
dazu noch oft von andern Arbeiten stark in Anspruch genommen war.
In diesem Kommentar ersieht man seine Belesenheit aus der Anzahl der
Autoren, die er zitiert oder die doch berücksichtigt werden, seinen Scharfblick

vor allem aus der Art, womit er Stellung nimmt zu Cajetan. Er führt
ihn regelmäßig an, folgt gern seiner Ansicht, doch selten, ohne seine
Darlegungen zu erläutern, mitunter auch zu korrigieren. Seine Zeitverbunden-
heit bekunden die Bemerkungen über Luther und die Reformatoren. Eine



Literarische Besprechungen 249

feine Begriffsbestimmung der Mystik gibt der langjährige Seelenführer der
hl. Theresia S. 87. Sehr gütig beurteilt er das Schicksal der ungetauften
Kinder S. 130. Überaus lichtvoll erläutert er die Frage nach dem desi-
derium naturale visionis divinae essentiae S. 124 ff.

Möge es dem gelehrten Herausgeber vergönnt sein, uns bald den in
Aussicht gestellten zweiten Band des Kommentars schenken zu können.
Er wird gewiß von allen, die diesen ersten angesehen haben, mit Freuden
begrüßt werden.

Trills. H. Wilms O. P.

A. M. Horvath O.P.: Heiligkeit und Sünde im Lichte der thomistischen
Theologie (Thomistische Studien, I. Band). — Freiburg i. d. Schweiz, Verlag

der Paulusdruckerei. 1943. xil-384 SS.

Die Redaktion des Divus Thomas hat das Unternehmen des
hochverdienten Gründers Dr. E. Commer, der seiner Zeit Ergänzungshefte zum
Jahrbuch der Philosophie und spekulativen Theologie herausgab, wieder
aufgenommen in der Sammlung : Thomistische Studien. Darin sollen
sowohl neue selbständige Werke, die das Gedankengut des Thomismus
behandeln, veröffentlicht werden, als auch Artikel, die im Divus Thomas
erschienen sind, zu Abhandlungen zusammengefaßt,. weiteren Kreisen
zugängig gemacht werden. Der vorliegende stattliche Band eröffnet in
würdigster Weise diese Schriftenreihe.

Der bloße Titel : « Heiligkeit und Sünde » wird die Aufmerksamkeit
vieler, auch solcher, die der scholastischen Theologie fern stehen, wach
rufen. Das ist ja ein Thema, das die edelsten, hochstrebendsten Seelen
interessiert : Wie verträgt sich Sünde mit Heiligkeit Wie passen die
täglichen Armseligkeiten zum Ideal der Vollkommenheit Wie kann ein
schwerer Fall einer strebenden Seele Anlaß werden zu höherem Aufstieg
Wer unter diesem psychologischen, religiös-praktischen Gesichtspunkte zu
dem Buche griff, würde es alsbald beiseite legen, denn von all dem ist
darin nichts zu finden. Aber mit Unrecht würde er es fortlegen. Wer für
die gründliche Beantwortung dieser Fragen eine entsprechende Grundlage
wünscht, der möge getrost weiterlesen. Die Mühe lohnt sich, denn der
Verfasser bietet die Lehre von Heiligkeit und Sünde im Lichte der
thomistischen Theologie. Es ist ein rein spekulatives Buch, ja spekulativ im
formellsten Sinne. Das schließt nicht aus, daß Verf. auch ein praktisches
Ziel dabei verfolgte. Er will freilich nicht in erster Linie jenen edlen,
hochstrebenden Seelen dienen, sondern der Menschheit von heute, die sich in
einem selbstgeschaffenen gottlosen Ideal der Vollkommenheit gefällt. Dieser
stellt er die Heiligkeit Gottes als die einzig wahre Norm aller Vollendung
vor. Und weil sie die Sünde entweder überhaupt nicht anerkennt oder
darüber wie über eine Kleinigkeit hinweggeht, deckt er ihr die Bosheit
und das Elend der Sünde auf und fügt den einzigen Weg der Rettung bei,
den der reuigen Umkehr und Buße.

Verf. schält aus einer großen Zahl griechischer und lateinischer



250 Literarische Besprechungen

Worte den Begriff der Heiligkeit heraus : « Das Heilige tritt uns als das
Erhabene, Überwältigende entgegen, insofern es in dieser Eigenschaft
einfachhin vollendet und vollkommen ist ». Für die Lehre des Thomis-
mus ist diese Wortdeutung maßgebend gewesen. Aber der Begriff Heiligkeit

hat doch wohl eine Wandlung erfahren, insofern wir bei formaler
Heiligkeit heute nicht bloß an etwas Festes und Reines, sondern auch
an das Gute, Gütige, an das aus Liebe sich Hingeben denken. Verf.
bleibt bei der alten Auffassung, und er hat ein Recht dazu, weil er
im Lichte der thomistischen Theologie schreibt. Es wirkt sich jedoch
ungünstig aus, besonders im ersten Teil (S. 8-137), wo er die Heiligkeit
behandelt. Der Abschnitt ist im Divus Thomas 1939 Nr. 3-4, 1940 Nr. 1

veröffentlicht worden. Er zerfällt wieder in zwei Unterabteilungen, deren
erste sich mit der objektiven und formalen Heiligkeit Gottes beschäftigt.
Verf. suchte hier bis in die tiefsten Tiefen des Gottesgeheimnisses
vorzudringen und entfaltet dabei sein reiches Wissen um die Lehre des
hl. Thomas vom Geheimnis der allerheiligsten Dreifaltigkeit und bringt
die Prinzipien der Scholastik von Sein und Wesen, von Substanz und
Subsistenz, von der Analogia habitudinis und proportionis in genialster
Weise zur Anwendung. Wer in diesen Regionen zu Hause ist, wird dem
mutig vordringenden Forscher gern zu folgen suchen, aber doch zuweilen
verzagend anhalten, um Atem zu schöpfen, da er auf den steilen Pfaden
in dieser kalten Höhenluft nicht so schnell zu folgen vermag. Im Ansich-
sein Gottes sieht er den letzten Grund der objektiven Heiligkeit Gottes :

« Deshalb ist Gott in seiner Subsistenz als esse per se subsistens, im
eigentlichen Sinne des Wortes ein heiliges Seinsobjekt, und seine Ehre,
so zu subsistieren, ist die höchste objektive Heiligkeit » (S. 46). Die formale
sieht er in der göttlichen Natur, die in drei Personen subsistiert. « Die
formale Heiligkeit Gottes besteht in seiner Naturwürde, die durch unendliche

Kraftfülle, Tüchtigkeit und durch die höchste Reinheit ausgezeichnet
und von allen geschaffenen Dingen unterschieden ist» (S. 24). « In diesen

Ausgängen erscheint uns die formale Heiligkeit Gottes in ihrer absoluten
Transzendenz, eins und einzig, in ihren inneren relativen Beziehungen
dreigestaltig und daher dreieinig » (S. 25). Mit Bezug auf den Ausgang
der Geschöpfe von Gott setzt er sie in die justitia legalis (S. 31). Wir
würden ihn lieber von der Liebe sprechen hören. Die zweite Unteranteilung
handelt von der Heiligkeit des Geschöpfes (S. 79-126). Auch hier kommt
sowohl die objektive wie die formale zur Sprache. Den höchsten Grad
der ersteren stellt die Heiligkeit der Menschheit Christi dar, « die ihre
substanzielle Vollendung in Bezug auf die Subsistenz im Worte Gottes
besitzt. Dies ist der höchste Grad der Weihe, des Gottbezogenseins und
der Gottzugehörigkeit: in Gott substanziell vollendet zu sein» (S. 89).
Die objektive Heiligkeit Gottes dehnt sich aber aus über die gesamte
Schöpfung bis hinab zum letzten Staubkörnchen. « Alles, was durch Gottes
ureigene Tätigkeit ins Sein tritt und als Seinsobjekt Bestand hat, ist Gott
geweiht, ihm heilig, ein in Gott gefestigtes Sein, das nicht angetastet
werden darf, ohne daß die ureigensten Rechte Gottes verletzt werden »

(S. 102). Vertieft wird diese Heiligkeit durch die Konsekrationen und



Literarische Besprechungen 251

Benediktionen der Kirche. Leider wird die uns heute besonders
interessierende formale Heiligkeit des Geschöpfes auf 6 Seiten abgehandelt. Da
war kein Platz zu eingehender Darstellung des heroischen Tugendstrebens,
nicht einmal der alles umfassenden, alles durchdringenden Liebe. Verf.
entschuldigt die Kürze mit der Bemerkung, daß er das weite Gebiet nur
skizzenhaft entwerfen könne. Er schreibt zudem im Lichte der thomi-
stischen Theologie, wonach Heiligkeit und Religion (Gottesverehrung)
identisch sind. Er fühlt freilich selbst, daß dies den heutigen Vorstellungen
nicht mehr entspricht und nimmt für die übernatürliche Ordnung die

justitia legalis zu Hilfe. Er hätte ruhig die Liebe nehmen sollen, sein
Scharfblick hätte gewiß auch da die Züge der Festigkeit und Reinheit
entdeckt und so das Wesentliche der alten Auffassung mit dem modernen
Empfinden harmonisch vereinigt. Wir können diesen Teil des Buches nur
als ein typisch vollendetes Beispiel einer spekulativen Abhandlung im
Lichte der thomistischen Theologie bezeichnen.

Der zweite Teil des Buches beschäftigt sich mit der Sünde. Auch
hier werden Anforderungen an die spekulative Begabung des Lesers

gestellt, doch weit geringere als im ersten Teil. Er zerfällt in drei
Abschnitte, deren erster die Grundlagen der Sündefähigkeit und Unsünd-
lichkeit aufdeckt. Im zweiten geht Verf. darauf aus, die Bosheit der Sünde
und das Elend, das ihr folgt, anschaulich zur Darstellung zu bringen. Die
Lesung ist viel leichter, wenn auch der Gegenstand selbst weniger
anspricht, ja zuweilen erschütternd und niederschlagend wirkt. Da kommt
die Sünde zur Darstellung als Verlust der Personwürde, als Seinsminderung
und Besudelung, als Gottverlassenheit, als Knechtschaft, als Entweihung,
als Schmerz Gottes, als Zerstörung der persönlichen Beziehungen zu Gott,
als Tod und Finsternis, als Beleidigung Gottes, als Abwegigkeit, als
Zustand der Feindschaft Gottes, als Geistesüberhebung und Aufruhr gegen
die Majestätsrechte Gottes. Die spezielle spekulative Frage dieses Traktates,

die Frage nach dem constitutivum peccati ist durch den Vereinigungsversuch

beider Ansichten wohl mehr umgangen als gelöst. Es stimmt
auch nicht, daß im thomistischen Lager beide Ansichten von gleich großen
Autoritäten vertreten wären. Die Zahl und Qualität der Avertisten ist
doch bedeutend kleiner. Es befriedigt auch nicht, daß die läßliche Sünde
bloß in einer Anmerkung gestreift wird. Mißverständnisse können daraus
entstehen, daß zu wenig beachtet wurde, daß bei den meisten Sünden
immer noch übernatürliche Beziehungen zu Gott bestehen auf Grund des
Glaubens und der Hoffnung, selbst beim Gotteshaß. Die interessante Frage
nach dem ens physicum im Gotteshaß ist nicht berührt. Der dritte Abschnitt
behandelt die Formen der Sündhaftigkeit und die Erscheinungsweisen der
Unsündlichkeit. In diesem langen Abschnitt, der im Divus Thomas 1941-
1942 erschien, verdienen als besonders schön hervorgehoben zu werden die
Abhandlungen über die Gnade in ihrer Bedeutung für die ontologische
und psychische Personwürde des Menschen, desgleichen was vom Glauben
gesagt wird in seinem Einfluß auf das moralische Sein. Der Prediger findet
in diesem Teil des Buches reichsten Stoff und feste theologische Begründung
für viele das Gemüt ergreifende Wahrheiten.



252 Literarische Besprechungen

Im dritten Teil des Buches, der als Anhang bezeichnet wird, kommt
die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen zur Darstellung. Als
systematischen Abschluß der vorhergehenden Abschnitte paßt gewiß ein
Traktat de justificatione. Verf. schränkt ihn ein, weil er ja nur handelt
von der justificatio des Sünders, der durch eigene Schuld die Gnade verlor.
Allein, da auch dieser außerhalb des Bußsakramentes schon gerechtfertigt
werden kann, so wird die Einschränkung auf die sakramentale Rechtfertigung

wohl ihren eigentlichen Grund haben in der Absicht des Verf., durch
seine Darlegung von der objektiven und formalen Heiligkeit ein dunkles
Pünktlein in jenem Prozesse aufzuhellen. Die Frage nach dem, was res et
sacramentum sei im Bußsakrament, hat in früheren Jahren die Theologen
viel beschäftigt. Heute wird ihr weniger Beachtung geschenkt. In thomi-
stischen Kreisen gibt man sich mit der Erklärung Cajetans von der
poenitentia interior, die Thomas als res et sacramentum anführt, zufrieden.
Verf. glaubt diese Ansicht ergänzen zu können dadurch, daß er die
Sündenvergebung (objektive Heiligkeit) als res et sacramentum, die heiligmachende
Gnade (formale Heiligkeit) als res tantum auffaßt. Dagegen scheint mir
zu sprechen, daß nach allgemeinem Sprachgebrauch poenitentia interior
nicht die Sündenvergebung bezeichnet ; daß ferner Thomas in derselben
Quaestio, wo er die poenitentia als res et sacramentum angibt, diese
ausdrücklich bezeichnet als « qua quis dolet de peccato commisso » (III q. 84 a. 8).
Endlich sagt Thomas : « non posset intelligi remissio peccatorum, si non
adesset Infusio gratiae II q. 113 a. 2 und a. 8 ad 1 : «gratia est causa
remissionis culpae. Zudem scheinen mir in der poenitentia interior, wie
Cajetan sie darlegt, alle Anforderungen, die man an res et sacramentum
stellen kann, erfüllt zu sein, eine weitere Ergänzung also nicht notwendig
zu sein. Da aber Verf. für seine Ansicht nur jene Probalität in Anspruch
nimmt, die Cajetan den gegenteiligen Meinungen seinerseits zugesteht, so

wird wohl niemand sein, der diese abspricht, zumal in diesem Abschnitt
wieder die spekulative Genialität des Verfassers besonders hell aufleuchtet.

Vorliegendes Werk als Ganzes ist einzig in seiner Art. So wurde noch
nie über Heiligkeit und Sünde geschrieben. Die Heiligkeit ist das Höchste,
die Sünde das Tiefste. Verf. steigt in die höchsten Höhen hinauf und
versenkt sich in die tiefsten Tiefen. Wer ihm folgt, wird es nicht bereuen,
sondern reichen Gewinn für sein theologisches Wissen und die Beurteilung
der Menschen und Dinge davontragen. Das Buch eröffnet in der würdigsten
Weise die bedeutsame Serie.

Trills. H. Wilms O. P.

P. Letter, de, S. J. : De ratione meriti secundum sanctum Thomam
(Analecta Gregoriana, Vol. XIX. Series Facultatis Theologicae, Sectio B
n. 9). — Romae, Univ. Gregoriana. 1939. xvui-151 pp.

Die katholische Lehre von der Verdienstlichkeit unserer guten Werke
wird in dieser Schrift untersucht, weil bis heute die Protestanten und die
orthodoxen Griechen daran Anstoß nehmen. Sie kämpfen ja meist nicht



Literarische Besprechungen 253

gegen die wahre katholische Lehre, sondern gegen ein, Zerrbild, das sie

irgend einem Buche entnommen oder sich selbst gebildet haben. Wenn
dies der äußere Anlaß zur Abfassung der Arbeit war, so bot die Lehre
in sich, d. h. das tiefe Erfassen der katholischen Lehre vom meritum ein
so interessantes, die wichtigsten Punkte der Glaubenslehre berührendes
und die höchsten Quästionen der Theologie einbeziehendes Thema, daß
Verf. im Laufe der Arbeit weniger den Apologeten als den Theologen
sprechen läßt, was gewiß nicht zum Schaden des Buches ausgeschlagen
ist. Die Untersuchung ist eingeschränkt auf das meritum theologicum,
das Verdienst vor Gott in der übernatürlichen Ordnung, und auch dies
wird nur in seiner strengeren Form als meritum de condigno untersucht.
Alles andere ist mit Absicht beiseite gelassen, um die Arbeit nicht zu sehr
zu erbreitern ; es wird höchstens nebenbei gestreift, wo es zur Erläuterung
des eigentlichen Themas dient. Verf. geht dieser so eingeschränkten Frage
nicht in ihrer ganzen theologisch geschichtlichen Breite nach, sondern
begnügt sich mit der Darstellung der Lehre des hl. Thomas, die er nicht
aus den Werken der späteren Thomisten schöpft, sondern den Schriften
des Meisters selbst entnimmt, wobei er dessen Schrifttum voll und ganz
zuzieht. Wir haben also hier eine streng abgegrenzte Studie über die Lehre
des hl. Thomas de merito de condigno vor uns.

Das Thema ist selbstverständlich von allen Kommentatoren der I-II
behandelt worden ; es sind darüber bis in die neueste Zeit spezielle
Untersuchungen, meist in theologischen Zeitschriften, angestellt worden ; doch
wurde nirgends das Thema mit solcher Gründlichkeit behandelt wie in
vorliegender Arbeit. Das Werk hat drei Kapitel, deren jedes in verschiedene
Artikel, und diese wieder in Paragraphen zerfallen. Das erste Kapitel
handelt von der moralischen Auffassung des Verdienstes. Sie wird auch
die juridische genannt, denn, wenn das Wort : Verdienst fällt, sind wir
sofort in der Rechtsordnung. Von dieser Auffassung geht Thomas in seiner
Lehre vom Verdienste aus. Es ist in der moralisch-juridischen Ordnung das

Recht, das einem zusteht auf Lohn. Die Auszahlung erfolgt auf Gerechtigkeit

hin. Sehr anschaulich zeigt Verf., wie Thomas all jene Momente, die
zum Begriff des juridischen Verdienstes gehören, im meritum de condigno
findet, wenn auch einiges in abgeschwächter Form. Anders geht freilich
Thomas im Sentenzenkommentar vor, anders in der Summa, so daß sich
hier eine Entwicklung in der Lehre vom Verdienst feststellen läßt. Im
Sentenzenkommentar spricht er fast nur von der iustitia distributiva, in
der Summa von der commutativa, die bei der Belohnung von Seiten Gottes
sich äußert. Es ist dies eine stärkere Betonung des Juridischen im meritum
de condigno. Freilich nimmt Thomas keine iustitia commutativa schlechthin

an, sondern nur einen modus, und auch dabei besteht die Verpflichtung
Gottes nicht dem Menschen, sondern sich selbst gegenüber, der jene
Ordnung aufgestellt hat, worin der Mensch zu seiner Erhöhung einbezogen
wurde. Kapitel 2 behandelt die physische Auffassung des Verdienstes,
d. h. die verdienstvolle Tat in Bezug auf ihre Prinzipien und ihre
Zielstrebigkeit. Hier fand Verf. keine erheblichen Unterschiede zwischen der
Darstellung in dem Kommentar zu den Sentenzen und der Summa, ab-



254 Literarische Besprechungen

gesehen von der verschiedenen Auffassung des actus remissus und der
klareren Wertung des actus intensior in letzterer. In der geschlossenen
Darstellung der gesamten Lehre tritt die Bedeutung der heiligmachenden
Gnade und der eingegossenen Tugenden klar hervor, weil die Gnade der
Anfang des ewigen Lebens, also des wesentlichen Lohnes ist, die
Tugendbetätigung uns aber zu dem Erbrecht, das uns auf Grund der Gnade
zukommt, noch den Verdienstanspruch hinzufügt, dies einmal insofern diese

Betätigung in der von Gott gesetzten Ordnung eine Annäherung an das
Ziel und damit einen Anspruch auf die Erreichung des Zieles besagt, dann
auch insofern als diese Tugendbetätigung ein Wachstum der Tugend und
infolgedessen auch der Lohnhöhe in sich schließt. Das vollzieht sich
freilich in der übernatürlichen Ordnung anders als in der natürlichen, wo
die Tätigkeit des Handelnden selbst die Erhöhung des Prinzips bewirkt.
In der übernatürlichen Ordnung vollzieht sich das in direkter Anhängigkeit

von Gott, der die Ordnung aufgestellt und durchführt im Antrieb
zum Handeln, in der Erhöhung der Tugend und in der Verleihung des

Lohnes. Das Ergebnis der Tugendbetätigung, näherhin das Wachstum
der Gnade, sei es das aktuelle, oder das dispositive, oder selbst das privative,
gilt dem Verf. als das ontologische Constitutivum in der physischen Ver-
dienstauffassung des Aquinaten in Bezug auf das ewige Leben.

Kapitel 3 bringt die Synthese beider Auffassungen auf Grund der
Caritaslehre. Die Gottesliebe, als Tugend und als Freundschaft gefaßt,
fügt alle sich scheinbar widersprechenden Elemente der doppelten Ver-
dienstauffassung zu einer großartigen Einheit, insofern einmal das meritum
in der physischen Ordnung als spezielle Frucht der Liebesakte erscheint,
anderseits in der juridischen Ordnung die iustitia von der Gottesliebe in
ihre Sphäre einbezogen und verklärt wird ; dazu stellt sich der Lohn hier
dar als eine recompensatio oblivionis cuiusdam sui. Ganz herrliche Sätze
über die Harmonie zwischen Liebe, resp. Barmherzigkeit und Gerechtigkeit

hat Verf. hier aus Thomas zusammengestellt.
Besondere Beachtung verdient der Versuch des Verfassers, die mérita

mortificata zu erklären, wobei er auf den Unterschied zwischen carentia
und privatio rekurriert. Wenn er Seite 28 die alteritas als ratio formalis
iustitiae ansieht, so ist da eine Vorbedingung mit dem formellen Constitutivum

verwechselt. Wenn Seite 51 gesagt wird : « neque sine caritate
actus supernaturalis esset voluntarius vel liber », so ist das zum mindesten
mißverständlich, denn der Glaubensakt ist ein übernatürlicher, freier Akt
und kann doch ohne Liebe sein. Seite 74 findet sich ein störender Druckfehler,

wo non statt nos steht. Das Responsum ist nicht ad 3, sondern
ad 2 zu suchen.

Wenn nun auch weder die Orthodoxen noch die Protestanten zu dieser
vorzüglichen Schrift greifen werden, um ihre falschen Ansichten bezüglich
des meritum de condigno zu korrigieren, so werden doch alle, die in Zukunft
über diese Frage schreiben, sich damit ernstlich beschäftigen müssen. Sie

kann zudem jedem, der einen tiefern Einblick in diese Lehre wünscht,
sicherer Führer sein.

Trills. H. Wilms O. P.



Literarische Besprechungen 255

Th. Dehau O. P. : Ströme lebendigen Wassers. Vom kontemplativen
Leben. — Luzern, Räber. 1943. 190 SS.

Das Buch entstand ähnlich wie die Vita Seuses durch übereifrige
Nonnen. Benediktinerinnen zeichneten die Exerzitienvorträge des Dominikaners

Dehau auf, und nach diesen Aufzeichnungen erschienen sie
erstmalig ohne Angabe des Verfassers und ohne daß dieser das Ms.
durchgesehen hatte, in den Editions de l'Abeille, Lyon 1941.

Das Buch fand so gute Aufnahme, daß sich P. Dehau bewogen fühlte,
obwohl er fast blind ist, den Text einer Kontrolle und Korrektur zu
unterziehen und eine Neuausgabe zu veranlassen, für die er die volle
Verantwortung übernehmen konnte. Nach dieser Ausgabe wurde die deutsche
Übersetzung vorgenommen, die sich treu an das französische Original hält
mit Ausnahme einiger Stellen, die der Übersetzer mit Zustimmung des
Autors so änderte, daß der Inhalt nicht bloß für Ordensfrauen, sondern für
alle zur Kontemplation Berufenen paßt. Die Übertragung ist so gut, daß
das Buch sich wie ein deutsches Originalwerk liest. Das schließt nicht
aus, daß einige Ausdrücke etwas zu drastisch wirken, z. B. wo S. 97 bei
einem so erhabenen Gegenstand der triviale Ausdruck gebraucht wird :

« Der Appetit kommt mit dem Essen. »

P. Dehau hat dieser Vortragsreihe für beschauliche Nonnen die schöne
Szene bei Johannes 4, 7-26, die Begegnung des Herrn mit der Samariterin
zugrunde gelegt. Freilich wird kein strenger Kommentar geboten, sondern
im Anschluß an den einen oder andern Vers wird die Lehre entwickelt,
die kontemplativen Seelen dienen kann zum Fortschritt in ihrem schwierigen,
aber auch so wirkungsvollen Leben. Für die Auslegung des Textes wird
vor allem Thomas herangezogen. Wohl weil die Exerzitien für beschauliche
Ordensfrauen gehalten wurden, setzt Verf. das Wesen der Beschauung
als bekannt voraus. Er streift es auf S. 101 nur flüchtig, wie etwas, das

nur anzudeuten ist, damit es wieder klar in der Vorstellung der Zuhörer
steht. Eingehend befaßt er sich in den ersten 6 Vorträgen mit den
Vorbedingungen der Kontemplation ; dabei betont er sehr kräftig für das
beschauliche Leben den Gemeinschaftsgeist. Er liebt Gegenüberstellungen
von scheinbar einander widerstreitenden Tugenden, so in Vortrag 4 :

Eifer und Zurückhaltung, in Vortrag 5 : Demut und Großmut. In ihrem
Ausgleich findet er die entsprechende Vorbedingung für die Beschauung.
In weiteren 5 Vorträgen will Verf. den Gegenstand der Kontemplation
näher darlegen, anknüpfend an die Ausdrücke : Lebendiges Wasser und
Gabe Gottes. Er geht aber schon im 3. dieser Vorträge über zur Stellungnahme

des Menschen zur Beschauung. Die letzten Vorträge handeln vom
Wert der Beschauung und von der Bedeutung der beschaulichen Seelen
für die Menschheit. Etwas eigenartig berührt es, daß erst im vorletzten
Vortrag die Rede ist von den Klostergelübden, die so mehr als Mittel
erscheinen, die Beschauung auszuwerten, denn als Vorbereitung dazu.
Besonders lehrreich sind die eingehenden Darlegungen über die Engel
und die wahre Herz Jesu-Andacht. Das Buch birgt die ganze Fülle der
Vorzüge der Vortragsreihe eines rhetorisch begabten, gründlich im
geistlichen Leben bewanderten, erblindeten Autors an sich ; es wirkt außer-



256 Literarische Besprechungen

ordentlich anregend, ja begeisternd. Daß dem auch kleine Schattenseiten
entsprechen, ist klar ; doch man nimmt gern das Sprunghafte, das
Abgerissene und Hyperbolische an der einen oder andern Stelle in Kauf,
denn hinter allem steht, das fühlt der Leser, ein Mann, der durchdrungen
ist vom Wert der Kontemplation, der sich bekennt zum Satz des hl. Thomas :

« Wenn es Soldaten, Handwerker, Bauern und Arbeiter gibt, so darum,
damit andere das beschauliche Leben führen können. » Das Buch sei

hiermit wärmstens empfohlen.

Trills. H. Wilms O. P.

P. Lumbreras O. P. : De Iustitia. — De Fortitudine et Temperantia.
Praelectiones in II P. Divi Thomae, X-XI. — Romae, « Angelicum ».

1938-1939. xvi-456 ; xn-224 pp.

Eadem disserendi sobrietate, perspicuitate, soliditate, qua usus fuerat
in praecedentibus tractatibus De Vitiis et Peccatis ac De Fide (Cf. Divus
Thomas 16[1938], p. 242-244) prosequitur Auetor indefesse in hisce novis
De Iustitia ac De Fortitudine et Temperantia. Qua quidem in re, quod ad
dicendi sobrietatem spectat, Aquinatem aemulari satagit (De Iustitia, V)
— claritudinis enim ac soliditatis eius quis unquam exstitit verus aemu-
lator — reap se tarnen praetergreditur : multo namque plures quaestiones,
articulos, argumenta, responsiones Summa continet S. Thomae, cuius
volumina Reverendi Patris Lumbreras sunt veluti compendium quoddam
et summula. Neque Thomae copia révéra compensatur ex verbis Caietani,
Victoriae, Bannezii, Capizucchi hue illuc adscitis, multoque minus ex
modernorum quorundam casuistarum supplementis potius quam comple-
mentis quae adiieiuntur aliquando.

Utut sit, fatendum est cl. Professorem opus utile confecisse studen-
tibus aliisve fortasse viris qui, arduis ac difficilibus resecatis, medullam
adamant doctrinae thomisticae eaque sobrie digesta sunt contenti.

Neque ob id corripiendus est Auetor, qui voluntarie his limitibus
Opus suum comprehendi decrevit : longe tarnen sumus a splendidis eom-
mentariis De Iustitia aetatum praeteritarum. Quodsi de religione, de
oratione, de devotione, de contemplatione fiat sermo — quae vix aut ne
vix quidem adumbrantur in hoc opere -— longissima sunt in regione dissi-
militudinis a ditissimis commentariis Francisci Suarezii S. J., ac praesertim
Raphaelis de la Torre O. P., ut unum alterumve nominem Commentatorem.
Modernos tarnen casuistas hisce de rebus tractantes superare plurimum
soliditate ordineque doctrinae, nemo prudens diffitebitur.

Circa usum verbi ius apud S. Thomam, obiectivone tantum sensu
ut opinatur Auctor, an etiam subiectivo ut alii dicunt verius, conferri
potest utiliter docta quaedam notula H. Hering O. P.

Index auctorum rerumque sat copiosus facilem ac proficuam reddit
consultationem horum voluminum eleganti et castigata latinitate con-
scriptorum.

Friburgi Helv. J--M. Ramirez O. P.


	Literarische Besprechungen

