Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 22 (1944)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

W. Keller : Vom Wesen des Menschen. — Basel, Verlag fiir Recht
und Gesellschaft A. G. 1943. viir-142 SS.

Dieses Buch verdankt seine Entstehung einer Reihe von Vortrigen,
die der Verfasser unter gleichem Titel im Winter 1941-42 an der Berner
Volkshochschule gehalten. Die Schrift bildet das erste Beiheft zum Jahr-
buch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft.

« Eine gewisse Eigenwiichsigkeit » sieht der Verfasser, neben dem
vielen Bekannten seines Buches, « im Gesamthorizont, im leitenden Grund-
begriff und in seiner Begriindung und Durchfiihrung » (VI). Unter den
modernen Denkern fiihlt sich K. besonders Haberlin, Heidegger, Jaspers
und Scheler verpflichtet (VI).

In seinem ersten Vortrag kommt K. zur Feststellung, daB3 die ver-
schiedenen Theorien iiber das Wesen des Menschen « keine endgiiltige
Losungen darstellen. Sie sind alle an den jeweiligen Zeitgeist und an die
besonderen Voraussetzungen der kulturgeschichtlichen Lage gebunden » (18).
« Die Prinzipien des Verstindnisses und der Ausdeutung sind zugleich die
Prinzipien, nach denen das Sein des Menschen in Wirklichkeit bestimmt
und aufgebaut ist. Damit eben hingt es zusammen, dal umgekehrt dann
mit einem neuen Verstindnis auch das menschliche Sein selber ein anderes
ist» (5).

Die neue Fragestellung kann also nicht mehr sein : « Wie 1a8t sich der
Mensch aus Seiendem her verstehen ? » Es darf auch nicht mehr gefragt
werden, was der Mensch sei, sondern es muf8 nach dem eigentiimlichen
Charakter gerade des Seins des Menschen, nicht mehr nach der Beschaffen-
heit des Menschen, sondern nach der Art und Weise seines Daseins und
Hierseins gefragt werden. Die Frage kann nicht mehr lauten: Was ist
der Mensch, sondern sie muf3 lauten : « Wie ist der Mensch, was fiir eine
Art von Sein ist die besondere Da-seinsweise des Menschen » (16). Diese
Betrachtungsweise fiihrt zur Untersuchung iiber das Wesen des Seins und
das menschliche Sein (2. Vortrag).

Diese muf3 auf ganz anders geartetem Boden geschehen als bisher (20),
denn die Frage nach dem Wesen des Menschen geht um das Ganze des
Menschen, um einen innern Grund, « aus dem her am Menschen alles so
ist, wie es ist und aus dem her alles das, was zum Menschen gehért, eine
unzerreiBbare Einheit bildet» (20). Besonders fordert die Tatsache, daB
nur der Mensch eine « Welt hat », nicht die Welt uns hat, eine neue Ein-
stellung des Problems. Das Wesen des Menschen ist also immer « schon
Voraussetzung dafiir, dal es diese so geartete Welt so gearteter Griinde
iiberhaupt gibt, und daB sie ihm zum Versuch seines Selbstverstindnisses



Literarische Besprechungen 233

so angeboten sind » (22). Der neue Ansatz ist also nach K. das « nackte
Sein des Menschen », sein « Dasein », das, was es hei3t, daB der Mensch
ist (23). Was hei8t aber iiberhaupt und ganz allgemein : Sein ? « Alles
was wir zur Kennzeichnung des Seins beiziehen und namhaft machen »
kénnen, ist « etwas, das enger ist als das Sein », es ist ein Seiendes (Materie,
Form, Raumlichkeit, Zeitlichkeit). « Alles Derartige ist selber schon, hat
Sein, ist ein Seiendes und gerade deshalb nicht das Sein : und die Frage
muf also weitergehen (27). Das Sein ist « die Selbstbezogenheit schlechthin,
der Umstand, daB es in sich und bei sich selbst ist, ja, daB es sich selbst
auf irgend eine Weise selber ist » (29). Das Sein ist nicht selber ein Seiendes.
« Doch gibt es ... nicht frei schwebendes Sein, sondern alles Sein ist Sein
von Seiendem ; es ist dasjenige gerade im und am Seienden, kraft dessen
dieses Seiende isf» (30). « Wiirde das Sein als ein entfaltungsloses in sich
Beruhen aufgefaBt, so wire es das reine Nichts» (31). Sein ist also « Auf-
gebrochenheit iiber dem reinen Nichts, die Aufgebrochenheit des Seienden
in seine Verhdltnisse, in seine Dimensionen, in seine Vielheit und Gegen-
satzlichkeit » (31). Der Vollzug der Seinsbeziehungen ist aber erst moglich
durch die « stiftende Mitte » (32). Diese ist sein eigenes Sein. « Insofern
es — schon seiend — in seinem Sein dieses sein Sein und zugleich Schon-
Sein stiftet, ist dieses stiftende Sein Begegnung seiner mit sich selbst, und
zwar hochst unmittelbar, denn es ist als dieses Sein in strenger Identitit
mit sich selbst stiftend-gestiftetes Sich-gegenwartig-Sein als es selbst » (32).
Dieses stiftende Sein, mitten in allem Seienden und selber ein Seiendes,
hat mithin den Charakter von « BewuBtsein» (32).

Diese stiftende Mitte ist aber das « menschliche Sein» (33). « Von
ihm aus ist alles Seiende erst Seiendes, indem in ihm erst dessen Begrenzung,
Gestalt, Beziehung, seine Dauer in der Veranderung und seine Veranderung
in der Dauer zum Dasein geweckt ist und gefa8t, vollzogen, gestiftet und
als Seiend abgesetzt werden kann» (33). Es hilt «die Welt im Inner-
sten zusammen » (35). Diese stiftende Mitte, « das menschliche Dasein
ist seinerseits ein Seiendes in der ‘Welt’. Es ist hineingebunden in diese
Welt, die doch von ihm selber her stindig erst ist» (33). So muf} diese
stiftende Mitte « alles Seins zu seinem eigenen Sein, das es je und je vor-
findet, das es in eins schon iibernimmt und dennoch zugleich stiftet, ein
ganz besonderes Verhdltnis haben : Das Verhiltnis, daB es in seinem
Sein ‘sich selber sein Sein ist’. Sein Sein erfiillt sich darin, da8 es ihm in
seinem Dasein stindig um sein Sein geht. Sich selbst anheimgegeben, in
seinem Sein und zur Verwirklichung seines Seins sich selbst iiberantwortet,
ist es stindig um sein Sein bemiiht. Es leidet an ihm und ringt in unab-
lissigem Streben um es» (33).

Dieser Begriff des menschlichen Seins wird im Folgenden auf die
konkrete Lebenswirklichkeit im Menschen angewandt. Das Subjekt in
allem Menschlichen ist nicht die Seele, sondern das menschliche Dasein
als Ganzes. « Dieses Dasein hat seine ‘Leibseite’, und es hat andere Seiten,
die wir vielleicht dann als ‘seelisch’ oder ‘geistig’ bezeichnen mégen » (39).
Nur mahnt der Verfasser davor, Leib und Seele als zwei gesonderte Wirk-
lichkeiten zu betrachten (40), denn es handelt sich ja um den ganzen



234 Literarische Besprechungen

Menschen, darum mulB3 sein Wesen « ein Ganzes sein und also nicht eine
Einheit von der fragwiirdigen Art, daB da zwei gesonderte Stiicke zu-
sammengepappt waren, sondern ein Ganzes von der Art, daB dieses eine
und selbe Dasein, je nach den verschiedenen Richtungen, in die es seinem
Wesen nach notwendig entfaltet und ausgelegt ist, sich von verschiedenen
Seiten, von dieser und auch von jener, zeigt» (40).

Der Glaube an die Unsterblichkeit der Seele soll damit gar nicht zer-
stort werden. « Er wird gar nicht getroffen, weil er als eine Glaubens-
gewiBheit auf einer ganz anderen Ebene steht als die gesuchte Erkenntnis-
gewiBBheit » (40).

Keller untersucht dann die « Leibseite des Daseins », wie sie ins Dasein
eingeht (41), als organisches Sein in der Pflanze (42), als das Animalische
(45), das wesenhaft durch die Triebe bestimmt wird. « Der Mensch ist
nicht einfach ein Tier mit einer gewissen Zugabe dariiber hinaus, sondern
das Animalische unterliegt im menschlichen Dasein einer Formung, so
zwar, daB diese ihrerseits nun vom Ganzen des menschlichen Wesens aus
bedingt ist » (45). Was iiber den Instinkt gesagt wird, ist sehr gut (48 ff.).
Das « Tier wird von der Natur getragen und gewissermalen gelebt ». Beim
Menschen, der aus ihr herausgeworfen ist, verhilt es sich umgekehrt. « Er
fiihrt als er selbst sein Leben» (53). Er ist der «erste Freigelassene der
Natur» (53).

Den vierten Vortrag iiberschreibt Keller : « Trieb, Gegenstandwelt
und Sprache ». Die Triebe sind die eigentlichen Energiequellen des Lebens.
« Alles hohere geistige Leben und alle Selbstgestaltung nihrt sich aus dieser
Energiequelle der Triebe. An sich selbst betrachtet wire das geistige Sein
— das freilich eben niemals abgetrennt ist — kraftlos und ohnmaichtig.
Es gibt im Dasein als ganzem keine andere Energie als eben die Trieb-
energie ; und das Geistige ist nicht etwa eine eigene Gegenkraft gegen
die Triebe. Vielmehr muB es selber, um wirklich und michtig zu sein,
sich gerade auf die Triebenergie stiitzen» (61). Doch der Mensch geht
nicht in ihnen traumlos auf, er kann sie in seiner Hand, mindestens vor
seinem Blick haben. Er kann sie auch in iiberbordendem Selbstgenuf3
ausniitzen und an sie verfallen, anderseits ist ihm «so etwas wie ihre
Lenkung und Steuerung ... als eigene Leistung ermoglicht und iiber-
tragen » (74). Indem es dem Menschen « in seinem Sein um sein Selber-Sein
geht, ist der Sinn dieses Seins allenthalben seine Selbstgestaltung » (74).
Darum muB3 er «seine ‘Vitalitit’ im ganzen als vorgegeben zwar iiber-
nehmen, aber auch ihre Gestaltung suchen » (74). « Erst in einer gegliederten,
vielseitig unterschiedenen Welt aufeinanderbezogener Gegenstinde, auf
die das Meinen der Menschen ausgerichtet ist, gibt es in der Tat so etwas
wie Sprache» (70).

DafB3 das Dasein sein Sein selber ist, bezeichnet das Wort Handlung.
Diesen Begriff untersucht der fiinfte Vortrag.

In allen Handlungen lassen sich nach K. « drei Teilphasen mehr oder
weniger deutlich auseinanderhalten. Alle Handlung hat zur Ausgangslage
eine besondere ungesattigte, unbefriedigte, nach einer Lésung verlangende
Situation. Das ist der Bereich der Motive der Handlung. An sie kniipft



Literarische Besprechungen 235

eine Phase der genaueren Orientierung iiber die Lage selbst, der Umschau
nach Losungsmaoglichkeiten an, die in héchster Form Erkenntnis genannt
werden mul ; und als Drittes endlich folgt die Dauereinstellung auf eine
bestimmte Losungsmoglichkeit und die Umsetzung in die Tat» (76).

Die Handlungsmotoren sind die Triebe (77 f.), iiber die der Autor
langer spricht und manch gute Anregung macht. In diesem Zusammen-
hang kommt Keller auf eines « der aufschluBreichsten Phinomene » zu
sprechen, auf die Angst, die uns aus Heideggers Philosophie bekannt ist (85).
« Angst ist die ihrerseits gerade noch unser Selbstsein bezeugende Reaktion
auf die Voraussicht des eigenen Versagens und die darein beschlossene
Vorahnung des eigenen Versinkens in das Nichts unserer selbst» (85).

Da das menschliche Sein ein konkretes Sein ist, will K. auch auf das
Verhalten in besonderer Lage eingehen. Im sechsten Vortrag bespricht
er die 6konomische und ethische Grundsituation, um seinen letzten Vortrag
mit der religiosen, asthetischen und theoretischen Situation und mit der
Frage iiber den Sinn des Seins zu schlieen.

Aus der besprochenen Angst wird die Vorsorge fiir die Zukunft zu
tiefst erkliart (95). Der Mensch will sich wenigstens « die nackten Existenz-
bedingungen » sichern (96).

«Da das Sein sich stindig zum Sein bringen muB, stindig seine eigene
Aufgabe ist, erfihrt es sich unter Forderungen gestellt und in die Ausein-
andersetzung mit sich selbst getrieben » (116). So spielt in der ethischen
Grundsituation das Gewissen eine besondere Rolle. « Es ist den Trieben
stets entgegengestellt und ist so eine Gegenstellung aus dem Dasein gegen
eigene Momente des Daseins. Das, was da ruft, ist das Dasein selbst,
keine Stimme von auBen her, und das Angerufene ist wiederum das Dasein
selbst » (100). Was ist nun das, was es uns zuruft ? « Es riigt und warnt,
aber es sagt nie direkt, was geschehen soll » (101). « Im Ruf des Gewissens
ruft das Dasein, angesichts dessen, was in ihm nicht eigentliches Selbst-
sein ist, sich zu sich selber auf. Darum erscheint ihm das Triebhafte als
etwas, was in einem ‘eigentlich erfiillten’ Selbstsein zu iiberholen und auf-
zuheben wire. Innerhalb dieser Auseinandersetzung lebt das Dasein sozu-
sagen ganz in der Ausrichtung auf diesen Gegner »(117). So erscheint « ihm
das Triebhafte, sein jeweiliges Dahinleben und damit alles individuelle
Interesse als das Bose und versteht es das Gute als jene ‘Vollkommenheit’,
die in der Freiheit davon und in der Ausmerzung des Triebes bestehen
wiirde. Das ist ein eindeutiges und festumrissenes Ziel ». Dieses erscheint
als ein endgiiltiger Zustand, den wir zu erreichen haben (117). Das bedeutet
aber, genau genommen die Aufhebung des Daseins selbst. « Das Selbstsein
als abgeschlossen endgiiltiges wire ein unindividuiertes, ungegliedertes
Unwirkliches und d. h. : Nichts » (108). Offen zum Ziele machte sich dieses
Versinken ins Nichts die ostliche Erldsungssehnsucht des Nirvana (109).
« Die christliche Erlésungssehnsucht aber verwindet diese Konsequenz ».
Ein ewiges Leben in Heil ist ein Selbstwiderspruch (109). Sobald der
Mensch lebt, besteht er in seiner innerweltlichen Individualitit und im
Drang, wie Gott zu sein ; es aber nicht werden zu kénnen, in diesem Kampfe
in Qual, sieht Keller das Dogma der Erbsiinde (109).



236 Literarische Besprechungen

Der Mensch jagt nach dem, dessen Erreichung ihm versagt ist. Dies
fiihrt zu einer Relativierung. « Gewisse Triebbefriedigungen werden in
gewissem Grade zugelassen, andere mit Verbot belegt — das ‘Erlaubte’
und ‘Unerlaubte’ zieht in das Dasein ein. Das ethisch Absolute hat sich
zur Moral reduziert» (111). Diese Situation gehdért dem Dasein aber
unumganglich an (118).

Keller untersucht auch die Grundsituation der religiésen Erfahrung
und des religiosen Verhaltens. « Wir haben von einer Erforschung des
menschlichen Daseins her iiber religiose Wahrheitsanspriiche nicht zu ent-
scheiden, sondern nur zu verstehen, wie innerhalb des menschlichen Seins
und von seinem Wesen aus die religivse Haltung moglich und unter
welchen Bedingungen sie notwendig sei, und was, anthropologisch betrachtet,
die Inhalte des religiésen Lebens bedeuten» (119).

Die Urspriinge des religiosen Lebens sind « die Angst, herstammend
aus dem Erlebnis der eigenen Gebundenheit, Unfreiheit und Ohnmacht,
als auch das Vertrauen auf eine Vollendung in einem iibergreifenden Planen
und Wollen » (120). « Die hochste Form des Verhaltnisses zum Go6ttlichen
aber ist die vertrauende Hingabe in Glaube, Liebe und Hoffnung, deren
Ausdruck das Gebet ist. Vertrauen, HeilsgewiBheit und Erlésungshoff-
nung ist die zweite Wurzel religiésen Lebens» (120). Damit wird auch
der Gehalt und die Gestalt des religiosen Lebens bestimmt. « Es ist der
Schopfergott und der Erlosergott» (121). « Die goéttliche Gnade ist das
Siegel dessen, daB ich ewig unzureichend bin, um in eigenem Tun das Ziel
zu erlangen, und daB dennoch meinem Dasein die Sinnerfiillung sicher
sei» (121).

So soll gezeigt sein, «dal3 das Religibse vom Wesen des Menschen
her verstehbar ist» (122). « Aber alle Zudringlichkeit, die das Gottliche
verfiigbar machen will, sei es in Erkenntnis oder in Beschworung, in aber-
gliubischen Praktiken, in Askese und Werkgerechtigkeit oder all den
andern Formen mehr, bedeutet eine Verunreinigung der religiésen Haltung »
(122).

Eine andere Grundsituation, in die der Mensch sich rettet, ist die
Kunst (126). Als stiftende Mitte « vollzieht das Dasein in der Stiftung
alles Seiende, auch sich selber, und findet darum, sich gleichsam selber
zuriickbegegnend, in allem Seienden ... wieder» (126). Wie alles Sein
von uns gestiftet ist, ist alles Sein im Grunde schén. Doch wird dieses
Schoéne iiberall « eingeschrankt, wo diese Selbstbegegnung nicht reibungslos
und ohne Anstol, Mangelempfindung und Anderungsstreben erfolgt » (126).
« So kommt der Mensch, statt stetsfort Schonheit zu erleben, selten zur
Schoénheit » (127).

Weil das Sein je schon da ist, aber in seinem Schon-Dasein je erst zu
sich kommt, sich selbst erst zu seinem Sein bringt, steht es darum standig
zugleich im Angesicht seines eigenen Nichtseins (130). So erklirt sich die
theoretische Grundsituation, das Wissen um sich selbst und die Welt,
das Erkennen (127). « Das Dasein erschlieBt sich so nicht als « ein Stiick-
werk aus Bausteinen oder Schichten, die getrennt aufeinander ruhen. Es
ist als Gamnzes in allem seinem Leben, und es ist schlechthin, sofern es



Literarische Besprechungen 237

Dasein ist, leiblich, seelisch und geistig zumal. Was wir an ihm unter-
scheiden, sind nur besondere Aspekte» (131).

Aus dem Gesagten verstehen wir Keller, wenn er aus dem menschlichen
Sein, welches «in sich selbst aufgebrochen » ist und « nicht vollkommen
in sich ruht, sich selbst gegeniibergeworfen und um sein Sein bemiiht ist »,
das die Mitte ist, « von der aus iiberhaupt allererst etwas ist» (132), die
« letzte Bestimmung des eigentlichen Wesens des Daseins » darin erblickt,
« daBB dieses standig unterwegs, stindig zugleich ‘noch nicht es selber’ und
darum unabldssig der Vollzug seiner eigenen Selbstgewinnung ist» (132).

Wer das Buch « Vom Wesen des Menschen » durchgelesen, versteht,
was der Verfasser in der Einleitung geschrieben : « Sowenig die Lehre vom
Sein, ebensowenig kann diejenige vom Menschen in der Aufspiirung eines
geheimnisvollen anderen Seienden bestehen, das hinter dem gegebenen
Seienden der Welt und des Menschen tragend und als ‘eigentliches Wesen’
verborgen wire ... Es handelt sich mithin nicht um ‘Metaphysik’ im
Sinne der Errichtung einer Hinterwelt, sondern um eine Seinsfindung im
Felde des Empirischen selbst» (VI f.).

Der Versuch Kellers, aus dem Sein die Grundsituationen des mensch-
lichen Lebens zu erkliren, zeugt von ernster philosophischer Haltung.
Wenn wir dennoch in wesentlichen Punkten auseinander gehen, so liegt
der Grund darin, dal wir uns in der tiefsten Frage, in der Erkenntnis-
theorie nicht finden. Keller nimmt keine Wesenserkenntnis an. All unser
Erkennen bleibt innerhalb der subjektiven Welt der Prinzipien (5). Darum
bleibt der Verfasser bei einer phianomenologischen Methode stehen. Fiir
uns Thomisten ist es klar, dal unser Verstand von der singuliren Welt
die allgemeinen Begriffe abstrahiert und darum nicht beim Konkreten
stehen bleibt, sondern zum Abstrakten, zum Wesen der Dinge vordringt.

DaB wir auf Grund der analogia entis bis zur Erkenntnis des goéttlichen
Wesens vordringen wollen, weil auch Keller. Von der «erkenntnisfreu-
digsten Theologie », dem Thomismus, schreibt er, «er vermag das Gott-
liche nur durch die Analogie vom Seienden und vom Menschlichen aus
greifbar zu machen ». Keller sieht auch ganz richtig die groe Bedeutung
von der Wesenserkenntnis des Menschen im Thomismus ein, wenn er
schreibt : « Der Mensch ist ja gerade nach dieser Ansicht nicht das Gott-
liche selber, sondern héchstens das Ebenbild Gottes; er ist in der Distanz
zu Gott, das Goéttliche ist in ihm getriibt und gebrochen. Darum aber
bleibt gerade ausgesprochenermaBen die Frage entscheidend, welches das
Wesen eben dieses brechenden Mediums sei, d. h. die Frage nach der
Weise des Entferntseins von Gott und also gerade wiederum die Frage
nach dem eigenen, eben nicht zuriickfilhrbaren und unvertauschbaren
Wesen des Menschen » (16).

Keller muB3 bei seiner Methode notwendig beim menschlichen Sein
stehen bleiben, wahrend wir im konkreten z. B. menschlichen Sein das
abstrakte Sein erfassen wollen. Seiendes ist fiir uns ganz allgemein das
Sein-Habende ; es ist das was ist. Jeder der das Sein denkt, denkt in ihm
Wesen und Dasein. Darum sagt auch Keller : « Wir nehmen oder setzen
die Dinge als etwas, was ist » (25). « Indem sie ‘etwas’ sind », schreibt der



238 Literarische Besprechungen

Autor, «sind sie in irgend einer Weise, sie sind jedenfalls seiend » (25).
Indem die Dinge efwas sind, haben sie ein Wesen, etwas wodurch sie art-
bestimmt sind ; indem sie Dasein haben, indem sie sind, wird die Wesen-
heit, das Ding daseiend, auBlerhalb seiner Ursache und auBerhalb des
Nichts gesetzt. So verhalten sich Wesenheit und Dasein wie Moglichkeit
und Wirklichkeit. Das Dasein ist die Wirklichkeit des Wesens. Das Seiende
ist das, dessen Wirklichkeit das Dasein ist. 'Wenn Keller das Sein als das
definiert, das «im und am Seienden » ist, « kraft dessen dieses Seiende
ist», so faBt er das Teilseiende, die Existenz ins Auge. Das vollstindig
Seiende schlieBt Wesen und Existenz ein. Beim Lesen der Seinsunter-
suchung bei Keller springt jedem Thomisten sofort die groBe Bedeutung
des Realunterschiedes von Wesenheit und Dasein ins Auge. Wir wissen,
daB das Seiende als Partizip vorziiglich das Dasein bedeutet und erst
in zweiter Linie das Wesen. Auch das Dasein ist ein Seiendes, zwar nicht
als das, was ist, wohl aber als das, wodurch etwas seiend ist.

Jeder Thomist wird mit dem Autor einverstanden sein, daB das
menschliche Sein eine « stiftende Mitte » benétigt. Unmdglich aber erscheint
uns die Annahme Kellers, daB3 dies das menschliche Sein sein kann. Weil
in mir der Zustand der Wirklichkeit etwas Zufilliges ist, muf3 ich das
Sein von jemandem haben, dem die Wirklichkeit notwendig ist, und das
ist das ungeschaffene Sein, Gott. So erscheint uns das Wesen des Menschen
nicht als etwas « nicht Zuriickfiihrbares» (16). Unser menschliches Sein
fiihrt uns nicht nur zu einem Wunschbild eines hoheren Wesens, sondern
zu diesem Wesen selbst, zum existierenden Gott, dem princeps analogatum,
von dem als stiftende Mitte jedes andere Sein gleichsam «zusammen-
gehalten » wird. Nur Gott ist der wesentlich Seiende, die Geschépfe sind
es nur zufillig.

Es wire fiir einen Thomisten eine anregende Arbeit, von seiner Philo-
sophie aus die verschiedenen Grundsituationen zu erkliren, denen Keller
nachgeht und dessen Analyse manch wertvolle Anregung bietet. Weil
der Mensch Sein hat und nicht sein Sein selbst ist, erfihrt er tdglich sein
« Hingeworfensein », seine Kontingenz. — Das Gewissen offenbart sich mir
als Stimme Gottes, als eine Stimme von auBen, nicht durch eine aktuelle
Einsprechung Gottes, sondern indem der Verstand das ewige gottliche
Gesetz erkennt, das ihm entgegenleuchtet aus der Betrachtung der
menschlichen Natur. Diese ist eben nicht mein Werk und ihre Gesetze
sind nicht meine autonomen Gesetze. Gewissen ist Anwendung der Natur-
gesetze auf den Einzelfall. Es ist ein Vernunftsurteil, was gemiB dem
Naturgesetz hier und jetzt zu tun sei.

Sehr anerkennenswert ist das oft wiederholte Anliegen des Autors,
den Menschen als ein Ganzes aufzufassen, als etwas Einheitliches. Dal
die Thomisten diese Forderung losen durch die Akt- und Potenzlehre,
durch die Lehre von Materie und Form, ist bekannt. Nur wer den echt
thomistischen Begriff hat von der materia prima als der reinen Potenz
und der Seele als der einzigen substantiellen Form, kann m. E. die Viel-
heit im Menschen und doch wieder die substantielle Einheit erkliren, mit
einem einzigen substantiellen Dasein.



Literarische Besprechungen 239

So bietet die Schrift Kellers manche Anregung und tiefere Einsicht.
Wenn wir das Buch mit Bedauern aus der Hand legen, weil wir uns in den
wesentlichen Punkten nicht treffen, so leuchtet uns dabei die groe Bedeu-
tung des Erkenntnisproblems und einer griindlichen Ontologie auf, denn
hier gehen wir mit Dr. Wilhelm Keller zu tiefst auseinander.

Stans. Dr. P. Clodoald Hubatka O. M. Cap., Lektor.

G. Hauser : Uber den Zusammenhang zwischen Geometrie und Philo-
sophie. Eine Einfiihrung fiir gebildete Laien. — Luzern, Raber. 1942.104 SS.

Die Durchforschung des philosophischen Gehaltes der Mathematik
gehort zu den anregendsten Fragen aus den Grenzgebieten der Philosophie.
Diesem Studium will die Schrift des Luzerner Mathematikprofessors
Dr. Gaston Hauser : « Geometrie und Philosophie » dienen.

Allerdings wird hier das Wort Geometrie in einem engeren Sinne
genommen, als « reine Geometrie », die sich die allgemeine Aufgabe stellt,
« die denkbaren Gebilde der rdumlichen Anschauung sowie die daraus zu
gewinnenden Begriffskonstruktionen inbezug auf alle ihre Eigenschaften
und wechselseitigen Beziehungen einer erschépfenden Untersuchung zu
unterwerfen » (11).

Vergleicht man die Geometrie mit einem Gebaude, — das Bild ist
nicht so naiv, wie man vielleicht glauben méchte (16) —, so befa3t sich die
Schrift H. mit den weniger bekannten Teilen dieses Hauses, mit dem
Fundament, den geometrischen Grundbegriffen und Grundsatzen und dem
Dach des Gebiudes, mit der hoéheren Geometrie, besonders der Nicht-
euklidischen. Doch schreibt H. sein Buch nicht fiir den geschulten Mathe-
matiker, sondern fiir jene, welche wenigstens eine gute Sekundarbildung
besitzen und die Miihe nicht scheuen, schwierigere Partien mehrmals in
aller MuBe durchzudenken.

Die Schrift ist umso mehr zu begriiBen, da die Auseinandersetzung
iiber die philosophischen Grundlagen der Mathematik seit 1936 auch in
unsere Mittelschulen hineingetragen wurde. Das Lehrbuch: « Leitfaden
der Planimetrie» von Dr. F. Gonseth und Dr. P. Marti (2. Teil des
« Mathematisches Unterrichtswerk fiir hoéhere Mittelschulen »), heraus-
gegeben vom Verein Schweizerischer Mathematiklehrer, behandelt fiir die
Oberstufe die Geometrie als axiomatisch aufgebaute Wissenschaft, die
Nichteuklidische Geometrie und die geschichtlichen Zusammenhinge. Hier
wurde zum ersten Mal der Versuch gemacht, in einem Lehrbuch fiir Mittel-
schulen die Geometrie als Axiomatik darzustellen. Eine kostbare Er-
ginzung dazu bildet die Schrift H. Das Hauptverdienst des Verfassers
besteht ohne Zweifel darin, in klarer und anregender Darstellung die
Geschichte der Probleme und die einzelnen Lésungsversuche aufzuzeigen.

In historischer Schau bespricht H. zuerst die geometrischen Grund-
begriffe. Von der ungenauen Definition Euklids : « Ein Punkt ist, dessen
Teil Nichts ist (was keine Teile hat) » (24), kommt er zum neuzeitlichen



240 Literarische Besprechungen

Standpunkt. Richtig hebt H. hervor, daf8 eine eigentliche Definition der
geometrischen Grundbegriffe nicht moglich ist. Sie sind so einfach, daf}
keine Definition mehr aufgestellt werden kann ; sie miissen unmittelbar
erfaBt werden. Punkt, Gerade, Ebene sind solche Begriffe (32). Was von
der Feststellung zu sagen ist : « SchlieBlich sei noch hervorgehoben, dal3
die geometrischen Grundlagen keine reale Existenz haben kénnen, da der
Punkt iiberhaupt keine Ausdehnung, Gerade und Ebene keine Dicke
besitzen. Sie bestehen nur in unserer Einbildung » (34), darauf werden
wir noch zuriickkommen.

Im dritten Kapitel bespricht H. die geometrischen Grundsditze. Es ist
das Hauptverdienst Euklids, daB seine « Elemente» den ersten Versuch
einer Verwirklichung der axiomatischen Methode darstellen. Den Haupt-
einwand gegen das Euklidische System der Postulate bildet fiir H. die
Unvollstindigkeit, das Fehlen der Postulate der Anordnung und der
Kongruenz (39). Archimedes und Apollonius von Perge haben sich aktiv
an der Verbesserung der geometrischen Grundlagen beteiligt. Vom Verfall
der griechischen Geometrie springt die geschichtliche Entwicklung fast
unmittelbar auf die groBen Mathematiker der Neuzeit K. F. Gau3 und
M. Pasch. Pionier der modernen Axiomatik ist David Hilbert. Sein
Axiomensystem wird vom Verfasser ausfiibrlich dargeboten und erklart.

Das vierte Kapitel ist der neueren Axiomatik gewidmet. Zur Bespre-
chung kommt die « Systematische Axiomatik der Euklidischen Geometrie »
des Gottinger Philosophieprofessors Moritz Geiger. Besondere Aufmerksam-
keit wendet H. der Axiomtabelle von Gonseth zu, die im oben genannten
Lehrbuch der Planimetrie Aufnahme gefunden hat. H. entscheidet sich
fiir die Axiome von Hilbert. Gonseth braucht letzterem gegeniiber weniger
« kriftige » Axiome. H. anerkennt zwar, daB die Absicht, jeden einzel-
nen Schritt im Aufbau der Grundlagen hervorzuheben, vom Standpunkt
des Axiomatikers aus ganz gewiB als anerkennenswerter Fortschritt zu
begriiBen ist. Dagegen glaubt er, daB fiir Schulzwecke eine solche Auf-
spaltung weniger entspreche. Richtig ist die Mahnung : « Man iiberschédtze
die Fassungskraft des durchschnittlichen Abiturienten fiir derart abstrakte
Betrachtungen nicht zu sehr!» (59). Aber gerade die Aufteilung in
« schwichere » Axiome sollte nach Gonseth sicher die Einzelschritte erleich-
tern. Man kann es den Herausgebern auch nicht verwehren, daB sie das
Resultat ihrer persénlichen Forschung in ihr Lehrbuch aufnehmen, obwohl
der Grund H. auch einleuchtend ist, daB Schiiler, welche zum ersten Mal
mit der Axiomatik Fiihlung nehmen, mit dem eigentlichen Pionier der
modernen Grundlagenforschung und seinem System bekannt gemacht
werden sollten.

Ein besonderes Kapitel bespricht das « skandalise » Parallelenaxiom
oder das sogen. 5. Euklidische Postulat. Euklid hat sich dafiir entschieden,
daB zu einem Punkte P auBerhalb einer Geraden g nur eine einzige
Parallele zu g gezogen werden kann. H. will zeigen, wie dieses Postulat
keineswegs so einleuchtend ist wie die andern. Das zeigt die natiirliche
Anschauung. «In der Natur lassen sich gar keine Erscheinungen ent-
decken, die als vollkommene Realisierung von zwei parallelen Geraden



Literarische Besprechungen 241

aufgefaBt werden konnten» (70). Auch die praktische Geometrie kann
keinen sicheren Anhaltspunkt fiir die Berechtigung des Parallelenaxioms
vorbringen (71); auch sprechen rein logische, grundsitzliche Bedenken da-
gegen, daB3 dieses Axiom eine Denknotwendigkeit sei (71).

Das fiihrt zur Nichteuklidischen Geometrie, der das 6. Kapitel gewidmet
ist. Es ist ein kurzer, aber klarer Uberblick iiber diese Geometrie. Wir
werden mit den Bahnbrechern bekannt gemacht (P. Gerolamo Saccheri,
der Schweizer J. H. Lambert, die groBen franzoésischen Mathematiker).
Erst Karl Gaul}, der genialste Mathematiker der Neuzeit, hat das grole
Problem ganz erfaBt. Er verschwieg seine Resultate, weil er « das Geschrei
der Bootier » scheute. Johann Bolyai (1 1860), Nikolaj Iwanowitsch Lobat-
schefskij (1 1856), Ferd. Schweikart (1 1859) und schlieBlich Riemann
sind unabhangige, selbstindige Entdecker der Nichteuklidischen Geometrie.
Auch hier tut H. Klarheit wohl.

Erst im 7. und leider nur in einem einzigen Kapitel kommt H. auf die
philosophische Frage : « Geometrie und Wairklichkeit» zu sprechen.

Welches ist nun die wahre Geometrie, die Euklidische oder die Nicht-
euklidische ? Dr. H. unterscheidet zunachst zwischen der logischen oder
formalen und der inhaltlichen oder materialen Wahrheit. Vom rein logischen
Standpunkt aus sind beide Geometrien wahr, sie sind widerspruchslos
aufgebaut. Aber gilt die Geometrie auch von der AuBlenwelt ? H. driickt
seine Ansicht folgendermaflen aus: « Die heutzutage in den Kreisen der
kompetenten Mathematiker und Philosophen geltende Auffassung ist die,
daB die geometrischen Sitze die objektiven und absolut wahren Sach-
verhalte im wirklichen Raum der Erfahrung nicht vollkommen, sondern
nur angendhert wiedergeben. Dabei kann die Anndherung an die absolute
Wahrheit weit oder weniger weit gehen» (95). Er erklart seine Ansicht
weiter mit der Definition des Schemas. Geometrien werden Schemen.
Hier schlieBt sich der Verfasser an Gonseth und Marti an, nimmt aber
als Beispiel einen Stadtplan. « Die Geometrie ist ein Gedankenschema,
das eine Grundlage liefert fiir die Beschreibung des Raumes der Erfahrung,
fiir die Beherrschung der Bewegungsmoglichkeit der Objekte und fiir das
Messen der Entfernungen der Flichen- und Rauminhalte » (96).

Die allgemeinen Eigenschaften eines Schemas sind, daBl es keine
getreue, sondern nur eine summarische Beschreibung der Wirklichkeit
liefert. Darum 1iBt es sich vervollkommnen oder verbessern. Das Schema
besitzt eine autonome Struktur und hat eine duBere Bedeutung.

Damit glaubt H. die Frage beantworten zu konnen: « Welche der
verschiedenen Geometrien ist fiir die schematische Beschreibung des wahr-
nehmbaren Raumes am besten geeignet ? » (99). Er glaubt, daB wir im
allgemeinen die geometrischen Eigenschaften des uns umgebenden Er-
fahrungsraumes mit «euklidischen Augen» wahrnehmen. Doch glaubt
der Verfasser : « Das Moment der Anschaulichkeit ist aus den vorhin an-
gedeuteten Griinden von untergeordneter Bedeutung gegeniiber der Frage
nach der Bewahrung der verschiedenen Geometrien fiir die Bediirfnisse der
Technik und jener Naturwissenschaften, welche sich die Erklirung der
Naturerscheinungen zur Aufgabe machen» (99). Diese praktische Frage

Divus Thomas 16



242 Literarische Besprechungen

kénne nicht vom Mathematiker, sondern miisse vom theoretischen Physiker
und Astronomen beantwortet werden.

Fiir die gewohnliche Welt ist nun die Euklidische MeBtechnik wvoll-
stindig geniigend und der Erfahrung am angemessensten. Anders ist es,
meint H., bei den modernen Physikern und Astronomen, wenn sie iiber
das Sonnensystem hinausgehen und bis zu den fernsten Spiralnebeln
greifen. Die Mikrowelt liegt unterhalb der Ausmessungen der kleinsten
lebenden Zelle. Es ist der Raum innerhalb eines Atoms. Dafiir taucht
z. B. beim Physiker M. Born in Goéttingen die Ansicht auf, daB die Eukli-
dische Geometrie in der Atomphysik schlieflich versage, besonders darum,
weil die gewohnliche Welt stetig, die Mikrowelt dagegen diskret sei (103).

Der Philosoph wird Professor H. Dank wissen fiir die klare Einfiihrung
in den heutigen Stand der « reinen Geometrie ». Er wird sich dabei der
Tragweite der Probleme bewufB3t. Doch wird er es auch bedauern, daf
ein Buch, das den Titel triagt : « Geometrie und Philosophie », der letzteren
nur ein Kapitel widmet, mit dessen Resultaten er iibrigens nicht in allem
einverstanden sein kann. Das Buch hat den Vorteil : Es wirft ganz neue
Probleme auf, reizt zur tieferen philosophischen Erfassung der mathema-
tischen Grundlagen.

Auf Einzelheiten einzugehen erlaubt der zur Verfiigung stehende Raum
nicht. Hier seien nur einige Anregungen gemacht.

Zunachst sei hervorgehoben, daB es Aufgabe der Philosophie ist, die
mathematischen Axiome zu rechtfertigen. Die Mathematik kann ihre
Prinzipien erkennen und gebrauchen. Ihre tiefste Rechtfertigung aber
gibt nicht sie, sondern die Naturphilosophie und besonders die Kritik,
die zur Metaphysik gehort. « Sunt enim quaedam propositiones quae non
possunt probari nisi per principia alterius scientiae ; et ideo oportet quod
in illa scientia supponantur, licet probentur per principia alterius scientiae.
Sicut a puncto ad punctum rectam lineam ducere, supponit geometria
et probat naturalis, ostendens quod inter quaelibet duo puncta sit linea
media » (S. Thomas in Post. Analyt. lib. I, lect. V). Die ersten mathema-
tischen Axiome erscheinen so als Anwendung der philosophischen Prinzi-
pien. Es ist auch Aufgabe der Philosophie, zu entscheiden, ob die Nichteukli-
dische Geometrie eine Wissenschaft des wirklichen Raumes sei oder nicht.

Die Losung der Frage hingt von der Erkenntnistheorie ab. Sind die
Universalien — die Mathematik arbeitet wie jede Wissenschaft mit
Allgemeinbegriffen — von der Realwelt abstrahiert oder nicht ? Aufgabe
der Erkenntnislehre ist es, die Objektivitit unserer Erkenntnis aufzu-
weisen und zu zeigen, wie durch die Abstraktion das Universale potentiale
zum Universale directum und dieses durch Reflexion des Intellektes zum
Universale formale wird. Weil die Allgemeinbegriffe in der Wirklichkeit
als Einzeldinge existieren, nur im Geiste als Allgemeinbegriffe, so ist es
klar, daB es keinen vollkommenen Parallelismus zwischen der AuBeren
Wirklichkeit und der geistigen Erkenntnis gibt. Durch die Realisierung
in der Wirklichkeit verliert der Begriff seine Reinheit. Thomas redet vom
Haus im Geiste des Kiinstlers (als Plan) und vom Haus in der stofflichen
Ausfiihrung, das von der ersten spezifischen Ebenbildlichkeit absteht



Literarische Besprechungen 243

(Comp. Theol. 43. Kap.). Durch fortgesetzte Abstraktion und durch neue
SchluBfolgerungen nimmt unsere Erkenntnis zu. So ist begriindet, was
H. das Schema des wirklichen Raumes nennt.

Der Mathematik ist es eigen, daB sie einmal im Besitze der Begriffe,
— ohne Abstraktion hitte der Mensch keine Kenntnis von Kreis und
Gerade — kraft des abstraktiven Vermogens auf diese Gegebenheiten,
unabhidngig von der Realitit, weiter baut. Wie betont, ist es nun Sache
der Philosophie, nicht wie H. meint der Physiker, zu untersuchen, ob die
Euklidische oder Nichteuklidische Geometrie diejenige des wirklichen
mathematischen Raumes sei. (Wir unterscheiden, wie wir noch sehen
werden, zwischen geometrischen und physischem Raum). Dabei muB
der Philosoph immer vor Augen haben, wie Maritain in seinem Buche :
« Les degrés du savoir » hervorgehoben hat, da8 die Mathematiker, Physiker
und Philosophen unter real oft etwas anderes verstehen (325 ff.). Fiir
den Philosophen hat die Frage nach dem realen Werte den Sinn einer
Gegeniibersetzung zum ens rationis. Jene Geometrie ist real, welche in
der realen AuBenwelt verwirklicht werden kann, freilich nicht der Seins-
weise, wohl aber dem Inhalte nach. So gibt es in der realen Welt keinen
Punkt ohne Ausdehnung, keine Linie ohne eine Dicke, noch eine abstrakte
Zahl, so sind Punkte, Linie, ganze Zahl doch reelle Dinge, nicht nur
Gedankendinge wie H. meint (34).

Wie kann man aber feststellen, welcher wmathematische Raum im
philosophischen Sinne real ist 7 Die Mathematik allein kann die Frage
nicht entscheiden, weil sie sich sowohl auf reine Gedankendinge als auch
auf wirkliche Dinge beziehen kann. Die Physik kann das nicht, weil sie
nicht mit dem Raum, sondern mit Phidnomenen sich befaft, die sie an-
einander reiht.

Fiir den Philosophen sind, wie Maritain hervorhebt (a.a.O. 330), zwei
Wege offen fiir ein Kriterium, um den realen Wert des geometrischen
Raumes festzustellen. Vielleicht zeigt die Analyse der Termini eine Eigen-
schaft, die in der duBeren Wirklichkeit nicht realisiert werden kann, z. B.
eine unendliche Lange, einen unendlichen Raum. Sie sind entia rationis.
Der realistische Philosoph weil zudem, daB die Universalien in der Real-
welt vereinzelt, konkretisiert existieren, sinnenfillig sind. Was darum in
der Einbildungskraft nicht dargestellt werden kann, das kann a fortiori
nicht in der sinnenfilligen Welt verwirklicht werden. Die Bedingung fiir
einen realen Raum ist also die « constructibilité directe dans l'intuition ».

Nun ist unter den geometrischen Systemen der Euklidische Raum
der einzige, der in der sinnlichen Einbildungskraft direkt dargestellt werden
kann ; alle andern kénnen nur durch Reduktion auf die Euklidische Geo-
metrie sinnlich erfaBt werden. So miissen wir Maritain rechtgeben, der
sagt, daB der Nichteuklidische Raum ein Gedankending (ens rationis) ist
und daB die geometrischen Eigenschaften der existierenden Korper, die
Eigenschaften, welche der Geist in den Korpern — losgeldst von allem
Physischen — feststellt, jene sind, welche den Euklidischen Raum charak-
terisieren. So erscheint fiir den Philosophen der Euklidische Raum als
ein ens geometricum reale (a.a. Q. 3833).



244 Literarische Besprechungen

Die Ubereinstimmung von Geometrie und realer duBerer Wirklichkeit
ist allerdings nur wieder erklarbar durch die aristotelisch-thomistische
Akt- und Potenzlehre. Ein Korper ist nicht, wie z. B. der Dynamismus
meint, aus letzten unteilbaren Teilen zusammengesetzt. Das Ausgedehnte
(continuum) ist Eins actu und Vieles in Potenz. So ist die Linie und jedes
Quantum theoretisch (nicht physisch) ins unendliche (nicht in unendliche
Teile) teilbar, weil jeder Teil wieder Teile der Moglichkeit nach hat. So
wird auch philosophisch die Frage gelost nach dem Verhiltnis von diskreter
Zahl und stetiger Ausdehnung.

Betrachten wir aber den Raum, nicht insofern er der geometrische
oder mathematische Raum ist, sondern der physische, d. h. der Raum
insofern er ausgefiillt ist durch physische Gegebenheiten und Wirkungen,
so bewegen wir uns nicht mehr in der quantitativen, sondern in der quali-
tativen Ordnung. Darum unterscheidet die Philosophie den physischen
und den geometrischen Raum. Es ist kein Widerspruch, da der physische
Raum nicht der Euklidische sei; weil der Euklidische Raum gerade der-
jenige ist, welcher absieht von allem physischen Inhalt des Raumes.

So zeigt die Philosophie, daBl die Geometrie den Zusammenhang mit
der Wirklichkeit nicht verliert und nicht nur ein in der Luft hdingendes
Gedankengebdude darstellt.

Der Philosoph wird Professor Dr. Hauser Dank wissen fiir seine klare
Einfiihrung in die nicht leichten mathematischen Probleme. Das Buch
von Dr. H. wird fiir ihn ein Ansporn sein zu eigenem Weitergehen und zur
philosophischen Durchdringung dieses Gebietes. In diesem Sinne wollen
die gebotenen Anregungen dienen.

Stans. Dr. P. Clodoald Hubatka O. M. Cap., Lektor.

Moraltheologie.

J. M. Ramirez O.P. : De Hominis Beatitudine Tractatus Theologicus,
Tomus secundus: De essentia metaphysica beatitudinis objectivae (Biblioteca
de Teblogos Espaiioles vol. 10). — Madrid, Consejo Superior de Investi-
gaciones Cientificas. 1943. 347 pp.

Le deuxitme volume de l’ccuvre monumentale entreprise par le
T. R. P. Ramirez sur la partie morale de la Théologie de saint Thomas,
vient de sortir de presse en Espagne. C’est vraiment une bonne fortune
que d’étre dirigé par un tel maitre sur les sentiers du bonheur. Ce tome
second est consacré uniquement a la Question 2 de la I-II et traite de
I’essence métaphysique de la Béatitude objective. Il ne se contente pas
de suivre vaille que vaille les pas de saint Thomas, car le P. Ramirez ne
fait pas un commentaire thomiste dans le sens étroit du terme, mais un
commentaire auvssi catholique que possible, comme il convient & un théo-
logien qui est entré dans l'esprit du Docteur universel de 1’Eglise.

Rien qu’a consulter l'index des noms, on est stupéfait de voir le
nombre d’autorités alléguées pour cette seule question. Le P. Ramirez



Literarische Besprechungen 245

a tout lu de ce qui en vaut la peine sur le sujet qui nous intéresse. Saint
Thomas n’a, sans doute, jamais eu lecteur plus assidu. Il est cité plus de
690 fois. Et ce ne sont pas seulement des références, chacun aura la joie
de savourer ces textes lumineux qui viennent toujours a point éclairer
le probleme en cours. La Bible vient plus de 520 fois apporter son
témoignage divin. Saint Augustin, que l'auteur ne se lasse pas d’appeler
a l'aide, vient une centaine de fois prouver son génie théologique dans
une langue d’'une émouvante éloquence. Aristote intervient une cinquantaine
de fois dans le débat et Cicéron que ce probléeme du bonheur a tout parti-
culierement travaillé, prend 47 fois la parole avec une élévation de pensée
et en des termes a rendre jaloux n’importe quel philosophe.

La béatitude est d'une telle richesse que les mots craquent a la
vouloir exprimer. On comprend, dés lors, qu’il y en ait une telle multi-
tude dans les auteurs profanes et sacrés. Le P. Ramirez s’y est arrété avec
complaisance, non pas, certes, pour usurper le role des grammairiens et
des philologues qu’il a aussi fréquentés, mais en fonction précise du sujet,
puisque, comme il nous le montre a la suite de saint Thomas, la théologie
aussi bien que la foi doivent s’occuper de ces noms dans la mesure ou ils
expriment la réalité (p. 2).

C’est ainsi que l'on voit défiler sous nos yeux les noms du bonheur
que l'on trouve dans les auteurs profanes, les auteurs sacrés : Ecriture
Sainte, liturgie romaine, liturgie mozarabe, magistére de I'Eglise. Aprés
avoir été cités péle-méle, ils viennent docilement se ranger sous un ordre
logique.

L’auteur montre ensuite que la Béatitude est une notion analogique
et, & cette occasion, il nous fait n actu exercito un petit traité de I’analogie
en théologien qui sait faire saisir du doigt que I'analogie d’attribution
qui coudoie constamment l’analogie de proportionnalité est loin de s’y
confondre. Comme 1’on souhaiterait voir un tel maitre reprendre de fond
en comble ce sujet de I’analogie sur lequel Junior il avait déja jeté une
telle clarté! Quel service il rendrait ainsi tyromibus el magisivis!

L’auteur nous annonce p. 27 la division du traité et nous donne en
méme temps la raison de l'ordre des prochains volumes a paraitre.

La méthode a suivre dans ce traité se trouve déja clairement indiquée
dans Cicéron, Boece et saint Thomas, apres avoir été pratiquée par Aristote.
On oublie trop souvent que l'une des voies de l'analogie est la via remo-
tionis. 11 faut & cause de cela commencer par écarier les erreurs, non pas
tant pour les écraser que pour en extraire précieusement les parcelles de
vérité qui y sont contenues et les sertir dans le joyau doctrinal qu’il s’agit
de ciseler (p. 35-36).

Jamais encore, et de loin pas, on n’avait justifié historiquement et
logiquement la division de la question en articles comme 1’a fait le Pére
Ramirez dans les pages 39 & 47. C'est vraiment décisif.

Dans chaque article, il commence par considérer la béatitude naturelle
de 'homme, avant d’aborder la béatitude surnaturelle, parce qu’il s’agit
des préambules de la foi. Pour cela il fallait se placer sur le méme plan
que les philosophes et les réfuter par des arguments pour eux irréfutables.



246 Literarische Besprechungen

Comme pour les théologiens et les philosophes, il s’agit d’un bonheur
matériellement identique, on devait cofite que cofite éviter que 1'on puisse
conclure a un bonheur formellement identique. D’autre part, la distinction
du bonheur objectif en naturel et surnaturel est la racine et le fondement
de la distinction proportionnelle de la béatitude formelle naturelle et
surnaturelle a laquelle les théologiens modernes attachent une telle impor-
tance surtout depuis les erreurs de Baius. C’est enfin un moyen d’illustrer
davantage le bonheur surnaturel objectif qui est 1'objet propre de ce
traité (p. 46 et 292-293).

A ceux qui seraient tentés d’accuser l'auteur de redites fastidieuses,
le P. Ramirez a beau jeu de répondre avec saint Thomas et saint Augustin
que toute répétition n’est pas a réprouver. Il faut de multiples méditations
pour solidifier les notions fluentes que l'on regoit, et affermir la convic-
tion. Puis, sur un théme aussi capital que celui de la destinée, il faut broder
toutes les mélodies qui peuvent l'illustrer puisqu’il s’agit d’entrainer la
volonté et de décider l'amour.

Chaque article est désarticulé avec une précision d’anatomiste, et
c’est un plaisir pour l'intelligence d’embrasser ensuite dans une splendide
synthése la richesse de preuves qu’il inclut dans sa concision et de voir
pulvérisées par saint Thomas les objections qui ne sont pas lancées a la
légére, mais sortent chaque fois des entrailles du sujet en faisant jaillir
des étincelles de vérité.

Les notes contiennent, elles aussi, des renseignements précieux. Que
I'on se rapporte pour en juger a la note 148 de la page 72 si importante
pour une connaissance approfondie de la richesse et de la monnaie.

On peut regretter que les noms des biens extérieurs spirituels de la
page 76 a 83 n’aient pas été finalement resserrés dans un de ces schémas
si clairs dont le P. Ramirez a le secret, comme il I’a fait par exemple pour
les synonymes du plaisir & la page 150.

11 est trés instructif de voir comment l'auteur se sert de sa connais-
sance exhaustive de saint Thomas. Un exemple : il fait remarquer a juste
titre que 'objection 3 de l’article 5 est un peu obscure et que la réponse
laisse un point dans I’ombre. Il montre sans effort qu’elle s’éclaire parfai-
tement, si on la compare au passage parallele du IVe livre des Senfences
dont elle résume deux objections (p. 142-143).

Ce second volume est aussi bien imprimé que le premier. Il contient
encore quelques fautes d’impression, pour lesquelles on n’a pas de peine
a étre indulgent, quand on connait les circonstances difficiles dans lesquelles
le Pére a df corriger les épreuves. Signalons-en quelques-unes pour rendre
service au lecteur :

p- 8, 1. 5 il faut lire téhetov ; p. 47 ult. 1. radicitus ; p- 54, n. 63, 1. 14
accendit ; p. 56, n. 64, 1. 14 irremissibiliter ; p. 59, 1. 20 habitavit ; p. 62,
1. 25 desideras ; p. 63, 1. 11 optavi; p. 70, 1. 15 eiusdemmet ; pP- 72, n. 148,
ult. 1. fideiiussor ; p. 85, 1. 6 quod au lieu de quid ; p. 105, 1. 3 aditus;
p. 121, n. 4 Chrysippus; p. 160, 1. 3 honesta ; p. 164, 1. 7 appetuntur;
p. 174, 1. 34 rerumpublicarum au lieu de rempublicarum ; p. 196, 1. 26
pars; p. 199 guaw et &mpa’ét’av ; P- 204, n. 285, n. 285, 1. 7 contra rationem ;



Literarische Besprechungen 247

p. 212, 1. 2 lire preparavit; p. 228 7 yp¥otw apetiic v edruyla; p. 230,
n. 11 lire Philosophie des Unbewussten ; p. 230, n. 15, 1. 6 Lincolniensis ;
p. 258 il faut corriger le texte ainsi : 6 ®edc apyh te xal téhoc xat wégov
€oTl TAVTOY TGV dixmy Te xail Tov 0phov Adyov mepawvopévwyv ; p. 277 (10) la
2¢ référence porte sur la IIe ad Cor.; p. 278, n. 359 i1 faut lire & la 1. 7
fidem au lieu de finem. Comme l'on voit ce sont des vétilles.

Nous avons regretté que l’allusion faite & Frasme p. 182, n. 260 n’ait
pas été plus nuancée, mais ce n’est qu'une allusion ct le nom méme d Erasme
ne se trouve pas dans l'index onomasticus.

On a fait remarquer au sujet du premier volume avec quelle plénitude
le P. Ramirez parlait de la théologie et comme l’on était loin avec lui de
la conception morcelée et étriquée de certaines écoles et de la plupart
des manuels. Un spécialiste des questions ascétiques et mystiques a été
jusqu’a dire que le jour ou l'on traiterait vraiment de la théologie comme
le fait l'illustre professeur de 1’Université de Fribourg, on pourrait sans
dommage supprimer les chaires de mystique et d’ascétique!. C’est l'im-
pression que l'on retire de ce magnifique volume qui est tout & la fois une
mine pour la contemplation, un trésor pour la prédication et une source
profonde de piété. Ce n’est pas aux articles du P. Ramirez qu’il est
nécessaire d’ajouter des corollaria pietatis, car sa théologie, comme la piété
dont parle saint Paul, « ad omnia utilis est ». Nous ne pouvons que
recommander chaudement a la méditation de tous les studieux de la
Doctrine sacrée cet ouvrage qui fait honneur & 1'Université de Fribourg,
a I’Espagne catholique et a 1'Eglise tout entiére.

P. Mavrie-Fabien Moos O. P,

D. Bafiez O. P. : Comentarios ineditos a la Prima Secundae de santo
Tomas. Edicién preparada por el R. P. Mtro Vicente Beltrdn de Heredia O. P,
Tomo I: De fine ultimo et de actibus humanis (qq. 1-18). Biblioteca de
Tedlogos espaiioles. Volumen 9. — Madrid, Consejo Superior de Investi-
gaciones Cientificas. 1942. 420 pp.

Beltran de Heredia, der sich um die Erforschung der spanischen Thomas-
kommentatoren groBe Verdienste erworben hat, bietet uns hier den Kom-
mentar des Bdiniez zur I-II q. 1-18. Béifez hat selbst in den Jahren 1586/88
den Kommentar zur I Pars und zur II-II herausgegeben. Man war ge-
wohnt, Medinas Kommentar zur I-II und zur III Pars als die Erginzung
anzusehen, die freilich oft ein Bedauern ausloste, daB nicht Bafiez sprach.
Mit um so groBerer Freude darf man jetzt diese Edition begriiBen. Der Verf.
hat viel Arbeit gehabt mit der Herausgabe, weil das Autograph nicht mehr
vorliegt. Bafiez hat diesen Teil der Summa 6fters kommentiert. Er hatte
zu dem Zweck sein Manuskript ausgearbeitet; er hatte es jedoch nicht
fiir den Druck fertig gemacht, sondern nur als Vorlage bei seiner Vorlesung.

1 T. R. P. Sabino M. Lozano O. P., Directeur de « La Vida Sobrenatural »,
mars-avril 1943, p. 155.



248 Literarische Besprechungen

In der Bibliothek des Klosters zum hl. Stephan in Salamanka befand sich
noch 1914 ein Ms. dieses Kommentars zu I-II q. 1-18. Leider ist dieses
vollstindig verloren gegangen. Es konnte nicht einmal festgestellt werden,
ob es sich um die Niederschrift des Bdniez oder um eine Nachschrift irgend
eines Zuhorers handelte. Trotz dieses Verlustes ist es Verf. gelungen, einen
zuverlassigen Text zu bieten. Er fand die Nachschrift der Lesung, die
Biénez im Jahre 1583/84 an der Universitit Salamanka hielt, desgleichen
eine Lesung, die er ebenda iiber denselben Gegenstand im Jahre 1597/98
hielt. Das Ms. der ersten Lesung befindet sich in der Bibliothek des
Kathedralkapitels zu Palencia (cod. pal.) ; das der zweiten in der Bibliothek
der Minerva zu Rom (cod. minerv.). Da in der zweiten Hilfte des 16. Jahr-
hunderts der Professor an der Universitit Salamanka so langsam diktierte,
daf die Zuhérer Wort fiir Wort nachschreiben konnten, so bieten diese
Aufzeichnungen aller Wahrscheinlichkeit nach den echten Bédneztext. Diese
Vermutung wird in unserem Falle zur festen Uberzeugung, weil zwei Nach-
schriften verglichen werden konnten, die, wenn sie auch nicht dieselbe
Lesung der Zeit nach wiedergeben, so doch denselben Stoff, und weil zu-
dem sich ganze Partien mit Stellen in den edierten Kommentaren ver-
gleichen lieBen. H. bevorzugte die erste Lesung und bietet den Text des
Cod. pal. zu q. 1 a. 2 q. 14, dann noch q. 18 a. 1-3. Bdiiez hat in jenem
Schuljahr 1583/84 die Verlesungen selbst gehalten, abgesehen von 12 Tagen,
und zwar 2 bis 3 zu Anfang, wo q. 1 a. 1 erkldrt wurde, und 9 bis 10 im
Juni. P. Ledesma hat ihn vertreten und wahrscheinlich dabei das Ms.
Béanez beniitzt. H. zog den Text der zweiten Lesung iiberall zu Rate. Dem
Leser wird im Appendix q. 9 a. 1 und q. 18 a. 1 zum Vergleich geboten.
Der Text zum Prolog, zu q. 1 a. 1 und zu q. 14-17 ist ganz nach Cod.
minerv. wiedergegeben. Fiir q. 18 a. 4-9 wurde der Text des P. Ledesma
genommen.

Verf. glaubt aufmerksam machen zu miissen, daB dieses Werk des Béiez,
weil es vom Verfasser nicht fiir den Druck fertig gestellt wurde, auch nicht
jene Vollendung aufweisen kénne, die die gedruckten Werke des Verfassers
zeigen. Dem gegeniiber stellte ein ungenannter Bénezkenner fest, daf sich
in dieser Schrift sogar Vorziige finden, die man in den iibrigen Werken
vermisse. « Die unedierten Kommentare des Bafiez zu I-II stehen in
nichts den edierten zu I und II-II nach. Es herrscht in ihnen dieselbe
Klarheit, Prizision und Tiefe, an die wir aus seinen gedruckten Werken
gewohnt sind, ja sie iibertreffen jene noch an Urspriinglichkeit und Lebendig-
keit ». Dieses Urteil findet der Leser zutreffend. Er wird diese Vorziige
um so hoher werten, als Bédfez in der Abfassungszeit schon in vor-
geriicktem Alter stand, sich nur einer schwachen Gesundheit erfreute und
dazu noch oft von andern Arbeiten stark in Anspruch genommen war.
In diesem Kommentar ersieht man seine Belesenheit aus der Anzahl der
Autoren, die er zitiert oder die doch beriicksichtigt werden, seinen Scharf-
blick vor allem aus der Art, womit er Stellung nimmt zu Cajetan. Er fiihrt
ihn regelmiBig an, folgt gern seiner Ansicht, doch selten, ohne seine Dar-
legungen zu erldutern, mitunter auch zu korrigieren. Seine Zeitverbunden-
heit bekunden die Bemerkungen iiber Luther und die Reformatoren. Eine



Literarische Besprechungen 249

feine Begriffsbestimmung der Mystik gibt der langjihrige Seelenfiihrer der
hl. Theresia S. 87. Sehr giitig beurteilt er das Schicksal der ungetauften
Kinder S. 130. Uberaus lichtvoll erliutert er die Frage nach dem desi-
derium naturale visionis divinae essentiae S. 124 ff.

Mége es dem gelehrten Herausgeber vergonnt sein, uns bald den in
Aussicht gestellten zweiten Band des Kommentars schenken zu kénnen.
Er wird gewi3 von allen, die diesen ersten angesehen haben, mit Freuden
begriiBt werden.

Trills. H. Wilms O. P.

A. M. Horvath O.P.: Heiligkeit und Siinde im Lichte der thomistischen
Theologie (Thomistische Studien, I. Band). — Freiburg i. d. Schweiz, Ver-
lag der Paulusdruckerei. 1943. x11-384 SS.

Die Redaktion des Divus Thomas hat das Unternehmen des hoch-
verdienten Griinders Dr. E. Commer, der seiner Zeit Ergianzungshefte zum
Jahrbuch der Philosophie und spekulativen Theologie herausgab, wieder
aufgenommen in der Sammlung: Thomistische Studien. Darin sollen
sowohl neue selbstindige Werke, die das Gedankengut des Thomismus
behandeln, veroffentlicht werden, als auch Artikel, die im Divus Thomas
erschienen sind, zu Abhandlungen zusammengefallt,. weiteren Kreisen
zugangig gemacht werden. Der vorliegende stattliche Band erdffnet in
wiirdigster Weise diese Schriftenreihe.

Der bloBe Titel : « Heiligkeit und Siinde » wird die Aufmerksamkeit
vieler, auch solcher, die der scholastischen Theologie fern stehen, wach
rufen. Das ist ja ein Thema, das die edelsten, hochstrebendsten Seelen
interessiert : Wie vertragt sich Siinde mit Heiligkeit ? Wie passen die
tiglichen Armseligkeiten zum Ideal der Vollkommenheit ? Wie kann ein
schwerer Fall einer strebenden Seele AnlaB werden zu hoherem Aufstieg ?
Wer unter diesem psychologischen, religids-praktischen Gesichtspunkte zu
dem Buche griff, wiirde es alsbald beiseite legen, denn von all dem ist
darin nichts zu finden. Aber mit Unrecht wiirde er es fortlegen. Wer fiir
die griindliche Beantwortung dieser Fragen eine entsprechende Grundlage
wiinscht, der moge getrost weiterlesen. Die Miihe lohnt sich, denn der
Verfasser bietet die Lehre von Heiligkeit und Siinde im Lichte der thomi-
stischen Theologie. Es ist ein rein spekulatives Buch, ja spekulativ im
formellsten Sinne. Das schlieBt nicht aus, daB Verf. auch ein praktisches
Ziel dabei verfolgte. Er will freilich nicht in erster Linie jenen edlen, hoch-
strebenden Seelen dienen, sondern der Menschheit von heute, die sich in
einem selbstgeschaffenen gottlosen Ideal der Vollkommenheit gefillt. Dieser
stellt er die Heiligkeit Gottes als die einzig wahre Norm aller Vollendung
vor. Und weil sie die Siinde entweder iiberhaupt nicht anerkennt oder
dariiber wie iiber eine Kleinigkeit hinweggeht, deckt er ihr die Bosheit
und das Elend der Siinde auf und fiigt den einzigen Weg der Rettung bei,
den der reuigen Umkehr und BuBe.

Verf. schidlt aus einer groBen Zahl griechischer und lateinischer



250 Literarische Besprechungen

Worte den Begriff der Heiligkeit heraus : « Das Heilige tritt uns als das
Erhabene, Uberwiltigende entgegen, insofern es in dieser Eigenschaft
einfachhin vollendet und vollkommen ist». Fiir die Lehre des Thomis-
mus ist diese Wortdeutung mafBgebend gewesen. Aber der Begriff Heilig-
keit hat doch wohl eine Wandlung erfahren, insofern wir bei formaler
Heiligkeit heute nicht bloB an etwas Festes und Reines, sondern auch
an das Gute, Giitige, an das aus Liebe sich Hingeben denken. Verf.
bleibt bei der alten Auffassung, und er hat ein Recht dazu, weil er
im Lichte der thomistischen Theologie schreibt. Es wirkt sich jedoch
ungiinstig aus, besonders im ersten Teil (S. 8-137), wo er die Heiligkeit
behandelt. Der Abschnitt ist im Divus Thomas 1939 Nr. 3-4, 1940 Nr. 1
verdffentlicht worden. Er zerfillt wieder in zwei Unterabteilungen, deren
erste sich mit der objektiven und formalen Heiligkeit Gottes beschiftigt.
Verf. suchte hier bis in die tiefsten Tiefen des Gottesgeheimnisses vor-
zudringen und entfaltet dabei sein reiches Wissen um die Lehre des
hl. Thomas vom Geheimnis der allerheiligsten Dreifaltigkeit und bringt
die Prinzipien der Scholastik von Sein und Wesen, von Substanz und
Subsistenz, von der Analogia habitudinis und proportionis in genialster
Weise zur Anwendung. Wer in diesen Regionen zu Hause ist, wird dem
mutig vordringenden Forscher gern zu folgen suchen, aber doch zuweilen
verzagend anhalten, um Atem zu schopfen, da er auf den steilen Pfaden
in dieser kalten Hohenluft nicht so schnell zu folgen vermag. Im Ansich-
sein Gottes sieht er den letzten Grund der objektiven Heiligkeit Gottes :
« Deshalb ist Gott in seiner Subsistenz als esse per se subsistens, im
eigentlichen Sinne des Wortes ein heiliges Seinsobjekt, und seine Ehre,
so zu subsistieren, ist die héchste objektive Heiligkeit » (S. 46). Die formale
sieht er in der gottlichen Natur, die in drei Personen subsistiert. « Die
formale Heiligkeit Gottes besteht in seiner Naturwiirde, die durch unend-
liche Kraftfiille, Tiichtigkeit und durch die hdchste Reinheit ausgezeichnet
und von allen geschaffenen Dingen unterschieden ist» (S. 24). « In diesen
Ausgingen erscheint uns die formale Heiligkeit Gottes in ihrer absoluten
Transzendenz, eins und einzig, in ihren inneren relativen Beziehungen
dreigestaltig und daher dreieinig» (S. 25). Mit Bezug auf den Ausgang
der Geschépfe von Gott setzt er sie in die justitia legalis (S. 31). Wir
wiirden ihn lieber von der Liebe sprechen héren. Die zweite Unteranteilung
handelt von der Heiligkeit des Geschopfes (S. 79-126). Auch hier kommt
sowohl die objektive wie die formale zur Sprache. Den hdchsten Grad
der ersteren stellt die Heiligkeit der Menschheit Christi dar, « die ihre
substanzielle Vollendung in Bezug auf die Subsistenz im Worte Gottes
besitzt. Dies ist der héchste Grad der Weihe, des Gottbezogenseins und
der Gottzugehorigkeit: in Gott substanziell vollendet zu sein» (S. 89).
Die objektive Heiligkeit Gottes dehnt sich aber aus iiber die gesamte
Schépfung bis hinab zum letzten Staubkérnchen. « Alles, was durch Gottes
ureigene Tatigkeit ins Sein tritt und als Seinsobjekt Bestand hat, ist Gott
geweiht, ihm heilig, ein in Gott gefestigtes Sein, das nicht angetastet
werden darf, ohne daB die ureigensten Rechte Gottes verletzt werden »
(S. 102). Vertieft wird diese Heiligkeit durch die Konsekrationen und



Literarische Besprechungen 251

Benediktionen der Kirche. Leider wird die uns heute besonders interes-
sierende formale Heiligkeit des Geschopfes auf 6 Seiten abgehandelt. Da
war kein Platz zu eingehender Darstellung des heroischen Tugendstrebens,
nicht einmal der alles umfassenden, alles durchdringenden Liebe. Verf.
entschuldigt die Kiirze mit der Bemerkung, dafl er das weite Gebiet nur
skizzenhaft entwerfen konne. Er schreibt zudem im Lichte der thomi-
stischen Theologie, wonach Heiligkeit und Religion (Gottesverehrung)
identisch sind. Er fiihlt freilich selbst, daf8 dies den heutigen Vorstellungen
nicht mehr entspricht und nimmt fiir die iibernatiirliche Ordnung die
justitia legalis zu Hilfe. Er hitte ruhig die Liebe nehmen sollen, sein
Scharfblick hitte gewi auch da die Ziige der Festigkeit und Reinheit
entdeckt und so das Wesentliche der alten Auffassung mit dem modernen
Empfinden harmonisch vereinigt. Wir konnen diesen Teil des Buches nur
als ein typisch vollendetes Beispiel einer spekulativen Abhandlung im
Lichte der thomistischen Theologie bezeichnen.

Der zweite Teil des Buches beschiftigt sich mit der Siinde. Auch
hier werden Anforderungen an die spekulative Begabung des Lesers
gestellt, doch weit geringere als im ersten Teil. Er zerfillt in drei Ab-
schnitte, deren erster die Grundlagen der Siindefiahigkeit und Unsiind-
lichkeit aufdeckt. Im zweiten geht Verf. darauf aus, die Bosheit der Siinde
und das Elend, das ihr folgt, anschaulich zur Darstellung zu bringen. Die
Lesung ist viel leichter, wenn auch der Gegenstand selbst weniger an-
spricht, ja zuweilen erschiitternd und niederschlagend wirkt. Da kommt
die Siinde zur Darstellung als Verlust der Personwiirde, als Seinsminderung
und Besudelung, als Gottverlassenheit, als Knechtschaft, als Entweihung,
als Schmerz Gottes, als Zerstorung der personlichen Beziehungen zu Gott,
als Tod und Finsternis, als Beleidigung Gottes, als Abwegigkeit, als Zu-
stand der Feindschaft Gottes, als Geistesiiberhebung und Aufruhr gegen
die Majestitsrechte Gottes. Die spezielle spekulative Frage dieses Trak-
tates, die Frage nach dem constitutivum peccati ist durch den Vereinigungs-
versuch beider Ansichten wohl mehr umgangen als gelést. Es stimmt
auch nicht, daB im thomistischen Lager beide Ansichten von gleich groBen
Autorititen vertreten waren. Die Zahl und Qualitit der Avertisten ist
doch bedeutend kleiner. Es befriedigt auch nicht, daB3 die liBliche Siinde
bloB in einer Anmerkung gestreift wird. MiBverstindnisse kénnen daraus
entstehen, daB zu wenig beachtet wurde, daB bei den meisten Siinden
immer noch iibernatiirliche Beziehungen zu Gott bestehen auf Grund des
Glaubens und der Hoffnung, selbst beim GotteshaB. Die interessante Frage
nach dem ens physicum im GotteshaB ist nicht beriihrt. Der dritte Abschnitt
behandelt die Formen der Siindhaftigkeit und die Erscheinungsweisen der
Unsiindlichkeit. In diesem langen Abschnitt, der im Divus Thomas 1941-
1942 erschien, verdienen als besonders schén hervorgehoben zu werden die
Abhandlungen iiber die Gnade in ihrer Bedeutung fiir die ontologische
und psychische Personwiirde des Menschen, desgleichen was vom Glauben
gesagt wird in seinem EinfluB auf das moralische Sein. Der Prediger findet
in diesem Teil des Buches reichsten Stoff und feste theologische Begriindung
fiir viele das Gemiit ergreifende Wahrheiten.



252 Literarische Besprechungen

Im dritten Teil des Buches, der als Anhang bezeichnet wird, kommt
die Siindenvergebung im sakvamentalen Geschehen zur Darstellung. Als
systematischen AbschluB3 der vorhergehenden Abschnitte paBt gewil ein
Traktat de justificatione. Verf. schrinkt ihn ein, weil er ja nur handelt
von der justificatio des Siinders, der durch eigene Schuld die Gnade verlor.
Allein, da auch dieser aullerhalb des BuBsakramentes schon gerechtfertigt
werden kann, so wird die Einschrinkung auf die sakramentale Rechtferti-
gung wohl ihren eigentlichen Grund haben in der Absicht des Verf., durch
seine Darlegung von der objektiven und formalen Heiligkeit ein dunkles
Piinktlein in jenem Prozesse aufzuhellen. Die Frage nach dem, was res et
sacramentum sei im BuBsakrament, hat in friiheren Jahren die Theologen
viel beschaftigt. Heute wird ihr weniger Beachtung geschenkt. In thomi-
stischen Kreisen gibt man sich mit der Erklirung Cajetans von der
poenitentia interior, die Thomas als res et sacramentum anfiihrt, zufrieden.
Verf. glaubt diese Ansicht erginzen zu kénnen dadurch, daB er die Siinden-
vergebung (objektive Heiligkeit) als res et sacramentum, die heiligmachende
Gnade (formale Heiligkeit) als res tantum auffaBt. Dagegen scheint mir
zu sprechen, daB nach allgemeinem Sprachgebrauch poenitentia interior
nicht die Siindenvergebung bezeichnet; daB ferner Thomas in derselben
Quaestio, wo er die poenitentia als res et sacramentum angibt, diese aus-
driicklich bezeichnet als «qua quis dolet de peccato commisso» (III q. 84 a. 8).
Endlich sagt Thomas : «non posset intelligi remissio peccatorum, si non
adesset infusio gratiae II g. 113 a. 2 und a. 8 ad 1: «gratia est causa
remissionis culpae. Zudem scheinen mir in der poenitentia interior, wie
Cajetan sie darlegt, alle Anforderungen, die man an res et sacramentum
stellen kann, erfiillt zu sein, eine weitere Erginzung also nicht notwendig
zu sein. Da aber Verf. fiir seine Ansicht nur jene Probalitit in Anspruch
nimmt, die Cajetan den gegenteiligen Meinungen seinerseits zugesteht, so
wird wohl niemand sein, der diese abspricht, zumal in diesem Abschnitt
wieder die spekulative Genialitit des Verfassers besonders hell aufleuchtet.

Vorliegendes Werk als Ganzes ist einzig in seiner Art. So wurde noch
nie {iber Heiligkeit und Siinde geschrieben. Die Heiligkeit ist das Hochste,
die Siinde das Tiefste. Verf. steigt in die héchsten Hohen hinauf und ver-
senkt sich in die tiefsten Tiefen. Wer ihm folgt, wird es nicht bereuen,
sondern reichen Gewinn fiir sein theologisches Wissen und die Beurteilung
der Menschen und Dinge davontragen. Das Buch eréffnet in der wiirdigsten
Weise die bedeutsame Serie.

Trills. H. Wilms O. P.

P. Letter, de, S.]J.: De ratione meriti secundum sanctum Thomam
(Analecta Gregoriana, Vol. XIX. Series Facultatis Theologicae, Sectio B
n. 9). — Romae, Univ. Gregoriana. 1939. xviir-151 pp.

Die katholische Lehre von der Verdienstlichkeit unserer guten Werke
wird in dieser Schrift untersucht, weil bis heute die Protestanten und die
orthodoxen Griechen daran Ansto nehmen. Sie kimpfen ja meist nicht



Literarische Besprechungen 253

gegen die wahre katholische Lehre, sondern gegen ein. Zerrbild, das sie
irgend einem Buche entnommen oder sich selbst gebildet haben. Wenn
dies der duBere AnlaB zur Abfassung der Arbeit war, so bot die Lehre
in sich, d. h. das tiefe Erfassen der katholischen Lehre vom meritum ein
so interessantes, die wichtigsten Punkte der Glaubenslehre beriihrendes
und die hochsten Qudastionen der Theologie einbeziehendes Thema, daf
Verf. im Laufe der Arbeit weniger den Apologeten als den Theologen
sprechen liBt, was gewiB nicht zum Schaden des Buches ausgeschlagen
ist. Die Untersuchung ist eingeschrinkt auf das meritum theologicum,
das Verdienst vor Gott in der iibernatiirlichen Ordnung, und auch dies
wird nur in seiner strengeren Form als meritum de condigno untersucht.
Alles andere ist mit Absicht beiseite gelassen, um die Arbeit nicht zu sehr
zu erbreitern ; es wird hochstens nebenbei gestreift, wo es zur Erlauterung
des eigentlichen Themas dient. Verf. geht dieser so eingeschrinkten Frage
nicht in ihrer ganzen theologisch geschichtlichen Breite nach, sondern
begniigt sich mit der Darstellung der Lehre des hl. Thomas, die er nicht
aus den Werken der spiteren Thomisten schopft, sondern den Schriften
des Meisters selbst entnimmt, wobei er dessen Schrifttum voll und ganz
zuzieht. Wir haben also hier eine streng abgegrenzte Studie iiber die Lehre
des hl. Thomas de merito de condigno vor uns.

Das Thema ist selbstverstindlich von allen Kommentatoren der I-II
behandelt worden ; es sind dariiber bis in die neueste Zeit spezielle Unter-
suchungen, meist in theologischen Zeitschriften, angestellt worden ; doch
wurde nirgends das Thema mit solcher Griindlichkeit behandelt wie in
vorliegender Arbeit. Das Werk hat drei Kapitel, deren jedes in verschiedene
Artikel, und diese wieder in Paragraphen zerfallen. Das erste Kapitel
handelt von der moralischen Auffassung des Verdienstes. Sie wird auch
die juridische genannt, denn, wenn das Wort: Verdienst fillt, sind wir
sofort in der Rechtsordnung. Von dieser Auffassung geht Thomas in seiner
Lehre vom Verdienste aus. Es ist in der moralisch-juridischen Ordnung das
Recht, das einem zusteht auf Lohn. Die Auszahlung erfolgt auf Gerechtig-
keit hin. Sehr anschaulich zeigt Verf., wie Thomas all jene Momente, die
zum Begriff des juridischen Verdienstes gehoéren, im meritum de condigno
findet, wenn auch einiges in abgeschwiachter Form. Anders geht freilich
Thomas im Sentenzenkommentar vor, anders in der Summa, so daB sich
hier eine Entwicklung in der Lehre vom Verdienst feststellen 1iBt. Im
Sentenzenkommentar spricht er fast nur von der iustitia distributiva, in
der Summa von der commutativa, die bei der Belohnung von seiten Gottes
sich duBert. Es ist dies eine stirkere Betonung des Juridischen im meritum
de condigno. Freilich nimmt Thomas keine iustitia commutativa schlecht-
hin an, sondern nur einen modus, und auch dabei besteht die Verpflichtung
Gottes nicht dem Menschen, sondern sich selbst gegeniiber, der jene
Ordnung aufgestellt hat, worin der Mensch zu seiner Erhohung einbezogen
wurde. Kapitel 2 behandelt die physische Auffassung des Verdienstes,
d. h. die verdienstvolle Tat in Bezug auf ihre Prinzipien und ihre Ziel-
strebigkeit. Hier fand Verf. keine erheblichen Unterschiede zwischen der
Darstellung in dem Kommentar zu den Sentenzen und der Summa, ab-



254 Literarische Besprechungen

gesehen von der verschiedenen Auffassung des actus remissus und der
klareren Wertung des actus intensior in letzterer. In der geschlossenen
Darstellung der gesamten Lehre tritt die Bedeutung der heiligmachenden
Gnade und der eingegossenen Tugenden klar hervor, weil die Gnade der
Anfang des ewigen Lebens, also des wesentlichen Lohnes ist, die Tugend-
betitigung uns aber zu dem Erbrecht, das uns auf Grund der Gnade zu-
kommt, noch den Verdienstanspruch hinzufiigt, dies einmal insofern diese
Betitigung in der von Gott gesetzten Ordnung eine Annidherung an das
Ziel und damit einen Anspruch auf die Erreichung des Zieles besagt, dann
auch insofern als diese Tugendbetitigung ein Wachstum der Tugend und
infolgedessen auch der Lohnhéhe in sich schlieBt. Das vollzieht sich
freilich in der iibernatiirlichen Ordnung anders als in der natiirlichen, wo
die Tatigkeit des Handelnden selbst die Erhéhung des Prinzips bewirkt.
In der iibernatiirlichen Ordnung vollzieht sich das in direkter Anhingig-
keit von Gott, der die Ordnung aufgestellt und durchfiihrt im Antrieb
zum Handeln, in der Erh6éhung der Tugend und in der Verleihung des
Lohnes. Das Ergebnis der Tugendbetitigung, nidherhin das Wachstum
der Gnade, sei es das aktuelle, oder das dispositive, oder selbst das privative,
gilt dem Verf. als das ontologische Constitutivum in der physischen Ver-
dienstauffassung des Aquinaten in Bezug auf das ewige Leben.

Kapitel 3 bringt die Synthese beider Auffassungen auf Grund der
Caritaslehre. Die Gottesliebe, als Tugend und als Freundschaft gefaBt,
fiigt alle sich scheinbar widersprechenden Elemente der doppelten Ver-
dienstauffassung zu einer groBartigen Einheit, insofern einmal das meritum
in der physischen Ordnung als spezielle Frucht der Liebesakte erscheint,
anderseits in der juridischen Ordnung die iustitia von der Gottesliebe in
ihre Sphire einbezogen und verklart wird ; dazu stellt sich der Lohn hier
dar als eine recompensatio oblivionis cuiusdam sui. Ganz herrliche Sitze
iiber die Harmonie zwischen Liebe, resp. Barmherzigkeit und Gerechtig-
keit hat Verf. hier aus Thomas zusammengestellt.

Besondere Beachtung verdient der Versuch des Verfassers, die merita
mortificata zu erkliren, wobei er auf den Unterschied zwischen carentia
und privatio rekurriert. Wenn er Seite 28 die alteritas als ratio formalis
iustitiae ansieht, so ist da eine Vorbedingung mit dem formellen Constitu-
tivam verwechselt. Wenn Seite 51 gesagt wird : «neque sine caritate
actus supernaturalis esset voluntarius vel liber », so ist das zum mindesten
miBverstindlich, denn der Glaubensakt ist ein iibernatiirlicher, freier Akt
und kann doch ohne Liebe sein. Seite 74 findet sich ein stérender Druck-
fehler, wo non statt nos steht. Das Responsum ist nicht ad 3, sondern
ad 2 zu suchen.

Wenn nun auch weder die Orthodoxen noch die Protestanten zu dieser
vorziiglichen Schrift greifen werden, um ihre falschen Ansichten beziiglich
des meritum de condigno zu korrigieren, so werden doch alle, die in Zukunft
iiber diese Frage schreiben, sich damit ernstlich beschiftigen miissen. Sie
kann zudem jedem, der einen tiefern Einblick in diese Lehre wiinscht,
sicherer Fiihrer sein.

Trills. H. Wilms O. P,



Literarische Besprechungen 255

Th. Dehau O.P. : Stréme lebendigen Wassers. Vom kontemplativen
Leben. — Luzern, Raber. 1943. 190 SS.

Das Buch entstand ahnlich wie die Vita Seuses durch iibereifrige
Nonnen. Benediktinerinnen zeichneten die Exerzitienvortrige des Domini-
kaners Dehau auf, und nach diesen Aufzeichnungen erschienen sie erst-
malig ohne Angabe des Verfassers und ohne daBl dieser das Ms. durch-
gesehen hatte, in den Editions de I’Abeille, Lyon 1941.

Das Buch fand so gute Aufnahme, da8 sich P. Dehau bewogen fiihlte,
obwohl er fast blind ist, den Text einer Kontrolle und Korrektur zu
unterziehen und eine Neuausgabe zu veranlassen, fiir die er die volle Ver-
antwortung iibernehmen konnte. Nach dieser Ausgabe wurde die deutsche
Ubersetzung vorgenommen, die sich treu an das franzésische Original hilt
mit Ausnahme einiger Stellen, die der Ubersetzer mit Zustimmung des
Autors so dnderte, dal3 der Inhalt nicht bloB fiir Ordensfrauen, sondern fiir
alle zur Kontemplation Berufenen paBt. Die Ubertragung ist so gut, da8
das Buch sich wie ein deutsches Originalwerk liest. Das schlieBt nicht
aus, daB einige Ausdriicke etwas zu drastisch wirken, z. B. wo S. 97 bei
einem so erhabenen Gegenstand der triviale Ausdruck gebraucht wird :
« Der Appetit kommt mit dem Essen.»

P. Dehau hat dieser Vortragsreihe fiir beschauliche Nonnen die schone
Szene bei Johannes 4, 7-26, die Begegnung des Herrn mit der Samariterin
zugrunde gelegt. Freilich wird kein strenger Kommentar geboten, sondern
im AnschluB an den einen oder andern Vers wird die Lehre entwickelt,
die kontemplativen Seelen dienen kann zum Fortschritt in ihrem schwierigen,
aber auch so wirkungsvollen Leben. Fiir die Auslegung des Textes wird
vor allem Thomas herangezogen. Wohl weil die Exerzitien fiir beschauliche
Ordensfrauen gehalten wurden, setzt Verf. das Wesen der Beschauung
als bekannt voraus. Er streift es auf S. 101 nur fliichtig, wie etwas, das
nur anzudeuten ist, damit es wieder klar in der Vorstellung der Zuhoérer
steht. Eingehend befaB3t er sich in den ersten 6 Vortrigen mit den Vor-
bedingungen der Kontemplation ; dabei betont er sehr kriftig fiir das
beschauliche Leben den Gemeinschaftsgeist. Er liebt Gegeniiberstellungen
von scheinbar einander widerstreitenden Tugenden, so in Vortrag 4:
Eifer und Zuriickhaltung, in Vortrag 5: Demut und GroBmut. In ihrem
Ausgleich findet er die entsprechende Vorbedingung fiir die Beschauung.
In weiteren 5 Vortrigen will Verf. den Gegenstand der Kontemplation
niher darlegen, ankniipfend an die Ausdriicke : Lebendiges Wasser und
Gabe Gottes. Er geht aber schon im 3. dieser Vortrige iiber zur Stellung-
nahme des Menschen zur Beschauung. Die letzten Vortrige handeln vom
Wert der Beschauung und von der Bedeutung der beschaulichen Seelen
fiir die Menschheit. Etwas eigenartig beriihrt es, daB erst im vorletzten
Vortrag die Rede ist von den Klostergeliibden, die so mehr als Mittel
erscheinen, die Beschauung auszuwerten, denn als Vorbereitung dazu.
Besonders lehrreich sind die eingehenden Darlegungen iiber die Engel
und die wahre Herz Jesu-Andacht. Das Buch birgt die ganze Fiille der
Vorziige der Vortragsreihe eines rhetorisch begabten, griindlich im geist-
lichen Leben bewanderten, erblindeten Autors an sich; es wirkt auBer-



256 Literarische Besprechungen

ordentlich anregend, ja begeisternd. DalBl dem auch kleine Schattenseiten
entsprechen, ist klar; doch man nimmt gern das Sprunghafte, das Ab-
gerissene und Hyperbolische an der einen oder andern Stelle in Kauf,
denn hinter allem steht, das fiihlt der Leser, ein Mann, der durchdrungen
ist vom Wert der Kontemplation, der sich bekennt zum Satz des hl. Thomas :
« Wenn es Soldaten, Handwerker, Bauern und Arbeiter gibt, so darum,
damit andere das beschauliche Leben fiihren kénnen.» Das Buch sei
hiermit wirmstens empfohlen.

Trills. H. Wilms O. P.

P. Lumbreras O. P. : De Iustitia. — De Fortitudine et Temperantia.
Praelectiones in II P. Divi Thomae, X-XI. — Romae, « Angelicum ».
1938-1939. XVI-456 ; x11-224 pp.

Eadem disserendi sobrietate, perspicuitate, soliditate, qua usus fuerat
in praecedentibus tractatibus De Vitiis et Peccatis ac De Iide (Cf. Divus
Thomas 16[1938], p. 242-244) prosequitur Auctor indefesse in hisce novis
De Iustitia ac De Fortitudine et Temperantia. Qua quidem in re, quod ad
dicendi sobrietatem spectat, Aquinatem aemulari satagit (De [ustitia, V)
— claritudinis enim ac soliditatis eius quis unquam exstitit verus aemu-
lator ? — reapse tamen praetergreditur : multo namque plures quaestiones,
articulos, argumenta, responsiones Swumima continet S. Thomae, cuius
volumina Reverendi Patris Lumbreras sunt veluti compendium quoddam
et summula. Neque Thomae copia revera compensatur ex verbis Caietani,
Victoriae, Bannezii, Capizucchi huc illuc adscitis, multoque minus ex
modernorum quorundam casuistarum supplementis potius quam comple-
mentis quae adiiciuntur aliquando.

Utut sit, fatendum est cl. Professorem opus utile confecisse studen-
tibus aliisve fortasse viris qui, arduis ac difficilibus resecatis, medullam
adamant doctrinae thomisticae eaque sobrie digesta sunt contenti.

Neque ob id corripiendus est Auctor, qui voluntarie his limitibus
Opus suum comprehendi decrevit : longe tamen sumus a splendidis com-
mentariis De Justitia aetatum praeteritarum. Quodsi de religione, de

oratione, de devotione, de contemplatione fiat sermo — quae vix aut ne
vix quidem adumbrantur in hoc opere — longissima sunt in regione dissi-

militudinis a ditissimis commentariis Francisci Suarezii S. J., ac praesertim
Raphaelis de la Torre O. P., ut unum alterumve nominem Commentatorem.
Modernos tamen casuistas hisce de rebus tractantes superare plurimum
soliditate ordineque doctrinae, nemo prudens diffitebitur.

Circa usum verbi us apud S. Thomam, obiectivone tantum sensu
ut opinatur Auctor, an etiam subiectivo ut alii dicunt verius, conferri
potest utiliter docta quaedam notula H. Hering O. P.

Index auctorum rerumque sat copiosus facilem ac proficuam reddit
consultationem horum voluminum eleganti et castigata latinitate con-
scriptorum.

Friburgi Helv. J.-M. Ramirez O.P.



	Literarische Besprechungen

