
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Analogie und Dialektik : zur Klärung der Theologischen Prinzipienlehre
Karl Barths

Autor: Balthasar, Hans Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Analogie und Dialektik.

Zur Klärung der theologischen Prinzipienlehre Karl Barths.

Von Hans Urs von BALTHASAR.

1. Zur Fragestellung.

Jede fruchtbare Auseinandersetzung zwischen der katholischen
Theologie und der Theologie Karl Barths 1 (der ersten und, wie uns
scheint, vielleicht einzigen völlig konsequenten Form protestantischen
Denkens) muß bei der Diskussion über die formalen Prinzipien der

Theologie einsetzen. Man pflegt nun, seit Jahrzehnten, den
entscheidenden Gegensatz in das Begriffspaar Analogie und Dialektik
hineinzuverlegen. Denn in der Analogia Entis, wie sie Erich Przywara
ihm vorlegte, sieht Barth bekanntlich « die Erfindung des Antichrist »

und denkt, « daß man ihretwegen nicht katholisch werden kann ».

« Wobei ich mir zugleich erlaube, alle andern Gründe, die man haben

kann, nicht katholisch zu werden, für kurzsichtig und unernsthaft
zu halten » (D 1, VIII-IX). Barth sieht in ihr offenbar (und mit Recht)
ein alles durchherrschendes formales Strukturprinzip : letztlich den

widerchristlichen Versuch des Menschen, sich mit Gott auf eine

gemeinsame Ebene zu stellen, nach « Gott zu greifen », welcher Griff
eben das Wesen der Sünde enthüllt. Nun ist es aber bedeutsam, daß

Erich Przywara in seinen Analysen der Barth'schen Dialektik ihr
gegenüber genau denselben Vorwurf erhebt : Dialektik ist für ihn der
titanische Versuch, die — allein im Prinzip der Analogie gewährleistete —
kreatürliche Distanz zu Gott zu überspringen in eine Art von
theologischen Pantheismus hinein. Diese höchst paradoxe Lage der Diskussion,

in der sich beide Gegner letztlich den gleichen Vorwurf entgegen-

1 Wir zitieren wie folgt: D 1, 2, 3 Kirchliche Dogmatik 1932 ff.
(Bd. I, 1 ; I, 2 ; II, 1). C — Credo. 1935 G Gotteserkenntnis und Gottesdienst.

1938 A Fides quaerens intellectum (1931). R1 Römerbrief 1919.
R Römerbrief 1921. AT Die Auferstehung der Toten. W Das Wort
Gottes und die Theologie (1924). TK Die Theologie und die Kirche (1928).
TE 1 usw. «Theologische Existenz heute» 1933 ff. TS 1 usw.
«Theologische Studien». Z Zeitschrift zwischen den Zeiten (1924 ff.).



172 Analogie und Dialektik

schleudern, also offenbar ein gleiches Anliegen verteidigen, muß uns
zu erneuter Prüfung dieser formalen Prinzipien anregen.

Diese Prüfung wird erschwert durch den Umstand, daß Karl
Barth im Zuge seiner Entwicklung von der ersten über die zweite

Fassung seines « Römerbriefs » zur großen « Kirchlichen Dogmatik »

den Terminus und vielleicht auch die Sache Dialektik weitgehend
überwunden und durch einen Standpunkt ersetzt hat, den man nach
ihm als den der « analogia fidei » bezeichnen kann. Wir werden Barth
nicht das Unrecht antun (das freilich die meisten katholischen Kontro-
versisten ihm zugefügt haben), seinen heutigen reifen Standpunkt
zurückzuinterpretieren auf seine früheren, überwundenen Entwicklungsstufen.

Wir rechnen vielmehr — und tun es, wie wir glauben, mit
guten Gründen — damit, daß Barth sich in seinen Wandlungen zwar
in einem tiefsten Sinne treu geblieben ist, daß aber die Vorformen
seiner « Kirchlichen Dogmatik » erst tastende, noch unadäquate
Ausdrucksmittel einer theologischen Grundintuition waren, die sich im
reifen Werk der letzten 15 Jahre weit sicherer ausdrückt.

Umso genauer gilt es heute, die Frage der beiderseitigen
Formalprinzipien zu revidieren. Da sich Barth des Kennworts Analogie
bemächtigt hat, ist in diesem wenigstens ein Minimum von Gemeinsamkeit

erreicht, während die Differenz sich offenbar in den Worten
« Entis » und « Fidei » konzentriert. Dann aber wird es von absolut
entscheidender Bedeutung sein, den Sinn des Gemeinsamen wie des

Trennenden mit jeder nur möglichen Präzision zu bestimmen. Es

geht, man beachte es wohl, um den letzten Wesensunterschied von
Katholisch und Protestantisch. Also um Tödlich-Ernstes und nicht
um müßiges Theologengezänk. Infolgedessen wird alles daran liegen,
weder den einen noch den andern Standpunkt voreilig festzulegen
und zu verengen, indem wir ihn etwa mit der Meinung einer bestimmten
Schule, Richtung, Tendenz gleichsetzen, die nicht schlechthin
repräsentativ für die ganze Kirche, die sie verteidigt, einsteht. Beide
Standpunkte sind so zu bestimmen, daß sie als universale Formprinzipien
beider Konfessionen gelten können.

Nun besitzen wir für unser Gespräch, wie gesagt, einen trefflichen
Ausgangspunkt : eben jenes Minimum an Gemeinsamkeit, das im Wort
und Begriff Analogie liegt, vorausgesetzt, daß wir ihm jene
Unbestimmtheit lassen, die ihn nicht als « analogia entis » und « analogia
fidei » oder als « philosophische » und « theologische » Analogie festlegt.
Freilich, daß wir einen solchen Ausgangspunkt wirklicher, inhaltlich



Analogie und Dialektik 173

gefüllter Gemeinsamkeit in Wahrheit besitzen, ist im Hinblick auf die

Herkunft der « dialektischen Theologie » keineswegs selbstverständlich
und allererst zu erweisen. Wir geben uns in der vorliegenden Studie
bereits zufrieden, wenn wir nach Aufweis der Wendung der
dialektischen Theologie — die ja zunächst gerade nicht auf der Grundlage
der Analogie, sondern des Widerspruchs (Bta-Xeyssöai) beruhte — zur
Anerkennung der Analogie als eines « tatsächlich unvermeidlichen »

(D 3, 254) Begriffs, eine echte Gemeinsamkeit in der Prinzipienlehre
als gesichert feststellen können. Wäre damit nicht schon Unverhofftes

gewonnen
Die Theologie der « Analogia fidei » fand ihren ersten Ausdruck

in der « Identitätstheologie » der ersten Auflage des « Römerbriefs »,

um sodann im zweiten Stadium zu einer « Widerspruchstheologie »

(Barths Schriften zwischen 1920-1930), im dritten zu einer Theologie
der Analogia fidei zu werden. Daß diese drei Stadien : « Identität »,

« Widerspruch », « Analogie » eine wirkliche Entwicklung darstellen,
dafür spricht schon die Tatsache, daß dem feiner lauschenden Ohr
auch in der befremdlichen Sprache des « Ur-Römerbriefs » alle wesentlichen

Anliegen des « zweiten » schon hörbar sind, und daß dieser

« zweite », an sich wahrhaft dämonische Versuch, den « Widerspruch »

bis zu Ende zu gehen, doch in allem Positiven, was er enthält, unverkürzt

in die « Dogmatik » eingehen konnte. Es spricht weiter dafür,
daß dieser Dreischritt sich in jedem genuin theologischen Denken in
irgendeiner Form wiederholen wird, weil in ihm sich die großen Perioden

der abendländischen Theologie abzeichnen und darum in ihnen eine

gewisse « Nécessitât » nicht zu leugnen ist. In dieser Periodik offenbart
sich in der Tat das Gesetz einer fortschreitenden Selbst findung der

Theologie, sofern die erste, griechisch-patristische Periode in ihrem
naiven Platonisieren und Neuplatonisieren (und damit in ihrer
methodischen Anlehnung an eine Form der undialektischen
Identitätsphilosophie) der Korrektur des augustinischen Denkens bedurfte, das

in die Theologie der « Partizipation » die Schatten von Sünde und
Kreuz (bis hart an den Rand der Widerspruchs-Dialektik) einzeichnete,
um sich zuletzt in der betonten « Theologie der Distanz » und damit
der Analogie bei Thomas von Aquin zu beruhigen. Freilich, die drei
Phasen Barths unterstreichen jeweils die protestantische Möglichkeit
dieser Grundformen ; sie befinden sich jenseits der Grenze, die sich
noch als katholische « Spielform » der einen Analogie ausgeben könnte.
Der « erste Römerbrief » steht deshalb dem Origenismus (als der radi-



174 Analogie und Dialektik

kalisierten Patristik) nicht fern, der zweite ist Calvin und Baius (als
dem radikalisierten Augustin) verwandt, der dritte versucht, wohl
zum erstenmal, einen protestantisch radikalisierten Thomas (nicht
im Sinne scholastischer « Systematik » — dies haben schon die
protestantischen Systematiker des 16. und 17. Jahrhunderts versucht —
sondern einer Durchformung des ganzen materialen Wissens der Theologie
von einer letzten Einfachheit und Höhe der Prinzipien her). Immerhin :

diese geschichtlichen Analogien sind nicht zufällig ; sie leisten Gewähr
dafür, daß wir auch bei Barth eine sinnvolle Folge der Perioden und
also eine Klärung der von Anfang an bestehenden Absicht mit Recht
voraussetzen dürfen. Dann aber müssen wir sagen, daß die « Analogie »

die wahre Absicht der « Dialektik » war, und daß wir diese, trotz ihrem
Einspruch dagegen, in solcher Richtung deuten dürfen. Unter diesem

Gesichtspunkt ist demnach das schon so oft behandelte Thema der
Dialektik noch einmal neu aufzunehmen. Es muß sich dabei um den

Aufweis handeln, daß nicht primär der ontische Widerspruch (der im
« zweiten Römerbrief » freilich auch gesetzt ist) die dialektische Methode

gefordert hat, sondern daß umgekehrt die primär methodisch, d. h.
als Ausdrucksmittel genommene Dialektik die ontischen Sätze aus
sich hervorgetrieben und somit zu verantworten hat. Erst wenn diese

Möglichkeit des ontischen Widerspruchs — das große Anliegen des

Römerbriefs — ohne Kurzschluß und Evasion geklärt ist, stehen

wir vor dem Horizont der Analogie als allgemeinen Prinzips.
Doch wir können diesen Weg nicht beschreiten, ohne zuvor jenes

Minimum des Analogiehegriffs in einer wenn auch ganz vorläufigen
Weise inhaltlich festzulegen. Wir heben dafür vier Punkte heraus.

1. Es geht um die Beziehung zwischen Gott und Geschöpf. Diese
kann keinesfalls Gleichheit sein. « Solche Gleichheit würde entweder
bedeuten, daß Gott aufgehört hätte, Gott zu sein oder umgekehrt,
daß der Mensch selbst ein Gott geworden wäre. » Sie kann aber
auch nicht schlechterdings Ungleichheit sein. « Solche Ungleichheit
müßte doch bedeuten, daß wir Gott faktisch nicht erkennen. Denn
wenn wir ihn erkennen, so muß dies bedeuten, daß wir mit
unseren Anschauungen, Begriffen und Worten gerade nicht etwas
schlechthin Anderes als ihn bezeichnen, sondern in und mit diesen

unseren Mitteln, den einzigen, die wir haben, nun eben doch ihn »

(D 3, 253-254). So muß sich die Beziehung (wie immer sie im einzelnen
Zustandekommen und zu beschreiben sein mag) zwischen Gott und
Geschöpf nur als eine zwischen beiden Extremen liegende (Art von)



Analogie und Dialektik 175

Mitte beschreiben lassen, die wir Analogie nennen. Diese Mitte darf
ihrerseits nicht wieder aufgelöst und auf eine « teilweise Gleichheit »

und «teilweise Ungleichheit» reduziert werden (D 3, 264 f.). Wenn
wir auch nicht bis dahin gehen dürfen, zu sagen, daß das Geschöpf
eben darin, worin bzw. daß es Gott ähnlich ist, ihm unähnlich sei

— das wäre Widerspruch — so müssen wir doch sagen, daß es in allem,
worin es ihm ähnlich ist, faktisch auch unähnlich ist. Die Analogie
ist eine letzte, in keine dahinterliegende Gleichheit oder Ungleichheit
aufklärbare Beziehung.

2. Insofern es um die Beziehung zwischen Gott und Geschöpf

geht, handelt es sich um eine völlig singuläre, völlig primäre und
keinesfalls aus innerweltlichen Beziehungen ableitbare, mit diesen auf
einen Nenner zu bringende Beziehung. Sofern also das Wort Analogie
aus dem innerweltlichen Gebrauche stammt und innerweltliche
Beziehungen ausdrückt, muß gesagt werden, daß es als solches auch

« unzureichend » ist, « zu sagen, was hier, wo es um Gott und um die

Kreatur geht, zu sagen wäre » (ebd. 254-255). Wird es dennoch

« bevorzugt », so offenbar nur auf Grund eines selbst analogen Gebrauchs.

Das heißt, daß, im Gegensatz zu allen innerweltlichen Analogien, bei

denen die verglichenen ungleichen Dinge doch abstrahierend auf einen

univoken Begriff gebracht werden können, Gott und Geschöpf keinesfalls

unter einen solchen « begrifflichen Nenner » subsumierbar sind.

Wenn man hier, wo es doch um nichts kategorial zu Fassendes mehr

geht, dennoch von einem « Begriff » reden will (man wird es höchstens
als Abwehr eines intuitiv erfaßten Inhalts tun dürfen), so geht jedenfalls
die Analogie selbst innerlich durch diesen Begriff hindurch, der eben

damit selbst als ein nur analog als Begriff zu bezeichnender Begriff
sich erweist. Denn einmal läßt sich aus Gott und Geschöpf nichts so

abstrahieren — auch nicht Gottes « Existenz » gegenüber seiner Essenz

zum Beispiel, aber auch nicht die « Proportion » zwischen Essenz und
Existenz in Gott und Geschöpf —, daß nicht quer durch die Ähnlichkeit
die bleibende Unähnlichkeit hindurchginge. (Darum redet Thomas
nicht von einer proportio, sondern von einer auch diese relativierenden
proportionalitas. De Ver. q. 23 a. 7 ad 9). Es gibt also keinen Gott
und Geschöpf über-gveiienden, « letztlich beiden überlegenen » Begriff
(D 3, 273), von dem aus « man » (d. h. das Geschöpf) neutral beide
überblicken könnte. Dies steigert sich aber noch dahin, daß der
primäre Inhalt des « Begriffs » bei Gott liegt, sofern dieser eben

erschöpfend, ursprünglich und in Fülle das alles besitzt, nein : ist,



176 Analogie und Dialektik

um dessentwillen ihm ein anderes überhaupt vergleichbar ist, daß

er aber gerade dadurch dem Vergleichen dauernd entrückt und

entzogen bleibt. So kann jede Analogie zwischen ihm und dem Geschöpf
sich nur vollziehen als prinzipiell und für immer aufgehobenes
Gleichgewicht : in der « jeweils größeren Unähnlichkeit » ; jede (« asymptotische

») « Annäherung » (in der « Ähnlichkeit ») ist soweit davon
entfernt, den Unterschied zwischen Gott und Geschöpf zu gefährden
oder gar zu verwischen, daß darin jeweils nur stärker die « Göttlichkeit »

Gottes, d.h. seine unvergleichliche Einzigkeit und die «Geschöpflichkeit»
des Geschöpfs, d.h. sein Nicht-Einzig-, Nicht-Souveränsein in aller noch

so großen Teilnahme und Gemeinschaft mit Gott hervortreten kann.
3. Der Begriff der Analogie zwischen Gott und Geschöpf beruht

demnach ganz auf der Eigentümlichkeit der Beziehung zwischen beiden,
d. h. darauf, daß Gott Gott und das Geschöpf Gottes Geschöpf ist :

die Unvergleichbarkeit und die besondere Dynamik dieser Beziehung
liegt somit darin, daß sie Beziehung des Absoluten zum ganz und gar
Relativen ist. Das Geschöpf ist nichts außerhalb seiner Beziehung zu
Gott. Es ist in allem das Analoge, das so die Analogie, die es ist, eben
als solche, d. h. analog (und nicht « absolut », wie Gott sie erkennt,
und also wiederum nicht « übergreifend », sondern nur selbst «

übergriffen ») erfassen kann. Erkenntnis « der » Analogie ist jeweils « nur »

analoge, nicht « adäquate » Erkenntnis. Ontisch besagt dies : Die

Beziehung vom Geschöpf zu Gott ruht ganz und gar in einer (Schöp-

fungs-) Beziehung des Schöpfers zum Geschöpf. Noetisch : das Cogito
des Geschöpfs ruht ganz und gar in einem Cogitor des Geschöpfs durch
Gott. Alles Vergleichen und Sich-Beziehen des Geschöpfs hat also

sein Maß in einem umgekehrten Sich-Beziehen Gottes zum Geschöpf.
4. Alle diese Aufstellungen sind vorläufig indifferent gegenüber der

Frage, ob sie nur als Ausdruck der analogia fidei (im Sinne Barths)
zu gelten haben, oder ob es « neben » dem « theologischen Begriff »

der Analogie (D 3, 269) etwa noch (wie wir zeigen werden) einen

philosophischen gibt. Wir haben diese Frage hier, wo es sich nur um
die gemeinsamen Grundlagen handelt, gerade noch nicht zu erörtern.
Hingegen muß mit besonderem Nachdruck betont werden, daß für
uns die Analogie jedenfalls auch als ein theologisches « Prinzip » zu
gelten hat. Denn die faktische Ordnung zwischen Gott und Geschöpf
ist — vom ersten Augenblick der Schöpfung Adams an (und, da alle

Schöpfung im Menschen ihren Sinn und ihr Ziel hat, folgerichtig auch

vom ersten Augenblick jeglicher Schöpfung an), die Beziehung zwischen



Analogie und Dialektik 177

dem sich frei offenbarenden Gott und dem in dieser Offenbarung begnadeten

Geschöpf. Sündenfall und Erlösung in Christus sind Momente

innerhalb dieser einzigen Gnadenordnung. Wie es demnach nie eine

andere Geschöpflichkeit gab als eine gnadenhaft erhobene, so hat es

faktisch auch nie eine andere Beziehung zwischen Gott und Geschöpf

gegeben als eine solche, die ihr entscheidendes Maß von dieser Gnade

und Offenbarung her bezog. Wenn wir also « außer » der theologischen
Analogie noch eine « philosophische » werden forden müssen, so kann
dieses «Außer» jedenfalls kein «Außerhalb» bedeuten, sondern es

muß als ein Moment an und in der faktisch allein bestehenden

Gesamt-Beziehung begriffen werden.
Bis hier reicht die sachliche Übereinstimmung. Sie mag als das

« Minimum » der Verständigung vorläufig genügen.

2. Dialektik als Methode.

A. Vortheologische Dialektik.

Dialektisches Reden, das heißt ein solches Reden, das seinen

Gegenstand zugleich in einer Aussage und in deren Gegenaussage,
in einem sic et non zu treffen sucht, gibt es schon diesseits der

Theologie im rein innerweltlichen Bereich. Es lohnt sich, einen

Augenblick den Sinn solchen Redens zu klären. Wir unterscheiden
drei Stufen der Motivierung methodischer Dialektik.

1. Die erste liegt ganz im Subjektiven des Redenden, bzw.
Erkennenwollenden. Die Beschränktheit jedes menschlichen Erkennens,
das abstraktiv, nicht intuitiv ist, das also seinen Gegenstand nie
endgültig so « hat », wie er « ist », sondern gebrochen durch den Dualismus
von Anschauung und Begriff, die ihn aber dennoch (weil es ja doch

wirkliche, objektive Erkenntnis ist) jeweils zu treffen beansprucht,
wie er ist, bedarf der immer neuen Mahnung, sich zu ergänzen, beim
Erkannten nicht stehen zu bleiben, über dem Begriffenen sich nicht
zu schließen. Das « Bekannte » ist, wie Hegel zu sagen pflegte, eben
als Bekanntes das Nicht-« Erkannte ». Dem Satz wird darum der
Gegensatz zur Prüfung und zur Bewährungsprobe, der, weil der Satz
selbst endlich ist und nur einen Aspekt des Gegenstandes bietet, eine
vielleicht wesentliche, vielleicht notwendige Ergänzung des Satzes zu
bringen vermag. Von Heraklit und Zeno über Abaelard bis Kant
und Hegel ist diese Form des Sia-XeyeaOat allgemein-menschlich und
besagt an sich keine sachliche oder systematische Vorentscheidung.

Divus Thomas 12



178 Analogie und Dialektik

2. Diese menschliche Unzulänglichkeit der Erkenntnis dem Gegenstand

gegenüber hat ihr Gegenstück in einer betonten Überlegenheit
des Gegenstandes. Das « Objekt » ist nicht der « Gegenstand » in seinem

An-sich, dieser « schattet » sich vielmehr in seinen « Objizierungen »

nur « ab » (Husserl). Wie wir eine Statue umschreiten und dabei

unsern Standpunkt kontinuierlich wechseln, um sie ganz zu sehen,

so umschreitet die Erkenntnis den Gegenstand in infinitesimal sich
verschiebenden Erkenntnisphasen. Jede objektive Erkenntnis gibt
zwar den Gegenstand, aber nicht seine Fülle ; sie bleibt auch als objektiv
richtige ein Aspekt und enthält darin einen Hinweis auf die (nie erreichbare)

Totalität der Sache. Erkenntnis ist also wesenhaft bei allem
in-sich-Ruhen über sich hinaus weisend, bei allem wirklichen Haben
auch ein Nur-Zeigen, bei aller Direktheit indirekt. Erkenntnis ist
grundsätzlich offen auf mögliche weitere Anmeldungen und Weisungen

vom Gegenstand her. Sie ist nicht nur « sehend », sondern immer auch

« hörend » und « horchend ». Keine « transzendentale Deduktion », kein
Idealismus schließt die Kluft zwischen Anschauung und Begriff, durch
die sich immer ein Neues, Unerwartetes im Subjekt einstellen kann.

3. Diese Unmöglichkeit, den Gegenstand als solchen ganz « in
den Griff zu bekommen » steigert sich nun in dem Maße, als der

Gegenstand selber sich « steigert », d. h. in dem Maße, als er selber

Subjekt wird. Individuum est ineffabile, nicht nur darum, weil hier
die Vergleichbarkeit mit anderen Individuen aufhört, weil wir auf
dem Baum des Porphyrius beim äußersten Ast, beim cctojaov eISoç

angelangt sind, sondern noch viel mehr darum, weil das Subjekt frei
ist und sich selbst bestimmt, weil also mit einem Vorauswissen all
seiner Möglichkeiten und Aspekte hier gar nicht gerechnet werden
darf. Der Gegenstand, der Subjekt ist, der ein Für-sich-sein und also

Intimität besitzt, muß sich in Freiheit erschließen, um von einem
andern erkannt zu werden. Er ist kein « Ding », sondern eine « Person »,

auch wenn diese Person als Glied eines Kosmos, einer Gattung, eines
Geschlechts noch so viele dinghafte Seiten aufweisen mag. Dialektik
der Erkenntnis wird an diesem Punkte aus einem Monolog des
Erkennenden zu einem sachlich-methodisch geforderten Dialog mit dem
andern Subjekt1.

1 Man könnte diesen Aufstieg mit einer vierten Stufe zu « krönen »

versuchen und sagen, daß die dritte Stufe sich in der Erkenntnis des höchsten Subjekts,
das eben ganz und gar Subjekt, Person, Freiheit und Undinglichkeit ist, vollendet,
in der Erkenntnisbeziehung zu Gott ihren höchsten, überschwänglichen « Fall »



Analogie und Dialektik 179

B. Dialektik als Warnung.

Die in Christus von Gott an den Menschen ergangene Offenbarung
ist jenes Geschehen, in dem Gott vor allem das entscheidende Wort
über sich selber spricht und eben darin auch das entscheidende Wort
über den Menschen und die Welt überhaupt. Es ist ein Wort, das

nur Gott sprechen konnte, das also, auch wenn es « in die Welt
kommt » (Joh. 1, 9) und in der « Gestalt » (u.op©irj), im « Schema »

eines menschlichen Wortes auftritt (Phil. 2, 7), jedenfalls
nicht als Wort eines Menschen und somit nicht als menschliches Wort
neben andern menschlichen Worten erscheint, sondern als Wort, das

« im Anfang bei Gott war » und selbst « Gottes Wort » und « selbst

Gott» ist (Joh. 1, 1). Dieses Wort wird « menschenförmig » (£>; ävöpoo-

Tioç, £v ô(xot(ô|xaxt àvûpwTTtov Phil. 2, 7), ja sogar «Fleisch» (Joh. 1, 14),

aber um in dieser Gestalt Gott als den zu offenbaren, den « niemand

je gesehen hat » (Joh. 1, 18). In der Kommensurabilität des menschlichen

Wortes « erscheint » das Inkommensurable Gottes, erscheint
also das, was nicht erscheinen kann : ©atvoaevoç xpÛ7rxexat, xpuTrroaevoç
©ai'vExai (Gregor von Nazianz). Dieser Offenbarung des verborgenen

gewinnt. Wir hätten damit etwa den Weg Schelers (« Das Ewige im Menschen »)

beschritten, der das Wesen der Gotteserkenntnis in den Kategorien der menschlichen

Personalerkenntnis beschreibt. Wir werden diesen Schritt hier nicht ohne
weiteres vollziehen, und zwar eben unter der Warnung der Analogie. Die Über-
schwänglichkeit des göttlichen Subjekts und seiner Offenbarung ist jedenfalls
eine solche, die nicht mit dem Wesen weltlicher Subjektivität und
Selbsterschließung gleichgesetzt und so an ihr als « Fall » abgelesen werden kann. Dies
eben wäre Univozität und nicht mehr Analogie. Sondern gerade hier gilt es,
Ernst zu machen mit dieser letztern und zu sagen : was Offenbarung der
Intimität Gottes ist, das kann uns nur die Offenbarung Gottes selbst lehren. Auch
wenn « noch so große Ähnlichkeit » zwischen göttlicher Offenbarung und
weltlichem Sicherschließen bestehen sollte ; die « Unähnlichkeit » ist auch hier auf
alle Fälle jeweils größer.

Aber, wird man sogleich einwenden, es gibt doch « vor » und « neben » und
« in » der Offenbarung, die uns das Intime Gottes erschließt, auch eine « natürliche »

Offenbarung Gottes in seinen Werken Sollte nicht diese den « Übergang »

ermöglichen zwischen « innerweltlicher » und gnadenhafter Offenbarung Dazu
ist zu sagen : Wenn es so etwas gibt, wie « natürliche » Gotteserkenntnis, so kann
sie, wenn sie überhaupt Goüeserkenntnis sein soll, nicht aus der Struktur der
Analogie herausfallen, d. h. sie kann Gott nicht im Sinne einer weltlichen « Natur »

und darum eines dinghaften Offenbarseins ohne Selbsterschließung erkennen
wollen. Auch « natürliche » Offenbarung ist eben Offenbarung, nämlich das freie
Sich-Zeigen Gottes im Kosmos seiner Geschöpfe. Und auch solche Offenbarung
wäre schon, so oder so, das Offenbar-werden des primären Andersseins Gottes
gegenüber aller sekundären Ähnlichkeit mit seinen Geschöpfen.



180 Analogie und Dialektik

Gottes, die seine gnadenvolle Selbsterschließung ist, entspricht im
Menschen, der sie hört, kein adäquates, natürliches Vermögen der

Aufnahme, sondern eine « Möglichkeit », die selbst Gnade ist : der
Glaube. Denn sowenig das freie Reden Gottes ableitbar oder rück-
führbar ist auf das, was der Mensch sonstwoher weiß, sondern seine

Begründung und Motivierung allein aus diesem Reden her hat, sowenig
kann der Mensch letztlich die Annahme dieses Wortes herleiten aus
einer Instanz, die nicht diese gehorchende, hörende Annahme selbst
wäre. Freilich : das Wort Gottes redet zu ihm in Menschengestalt
und daher in der Gestalt menschlichen Redens, Denkens, in
«Begriffen » und « Anschauungen ». Diese sind ihm kommensurabel und
darum hat sein Glaube auch die Gestalt (aop«p^), das Schema (aypjtxa)

seiner vernehmenden Vernunft. Darum kann er glaubend « verstehen »

und als Glaubender immer tiefer zu verstehen suchen. Aber sofern
das gehörte Wort « Wort von Gott » und « selbst Gott » ist, ist sein

« Verstehen » des menschlichen Schemas als solches noch nicht das

« Verstehen » des « Wortes von Gott », das Verstehen « Gottes », ist
seine Vernunft als solche noch nicht Glaube. Im menschlichen Wort
von Gott erscheint Gottes Wort, um sich eben dadurch als solches
auch zu verbergen. Gott « wird Fleisch », ohne daß das « Fleisch » als
solches Gott ist.

Ist der Mensch dem Wort Gottes gegenüber zuerst ein (aus Gnade)
Hörender und also ein Glaubender, so ist er aber weiterhin aufgerufen,
dieses Wort nun auch selbst « der ganzen Welt » zu verkünden. Er
muß es nachsprechen in weiteren menschlichen Worten und eben

darum zu verstehen suchen in weiteren menschlichen Begriffen. Dieses

Tun ist die Theologie. Als nachvollziehendes menschliches Tun ist
sie nicht selbst Offenbarung, sie lebt aber, objektiv ihrem Gegenstand
nach (fides quae), und subjektiv ihrem Erkenntnisprinzip nach (fides
qua), vom ergangenen Worte Gottes. Es ist die nie genug zu bedenkende

paradoxe Lage der Theologie, das « Rätselhafte im Wesen der Theologie »

(Z 8, 1930, 378), daß sie 1. ihr Kriterium am Worte Gottes hat, über
das sie aber nicht, wie andere Wissenschaften über ihre Axiome,
« verfügen kann », sondern das sich eben, als Offenbarung, selber

bezeugen will ; daß 2. ihr Kriterium ein kontingentes, zeitgewordenes,
geschichtliches ist und sie somit auch von da her bindet, bzw. den
Gehorsam ihres Glaubens radikalisiert zu einem Glauben an Christus
in der Kirche, in Schrift, Dogma und Tradition ; daß sie 3. Glaubens-

wissenschaft ist, d. h. als ganze sich innerhalb eines Aktes begibt,



Analogie und Dialektik 181

der als solcher alles andere ist und bleibt als menschliche Wissenschaft
sonst (Z 8, 1930, 378-385). Verläßt sie ihr objektives und subjektives
Kriterium oder eines von beiden (indem sie z. B. das inhaltliche Wort
Gottes vor den Richterstuhl der menschlichen Einsicht als letzter
Instanz zieht, statt sich als fides quaerens intellectum von ihm her
richten und ausrichten zu lassen), so verläßt sie ihr eigenstes Wesen.

Die verborgene Wurzel der Theologie, die als solche nie wissenschaftlich
erscheint, aus der sie aber ihr Leben und ihre einzige Berechtigung
zieht und in die sie auch wieder zurückkehrt, ist der Glaube, der seine

Wurzel nicht in sich selber (als Selbst-Evidenz), sondern im Reden
Gottes als seinem Kriterium hat. Gott aber ist der in aller Offenbarung
Verhüllte, — sonst wäre Glauben nicht Glauben.

Hier nun beginnt die Rolle der Dialektik als theologischer Methode.

Theologie braucht die Dialektik als ständige Warnung vor ihrem
eigenen Tun, als das ständige Korrektiv, das (analog zu jener ersten

Rolle menschlicher Dialektik, aber in einer überschwänglichen Analogie
zu ihr) sie daran erinnert, daß sie von Gott in Christus, in der Kraft
und im Auftrag Gottes in Christus, aber eben darum in Distanz zu
Gott in Christus, redet. Dialektik ist darum, « wenigstens primär,
nicht eine neue Theologie, sondern eine sozusagen von außen an die

Theologie herankommende Beleuchtung » (W 103), ein « Korrektiv »

(W 100), ein ständiges Wachrütteln aus « Gewohnheit, Gemütlichkeit,
Leichtigkeit und Selbstverständlichkeit » (R 126). Nur volando kann hier

gesprochen werden, auf keinem Ja und keinem Nein länger als einen

Augenblick verharrend, eines durch das andere beleuchtend, aber an
beiden vorübergehend (W 172), um auf die unfaßbare Mitte zu zeigen.

(W 171.) Und doch macht die Not den Theologen beredt : «Ist etwa
ein einziges meiner Worte das Wort, das ich suche, das ich aus meiner
großen Not und Hoffnung heraus eigentlich sagen möchte Kann
ich denn anders reden als so, daß ein Wort das andere wieder
aufheben muß » (R 243). Aber da beginnt die Tragödie : « Er befindet
sich in der höchst außerordentlichen Lage, reden zu müssen von dem,
wovon man doch nicht reden kann » (R 128) ; sein Ort ist kein
« S&mrfpunkt, sondern ein mathematischer Punkt, auf dem man
also nicht stehen kann » (W 99). Wie soll er dem Gehör erzwingen,
für das sich Gott selbst nicht Gehör erzwingen kann « Auf diesem
schmalen Felsengrat » (W 172) überfällt ihn der Schwindel. Und
zwar in Gestalt der Versuchung : die Unmöglichkeit seiner Lage als

endgültig zu deuten, die Dialektik nicht nur als Korrektiv, sondern



182 Analogie und Dialektik

als das Wesen der Theologie zu verstehen. Die Standpunktlosigkeit
nun doch als Standpunkt zu erklären, und dadurch die unerträgliche
Last von sich abzuwälzen. Er gestikuliert in Verzweiflung, und an
seiner Verzweiflung soll das, was er nicht zeigen kann, sichtbar werden.

Aber nein Wie sollte diese Leere ein wirklicher Hinweis sein Warum
kann sie selbst nicht geradesogut das Nichts, das Gegenteil bedeuten
So überschlägt sich die Dialektik noch einmal : der dialektische Weg
ist zwar « weitaus der beste » (W 171), — und doch ist « der Dialektiker
als solcher nicht besser dran als der Dogmatiker und der Kritiker »

(W 174). Das wahnsinnige Experiment des «zweiten Römerbriefs»,
der die Dialektik bis zur Absurdität durchgeprobt hat, bis zur
Aufhebung der Dialektik aus Dialektik (R 487 f.), erweist zuletzt das

Schlimmere : die Dialektik, die sich selbst als die probate Methode

versteht, ist nicht nur nicht besser als Dogmatik und Kritik, sie ist
bestimmt schlechter als sie. In ihrer Unfehlbarkeit (als radikale Fehl-
barkeit widersetzt sie sich gerade dem ergangenen Auftrag, von
Gott und nicht von sich selbst zu reden. Ihr « ich kann nicht » ist

Ungehorsam. Als ob ihre Relativität selbst ein Absolutum, und nicht
gerade selbst ein Relativum wäre Der « Römerbrief » ist eben das,

wogegen er selbst am schärfsten wettert und blitzt : « religiöse Genialität

». Sein Schreien « nicht ich Sondern Gott » lenkt alle Blicke
auf ihn, statt auf Gott. Sein Schrei nach Distanz ist distanzlos.
Freilich rufen wir, immer neu aufzuckend unter dem Schmerz seiner

Geißelhiebe, ihm zu, daß er recht hat, hundertmal recht hat Aber
sein Schlagen selbst setzt ihn ins Unrecht. Das Ärgernis ist ein

Geheimnis Gottes, das sich nicht — auch nicht indirekt — literarisch
ausschlachten läßt. Es gibt keine kongeniale Methode, den «

unendlichen qualitativen Unterschied zwischen Gott und Mensch » auch

nur negativ zu erweisen. Die Dialektik kann die Theologie nicht
ersetzen. Sie muß sich begnügen, das « bischen Zimt » (ohne
Hintergedanken das leise Korrektiv zu sein. Sie kann, als das Moment
des Indirekten, nur selbst indirekt sein.

C. Dialektik als Hinweis.

In dem Maß als die Dialektik ihre eigene Verabsolutierung
durchschaut und aufgibt, wird sie brauchbar für die Theologie. Sie wird
zum Mittel des Hinweises (W 41, 151, 173). Sie kann, in der Rolle
des Vorläufers des Herrn, «nicht mit seiner Kunst, sondern kraft
seines Auftrages, die Menschen bereitstellen, die Menschen zum



Analogie und Dialektik 183

Aufhorchen nötigen in Achtungstellung kommandieren » (TE 19,

12). Sie ist auch jetzt das Indirekte. Aber : « Indirekt heißt nicht :

keine Antwort, heißt nicht : eine zweideutige, doppelsinnige, heißt
nicht, eine ausweichende Antwort. Indirekt heißt eine Antwort,
die klar und bestimmt auf die von einem andern gegebene oder zu
gebende Antwort verweist » (Z 3, 1925, 135). Dialektik gewinnt somit
hier die (analoge, aber wieder überschwängliche, weil von oben her

diktierte) Funktion, die als zweite in der Methode menschlichen Wissens

beschrieben wurde und die sich vom Überhinaus des Gegenstandes
herleitet. Der Gegenstand aber, Gottes Reden in Menschengestalt,
ist als solcher gerade kein Widerspruch, sondern eine echte, freilich
nur von Gott aus mögliche Möglichkeit. Auf diese Möglichkeit hat
sich das sic et non dialektischen Redens zu modeln. Nähme sie statt
dessen sich selbst zum Maß, so würde sie eben damit Gott den echten

Eingang in Menschengestalt und Menschenrede verbieten. Sie kann
daher, vom Gegenstand her gesehen, sich nur dadurch empfehlen,
daß sie nicht selbst « konsequent » ist, sondern ihr Soweit-Als vom
Gegenstand her diktiert bekommt und ihm « konsequiert ».

Sie empfiehlt sich dadurch, daß sie sachlich wird (statt unabhängigunsachlich

über Sachlichkeit zu räsonieren), in evangelischer Einfalt
einsehend, daß man auch nicht « absolut » sachlich sein kann und
« existentielles Denken » eben doch « ein unentbehrliches Requisit
theologischen Denkens » bleibt (D 1, 20), denn diese Einfalt ist « das

gewissermaßen Letzte des uns in der Kirche gebotenen und notwendigen
Verhaltens » (D 3, 518). Sie wird so zu einer stillen und gestillten
Dialektik, die sich nun erst dazu eignet, « Gottes Wege », die « immer
verborgene stille Wege » sind (TE 19, 41), zu wandeln.

In dieser Gestalt wird sie in Dienst genommen und so Theologie
Gottes. Sie wird zum Engel mit feurigem Schwert, der vor seiner
« Aseität » steht. Barth hat im Anschluß an Anselm in wirklich
vorbildlicher theologischer Sachlichkeit von dieser Aseität Gottes gesprochen
(A 76 f., 103 f., besonders 150 f.). Er lenkt damit ein in die alte «

Dialektik » der triplex via (positionis, negationis, eminentiae), wenn auch
mit gewissen Vorbehalten (vgl. D 3, 390 f.). Wobei nur zu beachten
ist, daß weder für Barth noch für uns die via eminentiae eine Art
von Position und Negation übergreifender « sturmfreier Synthese »

(TK 321) bedeuten kann, sondern die Eminenz sich gerade im
grundsätzlichen Offenbleiben zwischen Spruch und Wider-Spruch und so
in dem (schon beim Areopagiten grundgelegten) Vorrang der Negation



184 Analogie und Dialektik

(als Ausdruck der « major dissimilitudo ») anzeigt. So wird der methodische

Widerspruch Hinweis auf Gott, der in sich selber « kein unauflösliches

Paradoxon», keinen «logischen Widerspruch» (D 3, 322), auch

im Geheimnis der Dreifaltigkeit nicht, beschließt. Gott ist Geheimnis,
nicht Paradox (D 3, 479). Der « dialektische Charakter der Theologie »

liegt hier in der « radikalen Ergänzungsbedürftigkeit », im « prinzipiellen
Offenbleiben aller ihrer Sätze » ; sie ist « eben ein oialiytaboi'., d. h. ein
Bilden prinzipiell unvollständiger Gedanken und Sätze, unter denen

jede Antwort auch wieder Frage ist, und die alle miteinander über
sich selbst hinaus hinweisen auf die erfüllende unaussprechliche
Wirklichkeit des göttlichen Sprechens»1 (TK 319).

Dialektik wird, wie die Göttlichkeit Gottes, so auch die Göttlichkeit
seines Wortes zu schützen suchen. Gottes Wort « ist das Objektive,
indem es das Subjektive, nämlich das Subjektive Gottes ist. Gottes

Wort heißt : der redende Gott Gott redet immer ein concretissimum.
Aber dieses göttliche concretissimum ist als solches weder

vorherzusagen noch nachzusprechen. Was Gott redet, das ist nie und nirgends
abstrahiert von Gott selbst bekannt und wahr » (D 1, 141). Dies eben

ist die Theologie immer neu zu vergessen geneigt. Sie nimmt sich
das Inhaltliche der Offenbarung und läßt die Form beiseite. Sie

verliert aber damit auch den Inhalt, der gerade hier von der Form
nicht zu trennen ist. Offenbarung hört auf, Offenbarung zu sein,

wenn sie als eine allgemein-zuhandene Wahrheit vor die verschiedenen
Prätorien und Königshöfe menschlicher Wissenschaft und Vernunft
gezerrt wird. Origenes wußte noch, daß in dieser Ehrfurchtslosigkeit

1 Gerade als Hinweis auf den Gott, der seine Unbegreiflichkeit zuhöchst
darin manifestierte, daß er Mensch wurde und damit das Menschliche als mit
ihm selber verträglich erwies und sanktionierte, wird sich die Dialektik nun aber
auch davor hüten, die Negation der Endlichkeit als den schlechthin vorzuziehenden
Weg hinzustellen und (im Gegensatz zur absteigenden Bewegung Gottes in die
ixopçrj àvOpomov) ein eigenmächtig aufsteigendes Abstreifen alles « Anthropomorphen »

für den besten Erkenntnisweg zu halten. Barths Gotteslehre hat hier in
glücklichster Weise manchem neuplatonischen Relikt in der christlichen Theologie
den Riegel vorgeschoben (vgl. D 3, 416, 525, 554 u. öfter). Gott steht jenseits
unserer Begriffe von Endlich und Unendlich ; das Weltlich-Endliche kann also
(wie die Menschwerdung zeigt) gerade als solches zum Gleichnis Gottes werden.
Aber diese Beleuchtung der « Via positiva » meint nicht ein Zurücktreten der
« Via negativa » und damit eine Ausschaltung der Dialektik. Man wird hier
wieder bedenken müssen, daß dieses Offenbar- und wirklich Bekanntwerden Gottes
im Glauben eben als solches das Bekanntwerden seines Wesens und damit seiner
Aseität und Unvergleichlichkeit bedeutet. Jede Position der Position verstärkt
die Position der Negation.



Analogie und Dialektik 185

die Passion des Logos sich wiederholt. Die Dialektik wird hier (in
überschwänglicher Wiederholung der dritten Aufgabe menschlicher

Dialektik) das Qualitativ-Göttliche der Offenbarung durch ihren
Einspruch zu schützen haben. Daß hinter und in aller Objektivität
das unendliche Subjekt erscheint, daß also bloß « objektive » unbeteiligte
Betrachtung nicht nur eine harmlose Abstraktion, sondern ein

ungehorsames Sichentziehen vor dem Angesicht dieses Subjekts ist, das

wird jeder Theologie immer wieder zu erinnern sein. Nicht dadurch,
daß man den Hinweis selbst wieder zum Thema erhebt. Das Thema
bleibt einzig die Offenbarung. Wohl aber dadurch, daß die Indirektheit
(« Existentialität ») aller objektiven Rede über die Offenbarung selber
das indirekte Merkmal trägt, daß sie um das Subjekt aller Offenbarung
weiß.

Dialektik als bewußt gehandhabte Methode entgeht nur schwer

dem Vorwurf, daß sie immer auch das Gegenteil von dem sein könnte,
was sie sein möchte : statt das Moment des Ernstes das einer
spielerischen, neutralisierenden Auflösung (W 135, 151 ; TK 327). Die
Hinweisfunktion der Dialektik wird darum ihr entscheidendes Maß

von dorther bekommen, wo eben in spezifisch theologischem, d. h.

christlichem und kirchlichem Sinn der Hinweis geübt wird, nämlich
in der Wirklichkeit des Zeugen. In den Zeugen Christi vollzieht sich

jenes Wunder der Gnade, daß wir « ihr Selbst, das sozusagen die

Materie ihres Dienstes bildet, entscheidend unter dem Gesichtspunkt
seiner Form als Hinweis hinweg von sich selbst verstehen » müssen

(D 1, 114). Damit wird der Zeuge in seiner ganzen Existenz
«dialektisch » : er ist zwar Person, aber kommt als Person nicht mehr
in Betracht ; er ist als « in sich » zugleich « außer sich », er ist gerade
als Geist die « Materie », der Schauplatz der Offenbarung. Diese Existenz
ist das Gegenteil eines dialektischen Spiels ohne Entscheidung, und
insofern zielt « jede echte theologische Dialektik auf ein Ende und
Ziel in einem höchst undialektischen Ja oder Nein, in Worten und
Taten als solches deutlich gemacht» (TS 5, 20). Diese christliche
Existenz bleibt das Maß des christlichen Denkens und seiner Methode, so

wahr sich das Denken am Gegenstand seinen Maßstab zu bilden hat1.

1 Barth hängt heute so wenig mehr am Wort « dialektisch », daß er daraus
einmal sogar einen offenbar heftigen Vorwurf gegen das Katholische schmiedet :

«Die römisch-katholische Theologie ist im tiefsten dialektisch» (D 3, 660).
Das will an der Stelle heißen : sie ist im tiefsten zweideutig, auf keinen
eindeutigen Nenner zu bringen. Sie ist die Theologie des « Und », und eben dieses



186 Analogie und Dialektik

Wir haben nun zwar im Bisherigen von Gott und seiner
Offenbarung in Christo als Gegenstand der Theologie gesprochen. Wir
haben aber in einer — vielleicht unmöglichen und unverzeihlichen —
Abstraktion davon abgesehen, daß es sich um eine Offenbarung als

Erlösung handelt. Die Sünde tritt auf den Plan und damit der

Widerspruch gegen Gott. Dialektik ist die Form einer « Theologie
der Sünder ». Sünde aber ist etwas « ontisches ». Sollte also Dialektik
doch letztlich nicht bloß methodisch zu deuten sein, sondern als Ausdruck
eines ontischen Widerspruchs Und also doch der Rahmen der Analogie
durchbrochen sein

3. Dialektik als ontischer Widerspruch

Die vorgelegte Frage läßt sich nicht lösen ohne einen Rückblick
auf die ersten Phasen der dialektischen Theologie. Wir wollen dabei

nicht längst Abgetanes zum Leben zurückrufen. Wenn wir den Vorhang
lüften, der den ersten « Römerbrief » bedeckt und auch den zweiten
schon überschattet, so geschieht es einzig, um die dritte Phase, die
der « Dogmatik », ganz zu verstehen. Die ersten zwei Phasen nannten
wir die der « Identitäts- » und der « Widerspruchstheologie ». Sie

rechnen nicht mit der Möglichkeit der Analogie. Darin sind sie radikaler
Protestantismus. Umso gespannter werden wir sein, zu sehen, wie
Barth in der dritten Phase die beiden ersten Prinzipien zu überwinden
trachtet und unter welchen Voraussetzungen ihm dies gelingt. Es

wird sich dabei zu zeigen haben, inwieweit die Prinzipien der ersten
beiden Phasen als solche wörtlich gemeint, oder inwieweit sie selbst

nur « Hinweis » und Ausdrucksmittel einer dahinterliegenden Einsicht
waren.

A. Der erste « Römerbrief ».

Niemand konnte, als Beethovens « Erste » herauskam, ahnen,
welcher Weg ihn einst bis zur « Neunten » führen würde. An dem
seltsamen Buch, das 1919 in Bern erschien, und « Der Römerbrief »

hieß, hätte niemand von ferne vermuten können, wie seine zweite

« Und » sei ihr antichristlicher Grundzug. Aber Barth hat anderswo (TK 320)
selbst eine solche Liste von theologischen « Und » aufgestellt und ihre notwendige
Ergänzung unterstrichen. So kann der alles durchdringende Unterschied offenbar
nicht im « Und » als solchen, sondern höchstens in einer verschiedenen Anwendung
dieses dialektischen « Und » liegen.



Analogie und Dialektik 187

Auflage — drei Jahre später — aussehen würde. Nur rückwärtsblickend

erkennen wir von der völlig gewandelten Bilder- und Begriffswelt

her doch schon im Piano des ersten das selbe Thema, das uns
im unheimlichen, plötzlichen Crescendo des zweiten auf Lebenszeit
in die Ohren gehämmert wurde. Dieses Thema heißt : dynamische
Eschatologie, unwiderrufliche Bewegung vom ersten, todverfallenen,
zum zweiten, göttlichlebendigen Äon hin, als totale Wiederherstellung
(iitozaxiaTacrt;) der einstigen idealen Urschöpfung in Gott. Diese «

Bewegung » einer dem Tode verfallenen Welt, welche um ihren Ursprung
noch weiß, ihn aber aus eigener Kraft nicht wieder erreichen kann,
ist einzig Sache des in Christus begnadenden Gottes. In Christus
ist Leben eingepflanzt in den toten Kosmos, ein Keim, der sich

dynamisch und unwiderstehlich ausbreiten wird (nicht anschaulich,
sondern eschatalogisch), bis alles zurückverwandelt ist in die ursprüngliche

Herrlichkeit.
Aber das Entscheidende liegt nicht in diesem Leitmotiv, sondern

in den bestimmten Akzenten, mit denen es vorgetragen wird. Diese

Akzente stammen nicht primär aus Luther und Calvin, sondern aus
Plato, aus einem theologischen Rechtshegelianismus, aus dem religiösen
Sozialismus.

Plato : Das Schema der Welt ist die dreifache Bewegung von
Sein in der Idee, Abfall von ihr und Rückkehr zu ihr. Die christliche
Wendung (es ist die des Origenismus) besteht in einer doppelten
Korrektur : Sein in der Idee wird als « Geist », Abfall als « Psyche » («

Seelensphäre» 216) im (angeblich) paulinischen Sinn verstanden. Die Anamnesis
der Urheimat hat aus sich selbst nicht die Kraft, das Verlorene
wiederzubringen, sie ist nur « Sehnsucht », « Hohlraum », « Krise » und
damit religiöses « Inferno » (216), aus dem, daran « anknüpfend », der

absteigende Logos die verlorene Psyche rettet. Aber diese doppelte
Korrektur legt nicht — sowenig wie bei Origenes — Hand an die
Wurzel : an den Begriff des « Seins in der Idee ». Die ursprüngliche
Existenz, die wahre, eigentliche, allein wirkliche Existenz ist « Sein
in Gott». Dieses Sein ist «Unmittelbarkeit» (15, 73 usw.), «unmittelbare

direkte Beziehung » (106), « unmittelbare Einheit » (202). Gott
war damals das Offenbare. Er war kein Geheimnis. Erst der Abfall
« hat das Göttliche zum Geheimnis gemacht » (60), und dem aus Christus
Wiedergeborenen ist es «kein Geheimnis mehr» (420). Denn erst der
Abfall, « das Fleisch, macht das Menschliche, das mit dem Göttlichen
eins sein müßte, zum Nur-Menschlichen » (55). « Das Göttliche in mir »



188 Analogie und Dialektik

(207) «die ursprüngliche Gottesnatur in der Menschheit» (61), kraft
deren sie « göttlichen Geschlechts » ist (18) und « von Gott aus sieht »

(94), schafft eine letzte Identität : der Mensch ist « Partikel der
universalen Gotteskraft » (237), « nicht wir sind's, die wirken, Gott ist's,
der in uns und durch uns wirkt » (194). Goethes « Weltseele, komm,
uns zu durchdringen » wird beschworen (245). Und darum tritt in
der Wiederaufrichtung des Menschen durch Gott « an die Stehe des

Fleisches nun sein eigener guter Geist » (60) ; der Erlöser wird « zum
Lebensgrund jedes einzelnen Menschen» (71-72). Indem sich also der
abgefallene Mensch an seinen « Ursprung » (19, 59, 121) erinnert, steigt
ihm zugleich die Erinnerung an sein eigenes, « transzendentales » Sein
(« werde, was du bist » 413) und an Gott empor. Aber was in ihm nur
« Idee » ohne « Kraft » (35, 52), nur « Logik » ohne « Dynamik » sein,

nur die Hohlformen der « Religion », der « Philosophie », der « Kultur »

hervorbringen kann, das wird ihm von oben her (91), in einem schlechthinigen

«Ereignis» (223), wieder mit Lebenskraft erfüllt, von «Möglichkeit

» in « Wirklichkeit » verwandelt (44).

Worin besteht dann der Abfall? «Es gibt nur eine Sünde: das

Selbständigseinwollen des Menschen Gott gegenüber. » Aus der
Unmittelbarkeit des Seins mit Gott fällt der Mensch heraus. « Es verleidet
ihm, direkt, unentwegt, kindlich, schlicht, sachlich im Geiste zu leben...
Er möchte sein wie Gott ist : etwas Eigenes, in sich Ruhendes und
Wichtiges» (128). Sünde ist Reflexion, und Reflexion ist Sünde. Die
beiden Definitionen, die Thomas von Aquin von Sünde und von
Reflexion gibt, und die tatsächlich verwirrend ähnlich klingen : « con-
versio ad creaturas » und « reditio super se ipsum » werden einfachhin

gleichgesetzt. Selbstsein (und sich als solches Erkennen) ist Abgrenzung
gegenüber Gott, und dieses sich Gegenüberstellen ist Sünde. Die Distanz
zwischen Gott und Kreatur ist der Abfall der Kreatur aus Gott. Und
damit ist die Analogie, die eben diese Distanz ausspricht, dem Abfall
gleichgesetzt.

Der Mensch, der von « seinem » (d. h. Gottes) « Geist » getrennt
ist, wird « Fleisch ». Dieser neue « Zustand » (origenistisch : xaTasxasu)

ist als solcher Schuld. Er ist Ursprung der Vielheit, «Zerspaltung des

Lebens in ein göttliches... und weltliches Dasein» (131), «in die

Gegensätze von Ideal und Leben » (54). Er ist Ursprung der Zeit (59).
Dies alles aber ist Entleerung des Lebens, ist Tod (57), und darum
«Schein», «Lüge», «Schleier der Maja» (59), «Nicht-Sein» (219),
«Chaos» (222), bloße «Erscheinung» (242). Und hiermit legen wir



Analogie und Dialektik 189

den Finger auf den entscheidenden Mangel dieser Theologie : es fehlt
ihr der Begriff, der mit der Analogie und der Distanz unweigerlich
mitgegeben ist : es fehlt ihr der Begriff der Natur. Wird Natur nicht
ursprünglich gegenüber Gnade und Offenbarung abgesetzt, so kann
sie auch nicht gegen Sünde abgesetzt werden. Was Natur in Distanz

zum Schöpfer sein sollte, taumelt so ekstatisch und katastrophisch
zwischen distanzloser, geheimnisloser Identität mit dem Schöpfer
und Abfall von ihm ins restlose Nichtsein. Der Pantheismus löst die

Kreatur sowohl in Gott wie in Nichts auf. Für Barth ist hier Gott « die

innerste, wenngleich verschüttete 'Natur' aller Dinge und Menschen »

(34), und darum die Gnade Christi eine Ordnung, die uns « inwendig
und nicht auswendig, natürlich und nicht fremd ist » (221), unser

«Naturgesetz» (229), die «Naturgrundlage des ganzen Daseins» (114),

unsere «Natur in Gott» (220). So kann die «Natur», die jetzt unsere

Natur ist und jener ersten so fremd ist, « wie das Wasser dem Feuer »

(54), nur «Unnatur» sein (190). Der pantheistische Naturbegriff wird
notwendig dialektisch.

An diesem Punkte geht platonisch-ostkirchliche « Identität » über
in reformatorischen « Widerspruch ». Hier treffen sich Origenes und

Dostojewskij von der einen, Luther, Calvin und Kierkegaard von der
anderen Seite ; ein Treffen, dessen Protokoll der « zweite Römerbrief »

sein wird. Am Begriff der Natur entscheidet sich darum katholische

Theologie. Natur ist weder « ursprüngliche Schöpfung », « Schöpfungsordnung

» — denn diese war bereits begnadete Natur —- noch jenes

Relikt, das nach dem Abfall von diesem Ursprung zurückblieb — denn

dies ist eben gefallene Natur Auf der Unmöglichkeit, den echten

und völlig unentbehrlichen Begriff der Natur zu denken, beruht die

ganze tragische Geschichte des Protestantismus, beruht auch die so

völlig verfahrene Kontroverse zwischen Brunner und Barth, in welcher
beide ebenso recht wie unrecht haben. Von diesem Begriff aus läßt
sich darum allein der Sinn der Analogie klären.

Damit ist das Entscheidende über den « ersten Römerbrief »

gesagt. Die beiden andern Einflußsphären brauchen nur kurz erwähnt
zu werden.

Der theologische Rechts-Hegelianismus kann gegenüber dem

gezeichneten Origenismus kein völlig neues Motiv bringen. Er
unterstreicht die Seite der Apokatastasis, des Dynamismus, des «

Lebensprozesses » (120, 219 u. öfter) als weltgeschichtliche, bzw. « urgeschichtliche»

Bewegungsrichtung. Er unterstreicht ferner die Wendung vom



190 Analogie und Dialektik

religiösen Subjektivismus (romantischer Pietismus weg ins Objektive.
Subjektivität — Reflexion — Seelensphäre sind als solche « Abfall ».

Die Wanderung durch die « Hölle der Innerlichkeit », durch das « Inferno
des Pietismus », das seine letzten Schrecken erst im zweiten « Römerbrief

» entfesseln wird, gemahnt an Seiten aus Hegels Phänomenologie.

Wendung zu Christus heißt damit Abwendung von sich selbst,
Vergessen des Ich, Von-sich-weg-leben, hinein in die « ewige

Objektivität des Wahren und Guten» (197). «Der objektive Geist»
(252) aber ist der Heilige Geist, der uns ins « Reich des absoluten
Geistes » (80) führt.

Dies alles ist nochmals gefärbt durch die besonderen Akzente
des religiösen Sozialismus. Subjektivität ist als Reflexion «

Individualismus » ; die Abwendung « von der fluchbringenden Vereinzelung
des Individuums » ist Erlösung « zum organischen Zusammenhang
der in Christus erschienenen neuen Menschheit » (229), göttliche
Expropriation von « unserem Privatbesitz » (72), ja von der « Unheiligkeit
unserer Individualität» (218). Ist doch «das Verschiedene der
Individuen» nur «die Oberfläche des Daseins» (101). Die « Kenosis »

ist nichts anderes als diese « Ausschaltung des Persönlichen » (423),
und dies eben ist die eigentliche « Revolution » (234). Wir hören dann
aber auch, daß diese Lehre die der wahren « Geistesmenschen » (239,

402), ja der ganzen «Aristokratie des Geistes» (47) ist, «von Mose

bis auf Johannes den Täufer, von Plato bis auf die Sozialisten» (46).
Sie sind die wahrhaft freien und kräftigen Geister, « die Überlegenen,
die Vorwärtsweisenden », die aber ihre Kraft nicht als « tumultuarischen
Individualismus » erweisen, sondern « als Kraft, die Schwachen zu

tragen» (421). Diese Schwachen bedürfen noch der «Religion», der
« Frömmigkeit », vor allem der « Kirchen ». Sind diese von den Starken
auch längst als « Scheinkirche » (262) entlarvt, da sie alle « Standpunkte
von Religion, Kirche, Schule, Judentum, Christentum, Moral und
allen Idealismen » hinter sich ließen (181), so werden diese Starken
doch, wie Gott selbst, Geduld üben, und das Reich « organisch » wachsen
lassen, als dessen « Geburtshelfer von Gottes Gnaden » (188).

Der Vorhang fällt. Die zweite Auflage des « Römerbriefs » hat
mit alldem so gründlich aufgeräumt, daß vom ersten Gebäude

« sozusagen kein Stein auf dem andern geblieben » ist (R VII). Wir
hätten auf dieses Erstlingswerk nicht einzugehen brauchen, wenn
dieses « Sozusagen » nicht wäre., Barth hat zu gründlich aufgeräumt,
und eben darum nicht gründlich genug.



Analogie und Dialektik 191

B. Der zweite « Römerbrief ».

Am Feuer Overbecks, Nietzsches, Dostojewskijs und Kierkegaards
und der nun in diesem Feuerschein erst unheimlich werdenden
Reformatoren entzündet sich das Pulverfaß : die in der « Identität » noch

latente Möglichkeit des Widerspruchs bricht auf. Der « zweite Römerbrief

» ist — in gefährücher Nähe zu Nietzsche — « Dynamit » (R 238),
« Revolutionierung der Religion » (237), er ist « Schrei und Schweigen »

(283). Wir steigen nun wirklich hinab in die « Hölle » der Religion
(239 f.). Wir sollen riechen «den Geruch des Todes zum Tode, der

gerade von den (wirklichen Gipfeln der Religion auszugehen

pflegt » (259). Wir sollen an den Haaren durch alle Höhen und Tiefen

geschleift werden, um es endlich zu glauben, daß Dialektik kein
intellektuelles Spiel, keine « bloße Methode » ist, sondern der leibhaft
erfahrene Widerspruch in unserem innersten Sein, die Unmöglichkeit,
die wir selbst sind. Die Adressaten des paulinischen Römerbriefs
scheinen « sehr freie, sehr weite, sehr bewegliche Geister » (520) gewesen

zu sein, und auch Barths « Römerbrief » ist ein Buch für « sehr freie
Geister », die (wie Nietzsche) jenseits des « Freisinns », der Freigeisterei
stehen, « Unwahrheit in allem suchend » (289), aber eben so jede
Unwahrheit demaskierend, Nihilisten aus Theologie, aber eben darum
auch « Omnisten » aus derselben Theologie. « Der Starke steht, weil

er der Starke ist, gegen niemand und hinter allen Er kritisiert
nicht (er ist zu kritisch dazu Er tritt nicht auf, er tritt zurück.
Er ist nirgends, weil er überall ist » (509). Als reiner Eschatologe
steht er jenseits aller menschlichen Möglichkeiten, ohne doch dem
« gefährlicheren Titanismus der Freiheit » zu verfallen (502).
Antireligiös im tiefsten, weiß er um die Notwendigkeit der Religion für
alle (auch für sich). Er ist « Frage- und Ausrufzeichen am äußersten
Rande» (515), nicht mehr Mensch, nur noch Zeichen», «aufgehobener
Finger » (203), und eben darum « grundsätzlich unwichtig, unbetont,
unfeierlich, grenzbewußt » (221). Er ist « dieser extreme, dieser
exponierte Standpunkt, der kein Standpunkt ist » (512) und legt eben

darum « nicht den geringsten Wert darauf, radikal zu reden und eine

radikale Silhouette zu bieten» (513). «Er ist das Besondere, indem
er nicht als etwas Besonderes auftritt » (490). Und eben diese

Selbstaufhebung ist «die Probe aufs Exempel » (489). Sie ist Ernst, nicht
etwa « herablassende Verstellung » (508). « Was aber bleibt uns dann

übrig Anschaulicherweise nichts » (508).



192 Analogie und Dialektik

Oder Gott. Denn Er soll, als der absolut Unanschauliche, in
diesem « Auf-Händen-Gehen » anschaulich werden. Der « unendliche

qualitative Unterschied » (XIV) soll demonstriert werden. « Distanz »

(482) soll geschaffen werden, Platz für die Transzendenz. Fallen soll
« jene Vergöttlichung des Menschen und Vermenschlichung Gottes in
Form der Aufrichtung der romantischen Unmittelbarkeit », « jene
trunkene Verwischung der Distanzen » (145), « unechte Immanenzen
und unradikale Transzendenzen aller Art, relative Verhältnisse von
Gott und Mensch » : « dieses ganze Zwischenreich muß sich die
Aufdeckung seiner wahren Natur gefallen lassen » (82). Diese « wahre
Natur » ist die Sünde : der « Griff der Kreatur nach dem Schöpfer »,

die Religion. Religion ist die Grenzziehung zwischen Gott und Mensch,
ist das « zwischenhineingeschobene Gesetz », von dem Paulus spricht.
Eben sofern es Grenzziehung ist, ist es schon das Überschreiten der
Grenze. « Der religiöse Mensch ist der Sünder im anschaulichsten
Sinn des Wortes» (152). Er tut, was er nicht lassen kann und doch

nicht tun darf : Er setzt sich in Beziehung zu Gott und damit Gott
— gegenüber. « Er muß in jedem Augenblick am Höchsten stehen
und am Tiefsten fallen, Mose und Aaron sein, Paulus und Saulus,

Gottbegeisterter und Dunkelmann, Prophet und Pharisäer, Priester
und Pfaffe, höchster Hinweis auf die Positivität des Göttlichen innerhalb
der menschlichen Realität und stärkste Entfaltung der menschlichen

Negativität gegenüber der Realität des Göttlichen» (213). Das
religiöse Pathos ist letztlich, gerade in seinen höchsten Aufschwüngen,
das «Pathos der eritis sicut Deus » (218), und doch, wenn wir die

innerste Fragwürdigkeit unseres Daseins erfahren : « was anders können
wir denn ehrlicherweise sein als eben — religiöse Menschen » (234).
Und wenn wir es sind (wir sind es alle 44-45, 225), warum dann nicht
auch « an den äußersten Rand dieser Möglichkeit » treten, « wo, menschlich

gesehen, nur noch die Frage als Frage übrig bleibt » (237). Das
ist der (« diakritische ») Punkt, wo der Mensch am Ende ist, nur noch
« Hohlraum » (5, 9, usw.), nur noch « Negativum », « Einschlagstrichter »,

und so am nächsten der Anerkennung Gottes als Gott : « Es zeigt sich
in der Erkenntnis der grundsätzlichen Entfernung zwischen Gott und
Welt die eine einzige mögliche Gegenwart Gottes in der Welt » (65).
Und doch ist wiederum dieser Punkt nicht die Erlösung. « Auch die

'Plerophorie' des Entbehrens, des Hungerns und Dürstens» (121)
kann der « Triumph eines neuen Pharisäismus » sein (84) : das « negative

Werk » wird Anlaß zur dämonischsten Hybris : « Darf ich mich



Analogie und Dialektik 193

denn nicht wenigstens damit beruhigen, daß ich — unruhig
bin » (244).

Wir erkennen hinter dieser Dialektik unschwer die Züge des

« ersten Römerbriefs », freilich ins Grauen verzerrt. Das Pathos der
absoluten Distanz zwischen Gott und Geschöpf hat eine heimliche,
nein offen ausgesprochene Voraussetzung, die keine andere ist als

ursprüngliche Identität. Wiederum erklingt das Motiv der Anamnesis

(21, 188, 212, 224). Wiederum die «verlorene Unmittelbarkeit zu
Gott » (212), der « ewige Ursprung » (225), die « in Gott ruhende Existenz »

(188), « die unmittelbare Einheit mit Gott » (146) und der Abfall als

Selbstbewußtwerden der Kreatur : « Der Mensch sollte nicht für sich

sein, was er an sich, in Gott ist : das Geschöpf als ein Zweites neben

dem Schöpfer. Er sollte nicht wissen, was Gott von ihm weiß und
gnädig vor ihm verborgen hält, daß er — nur der Mensch ist » (229).
« Unwiderruflich vorbei ist nun der Augenblick der ewigen Schöpfung,

in dem Gott als Gott und der Mensch als Mensch nicht zwei

sondern eins sind» (233). Das Gesetz der Distanz, das Gesetz der

Analogie ist selbst die Sünde in ihrer nunmehr unaufhebbaren Dämonie

(233-234). Kreatursein fällt zusammen mit Schuldigsein (12 f., 31,

112, 149, 150 f., 169, 235). Aber wiederum fällt die Erlösung in
Christus zusammen mit Rückkehr zur Einheit. An Christus wird
zunächst deutlich, was Menschsein vor Gott heißt : nämlich Tod,
Hölle, Gottverlassenheit (73, 136, 186, 216, 264, 284) ; so tritt damit
aber Christus an die Stelle Adams, — und Adam ist jeder von uns
(148 f.). « Der Dualismus von Adam und Christus besteht nur,
indem er sich selbst aufhebt. Er ist durchaus der Dualismus einer

Bewegung » (155). Es ist das Geheimnis der einen Prädestination,
« das sich in der Zweiheit von Adam und Christus verhüllt, um sich

in ihrer Einheit zu enthüllen » (154), im ewig aufgehobenen
Gleichgewicht des immer schon Vergangen-seins des Alten Äons, des immer
schon eschatologischen Kommens des Neuen. Supralapsarisch ist die

Bestimmung des Abfalls bis zur Hölle, aber auch diese nur im
dynamischen Hin auf die Erlösung. « Kein Fallen von Gott in Adam, kein
Todesurteil, das nicht seinen Ursprung hätte an dem Punkt, wo dem
Menschen, in Christus mit Gott versöhnt, das Leben [immer schon]

zugesprochen ist» (143).
Nur auf diesem Hintergrund von Identität ist die ganze Dialektik

des « Römerbriefs » möglich. Diese Identität aber bedingt nun von
neuem den Ausfall des Begriffs der Natur. Wieder fällt die Natur

Divus Thomas 13



194 Analogie und Dialektik

einerseits zusammen mit der Gnade : in der Unmittelbarkeit des

Ursprungs : « wo alles Natürliche als solches auch heilig ist, weil auch
das Heilige natürlich ist » (229) 1

; es fällt also auch das Personsein
des menschlichen Geistes zusammen mit dem Heiligen Geist (der « das

unanschauliche, jenseits aller Kontinuität mit dem psychologisch
anschaulichen menschlichen Subjekt konstituierte neue Subjekt, das

vor Gott stehende und bestehende Ich des Menschen » ist (134), bzw.
mit dem neuen Menschen, der Christus ist (279-280). Und wieder
fällt Natur ebenso notwendig zusammen mit dem Stand der Sünde
als solchem, in dem Sünde « die zeitlose, die transzendentale Disposition
der Menschwelt » (149) bedeutet. « Natürlichkeit » und « Kreatürlichkeit »

heißt jetzt soviel wie « Vergänglichkeit » (159), « natürlich » heißt « inner-
weltlich, profan, 'materialistisch'» (51). «Geist», «Personalität» sind
in diesem Bereich nun tatsächlich im Sinne Feuerbachs Illusion des

« Fleisches », « ideologischer Überbau », « Fleisch », das nicht « Fleisch »

sein will. Denn : « Fleisch heißt beziehungslose Relativität, Nichtigkeit,
Nonsens » (246).

Die Verwechslung der Begriffe Natur und Gnade führt notwendig
zur Identifizierung der Begriffe Natur und Sünde. Von Baius führt
der Weg zu Jansenius : Das Lebensgesetz, die Entelechie der Natur
ist « Eros » (419), die Dämonie sündiger, triebhafter Liebe, « concupiscente

». Wieder berühren sich hier die Linien des gnostischen Ostens

mit denen der « Reformation » : im Begriff des « Pathos », der zugleich
Schuld und Natur, Drang und Verfallenheit sagt, sind sie eins. Und
wieder bleibt als Richtlinie der Ethik nur das radikale : Fort Von-

sich-weg Opferung auch und gerade der höchsten, der religiösen

Möglichkeit (165, 215, 221) Restlose Transparenz (263) Aufhebung
jenes «Gegenüber», das Sünde ist! (226, 271 f.). Rückkehr in das,

was Kreatur eigentlich sein soll : der « Schatten, der dem göttlichen
Licht nur folgen dürfte » (228-229).

In dieser letzten Radikalisierung des Widerspruchs, diesem
theologischen Pointiiiismus ist auch kein Raum mehr für die relative
Ungebrochenheit der sozialistischen Gedankenwelt. Die Überwindung
der sichtbaren Kirche (die als solche ebenso notwendig, wie unmöglich
ist) durch die unsichtbare wird nicht mehr unter dem Titel des « Corpus

mysticum» durchgeführt. Denn alle «organischen» Gemeinschaftsbegriffe

stammen von unten, aus dem Reich des Eros. Das « unanschau-

1 Von mir gesperrt.



Analogie und Dialektik 195

liehe Ich », « Agape », « der Heilige Geist », ist « actus purus » (257) und
als solcher rein qualitative Einheit. Der « Nächste » ist es darum
gerade in seinem qualitativen Anderssein (427 f.). Nur als reine
« Person », nicht als « Individuum » eines Geschlechts geht das Subjekt
in die wahre, unanschauliche Kirche ein.

Wir waren hart in dieser Darstellung des zweiten « Römerbriefs ».

Sogar ungerecht. Wir haben Gedanken, die zur Illustrierung, zur
Unterstreichung paulinischer Theologie vorgebracht wurden, von
ihrem Zielpunkt isoliert. Aber es ging nicht darum, die Übereinstimmung
dieses Buchs mit Paulus, sondern eben sein Abweichen von ihm und
dessen letzte Gründe vor Augen zu stellen. Sein Radikalismus ist
überchristlich und darum unchristlich. Es ist durch und durch Reflexion

— indem es ein methodisches Moment zum Standpunkt, zur Sache

selbst verabsolutiert — und darum wirklich « conversio ad creaturam ».

Und seine Dämonie gipfelt darin, daß es alle tiefsten Geheimnisse des

Christlichen auf die Folter dieser Methode zwängt, sie ins grelle
Scheinwerferlicht der Dialektik zerrt und so in eine paradoxe Unmittelbarkeit,
die sie als Geheimnis zerstört.

Das Entscheidende dabei ist, daß hier das zentrale Geschehen

des Christentums, die Menschwerdung Gottes, unmöglich wird. Wo
das Göttliche die Welt nur berührt, « wie die Tangente einen Kreis » (6),

der unendliche qualitative Unterschied wirklich die einzige Beziehung
Gottes zur Welt ist, da gibt es kein mögliches Leben Christi, sondern

wirklich nur einen Tod Christi als Sinn und Summe der Inkarnation :

« Anschaulich wird das Leben des Christus einzig und allein und
ausschließlich in seinem Tod am Kreuz» (136). «Eben darum muß
der Sinn des Lebens Jesu ein Sterben sein, weil die ganze diesseits
des Todes liegende menschliche Möglichkeit als solche die Möglichkeit
der Sünde ist» (186). «Der Sinn, das Letzte, der Tod in diesem Tod
ist Gott » (ebd.), weil Gott nur jenseits der Welt, nicht in ihr möglich
ist. Damit ist der Eschatologismus bis zur Aufhebung der Möglichkeit
Christi selbst verschärft.

Aber eben dieser Radikalismus ist nicht Barths letztes Wort.
Seit bald zwanzig Jahren hat er die Wendung vollzogen, die allererst
eine christliche Theologie ermöglichen sollte.



196 Analogie und Dialektik

C. Die Wendung zur Analogie.

Die Wendung vom « Römerbrief » zur « Dogmatik » ist nicht primär
die Einführung einer neuen theologischen Doktrin. Sie ist eine Wendung
im Wie des Vortrags dieser Doktrin. Sie besteht in einer Nuance,
die zunächst nur das Mëthodische betrifft. Diese Nuance, die Lockerung
der dialektischen Verkrampfung, die Relativierung der mit dem Nachdruck

eines Absoluten verkündeten Relativität selbst, hat dann freilich
unmittelbar ihren Widerhall auch in der Doktrin. Sofern aber das

Neue eben das schon im « Römerbrief » selbst Intendierte war, können
unter dem neuen Licht viele Sätze des « Römerbriefs » sinnvoll und
annehmbar werden. In der Perspektive der « Dogmatik » als dem
Werk der Reife wird deutlich, was der Enthusiasmus des « Jünglings »

eigentlich meinte. Es wird aber auch deutlich, worin dieser Eifer
ein unerleuchteter war, der sich selber das Wasser abgrub, das er

auszuspenden gedachte.
Wir fragten am Schluß des letzten Kapitels nach dem entscheidenden

Restproblem der Sünde als ontischem Widerspruch gegen Gott. Die
beiden Fassungen des « Römerbriefs » versuchten dieses Problem
dahin zu lösen, daß Kreatürlichkeit (Selbstsein) und Sünde identisch
seien. Damit wurden alle Voraussetzungen des Problems zerstört :

die Kreatur als Subjekt des sündigen Akts, seine Freiheit, seine Sünde

selbst und damit schließlich auch seine Erlösbarkeit. Die Wendung
von der Dialektik zur Analogie wird also die Voraussetzung sein, auf
Grund derer das Problem des Widerspruchs sich allererst stellen läßt.

Jedes wirkliche « Wider » setzt eine wie immer zu verstehende Beziehung,
und also ein Minimum von Gemeinschaft voraus, um wirklich ein
« Wider » und kein restlos unbezügliches « Anders » zu sein. Nur auf
Grund einer Analogie ist Sünde möglich.

Es mußte also Ernst gemacht werden mit dem Begriff der Kreatur.
Das heißt zuerst und vor allem, daß Kreatürlichkeit nicht (wie es

1919 hieß) aufgehoben werden muß, um der Offenbarung und dem
Leben Gottes Platz zu machen (W 44, 66), daß also nicht nur das Nu
der Schöpf««», in dem Gott und Mensch « eins sind » (das war —
entsprechend der östlichen Sophiologie, die Lehre des « Römerbriefs »)

schuldlos ist, sondern auch das Geschöpf selbst in seinem Gegenüber

zu Gott, in seiner Freiheit, in seinem Selbstbewußtsein. Mag sein,

daß, wenn die Sünde eintritt, sie gerade in diesem Gegenüber, dieser

Freiheit und Selbstheit ihren Sitz aufschlägt und sie dämonisiert.



Analogie und Dialektik 197

Wie sollte sie's nicht, da doch eben hier die Möglichkeit liegt, das

« eritis sicut Deus » zu versuchen Aber sie setzt Freiheit und
Selbstheit voraus, sie ist sie nicht selbst. Damit ist zugleich gesagt,
daß die Kreatur in der Sünde sich nicht ins Nichts, ins « Chaos »

auflöst, zu bloßem « Schein » und « Schatten » wird, was sich doch
eben ereignen müßte, wenn der Widerspruch der Sünde zusammenfiele
mit der Kreatürlichkeit als solcher.

So gilt denn, « daß die Existenz und das Sein einer von Gott
verschiedenen Wirklichkeit in ihrer Verschiedenheit dem absoluten
Gott gegenüber dann keine Verlegenheit bereiten kann Darum
kann es ihm gegenüber eine wirkliche, durch seine Absolutheit nicht
bedrohte oder gar ausgelöschte, sondern eine gerade kraft seiner

Absolutheit gesetzte Welt geben, die gerade vom Gottesbegriff her
kein pudendum, die nicht als Widerspruch zu ihm, sondern als seine

Bestätigung, als eine Veranstaltung zur Verherrlichung Gottes zu
verstehen ist » (D 3, 347-348). Vom Gottesbegriff her : weil ja Gott
« seine Absolutheit nicht entscheidend in seinem Verhältnis zur
Welt », sondern « zuerst und eigentlich in sich selbst hat », weil
also diese Absolutheit und Freiheit gar nicht bedroht sein kann durch
die Existenz einer Welt. Er braucht seine Einzigkeit darum nicht
eifersüchtig zu hüten, er hat die Möglichkeit, « einem Anderen
Raum und Zeit für seine eigene Existenz, ihm damit diese seine eigene
Existenz [als] Wirklichkeit neben der seinigen zu lassen und also seinen

Willen an diesem Andern so zu vollstrecken, daß er es als dieses Andere
nicht aufhebt und zerstört, sondern begleitet, erträgt und gewähren
läßt» (ebd. 461).

« Es ist das ganz unparitätische Zusammensein von Schöpfer und
Geschöpf, ein Zusammensein in strengster Über- und Unterordnung,
aber doch ein Zusammensein » (C 33), in absoluter Ferne von jeder
Art Pantheismus (D 3, 351). «Wir anerkennen also mit dem Satze:
Gott ist der Schöpfer nicht nur Gottes Transzendenz, sondern auch
die Immanenz1 des der Welt so ganz und gar transzendenten Gottes
In diesem Gegenüber ist Gott der von ihm geschaffenen Welt
gegenwärtig, nicht nur fern, sondern auch nah, nicht nur frei ihr gegenüber,
sondern gebunden an sie. » Er erhält das Geschöpf « in seiner relativen
Selbständigkeit und Eigenart », regiert es, « ohne die Freiheit2 des

menschlichen Willens ganz oder auch nur teilweise aufzuheben »

1 Von mir gesperrt. 2 Von mir gesperrt.



198 Analogie und Dialektik

(C 33-34). Versteht man « seine echte Immanenz ebenso wie seine

echte Transzendenz », so ist es « mit aller Weltfremdheit oder gar
Weltfeindschaft des absoluten Gottes » ebenso vorbei wie « mit aller
Weltvergötterung » (D 3, 348). Gott ist so in-über der Welt, daß er
im wahren « In » sein « Über » anzeigt : « Indem er sich in der Welt
sichtbar macht und von der Welt unterscheidet als ihr Schöpfer »

(G 52, 57). Und darum auch umgekehrt : «Eben indem er über [dem
Menschen] ist, ist er bei ihm. Eben indem er ihm ferne ist, ist er ihm
auch nahe » (G 63).

Die aufgezeigte Ordnung ist die Ordnung der Schöpfung. Als
solche ist sie eine « Offenbarung » Gottes. Ob (und wie immer) sich
eine andere Offenbarung von dieser noch unterscheiden mag (wir
untersuchen hier nicht diese Frage), — jedenfalls gilt : « Offenbarung
Gottes setzt voraus1 : Unterschieden von Gott, existiert eine Welt,
in der er sich — und existiert jemand, dem er sich offenbaren kann...
Offenbarung ist schon als das Faktum des realen Zusammenseins von
Gott und Mensch das Zeugnis von der Realität der göttlichen Schöpfung

Es findet sich in diesem Faktum vor allem der Mensch als

der, an den Gott sich in seiner Offenbarung wendet, in seiner Existenz
bejaht und ernst genommen, angesprochen als Partner Gottes und
damit geehrt in seiner Selbständigkeit » (G 69).

Die Wirklichkeit des Geschöpfs hat ihre Spitze darin, daß es,

zwar in « strengster Unterordnung » und einzig « von Gottes Gnaden »,

selbstbewußt und frei und also Subjekt ist, so, « daß eben darin Gottes
höchste und wahre Güte gegen seine Kreatur und damit auch die

der Kreatur bestimmte und verheißene Güte erst recht aufleuchtet,
daß ihr Gehorsam und ihre Seligkeit nicht einfach Natur, nicht
selbstverständlicher Vollzug ihrer Existenz, nicht zwangsläufiger Ablauf
sein sollen» (D 3, 671), daß Gottes Gnade und Güte «gerade in der
Freiheit seiner Geschöpfe wirksam ist » (ebd. 673), welche ihm «gerade
nicht etwa im letzten Grunde passiv, sondern im letzten Grunde höchst

aktiv gegenüberstehen2 dürfen und nach seinem eigenen Gebot sogar
sollen », daß Gott « jetzt sichtbar wird als der, der so frei ist, so sehr

alles beherrscht und wirkt, daß er sich auch dazu bestimmen kann,
sich bestimmen zu lassen » (ebd. 575) 3.

1 Von mir gesperrt. 2 Von mir gesperrt.
3 Wir müssen es wagen, diesen Satz, den Barth ausdrücklich für die Gnadenordnung

reserviert (« nicht in ihrer kreatürlichen Freiheit und also nicht in irgend
einer Konkurrenz mit seiner Alleinherrschaft und Alleinwirksamkeit, sondern



Analogie und Dialektik 199

Mit der Anerkennung des echten « Gegenüber » und des echten
« Subjektseins » des Menschen wird nun auch das Letzte klar, was
in die Abfolge dieser Gedankenreihe gehört : In der Offenbarung Gottes

ist der Mensch gerade als Gegenüber, gerade als Subjekt beteiligt. Dies

heißt nicht, daß dieses sein Subjektsein (etwa im Sinne eines durch
die Sünde doch nicht verlorenen Wertes) « Anknüpfungspunkt » für
die Gnade wäre. Sondern es heißt, daß Offenbarung nun wirklich
bis zu diesem Subjekt einschließlich gelangt, der Mensch « einbezogen »

(D 2, 257), « mit hineingenommen » (259) wird in diese Offenbarung,

mag diese noch so sehr eine Neuschaffung, eine « Neuprädizierung »

dieses Subjektes bedeuten, mag ihm auch die « Freiheit », die nötig
ist, diese Offenbarung anzunehmen, selbst zuerst geschenkt werden

müssen (280 f.). Ist unser Glaube Gnade (die an nichts Vorgegebenes
« anknüpft »), so ist er darum nicht minder « unsere eigene

Entscheidung, [die] als Akt unseres Gewissens, unseres Erkennens und
Wollens von uns gefordert ist » (TS 5, 16). Es gibt gerade auch hier
« eine menschliche Selbstbestimmung, nicht nur Gottes Treue, sondern

eben in der Freiheit der Freunde ») nun eben doch für die kreatürliche
Freiheit überhaupt in Anspruch zu nehmen, auf die Gefahr hin, daß sich die
volle Schale des Zorns, die Barth über den « Molinismus » ausgeleert hat (D 3,

640-661) sich nun auch über uns ergieße. Ist wirklich « kreatürliche Freiheit »

als solche eine « Konkurrenz » zu Gottes Alleinwirksamkeit Wäre sie es, dann
wäre sie jedenfalls nicht kreatürliche Freiheit Und wäre der Molinismus wirklich
eine solche « Konkurrenz » zu Gottes Alleinwirksamkeit, so müßten wir ihn freilich
ferne von uns weisen Sofern seine « scientia media » allen Ernstes eine Sphäre
« ewiger objektiver Wahrheiten » der geschöpflichen Welt in Gott abgrenzen zu
können meint, die als solche dem freien Willen Gottes, eine Welt zu schaffen,
vorausMegen würde, sofern also hier irgend ein Geschöpfliches im Ernst als nicht
kontingent, nicht durch den Schöpfungsentschluß Gottes, sondern im strengen
Sinn koätern seinem ewigen Wesen aufgestellt würde — insofern wäre hier
allerdings der titanische Versuch gemacht, die Kontingenz, die Fessel der Geschöpf-
lichkeit zu sprengen und sich gleichen Rechts neben Gott zu stellen. Aber ein
solcher Versuch, weit entfernt, der Ausdruck der Analogia entis zu sein (D 3, 657),
hätte mit dieser so wenig zu tun, daß er vielmehr, konsequent zuende gedacht, gerade
ihre Aufhebung (in Univozität) bedingen würde. Wie immer also das echte Anliegen
des Molinismus durchgeführt werden mag (und es gibt ein solches Anliegen
es darf dies jedenfalls nur innerhalb jener umgreifenden Wahrheit geschehen,
daß alle (echte) Bestimmung Gottes durch das Geschöpf eingeschlossen bleibt
in der Freiheit der göttlichen Selbstbestimmung und Selbstbegrenzung (D 3, 673).
Daß dem so sein muß, ist die alle einzelnen Denkversuche der Schulen übergreifende
Voraussetzung und nichts als der Satz der Analogia entis selbst. Wenn Barth
dies für die kreatürliche Ordnung abstreitet und es für die Gnadenordnung
reservieren zu müssen meint, so liegt dem die grundsätzliche Unklarheit über die
Beziehungen dieser Ordnungen zugrunde, die alle bisherigen Veröffentlichungen Barths
beherrscht, und die seine angekündigte « Schöpfungslehre » wird aufhellen müssen.



200 Analogie und Dialektik

auch des Menschen Glauben, nicht nur Gottes Gebot und Verheißung,
sondern auch die an den Menschen gerichtete und vom Menschen zu
beantwortende Frage des Gehorsams und Vertrauens » (D 3, 571).
Wir werden also in aller Wahrung der Distanz, ja gerade um sie zu
wahren, von einem « sekundären Subjekt » (G 178) im Gnadengeschehen

zu sprechen haben x.

1 Nicht nur trotz, sondern eben wegen dieses gegenseitigen Subjektseins
sind Gott und Geschöpf kompatibel. Dies wird durch die « schlichte Tatsache »

erwiesen, « daß in der Offenbarung Gottes in Jesus Christus eine Begegnung und
also ein reales Zusammensein von Gott und Mensch Ereignis wird » (G 68). Und
wenn auch schließlich an diesem einen Punkte der endgültige Sinn, der Kanon
alles Zusammenseins zwischen Gott und Mensch klar werden sollte, so kann die
Anhypostasie der menschlichen Natur Christi nun doch gerade kein Präjudiz gegen
die Selbständigkeit der übrigen Kreaturen, auch in ihrer Beziehung zu Gott,
werden, wie Barth selber zugibt (D 2, 177). So sehr die Anhypostasie Christi
als solche für alle Kreatur richtungsweisend wird, so bleibt sie doch das absolute
Prärogativ Christi selbst, sofern er eben allein göttliches Subjekt ist. Eine Ekkle-
siologie, eine theologische Ethik, die für den begnadeten Menschen diese Anhypostasie

als Ideal (wenn auch nur als approximativ zu verwirklichendes) aufstellen
wollte, würde eben damit die Distanz wieder verlieren, die das göttliche Subjekt
von allen menschlichen trennt, und so in die « trunkene Verwischung » zurückfallen,
die das Kennzeichen der Theologie, der Ekklesiologie und der Ethik des « Römerbriefs

» war.
Damit ist insbesondere der Kirchenbegriff Barths in eine schwere Krisis

gestellt. Denn auf der einen Seite grenzt er die Anhypostasie Christi notwendig
und endgültig gegen jede andere Einheit mit Gott ab, auch gegen die «

Gnadengegenwart Gottes im Herzen des Erwählten und Berufenen durch den Glauben »

(D 2, 177), auch gegen die (ekklesiologische « Gnadengegenwart Gottes im
Predigtwort und im Sakrament ». Diese beiden Einheiten bedeuten nicht, «daß
Brot und Wein daß der glaubende Mensch mit Gott identisch sei. Die Einheit
von Gott und Mensch in Jesus Christus, dem Gottmenschen, aber besagt gerade
dies : daß dieser Mensch mit Gott identisch sei Seine Menschheit ist nur
Prädikat seiner Gottheit» (ebd. 177-178). Dem gegenüber aber wird nun doch
gesagt : « Es entspricht der Anhypostasie der menschlichen Natur Christi, daß
es der Kirche aus ihrem innersten Wesen heraus verboten ist, Jesus Christus
gegenüber selbständig werden, souverän denken und handeln zu wollen » (ebd. 236).
Würde mit diesem Vergleich Ernst gemacht (und der Protestantismus tut es,
indem er die im sichtbaren Oberhaupt der Kirche verkörperte Distanz der Kirche
zu Christus ablehnt), so müßte man von einem ekklesiologischen Pantheismus
reden. Eine solche Kirchenlehre vergäße, daß die Kirche nicht nur « Leib
Christi » ist, sondern auch « Braut Christi » — daß sie also Kirche ist im Gleichnis
und in der Wirklichkeit eines « selbständigen » personalen Gegenüber. Dieses
Gegenüber ist nun aber gerade so wenig ein « souveränes » Freisein von Christus,
daß es — entsprechend der Schöpfungsordnung und diese doch weit übertreffend —
eine Freiheit der Abhängigkeit (nun wirklich als Leib), der reinen amtlichen
Stellvertretung besagt. Fehlt dieses Moment, so fehlt das Moment der Distanz. Eine
Lehre von der gegenüber der Kirche souveränen Heiligen Schrift kann diesen
Mangel nie und nimmer beheben.



Analogie und Dialektik 201

Es ist eine Gegenseitigkeit, freilich eine solche, die, in welcher

Ordnung sie immer betrachtet werden mag, auf einer vorgängigen
restlosen Einseitigkeit (des Geschaffen- und Begnadetseins) aufruht.
Das Geschöpf ist so sehr von Gott her, daß es von ihm sogar dies erhält :

nicht nur zu empfangen, sondern auch zu antworten. Oder besser

gesagt : auch dies zu empfangen, daß es antworten kann, und so

antworten, daß auch und gerade diese « selbständige » Antwort ein höchstes

Empfangen bleibt. Das eben heißt Analogie.

4. Sünde und Analogie.
A. Die Sünde.

Erst jetzt sind wir in der Lage, das Anliegen des « Römerbriefs »

einer solchen Lösung entgegenzuführen, die nicht (wie es dort der Fall
war) das Problem selbst zerstört. Es ist das Problem der Sünde als

Widerspruch des Geschöpfs gegen den Schöpfer, eine nicht nur mögliche,
eine wirkliche Möglichkeit. Im Schema des « Römerbriefs », wo dieser

Widerspruch schlechthin zusammenfällt mit dem Gegenüber-sein der

Kreatur, kann diese Möglichkeit nie als Wirklichkeit ernstlich in
Betracht gezogen werden. Denn sie würde als solche tatsächlich das

Nichtsein der Kreatur, ihre Auflösung ins Nichts zur Folge haben.

Hier bleibt also nur eine « Lösung » : daß die Sünde (als Widerspruch)
je schon umgriffen, überholt und negiert ist durch eine andere,
radikalere Wirklichkeit : die Wirklichkeit der Erlösung. Sünde kann dort

gar nicht als unverziehene möglich sein. Sie kann nur als je-schon-

vergangene, nie als aktuelle existieren. Das ist der letzte Sinn des

Satzes : « Kein Fallen von Gott in Adam, kein Todesurteil, das nicht
seinen Ursprung hätte in dem Punkt, wo dem Menschen, in Christus
mit Gott versöhnt, das Leben zugesprochen ist » (R 143). Das Prius
ist der Erlöser, das Posterius die Sünde.

Es kann nun freilich sein, daß wir in einer bestimmten, aber
näher zu definierenden Hinsicht ein Prius Christi und ein Posterius
Adams, ein Prius der « Gnade » und ein Posterius der « Natur » werden
zugeben müssen. Es kann ferner richtig sein, daß der Sinn, die Tiefe
und Tragweite der Sünde einzig und allein in Christus offenbar wird.
Es kann endlich sein, daß wir die Langmut Gottes, mit der er die
Sünde erträgt, nur deuten dürfen als seine auf das Sterben Christi
hin blickende Langmut. Es besteht auch kein Zweifel darüber, daß
die Gnade Christi eine Wirklichkeit ist, die die Sünde nicht nur aufhebt,



202 Analogie und Dialektik

sondern sie an Tiefe, Höhe, Länge und Breite so sehr übertrifft, wie
eben ein Tun Gottes das menschliche Tun übertrifft. Aber all dies

ermächtigt uns nicht (zumal nicht aus systematischen Vor-Urteilen
heraus), mit der Sünde als einer nur aufgehobenen, und darum letztlich
nicht existierenden Möglichkeit zu rechnen. Wir können die « theologia
gloriae » nicht soweit treiben, die « theologia crucis », d. h. die Erlösung,
zu einer Bedingung der Möglichkeit der Sünde zu machen. Dies eben

tut der «Römerbrief», und dies scheint allerdings in gewissem Maße

auch noch die « Dogmatik » zu versuchen. Das aber würde zu einer
erneuten, paradoxen xéviostç toü aratipoC toü Xpts-roü (I. Cor. 1, 17) führen

1 'A "o/.aT acTTaT'. ; ànàvTwv, «Wiederbringung aller Dinge» heißt in der Theologie
seit Origenes die Lehre, daß alle Sünde in Christus verziehen ist, daß also am
« Ende der Zeit » auch die Hölle aufgehoben werden soll. Die Zahl der griechischen
Väter, die für diese Lehre eintrat, ist beträchtlich. Es geht uns hier nicht darum,
ob sie in der Schrift steht (Rom. 5 ; I. Cor. 15, 24-28 ; Rom. 11, 32 ; Joh. 12,
32 usw.) oder nicht (Mt. 12, 32 usw.), sondern darum, ob man sie zu einem, ja
zu dem Systemprinzip der Theologie machen darf. Für Barth, im « Römerbrief »

wenigstens, ist sie der geheime Standpunkt, von dem nicht nur die Erde, sondern
auch der Himmel bewegt werden. Ohne sie ist in diesem Buche nichts zu begreifen.
Darum, trotz allem Über-Calvinismus, die heftige Wendung gegen Calvins doppelte
Prädestination (R 407). Das Pathos der « Wiederbringung » belebt aber auch
schon den « ersten Römerbrief ». Und vielleicht ist der ganze Aufruhr von
Verzweiflung, Dämonie und Existentialität nur darum so groß, um ein Gegengewicht
zu bilden gegen jene allzugroße, weil « systematische » Gewißheit im Hintergrund.
Die Welt ist die Hölle (RI, 72, 18 ; R 212 f., 220 ; vgl. W 7 ; TE 19, 41), aber sie

gerade wird aufgehoben, verwandelt in Christus. Sie muß verwandelt, aufgehoben
werden, denn Erlösung ist das Apriori der Sünde.

Dieser Standpunkt ist aber auch damit nicht grundsätzlich überwunden,
daß (in späteren Schriften) gesagt wird : die « Hölle », die wir kennen können,
sei noch gar nicht die eigentliche Verdammung. Nur in Christus, in seinem
Leiden «ohne Grenze, ohne Sinn und ohne Zukunft» (C 70) sei diese Tiefe
ausgelotet worden — : als Höllenfahrt, als echte Gottverlassenheit (ebd. 81). Es bleibe
also unsere Hölle umgriffen und gleichsam unterfangen von der seinen. « Wir
müssen nicht mehr zur Hölle fahren. Und wir sollen auch nicht mehr zur Hölle
fahren wollen, um uns dort zu fragen : warum Gott uns verlassen habe » (84). Wir
wissen ja nicht, was Sünde wirklich heißt. Wir können es uns « nur nachträglich »

von Christus sagen lassen. « Lassen wir — wir werden damit genug zu tun haben
— das, was wir sind, in Ihm an das Licht Gottes gebracht sein » (ebd. 81). « Was
ist unsere Strafe? Eben die unendliche Qual, die es Gott selber gekostet hat,
in dem Menschen Jesus Christus an unsere Stelle zu treten, damit wir nicht leiden
müßten. Nichts sonst Nein, nichts sonst» (G 83). Das Kreuz ist das Gericht.
Und außer ihm ist keines. So ist, sofern wir im Glauben die Gnade des Kreuzes
ergreifen, das Gericht hinter uns (G 117-118 ; 219, 222). Indem Gott selbst in der
Grablegung einmal « Vergangenheit » wurde, ist auch die Sünde in diese
Vergangenheit mitbegraben (C 147), «den ewigen Tod, den wir verdient haben, hat
er ganz allein erlitten» (D 3, 456).

Wir wollen den sehr ernsten, sehr wohl zu erwägenden Inhalt dieser Sätze



Analogie und Dialektik 203

Die Vermeidung dieser theologischen Hybris kann nur in der

Anwendung der vorhin gewonnenen Einsichten liegen. Ist das Subjektsein

des Menschen nicht als solches schon Sünde, sondern Spiegelbild
der Ehre Gottes (G 70), so kann durch die Sünde dieses Subjekts auch
nicht dessen Subjektsein als solches zur Sünde werden. Es kann wohl
sündig, und zwar im tiefsten und unrettbar sündig, werden; es kann
aber nicht als subsistierende Sünde verstanden werden. Es kann wohl
die Ehre, die es Gott schuldig ist, verweigern und für sich selber in
Anspruch nehmen, es kann also für Gott und für sich selber zur Schande

werden, es kann aber nicht jene Ehre verlieren, die darin liegt, daß

ihm Gott die Ehre weiterhin gibt, sein Geschöpf und also Subjekt
zu sein. Denn dies ist, wie schon der « Römerbrief » sagt, « Gottes

alleiniges Tun und Werk », und darum « die auch durch die Sünde

nicht abgebrochene Beziehung Gottes zu uns » (R 232). Diese Beziehung

mag als im Hinblick auf die Erlösung geschehend begriffen werden,
sie darf aber nicht mit der Erlösung selbst gleichgesetzt werden. Gewiß,
ohne Christi Kreuz ist der Sünder verloren. « Und verloren heißt
nicht ein bischen verloren, sondern ganz verloren » (TE 12, 19) — was
eben gegen den « Römerbrief » zu beherzigen ist. Barth ist auf dem
rechten Weg, wenn er fortfährt : « Ich habe nicht gesagt, daß der
Mensch nicht auch Subjekt sei. Aber nach der hl. Schrift steht es

nicht zur Erörterung stellen. Wir wollen nur fragen, ob sie nicht doch noch
aus jenem (« systematischen », nicht biblischen Hintergrund hervorgesprochen
sind, von dem her dies alles so sein muß? Wäre dem so, müßte es wirklich so
sein, so hätte hier freilich der Mensch eine Macht über Gott gewonnen, gegen
die die « scientia media » der Molinisten ein Kinderspiel wäre. Wenn es wirklich
der Weltplan Gottes ist, die Sünde zu gestatten, um sich in Christo « aller zu
erbarmen », so darf doch um keinen Preis die Ordnung der Sünde so mit der
Ordnung der Erlösung verkettet werden, daß diese zweite mit Notwendigkeit
aus der ersten folgt, weil die erste, um möglich zu sein, die zweite voraussetzt
Hier, wenn irgendwo, muß der « Sinn der Dialektik in der Theologie » sich erweisen,
und das « EVeibleiben der Stelle, wo das entscheidende Wort zu sprechen wäre »

(TK 322), garantieren Denn dies ist, wenn irgendeine, die Stelle der Freiheit
Gottes Sonst wird die theologia crucis nicht nur zur unentwegtesten theologia
gloriae, sondern zu einer philosophischen Metaphysik.

Wir wollen es Barth glauben, wenn er uns ernst vor eschatologischem Übermut
warnt (C 109-110), wenn er versichert, daß die «positive Lehre von der Apoka-
tastasis » nicht ins « Credo » gehört, weil sie dieses schlechthin « außer Kraft
setzen » würde (C 147-148), wenn er es bei der « inneren, für uns unübersichtlichen
Zweiseitigkeit des Wortes Gottes» (D 1, 188) und somit bei einem Wissen in
Unwissen bewenden läßt. Wir wollen es ihm glauben, falls er uns die Voraussetzung

dazu gibt, daß er biblisch, wirklich nur biblisch, und nicht « systematisch »

redet. Denn auch hier gilt : « Die Dogmatik muß an dieser Stelle wie noch an
andern um der Sache willen logisch inkonsequent sein » (C 36).



204 Analogie und Dialektik

so, daß diesem Subjekt nur geholfen werden kann, wenn ein ganz
anderes Subjekt für es eintritt » (ebd. 20). Wir werden zugeben, daß

nichts an diesem Subjekt von Sünde frei bleibt und von ihr nicht,
so oder so, modifiziert wird. Daß es also, wenn es erlöst wird, in jedem
seiner Teile, in seinem tiefsten Wesen ein « neues » Subjekt wird, im
Sinn von Joh. 3, 3-8 und I. Cor. 15, 35-53. Aber das alte und das

neue Ich sind dennoch ein und dasselbe : « Also nicht so, als ob hier
'zwei' Welten nebeneinander träten, wie auch der alte und der neue
Mensch nicht 'zwei' Menschen sind»1 (R 142).

Festzuhalten ist jedenfalls die auch in der Sünde — sonst wäre
Sünde nicht Sünde — verbleibende Integrität des geschöpflichen
Subjektseins. Darin besteht eben die Furchtbarkeit der Sünde, daß

sie die ständig als Gabe Gottes zufallende Existenz gegen Gott
verwendet Hier liegt der « Widerspruch », den man wohl einen « onti-
schen » nennen kann — das ist das mysterium iniquitatis — der aber
als solcher das Gegenüber von Gott und Geschöpf nicht aufhebt. Es
ist gefährlich, mit Barth die Sünde als die « unmögliche Möglichkeit »

zu bezeichnen. Sie ist eben möglich und sogar wirklich. Ihre Möglichkeit
hängt an der echten Möglichkeit geschöpflicher Freiheit. Es geht
nicht an, mit dem ganzen Protestantismus von Luther bis Jansenius
und bis zum « Römerbrief » den Begriff der Sünde durch Abstriche
an der Integrität des menschlichen Subjekts zu erläutern. « Fleisch »

mag noch so sehr die (als Sünde und Sündenstrafe zugleich zu deutende)

Einkerkerung des Sünders in die Welt der Konkupiszenz, des Triebs
und der geistigen Blindheit und Stumpfheit bedeuten, — der Mensch

hört auch als « Fleisch » nicht auf, Verstand, Wille, Freiheit (zum

Sündigen zu behalten. Sein « Geist » ist nicht der Heilige Geist,
sein Personsein ist nicht identisch mit seinem Begnadetsein.

1 « Der Blitz, der unsere Existenz in Brand steckt, wird nicht säumen, auch
unser Sein, Wissen, Denken, Reden, Wollen und Vollbringen vielleicht
unversehrt zu lassen, vielleicht zu schmelzen und zu läutern, vielleicht zu
verkohlen vielleicht ganz und gar (und doch nicht ganz Non omnis moriar
zu verzehren» (R 209). Dieses «doch nicht ganz» mitten im «ganz und gar»
des Sterbens und der Geburt ist die bleibende Identität des Subjekts. Diese
besteht nicht in einer isolierbaren, gleichsam neutralen Zone, diesseits oder jenseits
von Sünde und Gnade, sondern ist eben das, was das Sterben und die
Auferstehung durchlebt. Man kann dieses Was mit Brunner die « formale imago
Dei » nennen, jedoch unter der zweifachen Bedingung, daß diese imago 1. je
schon in der faktischen Ordnung von Begnadung-Sünde-Erlösung steht (und
also nicht eine « rein natürliche » Größe ist) und 2. insofern sie Natur ist, nicht
als « unzerstörter Wert » einen « Anknüpfungspunkt » für die Gnade bildet.



Analogie und Dialektik 205

Die Sünde will den Widerspruch zu Gott, sie kann aber nicht, was
sie will. Sie kann nicht Gott gleich sein. Sie kann nicht nicht Geschöpf
sein. Das ungehorsame Kind, das den Vater verleugnet, kann nicht
bewirken, daß dieser Vater nicht mehr sein Vater sei. Es beweist

gerade mit seinem Widerspruch, daß es von diesem Ursprung nicht
loskommt. Die Sünde liegt also im Akt des Geschöpfs, nicht in seiner

Natur. Nur die voluntas elicita kann sündigen ; sie tut es, indem sie

die voluntas naturalis mißbraucht, nicht indem sie sie aufhebt.
Wir kämen, wenn wir dieser Fährte folgen würden, zu einer

getrennten Behandlung der Analogie als Analogie der Seinsordnung
(analogia entis) und Analogie der Bewußtseinsordnung (analogia
cognitionis et volitionis). Es könnte scheinen, daß wir mit dieser

Trennung das Rätsel des « Widerspruchs » zu bannen vermöchten. Es

wäre dann zu sagen, daß die Sünde die Analogie in der Bewußtseinsordnung

zerstört, in der Seinsordnung aber nicht anzutasten vermag.
Auf diesen Weg weist uns Barth selbst hin. Denn durch die Sünde,

führt er aus, treten wir in Widerspruch zu Gott, während die seins-

hafte Beziehung Gottes zu uns « durch die Sünde nicht abgebrochen »

wird, eben die Beziehung des Schöpfers zu seinem Geschöpf (R 232).
Gott ist durch die Schöpfung mit uns « in Gemeinschaft getreten »

(D 3, 578), denn «ein Suchen und Schaffen von Gemeinschaft ist ja
offenbar schon die Schöpfung » (D 3, 307). Die Seins- oder « Natur »-

Seite der Gemeinschaft bliebe demnach unangetastet, während die

Akt- oder « Geist »-Seite dieser Gemeinschaft zerstört würde. Und
Gott würde sich zur ersten als « Liebender » oder doch « Langmütiger »

verhalten, während er sich zur zweiten als « Zürnender » verhielte.
Dazu würde weiterhin passen, was Barth über den Unterschied von
ontischer und noetischer Ratio (A 41 f.) in seiner Deutung Anselms
ausführt. Beide, die ontische wie die noetische ratio des Geschöpfs
wurzeln in der ungeschaffenen ratio veritatis, die identisch ist « mit
der ratio summae naturae, d. h. mit dem dem Vater konsubstantialen
göttlichen Wort » (43). Dies ist das Maß der Wahrheit, sowohl der
ontischen wie der noetischen Wahrheit des Geschöpfs, das durch
Teilnahme an diesem Maße ist, was es ist. Nun aber hat, so führt Barth,
Anselm folgend, weiter aus, die noetische ratio als « gegenüber der

Erfahrung primäre Fähigkeit der Begriffs- und Urteilsbildung » (42)
« zunächst » (45) ihr Maß an der ontischen ratio, d. h. am Gegenstand.
« In diesem, dem durch den Gegenstand bestimmten rechten Gebrauch
entscheidet es sich, ob von einer Veritas rationis nostrae wirklich die



206 Analogie und Dialektik

Rede sein kann. Nun beruht aber auch die Wahrheit der Existenz
und des Wesens des Gegenstandes nicht in sich selber, sondern in dem

göttlichen Wort durch das es geschaffen ist und das ihm mit seiner

Erschaffung Ähnlichkeit mit der ihm selbst (als dem von Gott gesprochenen

Wort) verleiht. Die Bestimmung des Gebrauchs der menschlichen

Ratio zum rechten Gebrauch, die zunächst vom Gegenstand
ausgeht, ist also nur gleichsam die Leitung, mittels derer die Wahrheit,
bzw. Gott selbst diese Entscheidung fällt » (A 44-45). Man beachte

im folgenden nun die Überordnung, die Barth der ontischen über die
noetische ratio zuteil werden läßt : « Was nun zweitens die ontische

ratio betrifft, so geht aus dem Gesagten hervor, daß ihr Anteil an der
Wahrheit grundsätzlich kein anderer, aber ein höherer ist als der der
noetischen ratio : er muß ihr wie jener von der Wahrheit selbst

verliehen sein. Aber während diese Verleihung auf Seiten der noetischen

ratio Sache der je und je fallenden Entscheidung ist, ist von der

ontischen ratio zu sagen, daß ihr mit der Erschaffung des

Gegenstandes, dessen ratio sie ist, Wahrheit verliehen ist » (45). Noetische

ratio, d. h. menschliche aktuelle Erkenntnis ist also der ontischen,
d. h. dem Wahrheitsgehalt geschöpflicher Dinge, darin unterlegen,
daß sie ihr nicht, wie dieser, eine kontinuierliche Vorfindlichkeit von
Wahrheit ein für alle Male verliehen ist, sondern daß sie Wahrheit
nur « je und je im Ereignis des Erkennens » (45) gewinnt. Nicht also

allein dies, daß sie doppelt gebunden ist, « zunächst » an den Gegenstand,
durch diesen hindurch aber an eine je und je fallende göttliche «

Entscheidung », läßt die menschliche Vernunft hinter der objektiven
Seinsvernunft zurückbleiben.

Die Folgen dieser Lehre für unsere Frage sind klar. Es könnte
sein, daß durch die Sünde die ontische ratio der Dinge (denen « Wahrheit

verliehen ist ») nicht angetastet würde, während die im Noetischen

nur « je und je sich ereignende » Wahrheitsfindung ausfallen könnte.
Der Mensch könnte durch die Sünde gleichsam erblinden und die
in der ontischen ratio (als Medium und « Leitung ») nur selbst je und
je als Entscheidung Gottes sich offenbarende ewige Ratio nicht mehr
erkennen. Die Verlockung liegt nahe, Rom. 1, 18 ff. in dieser Weise

zu deuten.
Aber diese Konstruktion leidet an mehrfachen Mängeln. 1. Zunächst

geht es nicht an, den akthaften (« Entscheidungs »-)Charakter der
innerweltlichen gegenständlichen Erkenntnis in eine Reihe zu stellen

mit der « Akthaftigkeit » der göttlichen Offenbarung in den Geschöpfen.



Analogie und Dialektik 207

Denn einerseits besitzen diese echte, wenn auch geschöpfliche, d. h.
entliehene Wahrheitsgehalte, die als solche erkennbar sind, auch wenn
sie nicht explizit in Gott erkannt werden oder Gott in ihnen. Gerade

das Moment eines « kontinuierlichen » Wahrseins der Dinge sichert ihnen
eine solche Erkennbarkeit zu. In dieser innerweltlichen Erkenntnisbeziehung

hat der Akt - Charakter der Erkenntnis gegenüber dem

Objekt-Charakter des Gegenstandes prinzipiell (wenigstens gleiche

Dignität. Es darf also dieser Akt-Charakter der Erkenntnis nicht
verwechselt werden mit der Akthaftigkeit göttlicher Selbstoffenbarung.
In der (für Barth erstaunlichen) Unterordnung der noetischen ratio
unter die ontische liegt die Tendenz verborgen, der ersten eine der
ontischen gleichberechtigte « Abbildlichkeit » abzusprechen. Noetische
ratio scheint hier mit Gewalt auf ein reines « Hören » reduziert werden

zu sollen (vgl. A 55). Indessen wird dem Erkenntnisvermögen doch
eine apriorische « Fähigkeit der Begriffs- und Urteilsbildung » (42)

« nach den Regeln der auf dem Satz des Widerspruchs aufgebauten
Logik » (55) zugestanden. Diese Prinzipien des Denkens sind aber

nicht ein beziehungsloses Spiel einer rein « formalen Logik », sondern

jedenfalls in solcher Weise transzendental mit den Gesetzen des

Gegenstandes verbunden, daß auf Grund ihrer Anwendung richtig gedacht
werden kann. Die ganze Beweisführung Anselms bezieht sich immer
wieder auf jenes « notwendig » (bzw. « unmöglich ») des Widerspruchssatzes.

Diese Erkenntnisstruktur hat somit ontische Dignität, wenn
auch eine solche eigenen Charakters, und es ist nicht abzusehen, warum
diese nicht ebenso (« kontinuierliche ») Abbildlichkeit des Ur-Subjekts
Gott sein sollte, wie die ontische ratio Abbild des Ur-Objekts Gott ist.
Diese Erkenntnisstruktur aber wird als solche in der Sünde nicht
aufgehoben. Die Logik gilt nach wir vor, nur dient sie jetzt dem
Sünder zur Bildung von Sätzen gegen Gott statt zu ihm hin. Anders
gesagt : der Akt der Erkenntnis hat freilich Ereignis-Charakter, aber
er gründet in einer Erkenntnis-Natur, die als solche, mag der Akt
noch so « korrupt » sein, intakt bleibt.

Aber wir werden eben auch den Akt als solchen nicht « korrupt »

nennen dürfen, sowenig wir, wenn von Sünde die Rede ist, die
Natur « intakt » nennen können. Die ganze Fährte, auf die uns die

Unterscheidung von Akt und Natur geführt hat, ist nicht geeignet,
das Problem entscheidend zu erhellen. Nur negativ wird daraus klar :

Mag (entgegen dem, was Barth hier sagt dem Ereignischarakter
des Seins eine noch so überlegene Dignität gegenüber seinem Natur-



208 Analogie und Dialektik

Charakter zuzusprechen sein (darauf zielt ja Barth letztlich doch hin),
dieser Vorrang vermag die Priorität des Seins dem Akt gegenüber
nicht zu erschüttern. Diese Priorität ist nichts anderes als ein
einschneidender Charakterzug der Geschöpflichkeit und der Nicht-Selbstherrlichkeit

des endlichen Subjekts. Hier gilt unerschütterlich das

(für Barth so verpönte) agere sequitur esse. Und eben darum zerstört
der Akt der Sünde nicht die Natur. Das Geschöpf ist nie (wie der
« Römerbrief » es uns glauben machen wollte), auch im höchsten seiner

Akte nicht, actus purus, reine Aktualität, reine qualitative
Personalität. Jede geschaffene Person (auch die des Engels) ist, wie Thomas

sagt, « in aliquo genere » und damit « Individuum », und damit « Natur ».

Die Sünde und ihr Widerspruch ist nicht Aufhebung der Geschöpflichkeit

und darum nicht Aufhebung der Analogie. Sie kann also

auch nicht die Aufhebung der ontischen wie der noetischen Beziehung
zu Gott sein. Das Geheimnis der Sünde liegt anderswo : im möglichen
Widerspruch zwischen dem « physischen » (« ontischen ») und dem
« moralischen » Sinn des menschlichen Aktes und Seins. Der Sünder

negiert, was er seinshaft ist und nicht nicht sein kann : Kreatur.
Diese Negation des eigenen Seins, die als solche das « Non serviam »

gegenüber dem Schöpfer meint, greift nicht etwa nur den Akt, sie

greift die Fundamente des Seins an. Es ist also nicht an dem, daß

wir in einer Art Natur-Optimismus (gegenüber der radikaleren
Sündentheologie der Reformatoren) die Sünde nur auf die «

Oberfläche » des Seins beschränkten, und die Natur von ihr freihalten
wollten. Der ganze Sünder ist, mit den glänzendsten Qualitäten,
Eigenschaften und Tugenden seiner Natur, als ganzer verloren, solange

er Sünder ist. Aber eben um verloren sein zu können, bedarf er jener
Natur, die, auch zur Fratze verzerrt, Geschöpf bleibt. Auch die
Dämonen glauben und zittern. Und auch die Natur der Dämonen
bleibt, wie Thomas mit den Vätern sagt, gut.

B. Die Gestalt der Analogie.

Aus allem Gesagten resultiert nun aber die Gestalt der Analogie,
die sich als die notwendige Mitte zwischen Identität und Widerspruch
zwischen Gott und Geschöpf grundlegt. Für dieses Ergebnis bleibt
die Frage zunächst noch eingeklammert, auf Grund welcher Erkenntnis-

prinzipien, ob aus « Vernunft » oder aus « Glaube », wir die Geltung
des « Satzes vom (Nicht-)Widerspruch » anerkennen (vgl. D 3, 603-605).
Was hier allein zunächst in Betracht kommt, ist die Feststellung,



Analogie und Dialektik 209

daß auch die Sünde diesen Satz nicht aufhebt, daß er auch zwischen

dem zürnenden Gott und dem sündigen Geschöpf gilt, eben als die

unerläßliche Voraussetzung dafür, daß beide in dieser (wenn auch
« negativen ») Beziehung stehen. Bestünde jener Satz nicht, so würde
entweder das Geschöpf zu Nichts (dies wäre die logische Konsequenz),
oder man müßte sie (was letztlich undenkbar ist) als zwei völlig
disparate Größen verstehen, die sich weder positiv noch negativ irgendwie
angingen.

In diesem Sinne baut sich, wie schon angedeutet, Barths Anselmbuch

ganz auf der unverbrüchlichen Geltung des Nicht-Widerspruchs
auf. Ist Gott id quo maius cogitari nequit und wäre er in solo

intellectu und nicht in re, so wäre « dieser Widerspruch unerträglich »,

denn « ein innerer Widerspruch » ist « ein Nichts » (A 143-144 ; vgl.
163). Die Erkenntnis ist eben nur dann Erkenntnis von Wirklichkeit,
wenn sie « nach den Regeln der auf dem Satz des Widerspruchs
aufgebauten Logik » (A 55) Gegenständliches erfaßt. Sie erfaßt es aber

darin gerade als das sich ontisch nicht Widersprechende. Darum
wird auch am Ende des Buches « die Möglichkeit der Leugnung der
Existenz Gottes» durch den Sünder auf dessen Torheit zurückgeführt.
Diese Torheit besteht darin, daß er etwas denkt, « was er nicht denken
kann ». « Wie bringt er diesen Widerspruch mit sich selbst fertig »

(187). Nicht etwa dadurch, daß er wirklich kann, was er nicht kann
Nicht etwa dadurch, daß er nun wirklich zum Widerspruch wird!
Sondern : « Das Bejahen und das Verneinen der Existenz Gottes finden

— das ist des Rätsels grundsätzliche Lösung •—- gar nicht auf
derselben Ebene statt » (188). Ja, wüßte der Tor nicht, daß es einen Gott
gibt, so wüßte er auch nicht, was er sagt, wenn er die Existenz Gottes

leugnet. Die Ebene des Noetischen (oder «Moralischen»), auf der

er, vergeblich, die Leugnung versucht, kann nie die Ebene des

Ontischen (« Physischen ») selbst erreichen.
Dieser « Satz des Widerspruchs » ist nun aber keineswegs ein

Prinzip, aus dem man das Verhältnis von Gott und Geschöpf ableiten
oder auch nur « entfalten » könnte. Es gibt keine das Verhältnis von
Gott und Geschöpf apriori regelnden und ihm so überlegenen Prinzipien.
Sondern « in seiner echten Form spricht sich die Analogie 'grundlegend'
aus. Er ist das 'in potentia' der Analogie » L Es gibt also sowenig
einen Gott und dem Geschöpf übergeordneten Seinsbegriff, daß jede

1 Erich Przywara, Analogia Entis I (1932) 73 Anm.

Divus Thomas 14



210 Analogie und Dialektik

Gemeinsamkeit des Seins ihnen gerade abgesprochen wird. Sie sind
in keiner Hinsicht real ein Sein (« ens et unum convertuntur » « Eine

positive Aussage über Gott besteht gewiß, aber ist nur die Fundierung
der negativen Aussage über sein schlechthiniges Anderssein. » « Analogie
[besteht] nur als Beziehung gegenseitigen Andersseins, w; aXXo -pU
àXXo. Es ist Beziehung, die in dem Maße als 'echte' Beziehung
(d. h. zu Gott, wie er echt Gott ist) sich kundtut, als sie das

grundlegende 'Anderssein' Gottes gegenüber dem Geschöpflichen ausdrückt.
Das Positivum 'Beziehung' enthüllt sich in seiner Spitze als Negativum
'Anderssein'. Aber gerade so ist das Negativum 'Anderssein' das

Zeichen der Erfüllung des Positivum 'Beziehung' : Unbegreiflichkeit
das Zeichen, daß es Gott ist ; Begreifen das Zeichen, daß es nicht
Gott ist. »1 Es handelt sich also um ein « dynamisches » (D 3, 261)

Verhältnis, bei dem das letzte, abschließende Wort über das

Verhältnis zwischen Gott und Geschöpf nicht in deren jeweils verschiedene

Beziehung zu einem in beiden verschieden sich verwirklichenden Sein

(Thomas, De pot. q. 7 a. 7 c : per respectum ad aliquod tertium)
gesetzt werden kann, sodaß « dasselbe Eine in Gott und Geschöpf
'ausgewogen' wäre. Denn dann wäre nicht das göttliche Ist (Wahrheit
usw.) das entscheidende Letzte, sondern diese schwebende Ausgewogenheit

zwischen Gott und Geschöpf Sondern es reduziert sich alles

auf das letzte unreduzierbare Prius Gottes, cum Deo nihil sit
prius, sed ipse sit prior creatura (ebd.).»2 Diese Reduktion auf den

Deus semper major (Augustinus) ist nun aber gerade dann echt und

vollendet, wenn sie die Kreatur nicht negativ in ein schlechthiniges
Nichts (bzw. in Gott) auflöst, sondern wenn sich « die besondere Eigenart
des Geschöpflichen in seiner relativen Eigenständigkeit oder
Eigenwirksamkeit (causae secundae) positiv vom Hintergrund des Deus

semper major » abhebt. Diese Eigenständigkeit (ens in se) ist so wenig
eine Unabhängigkeit von Gott (ens a se), daß sie sich letztlich nur
als « das 'Nichts' zum 'Schöpfer aus dem Nichts' verhält »3. Das
« ist » im Widerspruchssatz ist nicht das « Ist » der Identität, sondern
das gerade nur negativ sich aussprechende (« es kann nicht sein, daß

etwas zugleich ist und nicht ist ») « Ist » der Analogie : « Das ist (gilt)
des Widerspruchssatzes ist Analogie » 4.

1 Erich Przywara, Analogia Entis I, 94-95.
2 Ebd. 96.
3 Ebd. 99.
4 Ebd. 99.



Analogie und Dialektik 211

Auf eben diese « Dynamik » aber zielt Barths ganzes Denken,
wie sich denn auch die echte Form der « Analogia entis » allenthalben
bei ihm wiederfindet h

Die Analogie hat, wie wir sahen, darin ihre Echtheit, daß sie

der Ausdruck der je größeren Distanz des (sowohl « nichtigen » wie
« eigenständigen ») Geschöpfes zu Gott ist. Um dieser Distanz willen
fordert sie « mit Entschiedenheit die Wendung von der Anschauung
Gottes — zurück zum Leben, zum Menschen und seiner Lage » (W 206).
Dieser Abstand, den wir nehmen, ist der Abstand des « Dienstes », des

« soli Deo gloria » Calvins. Und so ist es schon richtig, wenn alle « noch

so große » Liebe zwischen Gott und Geschöpf ihre Form und ihren
Ausdruck gewinnt in der jeweils größeren Ehrfurcht, als einer zwar

1 Schon im « Römerbrief » heißt es : « Daß uns das, was dieser Mensch
[Abraham] ist, erinnert an das, was er nicht ist, daß hinter und über seinem
Verhalten ein Geheimnis steht, das durch sein Verhalten ebensowohl verhüllt
wie illustriert wird» (R 94). In einem gleichzeitigen Aufsatz: «Um ein
Teilnehmen handelt es sich, bei dem der unendliche Abstand von Gottes- und
Menschengerechtigkeit nicht aufgehoben, sondern in dem seine Unendlichkeit
nur immer tiefer erkannt wird» (W 148). Im Anselmbuch mit scholastischer
Klassizität : « Was seine [Gottes] Existenz mit der aller anderen Wesen gemeinsam
hat, das ist ja nur die gegenständliche Wirklichkeit als solche. Nun aber ist die
gegenständliche Wirklichkeit aller Wesen außer ihm eine solche, die auch als
nicht-vorhanden gedacht werden kann, insofern nämlich, als das Dasein
aller Wesen außer ihm durch sein Dasein bedingt, nur gleichsam in der
Klammer seines Daseins da ist und also auch nur in der Klammer des Denkens
seines Daseins (seines nicht negierbaren Daseins als daseiend denkbar ist
Es gibt daseiende Wesen. Auch Gott ist ein daseiendes Wesen. Aber nur Gott
der Schöpfer ist das unauflöslich nicht wegdenkbar daseiende Wesen, in dessen
Klammer es dann ein wahres und eigentliches Dasein auch anderer Wesen gibt...
Sie haben nur in (grundsätzlicher, nicht bloß gradueller Unvollkommenheit,
was Gott in (grundsätzlicher, nicht bloß gradueller Vollkommenheit hat :

Dasein» (A 178 180). In der « Dogmatik » spricht sich die Analogie als analogia
fidei so aus, daß diese implizit die analogia entis mitsetzt. Denn die Gnade
ist ja nur darum Analogie und nicht Identität, weil sie ein von Gott verschiedenes
Subjekt «voraussetzt dem er sich offenbaren kann» (G 69), das, wenn es
aus sich auch nicht die Möglichkeit hat, ohne Gnade Offenbarung zu vernehmen,
doch als Subjekt mit der Gnade diese Offenbarung tatsächlich vernimmt. So
sagt der 1. Band der Dogmatik: «In aller Unähnlichkeit ist die menschliche
Möglichkeit, im Glauben die Verheißung zu ergreifen, nicht ohne Ähnlichkeit
mit der göttlichen Möglichkeit ihrer Verwirklichung» (D 1, 256). Der 2. Band
anerkennt, « daß zwischen der Liebe, mit der Gott uns liebt, und der uns
gebotenen Liebe zu ihm eine Ähnlichkeit besteht. Es ist bei aller majestätischen
Überordnung der ersten über die zweite schon in Ordnung, daß beide mit
demselben Begriff bezeichnet werden können» (D 2, 435). Der 3. Band: «Es muß
dies, daß wir ihn erkennen, bedeuten, daß wir mit unseren Anschauungen, Begriffen
und Worten gerade nicht etwas schlechthin Anderes als ihn bezeichnen » (D 3, 252).



212 Analogie und Dialektik

seligen Furcht, aber eben doch einer Furcht. In diesem Punkt treffen
die letzten Intentionen des Reformators Calvin und des Gegenreformators
Ignatius seltsam genau zusammen. Dem « soli Deo gloria » Calvins
antwortet das (auch die Kreatur ausdrücklich ins Lob einbeziehende)
« omnia ad majorem Dei gloriam » von Ignatius.

Diese « Furcht » in der Liebe, diese Liebe als Furcht drückt die

Dynamik (D 3, 261) der Analogie, das « Deus semper major » aus.

Wir stehen nicht vor einem neutralen, unpersönlichen « Sein », sondern

vor der Majestät des absoluten Subjekts. « Wer und was Gott ist,
das haben wir nicht aus irgendeiner Erkenntnis des Seins, sondern

was Sein ist, das haben wir aus der Erkenntnis Gottes zu schöpfen »

(D 3, 635). Es handelt sich nicht, gerade hier nicht, um eine bloße

« Spannung » und « Polarität » zwischen Ähnlichkeit und Unähnlichkeit,
um « eine Balance » (D 3, 93), um das vermeintlich katholische « Sowohl-
Alsauch » (TK 362). Nicht um «Spannung» geht es, sondern um
«strenge Unterordnung» (Z 3, 1925, 3; 238). Gerade diese Form der

Analogie ist es, die Erich Przywara « von Anfang an scharf betonen »

wollte1 und auch als katholische Grundform unerbittlich und in alle
Einzelheiten hinein durchgeführt hat. Wir müssen sagen, « daß das

Verhältnis von Gott und Welt von Grund aus und in allen seinen

Konsequenzen kein Gleichgewichts-, kein Paritätsverhältnis ist, sondern
daß Gott in diesem Verhältnis der schlechthinige Primat zukommt »

(C 31).
Die Grundgestalt der Analogie wird also, zunächst noch gleichgültig

ob als rein theologische oder auch als philosophische betrachtet,
jedenfalls eine solche sein, die in jedem Aufstieg vom Geschöpf zu
Gott die umgreifende, begründende und ermöglichende Vorgängigkeit
des Abstiegs Gottes zum Geschöpf sieht. Sonst wäre es eben kein
Aufstieg zu Gott. Ontisch heißt das, daß in der Erkenntnis der Geschöpf-
lichkeit (seis durch den Glauben oder durch die Vernunft) die Geschaffenheit

des Geschöpfs und damit der Schöpfer als dessen Grund und
Ziel ansichtig wird, der es « in der Klammer seines Daseins » hält.
Geschöpf ist als solches schon Offenbarung Gottes, sofern es « auch

nur in der Klammer des Denkens seines Daseins (seines nicht negierbaren
Daseins!) als daseiend denkbar ist» (A 179). Das heißt aber, daß,
wie ontisch ein Denken des Geschöpfs nicht möglich ist ohne ein
Mitdenken Gottes (wie unbewußt, wie implizit, wie geleugnet das immer

1 Zft. f. Asz. u. Myst. 15 (1940) 210.



Analogie und Dialektik 213

faktisch geschehen mag), so auch noetisch kein Denkakt möglich ist
ohne den von oben in ihn hereinragenden Denkakt Gottes selber. Das

geschöpfliche Cogito ist als solches immer in der Klammer eines

vorgängigen Cogitor. Dieses Cogitor nennt Barth nun einfachhin « analogia
fidei ». Er setzt dabei voraus, daß ein solches Denken Gottes nicht
auf Grund der Offenbarkeit Gottes im Geschöpf, sondern nur auf
Grund einer eigenen personalen Offenbarung geschehe. « Wir sind

erkannt, ehe wir erkannt haben» (W 98), «wir schauen aus, aber daß

wir zuerst angeschaut sind, das unterscheidet uns von solchen, die
ins Leere schauen» (R 300). Ja, der ganze anselmianische (« ontolo-
gische ») Gottesbeweis hat alle seine Kraft gerade aus diesem Cogitor,
das, als Apriori jedes Cogito aufgewiesen, damit auch die Existenz
des absoluten Subjekts «bewiesen» hat (A 145). Eben diese noetische

Analogie ist der Sinn auch der paulinischen Worte, die die aufsteigende
Gotteserkenntnis jeweils von einer absteigenden umgriffen sein läßt1
(D 1, 257). Nicht umsonst zitiert Barth hier, vorsichtig zustimmend,
den Hegelianer Marheineke (ebd.), läßt er durchblicken, daß, wenn
nur das Ganze nicht auf Idealismus hinausgedreht würde, sich darüber
wohl auch mit Hegel reden ließe (TK 202-203, 231). Selbst Schleiermacher,

wenn er vom « Mitgesetztsein Gottes im Selbstbewußtsein »

redet (TK 142), kann richtig verstanden werden. Nur daß eben hier

Analogie besteht und keine durch irgendeinen Idealismus oder eine

« Zirkelmethode » doch zu erschleichende Identität.

C. Der « Griff nach Gott ».

Damit dürfte erwiesen sein, daß die gemeinsame Absicht der
katholischen wie der reformierten Theologie auf die Wahrung der
Souveränität Gottes und also auf die Verwahrung gegen den Übergriff
des Geschöpfs in diese göttlichen Rechte gerichtet war. Man bedenke,
daß schon zu Zeiten der Reformation die Anklage auf Übergriff stets
eine gegenseitige war : auch die übrigen Unterscheidungslehren stehen
in diesem Licht. Während für den Protestanten das Papsttum, das

Lehramt, die Absolutionsgewalt, die Messe usw. ebensoviel Eingriffe
des Menschen in die Rechte Gottes und Christi, ebensoviel Usurpationen,
Verwechslungen und damit Blaspheme besagten, bildeten sie für

1 « Jetzt erkennt ihr Gott, vielmehr (noch) (irâXXov 8é) ihr seid von Gott
erkannt» (Gal. 4, 8). «Wer Gott liebt, der ist von ihm erkannt (1. Kor. 8, 2).
« Dann werde ich erkennen, so wie auch ich erkannt bin » (1. Kor. 13, 12). Vgl.
D 3, 46.



214 Analogie und Dialektik

den Katholiken ebensoviel Schranken, Dämme, Distanzen, die eine
distanzlose « Unmittelbarkeit » des Menschen zu Gott verhindern
sollten. Freilich nicht nur Schranken allein, sondern von Gott selbst

geforderte, legitimierte Formen des Dienstes vor Gott, die in eben

dieser « Distanz » die wahre « Nähe » der Offenbarung und der Gnade

verbürgen.
Barth hat, aus dem alles entscheidenden christlichen Instinkt

der Distanz, viele dieser Schranken innerhalb seiner Kirche von neuem
aufzurichten versucht. Gegen den nun wirklich « schranken-losen »

Neuprotestantismus hat er die Dämme einer streng objektiven,
vorgegebenen Offenbarung in objektiven Zeichen, Medien und Sakramenten,
in Schrift, Kirche, Dogma und Tradition (die drei letzten innerhalb
der menschlichen Relativität freilich) vorgebaut. Er hat aber nicht
nur diese einzelnen inhaltlichen Formen der Distanz wieder betont,
er hat auch, was viel wichtiger ist, die alles tragende formale Struktur
der Distanz, die Analogie neu zu Bewußtsein und zu Ehren gebracht.
Dies auf einem langen und ebenso mühsamen wie bewunderungswürdig
konsequent durchlaufenen Weg. Denn er hat zunächst nach jenen
Formen gegriffen, die, scheinbar geradlinig zum Ziele führend, letztlich
dieses Ziel doch verfehlen mußten : den Formen der Identität und
des Widerspruchs. Lebten auch jene Formen schon vom echten « Pathos
der Distanz », so konnte sich die Echtheit dieses Pathos doch erst in
der wiedergefundenen Form der Analogie vollkommen und angemessen
darstellen.

So kann die Polemik Barths sich von jetzt an nur noch gegen
die katholische Verkennung oder Verbildung der Analogie wenden.

Er kann dem Katholizismus nur vorwerfen, daß er in der Analogie
eine verborgene Identität suche. Er kann ihm vorwerfen, daß er den

Seinsbegriff im geheimen nicht analog, sondern univok verstehe und
das Verhältnis von Gott und Geschöpf « in Form einer Explikation
dieses allgemeinen Seinsbegriffs erklären zu können meint » (D 3, 349).
Er kann ihm vorwerfen, daß er « ein statisches statt dynamisches
Verständnis der Analogie » einführe und damit nicht mehr vor Gott,
unter Gott, dem unfaßbaren, ewigen Prius und Superius, sondern im
Grunde vor seinesgleichen stehe. Daß er « aus dem 'Er' ein 'Es', aus
dem Werden ein Sein » gemacht habe (D 3, 261). Was sollen wir nach
allem Gesagten jetzt noch dagegen vorbringen Wir können nur
sagen : Ja, diese Gefahr wird allerdings bestehen, solange wir sündige
Menschen sind, daß wir die Beziehung Gottes zu uns und die unsre



Analogie und Dialektik 215

zu ihm verkennen und in eine handhabbare, sächliche Beziehung
umlügen. Wir werden uns hüten zu sagen, wir hätten dies nicht getan
Aber an wem liegt die Schuld Am « Prinzip » der Analogie Oder
nicht vielmehr an uns, die wir sie nicht verstehen, indem wir sie —
verstehen wollen Barth hat recht, wenn er, Anselm folgend, den

Namen Gottes negativ formuliert : id quo maius cogitari nequit. Er
hat doppelt recht, wenn er Anselms Satz unterstreicht : « Si enim

aliqua mens posset cogitare aliquid melius te, ascenderet creatura

super Creatorem et judicaret de Creatore : quod valde est absurdum »

(A 81). Nur in dieser negativen Spitze aller Positionen ist die Analogie

gegen alle Aszensionsgelüste des Denkens gesichert. Es greift freilich
nicht ins Leere, wenn es vor diesem « Nichts » steht ; es « ergreift »

freilich ein « Etwas », aber nur als das nicht-begreifend selber Begriffene.
« Greift » es selbst — und es wird immer wieder greifen — so wird
sein Begreifen zum Fehlgriff.

Es besteht kein Zweifel, daß die Dogmatik immer wieder vor
dem Fehlgriff zu warnen hat. Darin liegt, wie wir sahen, die Rolle
der Dialektik als Hinweis. Aber sie kann aus diesem Warnen nicht
ihre Substanz machen. Sie würde ein ungenügendes Vertrauen in
das Wort Gottes setzen, wenn jeder zweite Satz, den sie sagt, eine

Warnung, Einklammerung, ein Fragezeichen, ein erhobener Finger
wäre. Sie rede sachlich und sie rede, wie jedes menschliche Reden,
in Begriffen, d. h. abstrakt. Mit keinem Taschenspielerkunststück
existentieller Dialektik wird sie nun doch das Konkrete aus dem leeren

Hute zaubern Sie rede also auch schlicht vom Sein, auch wenn dieses

Sein Gott ist. Der Seinsbegriff ist nur für den abstrakt, für den eben

alle Begriffe grau und abstrakt sind. « Wir dürfen aber einem Ressentiment

gegen den Seinsbegriff als solchen nicht Folge geben »,

müssen vielmehr « auch den Seinsbegriff an dieser Stelle in aller
Unbefangenheit aufnehmen» (D 3, 291-292). Also immer noch Analogia
entis als « die Erfindung des Antichrist »

Aber noch haben wir Barths größtes, entscheidendes Bedenken

gegen diese Analogia entis nicht genannt. Für ihn ist Analogia entis
das Kennwort der « natürlichen Theologie ». Das ist sie nun freilich
nicht, wie wir sahen. Sie ist als solche indifferent gegenüber Theologie
und Philosophie. In der Theologie ist sie theologische Analogie, d. h.
die konkrete Beziehung des sich offenbarenden Gottes zum sündigen
und begnadeten Geschöpf. Aber sie gilt offenbar nicht nur in der

Erlösungsordnung. Sie ist der Ausdruck jedes (auch jedes möglichen)



216 Analogie und Dialektik

Verhältnisses zwischen Gott und Geschöpf. Wenn Gott schafft, dann
ist das Geschöpf mit schlechthiniger Notwendigkeit weder ein Nichts
noch ein zweiter Gott. Es ist also analoges Sein von Gott her und
somit zu Gott hin. In dieser Notwendigkeit liegt ein Moment, das in
der nichtnotwendigen Faktizität der Gnadenordnung nicht liegt. Eben
dies ist das Problem und die Grundlage der Möglichkeit einer
philosophischen Analogie. Damit erheben sich freilich schwerwiegende

Fragekomplexe. Wird die Theologie hier nicht doch von einem Außerhalb

her relativiert Wird Gottes Offenbarung hier nicht doch vor
den Richterstuhl der Vernunft gezogen Wird damit also nicht alles,

was wir erreicht, von neuem in Frage gestellt Alle diese Fragen
hat Barth erhoben. Sie zu beantworten, wird die Aufgabe einer anderen

Studie sein.


	Analogie und Dialektik : zur Klärung der Theologischen Prinzipienlehre Karl Barths

