Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Analogie und Dialektik : zur Klarung der Theologischen Prinzipienlehre
Karl Barths

Autor: Balthasar, Hans Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-819642

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-819642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Analogie und Dialektik.
Zur Klirung der theologischen Prinzipienlehre Karl Barths.

Von Hans Urs von BALTHASAR.

1. Zur Fragestellung.

Jede fruchtbare Auseinandersetzung zwischen der katholischen
Theologie und der Theologie Karl Barths! (der ersten und, wie uns
scheint, vielleicht einzigen voéllig konsequenten Form protestantischen
Denkens) mull bei der Diskussion iiber die formalen Prinzipien der
Theologie einsetzen. Man pflegt nun, seit Jahrzehnten, den ent-
scheidenden Gegensatz in das Begriffspaar Analogie und Dialektik
hineinzuverlegen. Denn in der Analogia Entis, wie sie Erich Przywara
ihm vorlegte, sieht Barth bekanntlich «die Erfindung des Antichrist »
und denkt, «daB man ihretwegen nicht katholisch werden kann ».
« Wobei ich mir zugleich erlaube, alle andern Griinde, die man haben
kann, nicht katholisch zu werden, fiir kurzsichtig und unernsthaft
zu halten » (D 1, VIII-IX). Barth sieht in ihr offenbar (und mit Recht)
ein alles durchherrschendes formales Strukturprinzip: letztlich den
widerchristlichen Versuch des Menschen, sich mit Gott auf eine
gemeinsame Ebene zu stellen, nach « Gott zu greifen », welcher Griff
eben das Wesen der Siinde enthiillt. Nun ist es aber bedeutsam, daB3
Erich Przywara in seinen Analysen der Barth’schen Dialektik ihr
gegeniiber genau denselben Vorwurf erhebt : Dialektik ist fiir ihn der
titanische Versuch, die — allein im Prinzip der Analogie gewihrleistete —
kreatiirliche Distanz zu Gott zu {iiberspringen in eine Art von theolo-
gischen Pantheismus hinein. Diese hiochst paradoxe Lage der Diskus-
sion, in der sich beide Gegner letztlich den gleichen Vorwurf entgegen-

1 Wir zitieren wie folgt: D 1, 2, 3 = Kirchliche Dogmatik 1932 ff.
(Bd. 1,1; 1, 2: 11, 1). C = Credo. 1935 G = Gotteserkenntnis und Gottes-
dienst. 1938 A = Fides quaerens intellectum (1931). R! = Rémerbrief 1919.
R = Rémerbrief 1921. AT = Die Auferstehung der Toten. W = Das Wort
Gottes und die Theologie (1924). TK = Die Theologie und die Kirche (1928).
TE 1 usw. = « Theologische Existenz heute» 1933 ff. TS 1 usw. = « Theo-
logische Studien ». Z = Zeitschrift zwischen den Zeiten (1924 ff.).



172 Analogie und Dialektik

schleudern, also offenbar ein gleiches Anliegen verteidigen, muBl uns
zu erneuter Priifung dieser formalen Prinzipien anregen.

Diese Priifung wird erschwert durch den Umstand, daB3 Karl
Barth im Zuge seiner Entwicklung von der ersten iiber die zweite
Fassung seines « Rémerbriefs » zur groBlen «Kirchlichen Dogmatik »
den Terminus und vielleicht auch die Sache Dialektik weitgehend
iitberwunden und durch einen Standpunkt ersetzt hat, den man nach
ihm als den der «analogia fidei » bezeichnen kann. Wir werden Barth
nicht das Unrecht antun (das freilich die meisten katholischen Kontro-
versisten ihm zugefiigt haben), seinen heutigen reifen Standpunkt
zuriickzuinterpretieren auf seine fritheren, iiberwundenen Entwicklungs-
stufen. Wir rechnen vielmehr — und tun es, wie wir glauben, mit
guten Griinden — damit, dal Barth sich in seinen Wandlungen zwar
in einem tiefsten Sinne treu geblieben ist, daBl aber die Vorformen
seiner « Kirchlichen Dogmatik » erst tastende, noch unadiquate Auws-
drucksmittel einer theologischen Grundintuition waren, die sich im
reifen Werk der letzten 15 Jahre weit sicherer ausdriickt.

Umso genauer gilt es heute, die Frage der beiderseitigen Formal-
prinzipien zu revidieren. Da sich Barth des Kennworts Analogie
bemichtigt hat, ist in diesem wenigstens ein Minimum von Gemein-
samkeit erreicht, wihrend die Differenz sich offenbar in den Worten
« Entis » und «Fidei » konzentriert. Dann aber wird es von absolut
entscheidender Bedeutung sein, den Sinn des Gemeinsamen wie des
Trennenden mit jeder nur moglichen Prdzision zu bestimmen. Es
geht, man beachte es wohl, um den letzten Wesensunterschied von
Katholisch und Protestantisch. Also um Tédlich-Ernstes und nicht
um miiBiges Theologengezink. Infolgedessen wird alles daran liegen,
weder den einen noch den andern Standpunkt voreilig festzulegen
und zu verengen, indem wir ihn etwa mit der Meinung einer bestimmten
Schule, Richtung, Tendenz gleichsetzen, die nicht schlechthin repri-
sentativ fiir die ganze Kirche, die sie verteidigt, einsteht. Beide Stand-
punkte sind so zu bestimmen, daB sie als universale Formprinzipien
beider Konfessionen gelten konnen.

Nun besitzen wir fiir unser Gesprich, wie gesagt, einen trefflichen
Ausgangspunkt : eben jenes Minimum an Gemeinsamkeit, das im Wort
und Begriff Analogie liegt, vorausgesetzt, da wir ihm jene Un-
bestimmtheit lassen, die ihn nicht als «analogia entis » und « analogia
fidei » oder als « philosophische » und « theologische » Analogie festlegt.
Freilich, daB3 wir einen solchen Ausgangspunkt wirklicher, inhaltlich



Analogie und Dialektik 173

gefiillter Gemeinsamkeit in Wahrheit besitzen, ist im Hinblick auf die
Herkunft der «dialektischen Theologie » keineswegs selbstverstdandlich
und allererst zu erweisen. Wir geben uns in der vorliegenden Studie
bereits zufrieden, wenn wir nach Aufweis der Wendung der dialek-
tischen Theologie — die ja zundchst gerade nicht auf der Grundlage
der Analogie, sondern des Widerspruchs (3tx-Aéyesfat) beruhte — zur
Anerkennung der Analogie als eines «tatsichlich unvermeidlichen »
(D 3, 254) Begriffs, eine echte Gemeinsamkeit in der Prinzipienlehre
als gesichert feststellen kénnen. Wiare damit nicht schon Unverhofftes
gewonnen ?

Die Theologie der « Analogia fidei » fand ihren ersten Ausdruck
in der «Identititstheologie » der ersten Auflage des « Rémerbriefs »,
um sodann im zweiten Stadium zu einer « Widerspruchstheologie »
(Barths Schriften zwischen 1920-1930), im dritten zu einer Theologie
der Analogia fidei zu werden. Dal} diese drei Stadien : « Identitit »,
« Widerspruch », « Analogie » eine wirkliche Entwicklung darstellen,
dafiir spricht schon die Tatsache, dall dem feiner lauschenden Ohr
auch in der befremdlichen Sprache des « Ur-Rémerbriefs » alle wesent-
lichen Anliegen des «zweiten» schon hérbar sind, und dall dieser
« zweite », an sich wahrhaft dimonische Versuch, den « Widerspruch »
bis zu Ende zu gehen, doch in allem Positiven, was er enthilt, unver-
kiirzt in die « Dogmatik » eingehen konnte. Es spricht weiter dafiir,
dal3 dieser Dreischritt sich in jedem genuin theologischen Denken in
irgendeiner Form wiederholen wird, weil in ihm sich die groBen Perioden
der abendlindischen Theologie abzeichnen und darum in ihnen eine
gewisse « Necessitdt » nicht zu leugnen ist. In dieser Periodik offenbart
sich in der Tat das Gesetz einer fortschreitenden Selbstfindung der
Theologie, sofern die erste, griechisch-patristische Periode in ihrem
naiven Platonisieren und Neuplatonisieren (und damit in ihrer metho-
dischen Anlehnung an eine Form der undialektischen Identitits-
philosophie) der Korrektur des augustinischen Denkens bedurfte, das
in die Theologie der «Partizipation» die Schatten von Siinde und
Kreuz (bis hart an den Rand der Widerspruchs-Dialektik) einzeichnete,
um sich zuletzt in der betonten « Theologie der Distanz » und damit
der Analogie bei Thomas von Aquin zu beruhigen. Freilich, die drei
Phasen Barths unterstreichen jeweils die protestantische Moglichkeit
dieser Grundformen ; sie befinden sich jenseits der Grenze, die sich
noch als katholische « Spielform » der einen Analogie ausgeben kénnte.
Der «erste Rémerbrief » steht deshalb dem Origenismus (als der radi-



174 Analogie und Dialektik

kalisierten Patristik) nicht fern, der zweite ist Calvin und Baius (als
dem radikalisierten Augustin) verwandt, der dritte versucht, wohl
zum erstenmal, einen protestantisch radikalisierten Thomas (nicht
im Sinne scholastischer « Systematik » — dies haben schon die prote-
stantischen Systematiker des 16. und 17. Jahrhunderts versucht — son-
dern einer Durchformung des ganzen materialen Wissens der Theologie
von einer letzten Einfachheit und Hohe der Prinzipien her). Immerhin :
diese geschichtlichen Analogien sind nicht zufillig ; sie leisten Gewihr
dafiir, daB3 wir auch bei Barth eine sinnvolle Folge der Perioden und
also eine Klirung der von Anfang an bestehenden Absicht mit Recht
voraussetzen diirfen. Dann aber miissen wir sagen, dafl die « Analogie »
die wahre Absicht der «Dialektik » war, und dal3 wir diese, trotz ihrem
Einspruch dagegen, in solcher Richtung deuten diirfen. Unter diesem
Gesichtspunkt ist demnach das schon so oft behandelte Thema der
Dialektik noch einmal neu aufzunehmen. Es muf} sich dabei um den
Aufweis handeln, dal nicht primdr der ontische Widerspruch (der im
« zweiten Romerbrief » freilich auch gesetzt ist) die dialektische Methode
gefordert hat, sondern daBl umgekehrt die primir methodisch, d. h.
als Ausdrucksmittel genommene Dialektik die ontischen Sitze aus
sich hervorgetrieben und somit zu verantworten hat. Erst wenn diese
Moglichkeit des ontischen Widerspruchs — das groBe Anliegen des
Romerbriefs — ohne KurzschluB und Evasion geklirt ist, stehen
wir vor dem Horizont der Analogie als allgemeinen Prinzips.

Doch wir kénnen diesen Weg nicht beschreiten, ohne zuvor jenes
Minimum des Analogiebegriffs in einer wenn auch ganz vorliufigen
Weise inhaltlich festzulegen. Wir heben dafiir vier Punkte heraus.

1. Es geht um die Beziehung zwischen Gott und Geschopf. Diese
kann keinesfalls Gleichheit sein. « Solche Gleichheit wiirde entweder
bedeuten, daBl Gott aufgehért hitte, Gott zu sein ..., oder umgekehrt,
daB der Mensch ... selbst ein Gott geworden wire.» Sie kann aber
auch nicht schlechterdings Ungleichheit sein. «Solche Ungleichheit
miilte doch bedeuten, daB wir Gott faktisch nicht erkennen. Denn
wenn wir ihn erkennen, so ... muBl dies ... bedeuten, daB wir mit
unseren Anschauungen, Begriffen und Worten gerade nicht etwas
schlechthin Anderes als ihn bezeichnen, sondern in und mit diesen
unseren Mitteln, den einzigen, die wir haben, nun eben doch ihn »
(D 3, 253-254). So muB sich die Beziehung (wie immer sie im einzelnen
zustandekommen und zu beschreiben sein mag) zwischen Gott und
Geschépf nur als eine zwischen beiden Extremen liegende (Art von)



Analogie und Dialektik 175

Mitte beschreiben lassen, die wir Analogie nennen. Diese Mitte darf
ihrerseits nicht wieder aufgelost und auf eine « teilweise Gleichheit »
und « teilweise Ungleichheit » reduziert werden (D 3, 264 f.). Wenn
wir auch nicht bis dahin gehen diirfen, zu sagen, dal das Geschdpf
eben darin, worin bzw. daBl es Gott dhnlich ist, ihm undhnlich sei
— das wire Widerspruch — so miissen wir doch sagen, dal} es in allem,
worin es ihm dhnlich ist, faktisch awuchk undhnlich ist. Die Analogie
ist eine letzte, in keine dahinterliegende Gleichheit oder Ungleichheit
aufklirbare Beziehung.

2. Insofern es um die Beziehung zwischen Gott und Geschépf
geht, handelt es sich um eine véllig singuldre, véllig primédre und
keinesfalls aus innerweltlichen Beziehungen ableitbare, mit diesen auf
einen Nenner zu bringende Beziehung. Sofern also das Wort Analogie
aus dem innerweltlichen Gebrauche stammt und innerweltliche
Beziehungen ausdriickt, muB3 gesagt werden, daB3 es als solches auch
« unzureichend » ist, « zu sagen, was hier, wo es um Gott und um die
Kreatur geht, zu sagen wire» (ebd. 25%-255). Wird es dennoch
« bevorzugt », so offenbar nur auf Grund eines selbst analogen Gebrauchs.
Das heilt, daB, im Gegensatz zu allen innerweltlichen Analogien, bei
denen die verglichenen ungleichen Dinge doch abstrahierend auf einen
univoken Begriti gebracht werden konnen, Gott und Geschopf keines-
falls unter einen solchen « begrifflichen Nenner » subsumierbar sind.
Wenn man hier, wo es doch um nichts kategorial zu Fassendes mehr
geht, dennoch von einem « Begriff » reden will (man wird es hichstens
als A bwehr eines intuitiv erfalten Inhalts tun diirfen), so geht jedenfalls
die Analogie selbst innerlich durch diesen Begriff hindurch, der eben
damit selbst als ein nur analog als Begriff zu bezeichnender Begritf
sich erweist. Denn einmal 1iBt sich aus Gott und Geschépf nichts so
abstrahieren — auch nicht Gottes « Existenz » gegeniiber seiner Essenz
zum Beispiel, aber auch nicht die « Proportion » zwischen Essenz und
Existens, in Gott und Geschépf —, daB nicht quer durch die Ahnlichkeit
die bletbende Unidhnlichkeit hindurchginge. (Darum redet Thomas
nicht von einer proportio, sondern von einer auch diese relativierenden
proportionalitas. De Ver. q. 23 a. 7 ad 9). Es gibt also keinen Gott
und Geschopf diber-greifenden, «letztlich beiden iiberlegenen » Begriff
(D 3, 273), von dem aus «man» (d. h. das Geschopf) neutral beide
iberblicken kénnte. Dies steigert sich aber noch dahin, daB der
primdre Inhalt des «Begriffs» bei Gott liegt, sofern dieser eben
erschépfend, urspriinglich und in Fille das alles besitzt, nein: ist,



176 Analogie und Dialektik

um dessentwillen ihm ein anderes iiberhaupt vergleichbar ist, dal
er aber gerade dadurch dem Vergleichen dauernd entriickt und ent-
zogen bleibt. So kann jede Analogie zwischen ihm und dem Geschopf
sich nur vollziehen als prinzipiell und fiir immer aufgehobenes Gleich-
gewicht : in der «jeweils grdferen Unihnlichkeit » ; jede («asympto-
tische ») « Anndherung » (in der « Ahnlichkeit ») ist soweit davon ent-
fernt, den Unterschied zwischen Gott und Geschépf zu gefihrden
oder gar zu verwischen, dafl darin jeweils nur stirker die « Gottlichkeit »
Gottes, d.h. seine unvergleichliche Einzigkeit und die «Geschépflichkeit »
des Geschopfs, d.h. sein Nicht-Einzig-, Nicht-Souverinsein in aller noch
so grolen Teilnahme und Gemeinschaft mit Gott hervortreten kann.

3. Der Begriff der Analogie zwischen Gott und Geschépf beruht
demnach ganz auf der Eigentiimlichkeit der Beziehung zwischen beiden,
d. h. darauf, daB Gott Gof#t und das Geschopf Gottes Geschipf ist :
die Unvergleichbarkeit und-die besondere Dynamik dieser Beziehung
liegt somit darin, daB sie Beziehung des Absoluten zum ganz und gar
Relativen ist. Das Geschopf ist nichts aullerhalb seiner Beziehung zu
Gott. Es ist in allem das Analoge, das so die Analogie, die es ist, eben
als solche, d. h. analog (und nicht «absolut », wie Gott sie erkennt,
und also wiederum nicht «iibergreifend », sondern nur selbst «iber-
griffen ») erfassen kann. Erkenntnis « der » Analogie ist jeweils «nur»
analoge, nicht «addquate» Erkenntnis. Ontisch besagt dies: Die
Beziehung vom Geschépf zu Gott ruht ganz und gar in einer (Schop-
fungs-) Beziehung des Schépfers zum Geschopf. Noetisch : das Cogito
des Geschopfs ruht ganz und gar in einem Cogitor des Geschopfs durch
Gott. Alles Vergleichen und Sich-Beziehen des Geschopfs hat also
sein Maf3 in einem umgekehrten Sich-Beziehen Gottes zum Geschopf.

4. Alle diese Aufstellungen sind vorliufig indifferent gegeniiber der
Frage, ob sie nur als Ausdruck der analogia fidei (im Sinne Barths)
zu gelten haben, oder ob es «neben» dem «theologischen Begriff »
der Analogie (D 3, 269) etwa noch (wie wir zeigen werden) einen
philosophischen gibt. Wir haben diese Frage hier, wo es sich nur um
die gemeinsamen Grundlagen handelt, gerade noch nicht zu erdrtern.
Hingegen muBl mit besonderem Nachdruck betont werden, daB fiir
uns die Analogie jedenfalls awuch als ein theologisches « Prinzip » zu
gelten hat. Denn die faktische Ordnung zwischen Gott und Geschopf
ist — vom ersten Augenblick der Schépfung Adams an (und, da alle
Schopfung im Menschen ihren Sinn und ihr Ziel hat, folgerichtig auch
vom ersten Augenblick jeglicher Schépfung an), die Beziehung zwischen



Analogie und Dialektik 177

dem sich frei offenbarenden Gott und dem in dieser Offenbarung begna-
deten Geschopf. Siindenfall und Erlosung in Christus sind Momente
innerhalb dieser einzigen Gnadenordnung. Wie es demnach nie eine
andere Geschopflichkeit gab als eine gnadenhaft erhobene, so hat es
faktisch auch nie eine andere Beziehung zwischen Gott und Geschopf
gegeben als eine solche, die ihr entscheidendes MaB von dieser Gnade
und Offenbarung her bezog. Wenn wir also «auller » der theologischen
Analogie noch eine « philosophische » werden forden miissen, so kann
dieses « AuBer » jedenfalls kein « AuBerhalb» bedeuten, sondern es
mull als ein Moment an und in der faktisch allein bestehenden
Gesamt-Beziehung begriffen werden.

Bis hier reicht die sachliche Ubereinstimmung. Sie mag als das
« Minimum » der Verstindigung vorlidufig geniigen.

2. Dialektik als Methode.
A. Vortheologische Dialektik.

Dialektisches Reden, das heillt ein solches Reden, das seinen
Gegenstand zugleich in einer Aussage und in deren Gegenaussage,
in einem sic et non zu treffen sucht, gibt es schon diesseits der
Theologie im rein innerweltlichen Bereich. Es lohnt sich, einen
Augenblick den Sinn solchen Redens zu kliren. Wir unterscheiden
drei Stufen der Motivierung methodischer Dialektik.

1. Die erste liegt ganz im Subjektiven des Redenden, bzw.
Erkennenwollenden. Die Beschrinktheit jedes menschlichen Erkennens,
das abstraktiv, nicht intuitiv ist, das also seinen Gegenstand nie end-
giiltig so «hat », wie er «ist», sondern gebrochen durch den Dualismus
von Anschauung und Begriff, die ihn aber dennoch (weil es ja doch
wirkliche, objektive Erkenntnis ist) jeweils zu treffen beansprucht,
wie er ist, bedarf der immer neuen Mahnung, sich zu erginzen, beim
Erkannten nicht stehen zu bleiben, iiber dem Begriffenen sich nicht
zu schlieBen. Das « Bekannte » ist, wie Hegel zu sagen pflegte, eben
als Bekanntes das Nicht-«Erkannte ». Dem Satz wird darum der
Gegensatz zur Priifung und zur Bewihrungsprobe, der, weil der Satz
selbst endlich ist und nur einen Aspekt des Gegenstandes bietet, eine
vielleicht wesentliche, vielleicht notwendige Erginzung des Satzes zu
bringen vermag. Von Heraklit und Zeno iiber Abaelard bis Kant
und Hegel ist diese Form des 3w-Aéyesfar allgemein-menschlich und
besagt an sich keine sachliche oder systematische Vorentscheidung.

Divus Thomas 12



178 Analogie und Dialektik

2. Diese menschliche Unzuldnglichkeit der Erkenntnis dem Gegen-
stand gegeniiber hat ihr Gegenstiick in einer betonten Uberlegenheit
des Gegenstandes. Das « Objekt » ist nicht der « Gegenstand » in seinem
An-sich, dieser «schattet» sich vielmehr in seinen «Objizierungen »
nur «ab» (Husserl). Wie wir eine Statue umschreiten und dabei
unsern Standpunkt kontinuierlich wechseln, um sie ganz zu sehen,
so umschreitet die Erkenntnis den Gegenstand in infinitesimal sich
verschiebenden Erkenntnisphasen. Jede objektive Erkenntnis gibt
zwar den Gegenstand, aber nicht seine Fiille ; sie bleibt auch als objektiv
richtige ein Aspekt und enthilt darin einen Hinwers auf die (nie erreich-
bare) Totalitit der Sache. Erkenntnis ist also wesenhaft bei allem
in-sich-Ruhen iiber sich hinaus weisend, bei allem wirklichen Haben
auch ein Nur-Zeigen, bei aller Direktheit sndirekt. Erkenntnis ist
grundsitzlich offen auf moégliche weitere Anmeldungen und Weisungen
vom Gegenstand her. Sie ist nicht nur « sehend », sondern immer auch
« horend » und « horchend ». Keine « transzendentale Deduktion », kein
Idealismus schlieBt die Kluft zwischen Anschauung und Begriff, durch
die sich immer ein Neues, Unerwartetes im Subjekt einstellen kann.

3. Diese Unmoglichkeit, den Gegenstand als solchen ganz «in
den Griff zu bekommen » steigert sich nun in dem MaBe, als der
Gegenstand selber sich «steigert», d. h. in dem MaBe, als er selber
Subjekt wird. Individuum est ineffabile, nicht nur darum, weil hier
die Vergleichbarkeit mit anderen Individuen aufhort, weil wir auf
dem Baum des Porphyrius beim duBersten Ast, beim aropov eidog
angelangt sind, sondern noch viel mehr darum, weil das Subjekt frei
ist und sich selbst bestimmt, weil also mit einem Vorauswissen all
seiner Moglichkeiten und Aspekte hier gar nicht gerechnet werden
darf. Der Gegenstand, der Subjekt ist, der ein Fiir-sich-sein und also
Intimitit besitzt, muB sich in Freiheit erschliefen, um von einem
andern erkannt zu werden. Er ist kein « Ding », sondern eine « Person »,
auch wenn diese Person als Glied eines Kosmos, einer Gattung, eines
Geschlechts noch so viele dinghafte Seiten aufweisen mag. Dialektik
der Erkenntnis wird an diesem Punkte aus einem Monolog des Erken-
nenden zu einem sachlich-methodisch geforderten Dialog mit dem
andern Subjekt !.

1 Man koénnte diesen Aufstieg mit einer vierten Stufe zu « krénen » ver-
suchen und sagen, daB die dritte Stufe sich in der Erkenntnis des héchsten Subjekts,
das eben ganz und gar Subjekt, Person, Freiheit und Undinglichkeit ist, vollendet,
in der Erkenntnisbeziehung zu Gott ihren hochsten, iiberschwinglichen « Fall »



Analogie und Dialektik 179

B. Dialektik als Warnung.

Die in Christus von Gott an den Menschen ergangene Offenbarung
ist jenes Geschehen, in dem Gott vor allem das entscheidende Wort
iiber sich selber spricht und eben darin auch das entscheidende Wort
iiber den Menschen und die Welt iiberhaupt. Es ist ein Wort, das
nur Gott sprechen konnte, das also, auch wenn es «in die Welt
kommt» (Joh. 1, 9) und in der «Gestalt» (wopyv), im « Schema »
(syWwa) eines menschlichen Wortes auftritt (Phil. 2, 7), jedenfalls
nicht als Wort eines Menschen und somit nicht als menschliches Wort
neben andern menschlichen Worten erscheint, sondern als Wort, das
«im Anfang bei Gott war» und selbst « Gottes Wort » und «selbst
Gott » ist (Joh. 1, 1). Dieses Wort wird « menschenférmig » (s avbpw-
mos, &v dpowwpatt avlpwmwy Phil. 2, 7), ja sogar « Fleisch » (Joh. 1, 14),
aber um in dieser Gestalt Gott als den zu offenbaren, den « niemand
je gesehen hat» (Joh. 1, 18). In der Kommensurabilitit des mensch-
lichen Wortes «erscheint » das Inkommensurable Gottes, erscheint
also das, was nicht erscheinen kann: pavéuevos xpimretar, xpumtéuevos
gafvetar (Gregor von Nazianz). Dieser Offenbarung des verborgenen

gewinnt. Wir hitten damit etwa den Weg Schelers (« Das Ewige im Menschen »)
beschritten, der das Wesen der Gotteserkenntnis in den Kategorien der mensch-
lichen Personalerkenntnis beschreibt. Wir werden diesen Schritt hier nicht ohne
weiteres vollziehen, und zwar eben unter der Warnung der Analogie. Die Uber-
schwinglichkeit des gottlichen Subjekts und seiner Offenbarung ist jedenfalls
eine solche, die nicht mit dem Wesen weltlicher Subjektivitit und Selbst-
erschliefung gleichgesetzt und so an ihr als « Fall » abgelesen werden kann. Dies
eben wire Univozitit und nicht mehr Analogie. Sondern gerade hier gilt es,
Ernst zu machen mit dieser letztern und zu sagen: was Offenbarung der Inti-
mitit Gottes ist, das kann uns nur die Offenbarung Gottes selbst lehren. Auch
wenn «noch so groBe Ahnlichkeit» zwischen géttlicher Offenbarung und welt-
lichem SicherschlieBen bestehen sollte ; die « Unidhnlichkeit » ist auch hier auf
alle Fille jeweils groBer.

Aber, wird man sogleich einwenden, es gibt doch « vor» und « neben » und
«in » der Offenbarung, die uns das Intime Gottes erschlieBt, auch eine « natiirliche »
Offenbarung Gottes in seinen Werken! Sollte nicht diese den « Ubergang»
ermoglichen zwischen «innerweltlicher » und gnadenhafter Offenbarung ? Dazu
ist zu sagen : Wenn es so etwas gibt, wie « natiirliche » Gotteserkenntnis, so kann
sie, wenn sie iiberhaupt Gotfeserkenntnis sein soll, nicht aus der Struktur der
Analogie herausfallen, d. h. sie kann Gott nicht im Sinne einer weltlichen « Natur »
und darum eines dinghaften Offenbarseins ohne SelbsterschlieBung erkennen
wollen. Auch «natiirliche » Offenbarung ist eben Offenbarung, namlich das freie
Sich-Zeigen Gottes im Kosmos seiner Geschopfe. Und auch solche Offenbarung
wire schon, so oder so, das Offenbar-werden des primiren Andersseins Gottes
gegeniiber aller sekundiren Ahnlichkeit mit seinen Geschopfen.



180 Analogie und Dialektik

Gottes, die seine gnadenvolle SelbsterschlieBung ist, entspricht im
Menschen, der sie hort, kein addquates, natiirliches Vermégen der
Aufnahme, sondern eine « Moglichkeit », die selbst Gnade ist: der
Glaube. Denn sowenig das freie Reden Gottes ableitbar oder riick-
fithrbar ist auf das, was der Mensch sonstwoher weill, sondern seine
Begriindung und Motivierung allein aus diesem Reden her hat, sowenig
kann der Mensch letztlich die Annahme dieses Wortes herleiten aus
einer Instanz, die nicht diese gehorchende, hérende Annahme selbst
wire. Freilich : das Wort Gottes redet zu ihm in Menschengestalt
und daher in der Gestalt menschlichen Redens, Denkens, in «Be-
griffen » und « Anschauungen ». Diese sind ihm kommensurabel und
darum hat sein Glaube auch die Gestalt (0p97), das Schema (sy7wma)
seiner vernehmenden Vernunft. Darum kann er glaubend « verstehen »
und als Glaubender immer tiefer zu verstehen suchen. Aber sofern
das gehorte Wort « Wort von Gott» und «selbst Gott» ist, ist sein
« Verstehen » des menschlichen Schemas als solches noch nicht das
« Verstehen » des « Wortes von Gott», das Verstehen « Gottes», ist
seine Vernunft als solche noch nicht Glaube. Im menschlichen Wort
von Gott erscheini Gottes Wort, um sich eben dadurch als solches
auch zu verbergen. Gott « wird Fleisch », ohne daB8 das « Fleisch » als
solches Gott ist.

Ist der Mensch dem Wort Gottes gegeniiber zuerst ein (aus Gnade)
Hérender und also ein Glaubender, so ist er aber weiterhin aufgerufen,
dieses Wort nun auch selbst «der ganzen Welt» zu verkiinden. Er
muB es nachsprechen in weiteren menschlichen Worten und eben
darum zu verstehen suchen in weiteren menschlichen Begriffen. Dieses
Tun ist die Theologie. Als nachvollziehendes menschliches Tun ist
sie nicht selbst Offenbarung, sie lebt aber, objektiv ihrem Gegenstand
nach (fides quae), und subjektiv ihrem Erkenntnisprinzip nach (fides
qua), vom ergangenen Worte Gottes. Es ist die nie genug zu bedenkende
paradoxe Lage der Theologie, das « Ritselhafte im Wesen der Theologie »
(Z 8, 1930, 378), daB sie 1. ihr Kriterium am Worte Gottes hat, iiber
das sie aber nicht, wie andere Wissenschaften {iber ihre Axiome,
« verfiigen kann», sondern das sich eben, als Offenbarung, selber
bezeugen will ; daB 2. ihr Kriterium ein kontingentes, zeitgewordenes,
geschichtliches ist und sie somit auch von da her bindet, bzw. den
Gehorsam ihres Glaubens radikalisiert zu einem Glauben an Christus
in der Kirche, in Schrift, Dogma und Tradition ; daB sie 3. Glaubens-
wissenschaft ist, d. h. als ganze sich innerhalb eines Aktes begibt,



Analogie und Dialektik 181

der als solcher alles andere ist und bleibt als menschliche Wissenschaft
sonst (Z 8, 1930, 378-385). VerliBt sie ihr objektives und subjektives
Kriterium oder eines von beiden (indem sie z. B. das inhaltliche Wort
Gottes vor den Richterstuhl der menschlichen Einsicht als letzter
Instanz zieht, statt sich als fides quaerens intellectum von ihm her
richten und ausrichten zu lassen), so verldBt sie ihr eigenstes Wesen.
Die verborgene Wurzel der Theologie, die als solche nie wissenschaftlich
erscheint, aus der sie aber ihr Leben und ihre einzige Berechtigung
zieht und in die sie auch wieder zuriickkehrt, ist der Glaube, der seine
Waurzel nicht in sich selber (als Selbst-Evidenz), sondern im Reden
Gottes als seinem Kriterium hat. Gott aber ist der in aller Offenbarung
Verhiillte, — sonst wdre Glauben nicht Glauben.

Hier nun beginnt die Rolle der Dialektik als theologischer Methode.
Theologie braucht die Dialektik als stindige Warnung vor ihrem
eigenen Tun, als das stindige Korrektiv, das (analog zu jener ersten
Rolle menschlicher Dialektik, aber in einer iiberschwinglichen Analogie
zu ihr) sie daran erinnert, dal sie von Gott in Christus, in der Kraft
und im Auftrag Gottes in Christus, aber eben darum in Distanz zu
Gott in Christus, redet. Dialektik ist darum, «wenigstens primir,
nicht eine neue Theologie, sondern eine sozusagen von auflen an die
Theologie herankommende Beleuchtung» (W 103), ein « Korrektiv »
(W 100), ein stindiges Wachriitteln aus « Gewohnheit, Gemiitlichkeit,
Leichtigkeit und Selbstverstdandlichkeit » (R 126). Nur volando kann hier
gesprochen werden, auf keinem Ja und keinem Nein linger als einen
Augenblick verharrend, eines durch das andere beleuchtend, aber an
beiden voriibergehend (W 172), um auf die unfaBbare Mitte zu zeigen.
(W 171.) Und doch macht die Not den Theologen beredt : « Ist etwa
ein einziges meiner Worte das Wort, das ich suche, das ich aus meiner
groBen Not und Hoffnung heraus eigentlich sagen mochte ? Kann
ich denn anders reden als so, daB ein Wort das andere wieder auf-
heben muB ? » (R 243). Aber da beginnt die Tragédie : « Er befindet
sich in der héchst auBerordentlichen Lage, reden zu miissen von dem,
wovon man doch nicht reden kann» (R 128); sein Ort ist kein
« Standpunkt, sondern ein mathematischer Punkt, auf dem man
also nicht stehen kann» (W 99). Wie soll er dem Gehér erzwingen,
fiir das sich Gott selbst nicht Gehér erzwingen kann ? « Auf diesem
schmalen Felsengrat» (W 172) iberfillt ihn der Schwindel. Und
zwar in Gestalt der Versuchung: die Unmoglichkeit seiner Lage als
endgiiltig zu deuten, die Dialektik nicht nur als Korrektiv, sondern



182 . Analogie und Dialektik

als das Wesen der Theologie zu verstehen. Die Standpunktlosigkeit
nun doch als Standpunkt zu erklidren, und dadurch die unertrigliche
Last von sich abzuwilzen. Er gestikuliert in Verzweiflung, und an
seiner Verzweiflung soll das, was er nicht zeigen kann, sichtbar werden.
Aber nein ! Wie sollte diese Leere ein wirklicher Hinweis sein ? Warum
kann sie selbst nicht geradesogut das Nichts, das Gegenteil bedeuten ?
So iiberschligt sich die Dialektik noch einmal: der dialektische Weg
ist zwar « weitaus der beste » (W 171), — und doch ist « der Dialektiker
als solcher nich{ besser dran als der Dogmatiker und der Kritiker »
(W 174). Das wahnsinnige Experiment des «zweiten Romerbriefs »,
der die Dialektik bis zur Absurditit durchgeprobt hat, bis zur Auf-
hebung der Dialektik aus Dialektik (R 487 f.), erweist zuletzt das
Schlimmere : die Dialektik, die sich selbst als die probate Methode
versteht, ist nicht nur nicht besser als Dogmatik und Kritik, sie ist
bestimmt schlechter als sie. In ihrer Unfehlbarkeit (a/s radikale Fehl-
barkeit !) widersetzt sie sich gerade dem ergangenen Auftrag, von
Gott und nicht von sich selbst zu reden. Ihr «ich kann nicht» ist
Ungehorsam. Als ob ihre Relativitit selbst ein Absolutum, und nicht
gerade selbst ein Relativum wire! Der « Romerbrief » ist eben das,
wogegen er selbst am schirfsten wettert und blitzt : «religidse Genia-
litit ». Sein Schreien «nicht ich! Sondern Gott!» lenkt alle Blicke
auf ¢/m, statt auf Gott. Sein Schrei nach Distanz ist distanzlos.
Freilich rufen wir, immer neu aufzuckend unter dem Schmerz seiner
GeiBelhiebe, ihm zu, daB er recht hat, hundertmal recht hat! Aber
sein Schlagen selbst setzt ihn ins Unrecht. Das Argernis ist ein
Geheimnis Gottes, das sich nicht — auch nicht indirekt — literarisch
ausschlachten 1iBt. Es gibt keine kongeniale Methode, den «un-
endlichen qualitativen Unterschied zwischen Gott und Mensch » auch
nur negativ zu erweisen. Die Dialektik kann die Theologie nicht
ersetzen. Sie muB sich begniigen, das « bischen Zimt » (ohne Hinter-
gedanken !), das leise Korrektiv zu sein. Sie kann, als das Moment
des Indirekten, nur selbst indirekt sein.

C. Dialektik als Hinweis.

In dem MaB als die Dialektik ihre eigene Verabsolutierung durch-
schaut und aufgibt, wird sie brauchbar fiir die Theologie. Sie wird
zum Mittel des Hinweises (W 41, 151, 173). Sie kann, in der Rolle
des Vorliufers des Herrn, «nicht mit seiner Kunst, sondern kraft
seines Auftrages, die Menschen ... bereitstellen, die Menschen zum



Analogie und Dialektik 183

Aufhorchen noétigen ..., in Achtungstellung kommandieren » (TE 19,
12). Sie ist auch jetzt das Indirekte. Aber: « Indirekt heiBt nicht :
keine Antwort, heilt nicht: eine zweideutige, doppelsinnige, heit
nicht, eine ausweichende Antwort. Indirekt heilt eine Antwort,
die klar und bestimmt auf die von einem andern gegebene oder zu
gebende Antwort verweist » (Z 3, 1925, 135). Dialektik gewinnt somit
hier die (analoge, aber wieder iiberschwingliche, weil von oben her
diktierte) Funktion, die als zwezfe in der Methode menschlichen Wissens
beschrieben wurde und die sich vom Uberhinaus des Gegenstandes
herleitet. Der Gegenstand aber, Gottes Reden in Menschengestalt,
ist als solcher gerade kein Widerspruch, sondern eine echte, freilich
nur von Gott aus mogliche Moglichkeit. Auf diese Moglichkeit hat
sich das sic et non dialektischen Redens zu modeln. Nihme sie statt
dessen sich selbst zum Mal, so wiirde sie eben damit Gott den echten
Eingang in Menschengestalt und Menschenrede verbieten. Sie kann
daher, vom Gegenstand her gesehen, sich nur dadurch empfehlen,
daB sie nicht selbst « konsequent» ist, sondern ihr Soweit-Als vom
Gegenstand her diktiert bekommt und ihm « konsequiert ».

Sie empfiehlt sich dadurch, daB sie sachlich wird (statt unabhingig-
unsachlich iiber Sachlichkeit zu rdsonieren), in evangelischer Einfalt
einsehend, daB man auch nicht «absolut» sachlich sein kann und
« existentielles Denken » eben doch «ein unentbehrliches Requisit
theologischen Denkens » bleibt (D 1, 20), denn diese Einfalt ist «das
gewissermallen Letzte des uns in der Kirche gebotenen und notwendigen
Verhaltens » (D 3, 518). Sie wird so zu einer stillen und gestillten
Dialektik, die sich nun erst dazu eignet, « Gottes Wege », die « immer
verborgene stille Wege » sind (TE 19, 41), zu wandeln.

In dieser Gestalt wird sie in Dienst genommen und so Theologie
Gottes. Sie wird zum Engel mit feurigem Schwert, der vor seiner
« Aseitdt » steht. Barth hat im AnschluB an Anselm in wirklich vor-
bildlicher theologischer Sachlichkeit von dieser Aseitit Gottes gesprochen
(A 76 f., 103 f., besonders 150 f.). Er lenkt damit ein in die alte « Dia-
lektik » der triplex via (positionis, negationis, eminentiae), wenn auch
mit gewissen Vorbehalten (vgl. D 3, 390 f.). Wobei nur zu beachten
ist, dal3 weder fiir Barth noch fiir uns die via eminentiae eine Art
von Position und Negation iibergreifender «sturmfreier Synthese »
(TK 321) bedeuten kann, sondern die Eminenz sich gerade im grund-
sitzlichen Offenbleiben zwischen Spruch und Wider-Spruch und so
in dem (schon beim Areopagiten grundgelegten) Vorrang der Negation



184 Analogie und Dialektik

(als Ausdruck der « major dissimilitudo ») anzeigt. So wird der metho-
dische Widerspruch Hinweis auf Gott, der in sich selber « kein unauflés-
liches Paradoxon », keinen «logischen Widerspruch » (D 3, 322), auch
im Geheimnis der Dreifaltigkeit nicht, beschlieBt. Gott ist Geheimnis,
nicht Paradox (D 3, 479). Der «dialektische Charakter der Theologie »
liegt hier in der « radikalen Erginzungsbediirftigkeit », im « prinzipiellen
Offenbleiben aller ihrer Sitze » ; sie ist «eben ein 8&txhéyesbar, d. h. ein
Bilden prinzipiell unvollstindiger Gedanken und Sitze, unter denen
jede Antwort auch wieder Frage ist, und die alle miteinander iiber
sich selbst hinaus hinweisen auf die erfiillende unaussprechliche Wirk-
lichkeit des gottlichen Sprechens»! (TK 319).

Dialektik wird, wie die Gottlichkeit Gottes, so auch die Gottlichkeit
seines Worfes zu schiitzen suchen. Gottes Wort «ist das Objektive,
indem es das Subjektive, nimlich das Subjektive Gottes ist. Gottes
Wort heiBt : der redende Gott ... Gott redet immer ein concretissimum.
Aber dieses gottliche concretissimum ist als solches weder vorher-
zusagen noch nachzusprechen. Was Gott redet, das ist nie und nirgends
abstrahiert von Gott selbst bekannt und wahr» (D 1, 141). Dies eben
ist die Theologie immer neu zu vergessen geneigt. Sie nimmt sich
das Inhaltliche der Offenbarung und liBt die Form beiseite. Sie
verliert aber damit auch den Inhalt, der gerade hier von der Form
nicht zu trennen ist. Offenbarung hort auf, Offenbarung zu sein,
wenn sie als eine allgemein-zuhandene Wahrheit vor die verschiedenen
Pritorien und Konigshéfe menschlicher Wissenschaft und Vernunft
gezerrt wird. Origenes wuBte noch, daB in dieser Ehrfurchtslosigkeit

1 Gerade als Hinweis auf den Gott, der seine Unbegreiflichkeit zuhéchst
darin manifestierte, daB er Mensch wurde und damit das Menschliche als mit
ihm selber vertriglich erwies und sanktionierte, wird sich die Dialektik nun aber
auch davor hiiten, die Negation der Endlichkeit als den schlechthin vorzuziehenden
Weg hinzustellen und (im Gegensatz zur absteigenden Bewegung Gottes in die
wopyn avlpmmou) ein eigenmaichtig aufsteigendes Abstreifen alles « Anthropomorphen »
fiir den besten Erkenntnisweg zu halten. Barths Gotteslehre hat hier in gliick-
lichster Weise manchem neuplatonischen Relikt in der christlichen Theologie
den Riegel vorgeschoben (vgl. D 3, 416, 525, 554 u. ofter). Gott steht jenmseits
unserer Begriffe von Endlich und Unendlich ; das Weltlich-Endliche kann also
(wie die Menschwerdung zeigt) gerade als solches zum Gleichnis Gottes werden.
Aber diese Beleuchtung der « Via positiva» meint nicht ein Zuriicktreten der
« Via negativa» und damit eine Ausschaltung der Dialektik. Man wird hier
wieder bedenken miissen, daf3 dieses Offenbar- und wirklich Bekanntwerden Gottes
im Glauben eben als solches das Bekanntwerden seines Wesens und damit seiner
Aseitit und Unvergleichlichkeit bedeutet. Jede Position der Position verstirkt

die Position der Negation.



Analogie und Dialektik 185

die Passion des Logos sich wiederholt. Die Dialektik wird hier (in
iiberschwinglicher Wiederholung der dritfen Aufgabe menschlicher
Dialektik) das Qualitativ-Gottliche der Offenbarung durch ihren
Einspruch zu schiitzen haben. DaB hinter und in aller Objektivitit
das unendliche Subjekt erscheint, daB also bloB « objektive » unbeteiligte
Betrachtung nicht nur eine harmlose Abstraktion, sondern ein un-
gehorsames Sichentziehen vor dem Angesicht dieses Subjekts ist, das
wird jeder Theologie immer wieder zu erinnern sein. Nicht dadurch,
daB man den Hinweis selbst wieder zum Thema erhebt. Das Thema
bleibt einzig die Offenbarung. Wohl aber dadurch, da8 die Indirektheit
(« Existentialitit ») aller objektiven Rede iiber die Offenbarung selber
das indirekte Merkmal trigt, daB sie um das Subjekt aller Offenbarung
weil.

Dialektik als bewuBt gehandhabte Methode entgeht nur schwer
dem Vorwurf, daB sie immer auch das Gegenteil von dem sein koénnte,
was sie sein mochte : statt das Moment des Ernstes das einer spiele-
rischen, neutralisierenden Auflosung (W 135, 151; TK 327). Die
Hinweisfunktion der Dialektik wird darum ihr entscheidendes MaB
von dorther bekommen, wo eben in spezifisch theologischem, d. h.
christlichem und kirchlichem Sinn der Hinweis geiibt wird, nimlich
in der Wirklichkeit des Zeugen. In den Zeugen Christi vollzieht sich
jenes Wunder der Gnade, daB wir «ihr Selbst, das ... sozusagen die
Materie ihres Dienstes bildet, entscheidend unter dem Gesichtspunkt
seiner Form als Hinweis Ahinweg von sich selbst verstehen » miissen
(D 1, 114). Damit wird der Zeuge in seiner ganzen Existenz « dia-
lektisch » : er ist zwar Person, aber kommt als Person nicht mehr
in Betracht ; er ist als «in sich » zugleich « auBer sich», er ist gerade
als Geist die « Materie », der Schauplatz der Offenbarung. Diese Existenz
ist das Gegenteil eines dialektischen Spiels ohne Entscheidung, und
insofern zielt «jede echte theologische Dialektik auf ein Ende und
Ziel in einem hoéchst undialektischen Ja oder Nein, in Worten und
Taten als solches deutlich gemacht» (TS 5, 20). Diese christliche
Existenz bleibt das MaB des christlichen Denkens und seiner Methode, so
wahr sich das Denken am Gegenstand seinen MaBstab zu bilden hat ™.

! Barth hingt heute so wenig mehr am Wort « dialektisch », daB er daraus
einmal sogar einen offenbar heftigen Vorwurf gegen das Katholische schmiedet :
« Die romisch-katholische Theologie ... ist im tiefsten dialektisch» (D 3, 660).
Das will an der Stelle heiBen : sie ist im tiefsten zweideutig, auf keinen ein-
deutigen Nenner zu bringen. Sie ist die Theologie des « Und », und eben dieses



186 Analogie und Dialektik

Wir haben nun zwar im Bisherigen von Gott und seiner Offen-
barung in Christo als Gegenstand der Theologie gesprochen. Wir
haben aber in einer — vielleicht unméglichen und unverzeihlichen —
Abstraktion davon abgesehen, daB es sich um eine Offenbarung als
Erlosung handelt. Die Siinde tritt auf den Plan und damit der
Widerspruch gegen Gott. Dialektik ist die Form einer « Theologie
der Siinder ». Siinde aber ist etwas « ontisches ». Sollte also Dialektik
doch letztlich nicht bloB methodisch zu deuten sein, sondern als Ausdruck
eines ontischen Widerspruchs ? Und also doch der Rahmen der Analogie
durchbrochen sein ?

3. Dialektik als ontischer Widerspruch ?

Die vorgelegte Frage liBt sich nicht 16sen ohne einen Riickblick
auf die ersten Phasen der dialektischen Theologie. Wir wollen dabei
nicht lingst Abgetanes zum Leben zuriickrufen. Wenn wir den Vorhang
liiften, der den ersten « Rémerbrief » bedeckt und auch den zweiten
schon iiberschattet, so geschieht es einzig, um die dritte Phase, die
der « Dogmatik », ganz zu verstehen. Die ersten zwei Phasen nannten
wir die der «Identitits-» und der « Widerspruchstheologie ». Sie
rechnen nicht mit der Moglichkeit der Analogie. Darin sind sie radikaler
Protestantismus. Umso gespannter werden wir sein, zu sehen, wie
Barth in der dritten Phase die beiden ersten Prinzipien zu iiberwinden
trachtet und unter welchen Voraussetzungen ihm dies gelingt. Es
wird sich dabei zu zeigen haben, inwieweit die Prinzipien der ersten
beiden Phasen als solche wortlich gemeint, oder inwieweit sie selbst
nur « Hinweis » und Ausdrucksmittel einer dahinterliegenden Einsicht
waren.

A. Der erste « Romerbrief ».

Niemand konnte, als Beethovens «Erste» herauskam, ahnen,
welcher Weg ihn einst bis zur « Neunten» fithren wiirde. An dem
seltsamen Buch, das 1919 in Bern erschien, und « Der Rémerbrief »
hieB, hitte niemand von ferne vermuten kénnen, wie seine zweite

« Und » sei ihr antichristlicher Grundzug. Aber Barth hat anderswo (TK 320)
selbst eine solche Liste von theologischen « Und » aufgestellt und ihre notwendige
Erginzung unterstrichen. So kann der alles durchdringende Unterschied offenbar
nicht im « Und » als solchen, sondern hochstens in einer verschiedenen Anwendung
dieses dialektischen « Und» liegen.



Analogie und Dialektik 187

Auflage — drei Jahre spiter! — aussehen wiirde. Nur riickwirts-
blickend erkennen wir von der voéllig gewandelten Bilder- und Begriffs-
welt her doch schon im Piano des ersten das selbe Thema, das uns
im unheimlichen, pl6tzlichen Crescendo des zweiten auf Lebenszeit
in die Ohren gehimmert wurde. Dieses Thema heit: dynamische
Eschatologie, unwiderrufliche Bewegung vom ersten, todverfallenen,
zum zweiten, géttlichlebendigen Aon hin, als totale Wiederherstellung
(xmoxatzstasi) der einstigen idealen Urschdépfung in Gott. Diese « Be-
wegung » einer dem Tode verfallenen Welt, welche um ihren Ursprung
noch weil}, ihn aber aus eigener Kraft nicht wieder erreichen kann,
ist einzig Sache des in Christus begnadenden Gottes. In Christus
ist Leben eingepflanzt in den toten Kosmos, ein Keim, der sich
dynamisch und unwiderstehlich ausbreiten wird (nicht anschaulich,
sondern eschatalogisch), bis alles zuriickverwandelt ist in die urspriing-
liche Herrlichkeit.

Aber das Entscheidende liegt nicht in diesem Leitmotiv, sondern
in den bestimmten Akzenten, mit denen es vorgetragen wird. Diese
Akzente stammen nicht primdr aus Luther und Calvin, sondern aus
Plato, aus einem theologischen Rechtshegelianismus, aus dem religiésen
Sozialismus.

Plato: Das Schema der Welt ist die dreifache Bewegung von
Sein in der Idee, Abfall von ihr und Riickkehr zu ihr. Die christliche
Wendung (es ist die des Origenismus) besteht in einer doppelten Kor-
rektur : Sein in der Idee wird als « Geist », Abfall als « Psyche » (« Seelen-
sphire» 216) im (angeblich) paulinischen Sinn verstanden. Die Anamnesis
der Urheimat hat aus sich selbst nicht die Kraft, das Verlorene wieder-
zubringen, sie ist nur « Sehnsucht », « Hohlraum», « Krise » und
damit religiéses « Inferno» (216), aus dem, daran « ankniipfend », der
absteigende Logos die verlorene Psyche rettet. Aber diese doppelte
Korrektur legt nicht — sowenig wie bei Origenes — Hand an die
Wurzel : an den Begriff des «Seins in der Idee». Die urspriingliche
Existenz, die wahre, eigentliche, allein wirkliche Existenz ist « Sein
in Gott». Dieses Sein ist « Unmittelbarkeit » (15, 73 usw.), « unmittel-
bare direkte Beziehung» (106), « unmittelbare Einheit» (202). Gott
war damals das Offenbare. Er war kein Geheimnis. Erst der Abfall
« hat das Géttliche zum Geheimnis gemacht » (60), und dem aus Christus
Wiedergeborenen ist es « kein Geheimnis mehr » (420). Denn erst der
Abfall, «das Fleisch, macht das Menschliche, das mit dem Géttlichen
eins sein miiBte, zum Nur-Menschlichen » (55). « Das Gottliche in mir »



188 Analogie und Dialektik

(207) «die urspriingliche Gottesnatur in der Menschheit » (61), kraft
deren sie « gottlichen Geschlechts » ist (18) und « von Gott aus sieht »
(94), schafft eine letzte Idenmtitit : der Mensch ist « Partikel der uni-
versalen Gotteskraft » (237), «nicht wir sind’s, die wirken, Gott ist’s,
der in uns und durch uns wirkt» (194). Goethes « Weltseele, komm,
uns zu durchdringen ! » wird beschworen (245). Und darum tritt in
der Wiederaufrichtung des Menschen durch Gott «an die Stelle des
Fleisches nun sein eigener guter Geist » (60); der Erléser wird « zum
Lebensgrund jedes einzelnen Menschen » (71-72). Indem sich also der
abgefallene Mensch an seinen « Ursprung » (19, 59, 121) erinnert, steigt
ihm zugleich die Erinnerung an sein eigenes, « transzendentales » Sein
(« werde, was du bist » 413) und an Gott empor. Aber was in ihm nur
« Idee » ohne « Kraft» (35, 52), nur « Logik » ohne « Dynamik » sein,
nur die Hohlformen der « Religion », der « Philosophie », der « Kultur »
hervorbringen kann, das wird ihm von oben her (91), in einem schlecht-
hinigen « Ereignis» (223), wieder mit Lebenskraft erfiillt, von « Moglich-
keit » in « Wirklichkeit » verwandelt (44).

Worin besteht dann der Abfall ? « Es gibt nur eine Siinde : das
Selbstindigseinwollen des Menschen Gott gegeniiber.» Aus der Un-
mittelbarkeit des Seins mit Gott fillt der Mensch heraus. « Es verleidet
ihm, direkt, unentwegt, kindlich, schlicht, sachlich im Geiste zu leben...
Er mochte sein wie Gott ist: etwas Eigenes, in sich Ruhendes und
Wichtiges » (128). Siinde ist Reflexion, und Reflexion ist Siinde. Die
beiden Definitionen, die Thomas von Aquin von Siinde und von
Reflexion gibt, und die tatsichlich verwirrend dhnlich klingen : « con-
versio ad creaturas » und «reditio super se ipsum » werden einfachhin
gleichgesetzt. Selbstsein (und sich als solches Erkennen) ist Abgrenzung
gegeniiber Gott, und dieses sich Gegeniiberstellen ist Siinde. Die Distanz
zwischen Gott und Kreatur ist der Abfall der Kreatur aus Gott. Und
damit ist die Analogie, die eben diese Distanz ausspricht, dem Abfall
gleichgesetzt.

Der Mensch, der von «seinem» (d. h. Gottes) « Geist » getrennt
ist, wird « Fleisch ». Dieser neue « Zustand » (origenistisch : xatdstastc)
ist als solcher Schuld. Er ist Ursprung der Vielheit, « Zerspaltung des
Lebens in ein géttliches ... und weltliches Dasein» (131), «in die
Gegensiitze von Ideal und Leben » (54). Er ist Ursprung der Zeit (59).
Dies alles aber ist Entleerung des Lebens, ist Tod (57), und darum
« Schein », «Liige», «Schleier der Maja» (59), «Nicht-Sein» (219),
« Chaos » (222), bloBe « Erscheinung» (242). Und hiermit legen wir



Analogie und Dialektik 189

den Finger auf den entscheidenden Mangel dieser Theologie : es fehlt
ihr der Begriff, der mit der Analogie und der Distanz unweigerlich
mitgegeben ist : es fehlt ihr der Begriff der Natur. Wird Natur nicht
urspriinglich gegeniiber Gnade und Offenbarung abgesetzt, so kann
sie auch nicht gegen Siinde abgesetzt werden. Was Natur in Distanz
zum Schopfer sein sollte, taumelt so ekstatisch und katastrophisch
zwischen distanzloser, geheimnisloser Identitit mit dem Schépfer
und Abfall von ihm ins restlose Nichtsein. Der Pantheismus lost die
Kreatur sowohl in Gott wie in Nichts auf. Fiir Barth ist hier Gott «die
innerste, wenngleich verschiittete ‘Natur’ aller Dinge und Menschen »
(34), und darum die Gnade Christi eine Ordnung, die uns « inwendig
und nicht auswendig, natiirlich und nicht fremd ist» (221), unser
« Naturgesetz » (229), die « Naturgrundlage des ganzen Daseins » (114),
unsere « Natur in Gott » (220). So kann die « Natur », die jefzf unsere
Natur ist und jener ersten so fremd ist, « wie das Wasser dem Feuer »
(54), nur « Unnatur » sein (190). Der pantheistische Naturbegriff wird
notwendig dialektisch.

An diesem Punkte geht platonisch-ostkirchliche « Identitit » {iber
in reformatorischen « Widerspruch ». Hier treffen sich Origenes und
Dostojewskij von der einen, Luther, Calvin und Kierkegaard von der
anderen Seite ; ein Treffen, dessen Protokoll der « zweite Romerbrief »
sein wird. Am Begriff der Natur entscheidet sich darum katholische
Theologie. Natur ist weder « urspriingliche Schépfung », « Schopfungs-
ordnung » — denn diese war bereits begnadete Natur! — noch jenes
Relikt, das nach dem Abfall von diesem Ursprung zuriickblieb — denn
dies ist eben gefallene Natur! Auf der Unméoglichkeit, den echten
und vollig unentbehrlichen Begriff der Natur zu denken, beruht die
ganze tragische Geschichte des Protestantismus, beruht auch die so
vollig verfahrene Kontroverse zwischen Brunner und Barth, in welcher
beide ebenso recht wie unrecht haben. Von diesem Begriff aus liBt
sich darum allein der Sinn der Analogie kliren.

Damit ist das Entscheidende iiber den «ersten Romerbrief »
gesagt. Die beiden andern EinfluBsphiren brauchen nur kurz erwihnt
zu werden.

Der theologische Rechts-Hegelianismus kann gegeniiber dem
gezeichneten Origenismus kein vollig neues Motiv bringen. Er unter-
streicht die Seite der Apokatastasis, des Dynamismus, des « Lebens-
prozesses » (120, 219 u. 6fter) als weltgeschichtliche, bzw. « urgeschicht-
liche » Bewegungsrichtung. Er unterstreicht ferner die Wendung vom



190 Analogie und Dialektik

religiosen Subjektivismus (romantischer Pietismus !) weg ins Objektive,
Subjektivitit — Reflexion — Seelensphire sind als solche « Abfall ».
Die Wanderung durch die « Hélle der Innerlichkeit », durch das « Inferno
des Pietismus », das seine letzten Schrecken erst im zweiten « Romer-
brief » entfesseln wird, gemahnt an Seiten aus Hegels Phinomeno-
logie. Wendung zu Christus heiBt damit Abwendung von sich selbst,
Vergessen des Ich, Von-sich-weg-leben, hinein in die « ewige
Objektivitit des Wahren und Guten» (197). «Der objektive Geist »
(252) aber ist der Heilige Geist, der uns ins « Reich des absoluten
Geistes » (80) fiihrt.

Dies alles ist nochmals gefirbt durch die besonderen Akzente
des religiosen Sozialismus. Subjektivitit ist als Reflexion « Indivi-
dualismus » ; die Abwendung « von der fluchbringenden Vereinzelung
des Individuums» ist Erlésung «zum organischen Zusammenhang
der in Christus erschienenen neuen Menschheit » (229), géttliche Expro-
priation von «unserem Privatbesitz » (72), ja von der « Unheiligkeit
unserer Individualitit » (218). Ist doch «das Verschiedene der Indi-
viduen» nur «die Oberfliche des Daseins» (101). Die « Kenosis»
ist nichts anderes als diese « Ausschaltung des Personlichen » (423),
und dies eben ist die eigentliche « Revolution » (234). Wir héren dann
aber auch, daB diese Lehre die der wahren « Geistesmenschen » (239,
402), ja der ganzen « Aristokratie des Geistes » (47) ist, « von Mose
bis auf Johannes den T#ufer, von Plato bis auf die Sozialisten » (46).
Sie sind die wahrhaft freien und kriftigen Geister, « die Uberlegenen,
die Vorwirtsweisenden », die aber ihre Kraft nicht als « tumultuarischen
Individualismus » erweisen, sondern «als Kraft, die Schwachen zu
tragen » (421). Diese Schwachen bediirfen noch der « Religion», der
« Frommigkeit », vor allem der « Kirchen ». Sind diese von den Starken
auch lingst als « Scheinkirche » (262) entlarvt, da sie alle « Standpunkte
von Religion, Kirche, Schule, Judentum, Christentum, Moral und
allen Idealismen » hinter sich lieBen (181), so werden diese Starken
doch, wie Gott selbst, Geduld iiben, und das Reich « organisch » wachsen
lassen, als dessen « Geburtshelfer von Gottes Gnaden » (188).

Der Vorhang fillt. Die zweite Auflage des « Rémerbriefs » hat
mit alldem so griindlich aufgeriumt, daB vom ersten Gebiude
«sozusagen kein Stein auf dem andern geblieben » ist (R VII). Wir
hitten auf dieses Erstlingswerk nicht einzugehen brauchen, wenn
dieses « Sozusagen » nicht wire. Barth hat zux griindlich aufgeriumt,
und eben darum nicht griindlich genug.



Analogie und Dialektik 191

B. Der zweite « Romerbrief ».

Am Feuer Overbecks, Nietzsches, Dostojewskijs und Kierkegaards
und der nun in diesem Feuerschein erst unheimlich werdenden Refor-
matoren entziindet sich das PulverfalB : die in der «Identitdt» noch
latente Moglichkeit des Widerspruchs bricht auf. Der « zweite Romer-
brief » ist — in gefihrlicher Ndhe zu Nietzsche — « Dynamit » (R 238),
« Revolutionierung der Religion » (237), er ist « Schrei und Schweigen »
(283). Wir steigen nun wirklich hinab in die « Holle » der Religion
(239 f.). Wir sollen riechen «den Geruch des Todes zum Tode, der
gerade von den (wirklichen!) Gipfeln der Religion ... auszugehen
pflegt » (259). Wir sollen an den Haaren durch alle Hohen und Tiefen
geschleift werden, um es endlich zu glauben, daB Dialektik kein
intellektuelles Spiel, keine « bloBe Methode » ist, sondern der leibhaft
erfahrene Widerspruch in unserem innersten Sein, die Unmoglichkeit,
die wir selbst sind. Die Adressaten des paulinischen Roémerbriefs
scheinen « sehr freie, sehr weite, sehr bewegliche Geister » (520) gewesen
zu sein, und auch Barths « Romerbrief » ist ein Buch fiir « sehr freie
Geister », die (wie Nietzsche) jenseits des « Freisinns », der Freigeisterei
stehen, « Unwahrheit in allem suchend » (289), aber eben so jede Un-
wahrheit demaskierend, Nihilisten aus Theologie, aber eben darum
auch « Omnisten » aus derselben Theologie. «Der Starke steht, weil
er der Starke ist, gegen niemand und hinter allen ... Er kritisiert
nicht (er ist zu kritisch dazu) ... Er tritt nicht auf, er tritt zuriick.
Er ist nirgends, weil er iiberall ist» (509). Als reiner Eschatologe
steht er jenseits aller menschlichen Méoglichkeiten, ohne doch dem
« gefihrlicheren Titanismus der Freiheit» zu verfallen (502). Anti-
religiés im tiefsten, weil er um die Notwendigkeit der Religion fiir
alle (auch fiir sich). Er ist « Frage- und Ausrufzeichen am #uBersten
Rande » (515), nicht mehr Mensch, nur noch Zeichen », « aufgehobener
Finger » (203), und eben darum «grundsitzlich unwichtig, unbetont,
unfeierlich, grenzbewuBt » (221). Er ist « dieser extreme, dieser expo-
nierte Standpunkt, der kein Standpunkt ist» (512) und legt eben
darum «nicht den geringsten Wert darauf, radikal zu reden und eine
radikale Silhouette zu bieten» (513). «Er ist das Besondere, indem
er nicht als efwas Besonderes auftritt » (490). Und eben diese Selbst-
aufhebung ist «die Probe aufs Exempel » (489). Sie ist Ernst, nicht
etwa «herablassende Verstellung » (508). « Was aber bleibt uns dann
tibrig ? Anschaulicherweise nichts !» (508).



192 Analogie und Dialektik

Oder Gott. Denn Er soll, als der absolut Unanschauliche, in
diesem « Auf-Hinden-Gehen » anschaulich werden. Der «unendliche
qualitative Unterschied » (XIV) soll demonstriert werden. « Distanz »
(482) soll geschaffen werden, Platz fiir die Transzendenz. Fallen soll
« jene Vergottlichung des Menschen und Vermenschlichung Gottes in
Form der Aufrichtung der romantischen Unmittelbarkeit», «jene
trunkene Verwischung der Distanzen» (145), «unechte Immanenzen
und unradikale Transzendenzen aller Art, relative Verhiltnisse von
Gott und Mensch »: «dieses ganze Zwischenreich muB3 sich die Auf-
deckung seiner wahren Natur gefallen lassen» (82). Diese « wahre
Natur » ist die Siinde : der « Griff der Kreatur nach dem Schépfer »,
die Religion. Religion ist die Grenzziehung zwischen Gott und Mensch,
ist das « zwischenhineingeschobene Gesetz», von dem Paulus spricht.
Eben sofern es Grenzziehung ist, ist es schon das Uberschreiten der
Grenze. «Der religise Mensch ist der Siinder im anschaulichsten
Sinn des Wortes » (152). Er tut, was er nicht lassen kann und doch
nicht tun darf: Er setzt sich in Beziehung zu Gott und damit Gott
— gegeniiber. « Er muf in jedem Augenblick am Hochsten stehen
und am Tiefsten fallen, Mose und Aaron sein, Paulus und Saulus,
Gottbegeisterter #nd Dunkelmann, Prophet wnd Pharisier, Priester
und Pfaffe, hochster Hinweis auf die Positivitidt des Goéttlichen innerhalb
der menschlichen Realitit und stirkste Entfaltung der menschlichen
Negativitit gegeniiber der Realitit des Goéttlichen » (213). Das reli-
giése Pathos ist letztlich, gerade in seinen héchsten Aufschwiingen,
das « Pathos der eritis sicut Deus!» (218), und doch, wenn wir die
innerste Fragwiirdigkeit unseres Daseins erfahren : « was anders kénnen
wir denn ehrlicherweise sein als eben — religiose Menschen ? » (234).
Und wenn wir es sind (wir sind es alle | 44-45, 225), warum dann nicht
auch «an den duBersten Rand dieser Moglichkeit » treten, « wo, mensch-
lich gesehen, nur noch die Frage als Frage iibrig bleibt ? » (237). Das
ist der («diakritische ») Punkt, wo der Mensch am Ende ist, nur noch
« Hohlraum » (5, 9, usw.), nur noch « Negativum », « Einschlagstrichter »,
und so am nichsten der Anerkennung Gottes als Gott : « Es zeigt sich
in der Erkenntnis der grundsitzlichen Entfernung zwischen Gott und
Welt die eine einzige mogliche Gegenwart Gottes in der Welt » (65).
Und doch ist wiederum dieser Punkt nicht die Erlésung. « Auch die
‘Plerophorie’ des Entbehrens, des Hungerns und Diirstens» (121)
kann der « Triumph eines neuen Pharisiismus » sein (84) : das « nega-
tive Werk » wird Anlal zur dimonischsten Hybris: « Darf ich mich



Analogie und Dialektik 193

denn nicht wenigstens damit beruhigen, daB ich — unruhig
bin ? » (244).
Wir erkennen hinter dieser Dialektik unschwer die Ziige des
« ersten Romerbriefs », freilich ins Grauen verzerrt. Das Pathos der
absoluten Distanz zwischen Gott und Geschépf hat eine heimliche,
nein offen ausgesprochene Voraussetzung, die keine andere ist als
urspriingliche Identitdt. Wiederum erklingt das Motiv der Anamnesis
(21, 188, 212, 224). Wiederum die « verlorene Unmittelbarkeit zu
Gott » (212), der « ewige Ursprung » (225), die « in Gott ruhende Existenz »
(188), « die unmittelbare Einheit mit Gott» (146) und der Abfall als
SelbstbewuBtwerden der Kreatur: « Der Mensch sollte nicht fiir sich
sein, was er an sich, in Gott ist : das Geschopf als ein Zweites neben
dem Schopfer. Er sollte nicht wissen, was Gott von ihm weil und
gniddig vor ihm verborgen hilt, daBB er — nwur der Mensch ist » (229).
« Unwiderruflich vorbei ist nun der Augenblick der ewigen Schépfung,
.in dem Gott als Gott und der Mensch als Mensch nicht zwei
sondern eins sind » (233). Das Gesetz der Distanz, das Gesetz der
Analogie ist selbst die Siinde in ihrer nunmehr unaufhebbaren Dimonie
(233-234). Kreatursein fdllt zusammen mit Schuldigsein (12 f., 31,
112, 149, 150 f., 169, 235). Aber wiederum fillt die Erlosung in
Christus zusammen mit Riickkehr zur Einheit. An Christus wird
zunichst deutlich, was Menschsein vor Gott heiBt : nidmlich Tod,
Hoélle, Gottverlassenheit (73, 136, 186, 216, 264, 284) ; so tritt damit
aber Christus an die Stelle Adams, — und Adam ist jeder von uns !
(148 f.). «Der Dualismus von Adam und Christus ... besteht nur,
indem er sich selbst aufhebt. Er ist durchaus der Dualismus einer
Bewegung » (155). Es ist das Geheimnis der eimen Pradestination,
«das sich in der Zweiheit von Adam und Christus verhiillt, um sich
in ihrer Einheit zu enthiillen » (154), im ewig aufgehobenen Gleich-
gewicht des immer schon Vergangen-seins des Alten Aons, des immer
schon eschatologischen Kommens des Neuen. Supralapsarisch ist die
Bestimmung des Abfalls bis zur Hélle, aber auch diese nur im dyna-
mischen Hin auf die Erlésung. « Kein Fallen von Gott in Adam, kein
Todesurteil, das nicht seinen Ursprung hitte an dem Punkt, wo dem
Menschen, in Christus mit Gott verséhnt, das Leben [immer schon]
zugesprochen ist » (143).
Nur auf diesem Hintergrund von Identitiit ist die ganze Dialektik
des « Romerbriefs » moglich. Diese Identitit aber bedingt nun von
neuem den Ausfall des Begriffs der Natur. Wieder fillt die Natur

Divus Thomas 13



194 Analogie und Dialektik

einerseits zusammen mit der Gnade: in der Unmittelbarkeit des
Ursprungs : « wo alles Natiirliche als solches auch heilig ist, weil auch
das Heilige natiirlich ist» (229)1; es féllt also auch das Personsein
des menschlichen Geistes zusammen mit dem Heiligen Geist (der « das
unanschauliche, jenseits aller Kontinuitit mit dem psychologisch
anschaulichen menschlichen Subjekt konstituierte newe Subjekt, das
vor Gott stehende und bestehende Ickh des Menschen » ist (134), bzw.
mit dem neuen Menschen, der Christus ist (279-280). Und wieder
fallt Natur ebenso notwendig zusammen mit dem Stand der Siinde
als solchem, in dem Siinde « die zeitlose, die transzendentale Disposition
der Menschwelt » (149) bedeutet. « Natiirlichkeit » und « Kreatiirlichkeit »
heiBt jetzt soviel wie « Verginglichkeit » (159), « natiirlich » hei3t « inner-
weltlich, profan, ‘materialistisch’ » (51). «Geist », « Personalitit » sind
in diesem Bereich nun tatsichlich im Sinne Feuerbachs Illusion des
« Fleisches », «ideologischer Uberbau », « Fleisch », das nicht « Fleisch »
sein will. Denn : « Fleisch heiBt beziehungslose Relativitit, Nichtigkeit,
Nonsens » (246).

Die Verwechslung der Begriffe Natur und Gnade fiihrt notwendig
zur Identifizierung der Begriffe Natur und Siinde. Von Baius fiihrt
der Weg zu Jansenius: Das Lebensgesetz, die Entelechie der Natur
ist « Eros» (419), die Damonie siindiger, triebhafter Liebe, « concupis-
centia ». Wieder beriihren sich hier die Linien des gnostischen Ostens
mit denen der « Reformation » : im Begriff des « Pathos », der zugleich
Schuld und Natur, Drang und Verfallenheit sagt, sind sie eins. Und
wieder bleibt als Richtlinie der Ethik nur das radikale : Fort! Von-
sich-weg ! Opferung auch und gerade der héchsten, der religidsen
Méglichkeit (165, 215, 221) | Restlose Transparenz (263) ! Aufhebung
jenes « Gegeniiber », das Siinde ist! (226, 271 f.). Riickkehr in das,
was Kreatur eigentlich sein soll : der « Schatten, der dem géttlichen
Licht nur folgen diirfte » (228-229).

In dieser letzten Radikalisierung des Widerspruchs, diesem theo-
logischen Pointillismus ist auch kein Raum mehr fiir die relative
Ungebrochenheit der sozialistischen Gedankenwelt. Die Uberwindung
der sichtbaren Kirche (die als solche ebenso notwendig, wie unmaglich
ist) durch die unsichtbare wird nicht mehr unter dem Titel des « Corpus
mysticum » durchgefiihrt. Denn alle «organischen» Gemeinschafts-
begriffe stammen von unten, aus dem Reich des Eros. Das « unanschau-

1 Von mir gesperrt.



Analogie und Dialektik 195

liche Ich», « Agape », « der Heilige Geist », ist « actus purus » (257) und
als solcher rein qualitative Einheit. Der « Nichste» ist es darum
gerade in seinem qualitativen Anderssein (427 f.). Nur als reine
« Person », nicht als « Individuum » eines Geschlechts geht das Subjekt
in die wahre, unanschauliche Kirche ein.

Wir waren hart in dieser Darstellung des zweiten « Rémerbriefs ».
Sogar ungerecht. Wir haben Gedanken, die zur Illustrierung, zur
Unterstreichung paulinischer Theologie vorgebracht wurden, von
ihrem Zielpunkt isoliert. Aber es ging nicht darum, die Ubereinstimmung
dieses Buchs mit Paulus, sondern eben sein Abweichen von ihm und
dessen letzte Griinde vor Augen zu stellen. Sein Radikalismus ist
iiberchristlich und darum unchristlich. Es ist durch und durch Reflexion
— indem es ein methodisches Moment zum Standpunkt, zur Sache
selbst verabsolutiert — und darum wirklich « conversio ad creaturam ».
Und seine Dimonie gipfelt darin, daB es alle tiefsten Geheimnisse des
Christlichen auf die Folter dieser Methode zwingt, sie ins grelle Schein-
werferlicht der Dialektik zerrt und so in eine paradoxe Unmittelbarkeit,
die sie als Geheimnis zerstort.

Das Entscheidende dabei ist, dal hier das zentrale Geschehen
des Christentums, die Menschwerdung Gottes, unmdglich wird. Wo
das Gottliche die Welt nur beriihrt, « wie die Tangente einen Kreis » (6),
der unendliche qualitative Unterschied wirklich die einzige Beziehung
Gottes zur Welt ist, da gibt es kein mogliches Leben Christi, sondern
wirklich nur einen Tod Christi als Sinn und Summe der Inkarnation :
« Anschaulich wird das Leben des Christus ... einzig und allein und
ausschlieflich in seinem Tod am Kreuz» (136). « Eben darum muf
der Sinn des Lebens Jesu ein Sterben sein, weil die ganze diesseits
des Todes liegende menschliche Moglichkeit als solche die Moglichkeit
der Siinde ist » (186). « Der Sinn, das Letzte, der Tod in diesem Tod
ist Gott ! » (ebd.), weil Gott nur jenseits der Welt, nicht in ihr méglich
ist. Damit ist der Eschatologismus bis zur Aufhebung der Moglichkeit
Christi selbst verschirft.

Aber eben dieser Radikalismus ist nicht Barths letztes Wort.
Seit bald zwanzig Jahren hat er die Wendung vollzogen, die allererst
eine christliche Theologie ermdglichen sollte.



196 Analogie und Dialektik

C. Die Wendung zur Analogie.

Die Wendung vom « Rémerbrief » zur « Dogmatik » ist #icht primir
die Einfiithrung einer neuen theologischen Doktrin. Sie ist eine Wendung
im Wie des Vortrags dieser Doktrin. Sie besteht in einer Nuance,
die zunichst nur das Méthodische betrifft. Diese Nuance, die Lockerung
der dialektischen Verkrampfung, die Relativierung der mit dem Nach-
druck eines Absoluten verkiindeten Relativitit selbst, hat dann freilich
unmittelbar ihren Widerhall auch in der Doktrin. Sofern aber das
Neue eben das schon im « Réomerbrief » selbst Infendierte war, kénnen
unter dem neuen Licht viele Sitze des « Romerbriefs » sinnvoll und
annehmbar werden. In der Perspektive der « Dogmatik» als dem
Werk der Reife wird deutlich, was der Enthusiasmus des « Jiinglings »
eigentlich meinte. Es wird aber auch deutlich, worin dieser Eifer
ein unerleuchteter war, der sich selber das Wasser abgrub, das er
auszuspenden gedachte.

Wir fragten am SchluB des letzten Kapitels nach dem entscheidenden
Restproblem der Siinde als ontischem Widerspruch gegen Gott. Die
beiden Fassungen des « Romerbriefs» versuchten dieses Problem
dahin zu l6sen, daB Kreatiirlichkeit (Selbstsein) und Siinde identisch
seilen. Damit wurden alle Voraussetzungen des Problems zerstort :
die Kreatur als Subjekt des siindigen Akts, seine Freiheit, seine Siinde
selbst und damit schlieBlich auch seine Erlosbarkeit. Die Wendung
von der Dialektik zur Analogie wird also die Voraussetzung sein, auf
Grund derer das Problem des Widerspruchs sich allererst stellen 14Bt.
Jedes wirkliche « Wider » setzt eine wie immer zu verstehende Beziehung,
und also ein Minimum von Gemeinschaft voraus, um wirklich ein
« Wider » und kein restlos unbeziigliches « Anders» zu sein. Nur auf
Grund einer Analogie ist Siinde moglich.

Es muBte also Ernst gemacht werden mit dem Begriff der Kreatur.
Das heit zuerst und vor allem, daB Kreatiirlichkeit nicht (wie es
1919 hieB) aufgehoben werden muB, um der Offenbarung und dem
Leben Gottes Platz zu machen (W 44, 66), daB also nicht nur das Nu
der Schépiung, in dem Gott und Mensch «eins sind » (das war — ent-
sprechend der &stlichen Sophiologie, die Lehre des « Romerbriefs »)
schuldlos ist, sondern auch das Geschipf selbst in seinem Gegeniiber
zu Gott, in seiner Freiheit, in seinem SelbstbewuBtsein. Mag sein,
daB, wenn die Siinde eintritt, sie gerade in diesem Gegeniiber, dieser
Freiheit und Selbstheit ihren Sitz aufschligt und sie dimonisiert.



Analogie und Dialektik 197

Wie sollte sie’s nicht, da doch eben hier die Moglichkeit liegt, das
«eritis sicut Deus» zu versuchen ? Aber sie setzt Freiheit und
Selbstheit woraus, sie ist sie nicht selbst. Damit ist zugleich gesagt,
daB die Kreatur in der Siinde sich nicht ins Nichés, ins « Chaos»
auflost, zu bloBem «Schein» und « Schatten » wird, was sich doch
eben ereignen miiBte, wenn der Widerspruch der Siinde zusammenfiele
mit der Kreatiirlichkeit als solcher.

So gilt denn, «daB die Existenz und das Sein einer von Gott
verschiedenen Wirklichkeit in ihver Verschiedenheit dem absoluten
Gott gegeniiber dann keine Verlegenheit bereiten kann ... Darum ...
kann es ithm gegeniiber eine wirkliche, durch seine Absolutheit nicht
bedrohte oder gar ausgeloschte, sondern eine gerade kraft seiner
Absolutheit gesetzte Welt geben, die gerade vom Gottesbegriff her
kein pudendum, die nicht als Widerspruch zu thm, sondern als seine
Bestitigung, als eine Veranstaltung zur Verherrlichung Gottes zu ver-
stehen ist» (D 3, 347-348). Vom Gottesbegriff her: weil ja Gott
« seine Absolutheit ... nicht entscheidend in seinem Verhiltnis zur
Welt », sondern «zuerst und eigentlich ... in sich selbst hat», weil
also diese Absolutheit und Freiheit gar nicht bedroht sein kann durch
die Existenz einer Welt. Er braucht seine Einzigkeit darum nicht
eifersiichtig zu hiiten, er hat die Moglichkeit, « einem Anderen ...
Raum und Zeit fiir seine eigene Existenz, ihm damit diese seine eigene
Existenz [als] Wirklichkeit neben der seinigen zu lassen und also seinen
Willen an diesem Andern so zu vollstrecken, daB3 er es als dieses Andere
nicht aufhebt und zerstort, sondern begleitet, ertrigt und gewihren
liBt » (ebd. 461).

« Es ist das ganz unparititische Zusammensein von Schépfer und
Geschopf, ein Zusammensein in strengster Uber- und Unterordnung,
aber doch ein Zusammensein» (C 33), in absoluter Ferne von jeder
Art Pantheismus (D 3, 351). « Wir anerkennen also mit dem Satze :
Gott ist der Schopfer | nicht nur Gottes Transzendenz, sondern auch
die Immanenz' des der Welt so ganz und gar transzendenten Gottes...
In diesem Gegeniiber ist Gott der von ihm geschaffenen Welt gegen-
wdrlrg, nicht nur fern, sondern auch nak, nicht nur frei ihr gegeniiber,
sondern gebunden an sie.» Er erhilt das Geschdpf «in seiner relativen
Selbstindigkeit und Eigenart », regiert es, «ohne die Fretheit® des
menschlichen Willens ganz oder auch nur teilweise aufzuheben »

1 Von mir gesperrt. 2 Von mir gesperrt.



198 Analogie und Dialektik

(C 33-34). Versteht man «seine echte Immanenz ebenso wie ... seine
echte Transzendenz», so ist es «mit aller Weltfremdheit oder gar
Weltfeindschaft des absoluten Gottes» ebenso vorbei wie « mit aller
Weltvergotterung » (D 3, 348). Gott ist so in-iitber der Welt, daB er
im wahren «In» sein « Uber » anzeigt : « Indem er sich in der Welt
sichtbar macht und won der Welt unterscheidet als ihr Schépfer »
(G 52, 57). Und darum auch umgekehrt : « Eben indem er iiber [dem
Menschen] ist, ist er be: ihm. Eben indem er ihm ferne ist, ist er ihm
auch nahe» (G 63).

Die aufgezeigte Ordnung ist die Ordnung der Schépfung. Als
solche ist sie eine « Offenbarung » Gottes. Ob (und wie immer) sich
eine andere Offenbarung von dieser noch unterscheiden mag (wir
untersuchen hier nicht diese Frage), — jedenfalls gilt : « Offenbarung
Gottes setzt voraus': Unterschieden von Gott, existiert eine Welt,
in der er sich — und existiert jemand, dem er sich offenbaren kann...
Offenbarung ist schon als das Faktum des realen Zusammenseins von
Gott und Mensch das Zeugnis von der Realitdt der gottlichen Schip-
fung ... Es findet sich in diesem Faktum vor allem der Mensch als
der, an den Gott sich in seiner Offenbarung wendet, in seiner Existenz
bejaht und ernst genommen, angesprochen als Partner Gottes und
damit geehrt in seiner Selbstindigkeit» (G 69).

Die Wirklichkeit des Geschopfs hat ihre Spitze darin, daB es,
zwar in «strengster Unterordnung » und einzig « von Gottes Gnaden »,
selbstbewuBt und frei und also Subjekt ist, so, « daB eben darin Gottes
héchste und wahre Giite gegen seine Kreatur und damit auch die
der Kreatur bestimmte und verheiBene Giite erst recht aufleuchtet,
daB ihr Gehorsam und ihre Seligkeit nicht einfach Natur, nicht selbst-
verstindlicher Vollzug ihrer Existenz, nicht zwangsldufiger Ablauf
sein sollen» (D 3, 671), daB Gottes Gnade und Giite « gerade in der
Freiheit seiner Geschopfe wirksam ist » (ebd. 673), welche ihm « gerade
nicht etwa im letzten Grunde passiv, sondern im letzten Grunde Adchst
aktiv gegeniiberstehen ® diirfen und nach seinem eigenen Gebot sogar
sollen », daB Gott «jetzt sichtbar wird als der, der so frei ist, so sehr
alles beherrscht und wirkt, daB er sich auch dazu bestimmen kann,
sich ... bestimmen zu lassen» (ebd. 575) 3.

1 Von mir gesperrt. * Von mir gesperrt.

3 Wir miissen es wagen, diesen Satz, den Barth ausdriicklich fiir die Gnaden-
ordnung reserviert (¢« nicht in ihrer kreatiirlichen Freiheit und also nicht in irgend
einer Konkurrenz mit seiner Alleinherrschaft und Alleinwirksamkeit, sondern



Analogie und Dialektik 199

Mit der Anerkennung des echten « Gegeniiber » und des echten
« Subjektseins » des Menschen wird nun auch das Letzte klar, was
in die Abfolge dieser Gedankenreihe gehért : In der Offenbarung Gottes
ist der Mensch gerade als Gegeniiber, gerade als Subjekt befesligt. Dies
heiBt nicht, daB dieses sein Subjektsein (etwa im Sinne eines durch
die Siinde doch nicht verlorenen Werfes) « Ankniipfungspunkt» fiir
die Gnade wire. Sondern es heiBt, daB Offenbarung nun wirklich
bis zu diesem Subjekt einschlieflich gelangt, der Mensch « einbezogen »
(D 2, 257), «mit hineingenommen » (259) wird in diese Offenbarung,
mag diese noch so sehr eine Neuschaffung, eine « Neupradizierung »
dieses Subjektes bedeuten, mag ihm auch die « Freiheit», die nétig
ist, diese Offenbarung anzunehmen, selbst zuerst geschenkt werden
miissen (280 f.). Ist unser Glaube Gnade (die an nichts Vorgegebenes
« ankniipft »), so ist er darum nicht minder «unsere eigene Ent-
scheidung, [die] als Akt unseres Gewissens, unseres Erkennens und
Wollens von uns gefordert ist » (TS 5, 16). Es gibt gerade auch hier
« eine menschliche Selbstbestimmung, nicht nur Gottes Treue, sondern

eben in der Freiheit der Freunde ...») nun eben doch fiir die kreatiirliche
Freiheit iiberhaupt in Anspruch zu nehmen, auf die Gefahr hin, daB sich die
volle Schale des Zorns, die Barth iiber den « Molinismus » ausgeleert hat (D 3,
640-661) sich nun auch iiber uns ergieBe. Ist wirklich « kreatiirliche Freiheit »
als solche eine « Konkurrenz » zu Gottes Alleinwirksamkeit ? Wire sie es, dann
wire sie jedenfalls nicht kreatiirliche Freiheit ! Und wire der Molinismus wirklich
eine solche « Konkurrenz » zu Gottes Alleinwirksamkeit, so miiBten wir ihn freilich
ferne von uns weisen ! Sofern seine « scientia media » allen Ernstes eine Sphare
« ewiger objektiver Wahrheiten » der geschopflichen Welt in Gott abgrenzen zu
konnen meint, die als solche dem freien Willen Gottes, eine Welt zu schaffen,
vorausliegen wiirde, sofern also hier irgend ein Geschopfliches im Ernst als nicht
kontingent, nicht durch den Schépfungsentschluf Gottes, sondern im strengen
Sinn koitern seinem ewigen Wesen aufgestellt wiirde — insofern wire hier aller-
dings der titanische Versuch gemacht, die Kontingenz, die Fessel der Geschopf-
lichkeit zu sprengen und sich gleichen Rechts neben Gott zu stellen. Aber ein
solcher Versuch, weit entfernt, der Ausdruck der Analogia entis zu sein (D 3, 657),
hétte mit dieser so wenig zu tun, daB er vielmehr, konsequent zuende gedacht, gerade
ihre Aufhebung (in Univozitit) bedingen wiirde. Wie immer also das echte Anliegen
des Molinismus durchgefiihrt werden mag (und es gibt ein solches Anliegen !),
es darf dies jedenfalls nur innerhalb jener umgreifenden Wahrheit geschehen,
daB alle (echte) Bestimmung Gottes durch das Geschépf eingeschlossen bleibt
in der Freiheit der gottlichen Selbstbestimmung und Selbstbegrenzung (D 3, 673).
Daf dem so sein muB, ist die alle einzelnen Denkversuche der Schulen iibergreifende
Voraussetzung und nichts als der Satz der Analogia entis selbst. Wenn Barth
dies fiir die kreatiirliche Ordnung abstreitet und es fiir die Gnadenordnung reser-
vieren zu miissen meint, so liegt dem die grundsdtzliche Unklarheit iiber die Bezie-
hungen dieser Ordnungen zugrunde, die alle bisherigen Veroffentlichungen Barths
beherrscht, und die seine angekiindigte « Schopfungslehre » wird aufhellen miissen.



200 Analogie und Dialektik

auch des Menschen Glauben, nicht nur Gottes Gebot und VerheiBung,
sondern auch die an den Menschen gerichtete und vom Menschen zu
beantwortende Frage des Gehorsams und Vertrauens» (D 3, 571).
Wir werden also in aller Wahrung der Distanz, ja gerade wum sie zu
wahren, von einem « sekunddren Subjekt» (G 178) im Gnadengeschehen
zu sprechen haben !.

1 Nicht nur trotz, sondern eben wegen dieses gegenseitigen Subjektseins
sind Gott und Geschopf kompatibel. Dies wird durch die «schlichte Tatsache »
erwiesen, « daB in der Offenbarung Gottes in Jesus Christus eine Begegnung und
also ein reales Zusammensein von Gott und Mensch Ereignis wird » (G 68). Und
wenn auch schlieflich an diesem einen Punkte der endgiiltige Sinn, der Kanon
alles Zusammenseins zwischen Gott und Mensch klar werden sollte, so kann die
Anhypostasie der menschlichen Natur Christi nun doch gerade kein Prijudiz gegen
die Selbstindigkeit der iibrigen Kreaturen, auch in ihrer Beziehung zu Gott,
werden, wie Barth selber zugibt (D 2, 177). So sehr die Anhypostasie Christi
als solche fiir alle Kreatur richtungsweisend wird, so bleibt sie doch das absolute
Prirogativ Christi selbst, sofern er eben allein gottliches Subjekt ist. Eine Ekkle-
siologie, eine theologische Ethik, die fiir den begnadeten Menschen diese Anhypo-
stasie als Ideal (wenn auch nur als approximativ zu verwirklichendes) aufstellen
wollte, wiirde eben damit die Distanz wieder verlieren, die das gottliche Subjekt
von allen menschlichen trennt, und so in die « trunkene Verwischung » zuriickfallen,
die das Kennzeichen der Theologie, der Ekklesiologie und der Ethik des « Romer-
briefs » war.

Damit ist insbesondere der Kirchenbegriff Barths in eine schwere Krisis
gestellt. Denn auf der einen Seite grenzt er die Anhypostasie Christi notwendig
und endgiiltig gegen jede andere Einheit mit Gott ab, auch gegen die « Gnaden-
gegenwart Gottes im Herzen des Erwihlten und Berufenen durch den Glauben »
(D 2, 177), auch gegen die (ekklesiologische!) « Gnadengegenwart Gottes im
Predigtwort und im Sakrament ». Diese beiden Einheiten bedeuten nicht, «daB...
Brot und Wein ..., daB der glaubende Mensch mit Gott identisch sei. Die Einheit
von Gott und Mensch in Jesus Christus, dem Gottmenschen, aber besagt gerade
dies : daB dieser Mensch ... mit Gott identisch sei ... Seine Menschheit ist nur
Pridikat seiner Gottheit » (ebd. 177-178). Dem gegeniiber aber wird nun doch
gesagt : « Es entspricht der Anhypostasie der menschlichen Natur Christi, da
es der Kirche aus ihrem innersten Wesen heraus verboten ist, Jesus Christus
gegeniiber selbstindig werden, souverin denken und handeln zu wollen » (ebd. 236).
Wiirde mit diesem Vergleich Ernst gemacht (und der Protestantismus tut es,
indem er die im sichtbaren Oberhaupt der Kirche verkorperte Distanz der Kirche
zu Christus ablehnt), so miiBte man von einem ekklesiologischen Pantheismus
reden. Eine solche Kirchenlehre vergiBle, daB die Kirche nicht nur « Leib
Christi » ist, sondern auch « Braut Christi » — daB sie also Kirche ist im Gleichnis
und in der Wirklichkeit eines «selbstindigen » personalen Gegeniiber. Dieses
Gegeniiber ist nun aber gerade so wenig ein « souverines » Freisein von Christus,
dal3 es — entsprechend der Schépfungsordnung und diese doch weit iibertreffend —
eine Freiheit der Abhangigkeit (nun wirklich als Lezb), der reinen amtlichen Stell-
vertretung besagt. Fehlt dieses Moment, so fehlt das Moment der Distanz. Eine
Lehre von der gegeniiber der Kirche souverinen Heiligen Schrift kann diesen
Mangel nie und nimmer beheben.



Analogie und Dialektik 201

Es ist eine Gegenseitigkeit, freilich eine solche, die, in welcher
Ordnung sie immer betrachtet werden mag, auf einer vorgingigen
restlosen Einseitigkeit (des Geschaffen- und Begnadetseins) aufruht.
Das Geschopf ist so sehr von Gott her, daBl es von ihm sogar dies erhilt :
nicht nur zu empfangen, sondern auch zu antworten. Oder besser
gesagt : auch dies zu empfangen, daB es antworten kann, und so ant-
worten, daB auch und gerade diese «selbstindige » Antwort ein hochstes
Empfangen bleibt. Das eben heit Analogie.

4. Siinde und Analogie.
A. Die Siinde.

Erst jetzt sind wir in der Lage, das Anliegen des « Romerbriefs »
einer solchen Losung entgegenzufiihren, die nicht (wie es dort der Fall
war) das Problem selbst zerstért. Es ist das Problem der Siinde als
Widerspruch des Geschopfs gegen den Schépfer, eine nicht nur mégliche,
eine wirkliche Moglichkeit. Im Schema des « Romerbriefs », wo dieser
Widerspruch schlechthin zusammenfillt mit dem Gegeniiber-sein der
Kreatur, kann diese Moglichkeit nie als Wirklichkeit ernstlich in
Betracht gezogen werden. Denn sie wiirde als solche tatsichlich das
Nichtsein der Kreatur, ihre Auflosung ins Nichts zur Folge haben.
Hier bleibt also nur eine « Losung » : daB3 die Siinde (als Widerspruch)
je schon umgriffen, tiberholt und negiert ist durch eine andere, radi-
kalere Wirklichkeit : die Wirklichkeit der Erlésung. Siinde kann dort
gar nicht als unverziehene moglich sein. Sie kann nur als je-schon-
vergangene, nie als aktuelle existieren. Das ist der letzte Sinn des
Satzes : « Kein Fallen von Gott in Adam, kein Todesurteil, das nicht
seinen Ursprung hitte in dem Punkt, wo dem Menschen, in Christus
mit Gott versochnt, das Leben zugesprochen ist» (R 143). Das Prius
ist der Erloser, das Posterius die Siinde.

Es kann nun freilich sein, daB wir in einer bestimmten, aber
niher zu definierenden Hinsicht ein Prius Christi und ein Posterius
Adams, ein Prius der « Gnade » und ein Posterius der « Natur » werden
zugeben miissen. Es kann ferner richtig sein, daB der Sinn, die Tiefe
und Tragweite der Siinde einzig und allein in Christus offenbar wird.
Es kann endlich sein, daB wir die Langmut Gottes, mit der er die
Siinde ertrigt, nur deuten diirfen als seine auf das Sterben Christi
hin blickende Langmut. Es besteht auch kein Zweifel dariiber, daB
die Gnade Christi eine Wirklichkeit ist, die die Siinde nicht nur aufhebt,



202 Analogie und Dialektik

sondern sie an Tiefe, Hohe, Linge und Breite so sehr iibertrifft, wie
eben ein Tun Gottes das menschliche Tun iibertrifft. Aber all dies
ermdchtigt uns nicht (zumal nicht aus systematischen Vor-Urteilen
heraus), mit der Siinde als einer nur aufgehobenen, und darum letztlich
nicht existierenden Moglichkeit zu rechnen. Wir kénnen die « theologia
gloriae » nicht soweit treiben, die « theologia crucis », d. h. die Erlosung,
zu einer Bedingung der Moglichkeit der Siinde zu machen. Dies eben
tut der « Romerbrief », und dies scheint allerdings in gewissem MaBe
auch noch die « Dogmatik » zu versuchen. Das aber wiirde zu einer er-
neuten, paradoxen xévwsts tod gravsod 7ol Xgated (I. Cor. 1, 17) fithren .

1 *Amoratxotacts anaviwy, « Wiederbringung aller Dinge» heillt in der Theologie
seit Origenes die Lehre, daB3 alle Siinde in Christus verziehen ist, daB also am
« Ende der Zeit » auch die Holle aufgehoben werden soll. Die Zahl der griechischen
Viter, die fiir diese Lehre eintrat, ist betrichtlich. Es geht uns hier nicht darum,
ob sie in der Schrift steht (Rém. 5; I. Cor. 15, 24-28 ; Rom. 11, 32; Joh. 12,
32 usw.) oder nicht (Mt. 12, 32 usw.), sondern darum, ob man sie zu einem, ja
zu dem Systemprinzip der Theologie machen darf. TFiir Barth, im « Rémerbrief »
wenigstens, ist sie der geheime Standpunkt, von dem nicht nur die Erde, sondern
auch der Himmel bewegt werden. Ohne sie ist in diesem Buche nichts zu begreifen.
Darum, trotz allem Uber-Calvinismus, die heftige Wendung gegen Calvins doppelte
Pridestination (R 407). Das Pathos der « Wiederbringung » belebt aber auch
schon den «ersten Rémerbrief». Und vielleicht ist der ganze Aufruhr von Ver-
zweiflung, Damonie und Existentialitit nur darum so gro, um ein Gegengewicht
zu bilden gegen jene allzugroBe, weil « systematische » GewiBheit im Hintergrund.
Die Welt ist die Hélle (RI, 72, 18 ; R 212 f., 220 ; vgl. W 7; TE 19, 41), aber sie
gerade wird aufgehoben, verwandelt in Christus. Sie muf verwandelt, aufgehoben
werden, denn Erlosung ist das Apriori der Siinde.

Dieser Standpunkt ist aber auch damit nicht grundsitzlich iiberwunden,
daB (in spiteren Schriften) gesagt wird : die « Hélle», die wir kennen konnen,
sei noch gar nicht die eigentliche Verdammung. Nur in Christus, in seinem
Leiden « ohne Grenze, okne Sinn und okne Zukunft» (C 70) sei diese Tiefe aus-
gelotet worden — : als Hollenfahrt, als echte Gottverlassenheit (ebd. 81). Es bleibe
also unsere Holle umgriffen und gleichsam unterfangen von der seinen. « Wir
miissen nicht mehr zur Hoélle fahren. Und wir sollen auch nicht mehr zur Holle
fahren wollen, um uns dort zu fragen : warum Gott uns verlassen habe » (84). Wir
wissen ja nicht, was Siinde wirklich heit. Wir kénnen es uns « nur nachtriglich »
von Christus sagen lassen. « Lassen wir — wir werden damit genug zu tun haben
— das, was wir sind, in 7Am an das Licht Gottes gebracht sein » (ebd. 81). « Was
ist unsere Strafe? Eben die unendliche Qual, die es Gott selber gekostet hat,
in dem Menschen Jesus Christus an unsere Stelle zu treten, damit wir nicht leiden
miiten. Nichts sonst ? Nein, nichts sonst» (G 83). Das Kreuz ist das Gericht.
Und auBer ihm ist keines. So ist, sofern wir im Glauben die Gnade des Kreuzes
ergreifen, das Gericht hinfer uns (G 117-118 ; 219, 222). Indem Gott selbst in der
Grablegung einmal « Vergangenheit» wurde, ist auch die Siinde in diese Ver-
gangenheit mitbegraben (C 147), « den ewigen Tod, den wir verdient haben, hat
er ganz allein erlitten» (D 3, 456).

Wir wollen den sehr ernsten, sehr wohl zu erwigenden Inhalt dieser Sitze



Analogie und Dialektik 203

Die Vermeidung dieser theologischen Hybris kann nur in der
Anwendung der vorhin gewonnenen Einsichten liegen. Ist das Subjekt-
sein des Menschen nicht als solches schon Siinde, sondern Spiegelbild
der Ehre Gottes (G 70), so kann durch die Siinde dieses Subjekts auch
nicht dessen Subjektsein als solches zur Siinde werden. Es kann wohl
siindig, und zwar im tiefsten und unrettbar siindig, werden; es kann
aber nicht als subsistierende Siinde verstanden werden. Es kann wohl
die Ehre, die es Gott schuldig ist, verweigern und fiir sich selber in
Anspruch nehmen, es kann also fiir Gott und fiir sich selber zur Schande
werden, es kann aber nicht jene Ehre verlieren, die darin liegt, dal3
ihm Gott die Ehre weiterhin gibt, sein Geschépf und also Subjekt
zu sein. Denn dies ist, wie schon der « Rémerbrief » sagt, « Gottes
alleiniges Tun und Werk », und darum «die auch durch die Siinde
nicht abgebrochene Beziechung Gottes zu uns » (R 232). Diese Beziehung
mag als im Hinblick auf die Erlésung geschehend begriffen werden,
sie darf aber nicht mit der Erlésung selbst gleichgesetzt werden. Gewil,
ohne Christi Kreuz ist der Siinder verloren. «Und verloren heiB3t
nicht ein bischen verloren, sondern ganz verloren» (TE 12, 19) — was
eben gegen den « Romerbrief » zu beherzigen ist. Barth ist auf dem
rechten Weg, wenn er fortfihrt: « Ich habe nicht gesagt, da8 der
Mensch nicht auch Subjekt sei. Aber nach der hl. Schrift steht es

nicht zur Erérterung stellen. Wir wollen nur fragen, ob sie nicht doch noch
aus jenem («systematischen », nicht biblischen !) Hintergrund hervorgesprochen
sind, von dem her dies alles so sein muf? Wire dem so, miite es wirklich so
sein, so hétte hier freilich der Mensch eine Macht iiber Gott gewonnen, gegen
die die « scientia media » der Molinisten ein Kinderspiel wire. Wenn es wirklich
der Weltplan Gottes ist, die Siinde zu gestatten, um sich in Christo «aller zu
erbarmen », so darf doch um keinen Preis die Ordnung der Siinde so mit der
Ordnung der Erlésung verkettet werden, daB diese zweite mit Notwendigkeit
aus der ersten folgt, weil die erste, um mdglich zu sein, die zweite voraussetzt!
Hier, wenn irgendwo, muB der « Sinn der Dialektik in der Theologie » sich erweisen,
und das « Freibleiben der Stelle, wo das entscheidende Wort zu sprechen wire »
(TK 322), garantieren! Denn dies ist, wenn irgendeine, die Stelle der Freiheit
Gottes! Sonst wird die theologia crucis nicht nur zur unentwegtesten theologia
gloriae, sondern zu einer philosophischen Metaphysik.

Wir wollen es Barth glauben, wenn er uns ernst vor eschatologischem Ubermut
warnt (C 109-110), wenn er versichert, da} die « positive Lehre von der Apoka-
tastasis » nicht ins « Credo » gehort, weil sie dieses schlechthin «auBer Kraft
setzen » wiirde (C 147-148), wenn er es bei der « inneren, fiir uns uniibersichtlichen
Zweiseitigkeit des Wortes Gottes » (D 1, 188) und somit bei einem Wissen in
Unwissen bewenden liBt. Wir wollen es ihm glauben, falls er uns die Voraus-
setzung dazu gibt, daB er biblisch, wirklich nur biblisch, und nicht « systematisch »
redet. Denn auch hier gilt: « Die Dogmatik muB an dieser Stelle wie noch an
andern um der Sache willen logisch inkonsequent sein» (C 36).



204 Analogie und Dialektik

so, daB diesem Subjekt nur geholfen werden kann, wenn ein ganz
anderes Subjekt fiir es eintritt » (ebd. 20). Wir werden zugeben, daB
nichts an diesem Subjekt von Siinde frei bleibt und von ihr nicht,
so oder so, modifiziert wird. DaB es also, wenn es erlost wird, in jedem
seiner Teile, in seinem tiefsten Wesen ein « neues» Subjekt wird, im
Sinn von Joh. 3, 3-8 und I. Cor. 15, 35-53. Aber das alte und das
neue Ich sind dennoch ein und dasselbe : « Also nicht so, als ob hier
‘zwei’ Welten nebeneinander triten, wie auch der alte und der neue
Mensch nicht ‘zwei’ Menschen sind»! (R 142).

Festzuhalten ist jedenfalls die auch in der Siinde — sonst wire
Stinde nicht Siinde! — verbleibende Integritit des geschopflichen
Subjektseins. Darin besteht eben die Furchtbarkeit der Siinde, daB
sie die stindig als Gabe Gottes zufallende Existenz gegen Gott ver-
wendet | Hier liegt der « Widerspruch », den man wohl einen « onti-
schen » nennen kann — das ist das mysterium iniquitatis — der aber
als solcher das Gegeniiber von Gott und Geschépf nicht aufhebt. Es
ist gefihrlich, mit Barth die Siinde als die « unmégliche Méglichkeit »
zu bezeichnen. Sie ist eben moglich und sogar wirklich. Ihre Méglichkeit
hingt an der echten Maoglichkeit geschopflicher Freiheit. Es geht
nicht an, mit dem ganzen Protestantismus von Luther bis Jansenius
und bis zum « Rémerbrief » den Begriff der Siinde durch Abstriche
an der Integritit des menschlichen Subjekts zu erliutern. « Fleisch »
mag noch so sehr die (als Siinde und Siindenstrafe zugleich zu deutende)
Einkerkerung des Siinders in die Welt der Konkupiszenz, des Triebs
und der geistigen Blindheit und Stumpfheit bedeuten, — der Mensch
hért auch als « Fleisch » nicht auf, Verstand, Wille, Freiheit (zum
Siindigen !) zu behalten. Sein « Geist » ist nicht der Heilige Geist,
sein Personsein ist nicht identisch mit seinem Begnadetsein.

1 « Der Blitz, der unsere Existenz in Brand steckt, wird nicht siumen, auch
unser Sein, Wissen, Denken, Reden, Wollen und Vollbringen ... vielleicht un-
versehrt zu lassen, vielleicht zu schmelzen und zu ldutern, vielleicht zu ver-
kohlen ..., vielleicht ganz und gar (und doch nicht ganz! Non omnis moriar !)
zu verzehren» (R 209). Dieses « doch nicht ganz» mitten im « ganz und gar»
des Sterbens und der Geburt ist die bleibende Identitit des Subjekts. Diese
besteht nicht in einer isolierbaren, gleichsam neutralen Zone, diesseits oder jenseits
von Siinde und Gnade, sondern ist eben das, was das Sterben und die Auf-
erstehung durchlebt. Man kann dieses Was mit Brunner die « formale imago
Dei» nennen, jedoch unter der zweifachen Bedingung, daB diese imago 1. je
schon in der faktischen Ordnung von Begnadung-Siinde-Erlosung steht (und
also nicht eine « rein natiirliche » GroBe ist) und 2. insofern sie Natur ist, nicht
als « unzerstorter Wert » einen « Anknipfungspunkt» fiir die Gnade bildet.



Analogie und Dialektik 205

Die Siinde wil/l den Widerspruch zu Gott, sie kann aber nicht, was
sie will. Sie kann nicht Gott gleich sein. Sie kann nicht nicht Geschépf
sein. Das ungehorsame Kind, das den Vater verleugnet, kann nicht
bewirken, daf3 dieser Vater nicht mehr sein Vater sei. Es beweist
gerade mit seinem Widerspruch, da es von diesem Ursprung nicht
loskommt. Die Siinde liegt also im Akt des Geschopfs, nicht in seiner
Natur. Nur die voluntas elicita kann siindigen ; sie tut es, indem sie
die voluntas naturalis miBbraucht, nicht indem sie sie aufhebt.

Wir kimen, wenn wir dieser Fihrte folgen wiirden, zu einer
getrennten Behandlung der Analogie als Analogie der Seinsordnung
(analogia entis) und Analogie der BewuBtseinsordnung (analogia
cognitionis et volitionis). Es konnte scheinen, daB wir mit dieser
Trennung das Ritsel des « Widerspruchs » zu bannen vermdchten. Es
wire dann zu sagen, dall die Siinde die Analogie in der BewuBtseins-
ordnung zerstort, in der Seinsordnung aber nicht anzutasten vermag.
Auf diesen Weg weist uns Barth selbst hin. Denn durch die Siinde,
fithrt er aus, treten wir in Widerspruch zu Gott, wiahrend die seins-
hafte Beziehung Gottes zu uns « durch die Siinde nicht abgebrochen »
wird, eben die Beziehung des Schopfers zu seinem Geschopf (R 232).
Gott ist durch die Schopfung mit uns «in Gemeinschaft getreten »
(D 3, 578), denn «ein Suchen und Schaffen von Gemeinschaft ist ja
offenbar schon die Schépfung » (D 3, 307). Die Seins- oder « Natur »-
Seite der Gemeinschaft bliebe demnach unangetastet, wihrend die
Akt- oder «Geist »-Seite dieser Gemeinschaft zerstért wiirde. Und
Gott wiirde sich zur ersten als « Liebender » oder doch « Langmiitiger »
verhalten, wihrend er sich zur zweiten als «Ziirnender » verhielte.
Dazu wiirde weiterhin passen, was Barth iiber den Unterschied von
ontischer und noetischer Ratio (A 41 f.) in seiner Deutung Anselms
ausfithrt. Beide, die ontische wie die noetische ratio des Geschopfs
wurzeln in der ungeschaffenen ratio veritatis, die identisch ist « mit
der ratio summae naturae, d. h. mit dem dem Vater konsubstantialen
gottlichen Wort » (43). Dies ist das MaB der Wahrheit, sowohl der
ontischen wie der noetischen Wahrheit des Geschépfs, das durch Teil-
nahme an diesem MaBe ist, was es ist. Nun aber hat, so fithrt Barth,
Anselm folgend, weiter aus, die noetische ratio als « gegeniiber der
Erfahrung primire Fihigkeit der Begriffs- und Urteilsbildung » (42)
« zunéchst » (45) ihr MaB an der ontischen ratio, d. h. am Gegenstand.
«In diesem, dem durch den Gegenstand bestimmten rechten Gebrauch
entscheidet es sich, ob von einer veritas rationis nostrae wirklich die



206 Analogie und Dialektik

Rede sein kann. Nun beruht aber auch die Wahrheit der Existenz
und des Wesens des Gegenstandes nicht in sich selber, sondern in dem
gottlichen Wort ... durch das es geschaffen ist und das ihm mit seiner
Erschaffung Ahnlichkeit mit der ihm selbst (als dem von Gott gespro-
chenen Wort) verleiht. Die Bestimmung des Gebrauchs der mensch-
lichen Ratio zum rechten Gebrauch, die zunichst vom Gegenstand
ausgeht, ist also nur gleichsam die Leitung, mittels derer die Wahrheit,
bzw. Gott selbst diese Entscheidung fillt » (A 44-45). Man beachte
im folgenden nun die Uberordnung, die Barth der ontischen iiber die
noetische ratio zuteil werden 148t : « Was nun zweitens die ontische
ratio betrifft, so geht aus dem Gesagten hervor, dal ihr Anteil an der
Wahrheit grundsitzlich kein anderer, aber ein hoherer ist als der der
noetischen ratio: er mull ihr wie jener von der Wahrheit selbst ...
verliehen sein. Aber wihrend diese Verleihung auf seiten der noetischen
ratio Sache der je und je fallenden Entscheidung ist, ist von der
ontischen ratio zu sagen, daf ihr mit der Erschaffung des Gegen-
standes, dessen ratio sie ist, Wahrheit verliehen #st» (45). Noetische
ratio, d. h. menschliche aktuelle Erkenntnis ist also der ontischen,
d. h. dem Wahrheitsgehalt geschopflicher Dinge, darin wunferlegen,
dal3 sie ihr nicht, wie dieser, eine kontinuierliche Vorfindlichkeit von
Wahrheit ein fiir alle Male verlichen ist, sondern daB8 sie Wahrheit
nur « je und je im Ereignis des Erkennens» (45) gewinnt. Nicht also
allein dies, daB sie doppelt gebunden ist, « zunidchst » an den Gegenstand,
durch diesen hindurch aber an eine je und je fallende go6ttliche « Ent-
scheidung », 1iBt die menschliche Vernunft hinter der objektiven
Seinsvernunft zuriickbleiben.

Die Folgen dieser Lehre fiir unsere Frage sind klar. Es kénnte
sein, daB3 durch die Siinde die ontische ratio der Dinge (denen « Wahr-
heit verlichen ¢s¢ ») nicht angetastet wiirde, wihrend die im Noetischen
nur «je und je sich ereignende » Wahrheitsfindung ausfallen kénnte.
Der Mensch kénnte durch die Siinde gleichsam erblinden und die
in der ontischen ratio (als Medium und « Leitung ») nur selbst je und
je als Entscheidung Gottes sich offenbarende ewige Ratio nicht mehr
erkennen. Die Verlockung liegt nahe, Rém. 1, 18 ff. in dieser Weise
zu deuten.

Aber diese Konstruktion leidet an mehrfachen Mangeln. 1. Zunichst
geht es nicht an, den akthaften (« Entscheidungs »-)Charakter der
innerweltlichen gegenstindlichen Erkenntnis in eine Reihe zu stellen
mit der « Akthaftigkeit » der gottlichen Offenbarung in den Geschépfen.



Analogie und Dialektik 207

Denn einerseits besitzen diese echte, wenn auch geschopfliche, d. h.
entliehene Wahrheitsgehalte, die als solche erkennbar sind, auch wenn
sie nicht explizit in Gott erkannt werden oder Gott in ihnen. Gerade
das Moment eines « kontinuierlichen » Wahrseins der Dinge sichert ihnen
eine solche Erkennbarkeit zu. In dieser innerweltlichen Erkenntnis-
beziehung hat der Akt-Charakter der Erkenntnis gegeniiber dem
Objekt-Charakter des Gegenstandes prinzipiell (wenigstens!) gleiche
Dignitit. Es darf also dieser Akt-Charakter der Erkenntnis nicht
verwechselt werden mit der Akthaftigkeit gottlicher Selbstoffenbarung.
In der (fiir Barth erstaunlichen) Unterordnung der noetischen ratio
unter die ontische liegt die Tendenz verborgen, der ersten eine der
ontischen gleichberechtigte « Abbildlichkeit » abzusprechen. Noetische
ratio scheint hier mit Gewalt auf ein reines « Horen » reduziert werden
zu sollen (vgl. A 55). Indessen wird dem Erkenntnisvermégen doch
eine apriorische « Fihigkeit der Begriffs- und Urteilsbildung » (42)
«nach den Regeln der auf dem Satz des Widerspruchs aufgebauten
Logik » (bb) zugestanden. Diese Prinzipien des Denkens sind aber
nicht ein beziehungsloses Spiel einer rein « formalen Logik », sondern
jedenfalls in solcher Weise transzendental mit den Gesetzen des Gegen-
standes verbunden, daB8 auf Grund ihrer Anwendung richtig gedacht
werden kann. Die ganze Beweisfilhrung Anselms bezieht sich immer
wieder auf jenes « notwendig » (bzw. « unméglich ») des Widerspruchs-
satzes. Diese Erkenntnisstruktur hat somit ontische Dignitit, wenn
auch eine solche eigenen Charakters, und es ist nicht abzusehen, warum
diese nicht ebenso (« kontinuierliche ») Abbildlichkeit des Ur-Subjekts
Gott sein sollte, wie die ontische ratio Abbild des Ur-Objekts Gott ist.
Diese Erkenntnisstruktur aber wird als solche in der Siinde nicht
aufgehoben. Die Logik gilt nach wir vor, nur dient sie jetzt dem
Stinder zur Bildung von Sitzen gegen Gott statt zu ihm hin. Anders
gesagt : der Akt der Erkenntnis hat freilich Ereignis-Charakter, aber
er griindet in einer Erkenntnis-Natur, die als solche, mag der Akt
noch so «korrupt » sein, intakt bleibt.

Aber wir werden eben auch den Akt als solchen nicht « korrupt »
nennen diirfen, sowenig wir, wenn von Siinde die Rede ist, die
Natur «intakt» nennen kénnen. Die ganze Fihrte, auf die uns die
Unterscheidung von Akt und Natur gefiihrt hat, ist nicht geeignet,
das Problem entscheidend zu erhellen. Nur negativ wird daraus klar :
Mag (entgegen dem, was Barth hier sagt!) dem Ereignischarakter
des Seins eine noch so iiberlegene Dignitit gegeniiber seinem Natur-



208 Analogie und Dialektik

charakter zuzusprechen sein (darauf zielt ja Barth letztlich doch hin),
dieser Vorrang vermag die Prioritit des Seins dem Akt gegeniiber
nicht zu erschiittern. Diese Prioritdt ist nichts anderes als ein ein-
schneidender Charakterzug der Geschopflichkeit und der Nicht-Selbst-
herrlichkeit des endlichen Subjekts. Hier gilt unerschiitterlich das
(fiir Barth so verponte) agere sequitur esse. Und eben darum zerstért
der Akt der Siinde nicht die Natur. Das Geschopf ist nie (wie der
« Romerbrief » es uns glauben machen wollte), auch im héchsten seiner
Akte nicht, actus purus, reine Aktualitit, reine qualitative Perso-
nalitit. Jede geschaffene Person (auch die des Engels) ist, wie Thomas
sagt, «in aliquo genere » und damit « Individuum », und damit « Natur ».

- Die Siinde und ihr Widerspruch ist nicht Aufhebung der Geschépf-
lichkeit und darum nicht Aufhebung der Analogie. Sie kann also
auch nicht die Aufhebung der ontischen wie der noetischen Beziehung
zu Gott sein. Das Geheimnis der Siinde liegt anderswo : im mdglichen
Widerspruch zwischen dem « physischen» («ontischen» und dem
«moralischen » Sinn des menschlichen Aktes und Seins. Der Siinder
negiert, was er seinshaft ¢sf und nicht nicht sein kann : Kreatur.
Diese Negation des eigenen Seins, die als solche das « Non serviam ! »
gegeniiber dem Schopfer meint, greift nicht etwa nur den Ak, sie
greift die Fundamente des Seins an. Es ist also nicht an dem, daf
wir in einer Art Natur-Optimismus (gegeniiber der radikaleren
Siindentheologie der Reformatoren) die Siinde nur auf die « Ober-
fliche » des Seins beschrinkten, und die Natur von ihr freihalten
wollten. Der ganze Siinder ist, mit den glinzendsten Qualititen,
Eigenschaften und Tugenden seiner Natur, als ganzer verloren, solange
er Siinder ist. Aber eben um verloren sein zu kénnen, bedarf er jener
Natur, die, auch zur Fratze verzerrt, Geschopf bleibt. Auch die
Damonen glauben und zittern. Und auch die Natur der Dimonen
bleibt, wie Thomas mit den Vitern sagt, gut.

B. Die Gestalt der Analogie.

Aus allem Gesagten resultiert nun aber die Gestalt der Analogie,
die sich als die notwendige Mitte zwischen Identitit und Widerspruch
zwischen Gott und Geschépf grundlegt. Fiir dieses Ergebnis bleibt
die Frage zunichst noch eingeklammert, auf Grund welcher Erkenntnis-
prinzipien, ob aus « Vernunft » oder aus « Glaube », wir die Geltung
des « Satzes vom (Nicht-)Widerspruch » anerkennen (vgl. D 3, 603-605).
Was hier allein zunidchst in Betracht kommt, ist die Feststellung,



Analogie und Dialektik 209

daB auch die Siinde diesen Satz nicht aufhebt, daB er auch zwischen
dem ziirnenden Gott und dem siindigen Geschopf gilf, eben als die
unerliBliche Voraussetzung dafiir, daB beide in dieser (wenn auch
« negativen ») Beziehung stehen. Bestiinde jener Satz nicht, so wiirde
entweder das Geschopf zu Nichts (dies wiire die logische Konsequenz),
oder man miiBte sie (was letztlich undenkbar ist) als zwei vollig dis-
parate GroBen verstehen, die sich weder positiv noch negativ irgendwie
angingen.

In diesem Sinne baut sich, wie schon angedeutet, Barths Anselm-
buch ganz auf der unverbriichlichen Geltung des Nicht-Widerspruchs
auf. Ist Gott id quo maius cogitari nequit und wire er in solo
intellectu und nicht in re, so wire « dieser Widerspruch wunertriglich »,
denn «ein innerer Widerspruch » ist «ein Nichts» (A 143-144; vgl.
163). Die Erkenntnis ist eben nur dann Erkenntnis von Wirklichkeit,
wenn sie «nach den Regeln der auf dem Satz des Widerspruchs auf-
gebauten Logik » (A 55) Gegenstdndliches erfaBt. Sie erfalt es aber
darin gerade als das sich ontisch nicht Widersprechende. Darum
wird auch am Ende des Buches «die Moglichkeit der Leugnung der
Existenz Gottes » durch den Siinder auf dessen Torheit zuriickgefiihrt.
Diese Torheit besteht darin, daB er etwas denkt, « was er nicht denken
kann ». « Wie bringt er diesen Widerspruch mit sich selbst fertig ? »
(187). Nicht etwa dadurch, daBl er wirklich kann, was er nicht kann !
Nicht etwa dadurch, daB er nun wirklich zum Widerspruch wird!
Sondern : « Das Bejahen und das Verneinen der Existenz Gottes finden
— das ist des Riitsels grundsitzliche Losung — gar nicht auf der-
selben Ebene statt » (188). Ja, wiifte der Tor nicht, dall es einen Gott
gibt, so wiillte er auch nicht, was er sagt, wenn er die Existenz Gotfes
leugnet. Die Ebene des Noetischen (oder « Moralischen »), auf der
er, vergeblich, die Leugnung versucht, kann nie die Ebene des
Ontischen (« Physischen ») selbst erreichen.

Dieser «Satz des Widerspruchs » ist nun aber keineswegs ein
Prinzip, aus dem man das Verhiltnis von Gott und Geschépf ableiten
oder auch nur «entfalten » kénnte. Es gibt keine das Verhiltnis von
Gott und Geschépf apriori regelnden und ihm so iiberlegenen Prinzipien.
Sondern « in seiner echten Form spricht sich die Analogie ‘grundlegend’
aus. Er ist das ‘in potentia’ der Analogie»!. Es gibt also sowenig
einen Gott und dem Geschdpf dibergeordneten Seinsbegriff, daB jede

! Evich Przywara, Analogia Entis I (1932) 73 Anm.
Divus Thomas &



210 Analogie und Dialektik

Gemeinsamkeit des Seins ihnen gerade abgesprochen wird. Sie sind
in keiner Hinsicht real esz Sein (« ens et unum convertuntur » !). « Eine
positive Aussage iiber Gott besteht gewil3, aber ist nur die Fundierung

der negativen Aussage iiber sein schlechthiniges Anderssein. » « Analogie
[besteht] nur als Beziehung gegenseitigen Andersseins, ®¢ &ilo mpog
aido. Es ist Beziehung, ... die in dem MaBe als ‘echte’ Beziehung

(d. h. zu Gott, wie er echt Gott ist) sich kundtut, als sie das grund-
legende ‘Anderssein’ Gottes gegeniiber dem Geschépflichen ausdriickt.
Das Positivum ‘Beziehung’ enthiillt sich in seiner Spitze als Negativum
‘Anderssein’. Aber gerade so ist das Negativum ‘Anderssein’ das
Zeichen der Erfiilllung des Positivum ‘Beziehung’: Unbegreiflichkeit
das Zeichen, daB es Gott ist; Begreifen das Zeichen, daB es nicht
Gott ist.»' Es handelt sich also um ein « dynamisches» (D 3, 261)
Verhiltnis, bei dem das letzte, abschlieBende Wort iiber das Ver-
hiltnis zwischen Gott und Geschopf nicht in deren jeweils verschiedene
Beziehung zu einem in beiden verschieden sich verwirklichenden Sein
(Thomas, De pot. q. 7 a. 7 c: per respectum ad aliquod tertium)
gesetzt werden kann, sodall « dasselbe Eine in Gott und Geschépf ...
‘ausgewogen’ wire. Denn dann wire nicht das géttliche Ist (Wahrheit
usw.) das entscheidende Letzte, sondern diese schwebende Ausgewogen-
heit zwischen Gott und Geschopf ... Sondern es reduziert sich alles
auf das letzte unreduzierbare Prius Gottes, ... cum Deo nihil sit
prius, sed ipse sit prior creatura (ebd.).»? Diese Reduktion auf den
Deus semper major (Augustinus) ist nun aber gerade dann echt und
vollendet, wenn sie die Kreatur nicht negativ in ein schlechthiniges
Nichts (bzw. in Gott) auflést, sondern wenn sich « die besondere Eigenart
des Geschopflichen in seiner relativen Eigenstindigkeit oder Eigen-
wirksamkeit (causae secundae) positiv vom Hintergrund des Deus
semper major » abhebt. Diese Eigenstindigkeit (ens in se) ist so wenig
eine Unabhingigkeit von Gott (ens a se), daB sie sich letztlich nur
als «das ‘Nichts’ zum ‘Schopfer aus dem Nichts’ verhilt »3. Das
«ist » im Widerspruchssatz ist nicht das «Ist » der Identitit, sondern
das gerade nur negativ sich aussprechende («es kann nicht sein, daB3
etwas zugleich ist und niché ist ») «Ist » der Analogie: « Das ist (gilt)
des Widerspruchssatzes is¢ Analogie » .

Evich Przywara, Analogia Entis I, 94-95.
Ebd. 96.
Ebd. 99.
Ebd. 99.

= 8 o =



Analogie und Dialektik 211

Auf eben diese « Dynamik » aber zielt Barths ganzes Denken,
wie sich denn auch die echte Form der « Analogia entis » allenthalben

bei ihm wiederfindet 1.

Die Analogie hat, wie wir sahen, darin ihre Echtheit, daB sie
der Ausdruck der je groBeren Distanz des (sowohl «nichtigen» wie
« eigenstindigen ») Geschopfes zu Gott ist. Um dieser Distanz willen
fordert sie «mit Entschiedenheit die Wendung von der Anschauung
Gottes — zuriick zum Leben, zum Menschen und seiner Lage » (W 206).
Dieser Abstand, den wir nehmen, ist der Abstand des « Dienstes », des
« soli Deo gloria » Calvins. Und so ist es schon richtig, wenn alle « noch
so groBe» Liebe zwischen Gott und Geschopf ihre Form und ihren
Ausdruck gewinnt in der jeweils groBeren Ehrfurcht, als einer zwar

1 Schon im « Romerbrief» heiBt es: « DaB uns das, was dieser Mensch
[Abraham] is?, erinnert an das, was er nicht ist, daB hinter und iiber seinem
Verhalten ein Geheimnis steht, das durch sein Verhalten ebensowohl verhiillt
wie illustriert wird» (R 94). In einem gleichzeitigen Aufsatz: « Um ein Tezl-
nehmen handelt es sich, bei dem der unendliche Abstand von Gottes- und
Menschengerechtigkeit nich? aufgehoben, sondern in dem seine Unendlichkeit
nur immer tiefer erkannt wird » (W 148). Im Anselmbuch mit scholastischer
Klassizitat : « Was seine [Gottes] Existenz mit der aller anderen Wesen gemeinsam
hat, das ist ja nur die gegenstindliche Wirklichkeit als solche. Nun aber ist die
gegenstiandliche Wirklichkeit aller Wesen auBler ihm eine solche, die auch als
nicht-vorhanden gedacht werden kann, ... insofern namlich, als das Dasein
aller Wesen auBer ihm durch sein Dasein bedingt, ... nur gleichsam in der
Klammer seines Daseins da ist und also auch nur in der Klammer des Denkens
seines Daseins (seines nicht negierbaven Daseins!) als daseiend denkbar ist .
Es gibt daseiende Wesen. Auch Gott ist ein daseiendes Wesen. Aber nur Gott
der Schopfer ist das unaufloslich nicht wegdenkbar daseiende Wesen, in dessen
Klammer es dann ein wahres und eigentliches Dasein auch anderer Wesen gibt...
Sie haben nur in (grundsitzlicher, nicht blo8 gradueller !) Unvollkommenheit,
was Gott in (grundsitzlicher, nicht blo8 gradueller!) Vollkommenheit hat :
Dasein» (A 178 180). In der « Dogmatik » spricht sich die Analogie als analogia
fidei so aus, daB3 diese implizit die analogia entis mitsetzt. Denn die Gnade
ist ja nur darum Analogie und nicht Identitit, weil sie ein von Gott verschiedenes
Subjekt « voraussetzt ... dem er sich offenbaren kann» (G 69), das, wenn es
aus sich auch nicht die Moglichkeit hat, ohne Gnade Offenbarung zu vernehmen,
doch als Subjekt mit der Gnade diese Offenbarung tatsichlich vernimmt. So
sagt der 1. Band der Dogmatik : « In aller Unihnlichkeit ist die menschliche
Mbglichkeit, im Glauben die VerheiBung zu ergreifen, nicht ohne Ahnlichkeit
mit der goéttlichen Moglichkeit ihrer Verwirklichung» (D 1, 256). Der 2. Band
anerkennt, «daB zwischen der Liebe, mit der Gott uns liebt, und der uns
gebotenen Liebe zu ihm eine Ahnlichkeit besteht. Es ist bei aller majestitischen
Uberordnung der ersten iiber die zweite schon in Ordnung, daB beide mit dem-
selben Begriff bezeichnet werden kénnen » (D 2, 435). Der 3. Band : « Es muB
dies, daB wir ihn erkennen, bedeuten, daB wir mit unseren Anschauungen, Begriffen
und Worten gerade nicht etwas schlechthin Anderes als ihn bezeichnen » (D 3, 252).



212 Analogie und Dialektik

seligen Furcht, aber eben doch einer Furchi. In diesem Punkt treffen
die letzten Intentionen des Reformators Calvin und des Gegenreformators
Ignatius seltsam genau zusammen. Dem «soli Deo gloria » Calvins
antwortet das (auch die Kreatur ausdriicklich ins Lob einbeziehende)
«omnia ad majorem Dei gloriam » von Ignatius.

Diese « Furcht » in der Liebe, diese Liebe als Furcht driickt die
Dynamik (D 3, 261) der Analogie, das « Deus semper major » aus.
Wir stehen nicht vor einem neutralen, unpersoénlichen « Sein », sondern
vor der Majestit des absoluten Subjekts. « Wer und was Gott ist,
das haben wir nicht aus irgendeiner Erkenntnis des Seins, sondern
was Sein ist, das haben wir aus der Erkenntnis Gottes zu schépfen »
(D 3, 635). Es handelt sich nicht, gerade hier nicht, um eine bloBe
« Spannung » und « Polaritit » zwischen Ahnlichkeit und Unihnlichkeit,
um « eine Balance » (D 3, 93), um das vermeintlich katholische « Sowohl-
Alsauch» (TK 362). Nicht um «Spannung» geht es, sondern um
«strenge Unterordnung » (Z 3, 1925, 3; 238). Gerade diese Form der
Analogie ist es, die Erich Przywara « von Anfang an scharf betonen »
wollte ' und auch als katholische Grundform unerbittlich und in alle
Einzelheiten hinein durchgefithrt hat. Wir miissen sagen, «daB das
Verhiltnis von Gott und Welt von Grund aus und in allen seinen
Konsequenzen kein Gleichgewichts-, kein Parititsverhiltnis ist, sondern
daB Gott in diesem Verhiltnis der schlechthinige Primat zukommt »
(C 31).

Die Grundgestalt der Analogie wird also, zunichst noch gleich-
giiltig ob als rein theologische oder auch als philosophische betrachtet,
jedenfalls eine solche sein, die in jedem Aufstieg vom Geschopf zu
Gott die umgreifende, begriindende und ermoglichende Vorgingigkeit
des Abstiegs Gottes zum Geschopf sieht. Sonst wire es eben kein
Aufstieg zu Gott. Ontisch heiBt das, daB in der Erkenntnis der Geschopf-
lichkeit (seis durch den Glauben oder durch die Vernunft) die Geschaf-
fenheit des Geschopfs und damit der Schépfer als dessen Grund und
Ziel ansichtig wird, der es «in der Klammer seines Daseins » hiilt.
Geschopf ist als solches schon Offenbarung Gottes, sofern es «auch
nur in der Klammer des Denkens seines Daseins (seines nicht negierbaren
Daseins !) als daseiend denkbar ist» (A 179). Das heiBt aber, daB,
wie ontisch ein Denken des Geschopfs nicht mdglich ist ohne ein Mit-
denken Gottes (wie unbewult, wie implizit, wie geleugnet das immer

1 7ft. f. Asz. u. Myst. 15 (1940) 210.



Analogie und Dialektik 213

faktisch geschehen mag), so auch noetisch kein Denkakt moglich ist
ohne den von oben in ihn hereinragenden Denkakt Gottes selber. Das
geschopfliche Cogito ist als solches immer in der Klammer eines vor-
gingigen Cogitor. Dieses Cogitor nennt Barth nun einfachhin « analogia
fidei». Er setzt dabei voraus, daB ein solches Denken Gottes nicht
auf Grund der Offenbarkeit Gottes im Geschépf, sondern nur auf
Grund einer eigemen personalen Offenbarung geschehe. « Wir sind
erkannt, ehe wir erkannt haben » (W 98), « wir schauen aus, aber daf}
wir zuerst angeschaut sind, das unterscheidet uns von solchen, die
ins Leere schauen» (R 300). Ja, der ganze anselmianische («ontolo-
gische ») Gottesbeweis hat alle seine Kraft gerade aus diesem Cogitor,
das, als Apriori jedes Cogito aufgewiesen, damit auch die Existenz
des absoluten Subjekts « bewiesen » hat (A 145). Eben diese noetische
Analogie ist der Sinn auch der paulinischen Worte, die die aufsteigende
Gotteserkenntnis jeweils von einer absteigenden umgriffen sein laBt!
(D 1, 257). Nicht umsonst zitiert Barth hier, vorsichtig zustimmend,
den Hegelianer Marheineke (ebd.), 1d8t er durchblicken, daB, wenn
nur das Ganze nicht auf Idealismus hinausgedreht wiirde, sich dariiber
wohl auch mit Hegel reden lieBe (TK 202-203, 231). Selbst Schleier-
macher, wenn er vom « Mitgesetztsein Gottes im SelbstbewuBtsein »
redet (TK 142), kann richtig verstanden werden. Nur dafB eben hier
Analogie besteht und keine durch irgendeinen Idealismus oder eine
« Zirkelmethode » doch zu erschleichende Identitit.

C. Der « Griff nach Gott».

Damit diirfte erwiesen sein, daB die gemeinsame Absicht der
katholischen wie der reformierten Theologie auf die Wahrung der
Souverinitit Gottes und also auf die Verwahrung gegen den Ubergriff
des Geschopfs in diese gottlichen Rechte gerichtet war. Man bedenke,
daB schon zu Zeiten der Reformation die Anklage auf Ubergriff stets
eine gegenseitige war : auch die iibrigen Unterscheidungslehren stehen
in diesem Licht. Wihrend fiir den Protestanten das Papsttum, das
Lehramt, die Absolutionsgewalt, die Messe usw. ebensoviel Eingriffe
des Menschen in die Rechte Gottes und Christi, ebensoviel Usurpationen,
Verwechslungen und damit Blaspheme besagten, bildeten sie fiir

! « Jetzt erkennt ihr Gott, vielmehr (noch) (wiirev 8¢) ihr seid von Gott
erkannt » (Gal. 4, 8). « Wer Gott liebt, der ist von ihm erkannt (1. Kor. 8, 2).
« Dann werde ich erkennen, so wie auch ich erkannt bin» (1. Kor. 13, 12). Vgl.
D 3, 46.



214 Analogie und Dialektik

den Katholiken ebensoviel Schranken, Dimme, Distanzen, die eine
distanzlose « Unmittelbarkeit » des Menschen zu Gott wverhindern
sollten. Freilich nicht nur Schranken allein, sondern von Gott selbst
geforderte, legitimierte Formen des Dienstes vor Gott, die in eben
dieser « Distanz » die wahre « Nihe » der Offenbarung und der Gnade
verbiirgen.

Barth hat, aus dem alles entscheidenden christlichen Instinkt
der Distanz, viele dieser Schranken innerhalb seiner Kirche von neuem
aufzurichten versucht. Gegen den nun wirklich «schranken-losen »
Neuprotestantismus hat er die Dimme einer streng objektiven, vor-
gegebenen Offenbarung in objektiven Zeichen, Medien und Sakramenten,
in Schrift, Kirche, Dogma und Tradition (die drei letzten innerhalb
der menschlichen Relativitit freilich) vorgebaut. Er hat aber nicht
nur diese einzelnen inhaltlichen Formen der Distanz wieder betont,
er hat auch, was viel wichtiger ist, die alles tragende formale Struktur
der Distanz, die Analogie neu zu BewuBtsein und zu Ehren gebracht.
Dies auf einem langen und ebenso miithsamen wie bewunderungswiirdig
konsequent durchlaufenen Weg. Denn er hat zunichst nach jenen
Formen gegriffen, die, scheinbar geradlinig zum Ziele fiihrend, letztlich
dieses Ziel doch verfehlen muBten: den Formen der Identitit und
des Widerspruchs. Lebten auch jene Formen schon vom echten « Pathos
der Distanz », so konnte sich die Echtheit dieses Pathos doch erst in
der wiedergefundenen Form der Analogie vollkommen und angemessen
darstellen.

So kann die Polemik Barths sich von jetzt an nur noch gegen
die katholische Verkemnung oder Verbildung der Analogie wenden.
Er kann dem Katholizismus nur vorwerfen, daB er in der Analogie
eine verborgene Identitit suche. Er kann ihm vorwerfen, daB er den
Seinsbegriff im geheimen nicht analog, sondern univok verstehe und
das Verhiltnis von Gott und Geschopf «in Form einer Explikation
dieses allgemeinen Seinsbegriffs erkldren zu koénnen meint » (D 3, 349).
Er kann ihm vorwerfen, daB er «ein statisches statt dynamisches
Verstindnis der Analogie » einfithre und damit nicht mehr vor Gott,
unter Gott, dem unfaBbaren, ewigen Prius und Superius, sondern im
Grunde vor seinesgleichen stehe. Dal er «aus dem ‘Er’ ein ‘Es’, aus
dem Werden ein Sein » gemacht habe (D 3, 261). Was sollen wir nach
allem Gesagten jetzt noch dagegen vorbringen ? Wir kénnen nur
sagen : Ja, diese Gefahr wird allerdings bestehen, solange wir siindige
Menschen sind, daB wir die Beziehung Gottes zu uns und die unsre



Analogie und Dialektik 215

zu ihm verkennen und in eine handhabbare, sichliche Beziehung
umliigen. Wir werden uns hiiten zu sagen, wir hitten dies nicht getan !
Aber an wem liegt die Schuld ? Am « Prinzip » der Analogie ? Oder
nicht vielmehr an uns, die wir sie nicht verstehen, indem wir sie —
verstehen wollen ? Barth hat recht, wenn er, Anselm folgend, den
Namen Gottes negativ formuliert : id quo maius cogitari nequit. Er
hat doppelt recht, wenn er Anselms Satz unterstreicht: «Si enim
aliqua mens posset cogitare aliquid melius te, ascenderet creatura
super Creatorem et judicaret de Creatore : quod valde est absurdum »
(A 81). Nur in dieser negativen Spitze aller Positionen ist die Analogie
gegen alle Aszensionsgeliiste des Denkens gesichert. Es greift freilich
nicht ins Leere, wenn es vor diesem «Nichts» steht; es «ergreift »
freilich ein « Etwas », aber nur als das nicht-begreifend selber Begriffene.
« Greift » es selbst — und es wird immer wieder greifen! — so wird
sein Begreifen zum Fehlgriff.

Es besteht kein Zweifel, daB die Dogmatik immer wieder vor
dem Fehlgriff zu warnen hat. Darin liegt, wie wir sahen, die Rolle
der Dialektik als Hinweis. Aber sie kann aus diesem Warnen nicht
ihre Substanz machen. Sie wiirde ein ungeniigendes Vertrauen in
das Wort Gottes setzen, wenn jeder zweite Satz, den sie sagt, eine
Warnung, Einklammerung, ein Fragezeichen, ein erhobener Finger
wire. Sie rede sachlich und sie rede, wie jedes menschliche Reden,
in Begriffen, d. h. absfraki. Mit keinem Taschenspielerkunststiick
existentieller Dialektik wird sie nun doch das Konkrete aus dem leeren
Hute zaubern ! Sie rede also auch schlicht vom Sein, auch wenn dieses
Sein Gott ist. Der Seinsbegriff ist nur fiir den abstrakt, fiir den eben
alle Begriffe grau und abstrakt sind. « Wir diirfen aber einem Ressen-
timent gegen den Seinsbegriff als solchen ... nicht Folge geben »,
miissen vielmehr «auch den Seinsbegriff an dieser Stelle in aller Un-
befangenheit aufnehmen» (D 3, 291-292). Also immer noch Analogia
entis als «die Erfindung des Antichrist » ?

Aber noch haben wir Barths groBtes, entscheidendes Bedenken
gegen diese Analogia entis nicht genannt. Fiir ihn ist Analogia entis
das Kennwort der «natiirlichen Theologie ». Das ist sie nun freilich
nicht, wie wir sahen. Sie ist als solche indifferent gegeniiber Theologie
und Philosophie. In der Theologie ist sie theologische Analogie, d. h.
die konkrete Beziehung des sich offenbarenden Gottes zum siindigen
und begnadeten Geschopf. Aber sie gilt offenbar nicht nur in der
Erlésungsordnung. Sie ist der Ausdruck jedes (auch jedes moglichen)



216 Analogie und Dialektik

Verhiltnisses zwischen Gott und Geschopf. Wenn Gott schafft, dann
ist das Geschopf mit schlechthiniger Notwendigkeit weder ein Nichts
noch ein zweiter Gott. Es ist also analoges Sein von Gott her und
somit zu Gott hin. In dieser Notwendigkeit liegt ein Moment, das in
der nichtnotwendigen Faktizitdit der Gnadenordnung nicht liegt. Eben
dies ist das Problem und die Grundlage der Mdoglichkeit einer philo-
sophischen Analogie. Damit erheben sich freilich schwerwiegende
Fragekomplexe. Wird die Theologie hier nicht doch von einem AuBer-
halb her relativiert ? Wird Gottes Offenbarung hier nicht doch vor
den Richterstuhl der Vernunft gezogen ? Wird damit also nicht alles,
was wir erreicht, von neuem in Frage gestellt 7 Alle diese Fragen
hat Barth erhoben. Sie zu beantworten, wird die Aufgabe einer anderen
Studie sein.



	Analogie und Dialektik : zur Klärung der Theologischen Prinzipienlehre Karl Barths

