Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 22 (1944)

Artikel: Johannes Capreolus O.P. : der "Princeps Thomistarum” (T 7. April
1444) und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule. Ein
Gedenkblatt zu seinem flinfhundertjahrigen Todestag [Schluss]

Autor: Grabmann, Martin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-819641

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-819641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Capreolus O.P.

der « Princeps Thomistarum» (T 7. April 1444) und
seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule.

Ein Gedenkblatt zu seinem fiinfhundertjihrigen Todestag.

Von Protonotar Professor Dr. Martin GRABMANN.

(Fortsetzung und Schlup.)

11

Der EinfluB der Defensiones theologiae D. Thomae des Johannes
Capreolus auf die Weiterentwicklung der thomistischen Studien machte
sich zuerst in Italien geltend, wo auch alle ilteren Drucke dieses
Werkes erschienen sind. Der groBle Umfang und inhaltliche Schwierig-
keiten dieser gewaltigen Thomasapologie haben offenbar den Anlal
dazu gegeben, daB3 von hervorragenden Thomisten abkiirzende Bearbei-
tungen mit Zusitzen angefertigt worden sind. Ein hochangesehener
italienischer Dominikaner, der dem humanistischen Philosophen Gio-
vanni Pico, Graf von Mirandola nahestand, Paulus Barbus Soncinas
(+ 1494), der bedeutende Kommentare zur aristotelischen Physik und
Metaphysik hinterlassen hat, hat eine solche abkiirzende Darstellung
der Defensiones theologiae hergestellt, die nach seinem Tode von seinem
Ordensgenossen Isidorus de Isolanis, der durch seine Summa de donis
S. Josephi viel zur Ausbreitung der Verehrung des hl. Joseph bei-
getragen hat, herausgegeben und mehrfach gedruckt worden ist
(Papiae 1522, Lugduni 1528, Lugduni 1580, Salmanticae 1580). Der
Titel der von mir in der staatlichen Bibliothek Eichstitt beniitzten
Ausgabe von Lyon (1580) lautet: Pauli Soncinatis Epitomes questionum
Joannis Capreoli super libros sententiarum per Isidorum de Isolanis
Mediolanensem edite et multis in locis supplete. In einem am Schlull
angebrachten Vorwort widmet Isidorus de Isolanis dem Princeps
Thomistarum warme begeisterte Worte : « Non minore etenim venera-
tione excipiendum esse Joannem Capreolum quam divum Thomam,

Divus Thomas 10



146 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

in quo spiritum angelicum transmisisse videtur Spiritus Sanctus :
observandam et explicandamque altius eiusce angelici doctoris scien-
tiam, fidei catholicae scutum profecto inexpugnabile. Didici ego ali-
quando a patribus ordinis nostri, viris praecipuis, eundem Joannem
Capreolum fuisse cordatissimo prudentissimoque munere christianae
simplicitatis ab alto donatum. Qui etiam ante imaginem quampiam
Divae Mariae peculiari studio longas quotidianasque moras orans
trahere consueverat. »

Ein anderer hochangesehener italienischer Dominikaner Silvester
Prierias (1 1523), der erste italienische literarische Gegner Luthers,
Verfasser einer weitverbreiteten Beichtsumme, und eines Kommentars
(Conflatus) zur Prima, hat zwei Kompendien zu Capreolus verfalBt.
Fr. Stegmiiller fithrt aus dem Conflatus des Silvester Prierias zur Prima
eine AuBerung desselben iiber Capreolus an?!: Post hunc nobilissimum
thomistam (Hervaeus) venit Johannes Capreolus, qui tametsi Hervaeo
par ingenio non fuerit, fuit tamen praestantissimus doctor et acerrimus
defensor S. Thomae, post cuius doctrinam propalatam in Italia iam
nullus ex discipulis S. Thomae vel mediocriter doctus aut scotistas
aut alios adversarios S. Thomae facit alicuius momenti. Dem Com-
pendium Capreoli, das 1497 in Cremona gedruckt worden ist, gab
Silvester Prierias Additiones in Johannem Capreolum bei. Der Titel
dieser Capreolusbearbeitung lautet : Egregium vel potius divinum opus
in Johannem Capreolum tholosanum sacri ordinis predicatorum ordinis.
A fratre Silvestro Prieriano eiusdem ordinis Sacre theologie baccalario
rarissimis conserendo cum nonnullis appendicibus seu additamentis
complectentibus ad omnem in theologicis materiis materiam acuratis-
simorum doctorum pene omnium clarissimas opiniones Sancti Thomae
videlicet Hervei, Petri de Palude, Durandi, Scoti, Aureoli, Francisci
maironis, Ocham, Gregori de arimino, Alphonsi toletani, Egidii, Henrici,
Garronis, Almafetani, Adam, Monachi albi ac ceterorum fausta felicique
editione habes ... Impressum Cremonae per calcographum Carolum
de Darleriis Civem Cremonensem Anno domini MCCCCLXXXXVII
XVII kalendas Maii. Ich habe ein in der staatlichen Bibliothek in
Eichstitt, in der die Handschriften und die alten Drucke des ehe-
maligen dortigen Dominikanerklosters sich finden, vorhandenes Exem-
plar dieses Compendium beniitzt. In einem kurzen Vorwort spricht
sich der Verfasser iiber Zweck und Anlage des Werkes aus. Johannes

1 Fy. Stegmiiller, Gratia sanans 405 Anm. 53.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 147

Capreolus tholosanus veritatis propugnator Angelici doctoris acquinatis
thome subdolis sed parum constantibus argumentis divina scripta
refutare conantes non suis tantum, sed eiusdem acquinatis armis
tanquam adamantino scuto instructus copiosissime refutavit penitusque
labefactavit ita ut non Capreolum sed Thomam ipsum in aciem pro-
dire confligere hostemque prosternere perspicias. Verum ob immen-
sum argumentorum acervum, que in utramque partem adducuntur,
quum recentiores theologos longitudine operis fatigari et ab eius lec-
tione deterreri non ignorarem, qui malunt breviora quam prolixiora
percurrere ne ulla excusatio tam delicatis lectoribus adesset Ego frater
Silvester prierianus sacri ordinis predicatorum minimus fructuosum
laborem subterfugere nollens succisis et obelisco aut asterisco notatis
que parum constarent : Epithoma quoddam sive breviarium confeci.
Conclusiones earumque rationes breviter colligens ac nichil a veritate
deflectens frivolis et per se languescentibus argumentis reiectis divi
acquinatis Thome ac Capreoli ad unguem exposui. Adieci insuper
nonnulla, que ad maiorem quorumdam argumentorum solutionem ymo
puriorem clarioremque cognitionem faciunt. In omnibus autem Auctores
ipsos citavi, ne alienam laudem aucupari viderer quod arrogantis est
aut temerarii.

An das Compendium Capreoli reiht Silvester Prierias Additiones
in Johannem Capreolum, die in der Druckausgabe von Cremona von
1497 auf fol. 285a beginnen. Uber den Zweck dieser Additiones unter-
richten uns einleitende Darlegungen : Quia Johannes Capreolus non
opiniones sed argumenta theologorum refutavit postquam illum ad
compendium reduxi : intendo pro posse et ingenio meo varias hominum
sententias prout librorum copia vel inopia permiserit suis locis addere
et inserere. Motiva autem eorum nec plene tangam nec aliquo modo
solvam, quia hoc prolixiori et acriori labore perficiendum est et quia ex
solutionibus Capreoli potest sibi quisque solutiones colligere ceterorum.
Id vero nunc satis est, si aliquod motivum tetigero: Aut opinio que,
recitabitur, intelligatur, quia principaliter hac sola et precisa causa
opiniones adducam : ut conclusio et opinio S. Thome ex variis opinio-
nibus clarior appareat et secundario ut sciatur, quid senserint alii.
Unum autem lectores omnes admoneo, quod longo tempore et multis
laboribus didici omnes scilicet auctores, qui ab isto patre arguentes
in hoc opere introducuntur argumentorum suorum conclusiones tenere
Scoto dumtaxat excepto. Licet enim omnium argumenta eorum opinio-
nibus adhuc conferre nequiverim, tamen pro magna et maiori parte



148 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

contuli et sic experior. Ubi rursus auctorem quamvis allegans locum
tacuere, eadem distinctione proprie intelligo dicta esse, que recitantur.
Excipitur etiam Aureolus ut videtur, cuius tamen scripta habere non
potui. Es gewiihren diese Worte uns einen Einblick in die griindliche
gewissenhafte Arbeitsweise dieses Dominikanertheologen, der eine so
umfassende schriftstellerische Tétigkeit entfaltet hat und zugleich
durch verschiedene Amter seines Ordens und zuletzt als Magister Sacri
Palatii in Anspruch genommen war.

Silvester Prierias hat in diesen Additiones, die sich auch an die
Reihenfolge der Sentenzen des Petrus Lombardus halten, eine statt-
liche Zahl von Scholastikern herangezogen, die sich bei Capreolus nicht
finden. Ich bringe als Beleg die am Anfang in den Quistionen iiber
das Wesen der theologischen Wissenschaft aufgefiihrten Autoren.
Igitur primo sententiarum prima questio prologi conclusione prima
additio Theologia revelata seu habitus theologicus est duplex unus
eorum est articulorum fidei, qui dicitur et est fides a deo infusa ;
alius est conclusionum, que ex eisdem tamquam ex principiis dedu-
cuntur, que a scotistis dicitur fides acquisita: a thomistis autem
scientia theologica. Silvester Prierias bringt in dieser quaestio opiniones
von Herveus Natalis, Alfonsus toletanus eremita und Bernardus Oliverii.
Der hier zitierte tractatus de scientia quem pro declaranda opinione
S. Thome edidit, ist ohne Zweifel die im Cod. Vat. lat. 817 erhaltene
Defensio doctrinae fratris Thomae des Herveus Natalis, aus der
E. Krebs umfassende Texte veréffentlicht und verarbeitet hat *.
Alfonsus Toletanus eremita ist der spanische Augustinertheologe und
Erzbischof von Sevilla, Alfonsus Vargas Toletanus (1 1366), dessen
theologische Einleitungslehre J. Kiirzinger dargestellt hat. Bernardus
Oliverii ist gleichfalls ein spanischer Augustinertheologe (1 1348). Die
conclusio secunda handelt de subalternatione. Hier begegnen uns fol-
gende Theologen : Herveus mit der gleichen Schrift, Gregorius (von
Rimini), Durandus, Landulfus (Caracciolo, Franziskanertheologe und
Skotist, t+ 1351), Petrus de Palude, Petrus Aureolus, Henricus (Heinrich
von Gent), Jacobus de Apamiis (gleichfalls ein Augustinertheologe),
Jakob von Neapel (damit ist jedenfalls der Augustinertheologe und
Erzbischof von Neapel, Jakob von Viterbo ({ 1308) gemeint. In der
quaestio 2: quid sit praxis a qua dicitur habitus practicus, treten folgende

1 E. Krebs, Theologie und Wissenschaft nach der Lehre der Hochscholastik.
An der Hand der Defensa doctrinae D. Thomae des Herveus Natalis, Miinster 1912.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 149

Namen auf: Skotus, Ockham, Durandus, Alfonsus, Eustratios, Erz-
bischof von Nicaea, nach 1117 Mitverfasser eines griechischen Kommen-
tars zur nikomachischen Ethik, der von Robert Grosseteste ins Latei-
nische iibertragen worden ist), Gregorius. Hier findet sich die Bemer-
kung : Et sic etiam intellige Herveum et Capreolum non dissonare. Bei
der Behandlung der conclusio 6, der Frage: Utrum theologia nostra
sit speculativa vel practica, sind Skotus, Aureolus, Garro (Wilhelm von
Ware) und Gregorius, bei der additio de unitate scientiae Henricus,
Alexander de Elpidio (der durch seine kirchenpolitischen Traktate
bekannte Augustinertheologe, t+ 1326 als Bischof von Melfi), Forestus
(der ungarische Augustinertheologe Stephanus Forestus, 1 1352) und
Thomas Anglicus (wohl Thomas von Sutton O. P.) genannt. Es sei
noch auf die Erdrterung der Frage: Utrum esse creature ab essentia
distinguatur hingewiesen. Hier werden drei opiniones angefiihrt, die-
jenige Heinrichs von Gent, die zweite des Herveus Natalis und die
dritte des hl. Thomas von Aquin. Uber diese ist bemerkt : Tertia est
S. Thome, que differt a priori (sc. Hervei), quod dicit ipsum esse
absolutum aliquid esse et cum essentia componere. Herveus autem,
qui fuit judicio meo optimus thomista, et in hac parte declinavit a
S. Thoma licet cum dubitatione tantum. Unde in hac materia fre-
quenter utitur verbis dubitationis etiam positionem S. Thomae sic
declarat dicens. Secundum existimantes esse differre ab essentia sicut
actum eiusdem esse dicit actum essentie, essentia autem vero subiectum
in abstracto, ens vero significat utrumque in concreto, quia ut est
nomen accipitur ab essentia, ut autem est verbum seu participium ab
esse. Existentia autem et entitas dicunt per modum nominis abstracti
id quod et existens existere et esse per modum verbi. Nec inconvenit
unum concretum habere duo abstracta per modum nominis et verbi
ut hic diligens diligere dilectio.

Zu den italienischen Dominikanern kann auch Dominikus von
Flandern (Balduin Lottin) gerechnet werden ', der nachdem er Profes-
sor in Paris gewesen war, in Bologna in die Lombardische Dominikaner-
provinz eintrat und in Bologna, Pisa und Florenz dozierte ( 1479).
Derselbe zitiert in seinem Metaphysikkommentar (Summa divinae
philosophiae), einer sehr bedeutenden Auslegung der Metaphysik des
Aristoteles und des hl. Thomas zugleich, auch Johannes Capreolus :

' U. Schikowski, Dominikus de Flandria O.P. (+ 1479). Sein Leben, seine
Schriften, seine Bedeutung. Archivum Fratrum Praedicatorum 10 (1940) 166-221.
L. Mahieu, Dominique de Flandre (XVe siécle), sa métaphysique, Paris 1942,



150 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Respondeo dicendum, quod aliqui de subalternatione scientiarum
scribentes dixerunt, quod ad veram subalternationem sufficit, quod
subiectum inferioris scientiae se habeat ex additione ad subiectum
superioris sicut dicit Joannes Capreolus super I sent. q. 1 a. 1 in
solutione septimi argumenti contra secundam conclusionem. Dominikus
von Flandern polemisiert gegen diese Ansicht. Er hat ohne Zweifel
die Defensiones des Capreolus in einer Handschrift beniitzt, da die
erste von dem Dominikaner Thomas a S. Germano Brixianus besorgte
Druckausgabe im Jahre 1483, also nach dem Tode des Dominikus
von Flandern, erschienen ist.

Auch die beiden ganz groBen Reprisentanten der italienischen
Dominikaner- und Thomistenschule zu Beginn der Neuzeit, Kardinal
Cajetan und der Ordensgeneral Franz Sylvestris von Ferrara schitzen
und zitieren die Defensiones des Capreolus. Im Kommentar Cajetans
zur theologischen Summa finden sich Hinweise auf Capreolus. Vor
allem dient der Princeps Thomistarum als Vermittler der Kenntnis
mittelalterlicher Scholastiker und Thomasgegner, deren Werke Cajetan
nicht zur Verfiigung standen. Ich bringe ein paar Belege aus dem
Kommentar zur Prima : Multa alia argumenta in hac materia habes
in Capreolo in II dist. 14 q. 1 et in IV dist. 44 q. 6 (q. 12 a. 8).
Ut enim apud Capreolum XXVII distinctione Primi q. 2 patet, argu-
unt contra hoc Scotus, Aureolus, Durandus, Petrus de Palude et
Gerardus de Carmelo (q. 27 a. 1). Dubium occurrit ex Aureolo apud Cap-
reolum in IX distinctione Primi (q. 27 a. 2). Das Verhiltnis Cajetans zu
Capreolus koénnte vielleicht noch mehr aus seinem Sentenzenkommentar
zu erkennen sein, der im Cod. lat. 3076 der Bibliothéque nationale zu
Paris erhalten ist und leider unediert geblieben ist. Cajetan hat, ohne
es zu wollen, durch seinen klassischen Kommentar zu allen Teilen der
theologischen Summa den Princeps thomistarum in den Hintergrund
gedringt. Er hat in der Erklirung der thomistischen Lehre einen
starken EinfluB auf die von Franz von Vitoria O.P. begriindete
Theologenschule von San Esteban in Salamanca ausgeiibt. Nachdem
anstelle der Sentenzen des Petrus Lombardus die Summa theologiae
des hl, Thomas das Textbuch fiir die akademischen Vorlesungen an
den theologischen Fakultiten und Ordensschulen geworden war und
die Kontroversen der Schulen sich an den Text der Summa kniipften,
ist es von selbst dazu gekommen, daBl man fiir die Thomasauslegung
eher zum Summakommentar Cajetans als zu den Defensiones des
Capreolus, die an den Aufbau der Sentenzen sich hielten, gegriffen



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 151

hat, zumal neue Problemstellungen das Interesse fiir die Schulstreitig-
keiten des 14. Jahrhunderts allmihlich immer mehr schwinden lie(3.
Das iiberragende Verdienst des Princeps Thomistarum wird dadurch
keineswegs verringert, da im Licht geschichtlicher Betrachtung grofle
wissenschaftliche Werke, welche ein Gedanken- und Wahrheitsgebdude
durch michtige gegnerische Geistesstromungen hindurch retten und
einer spiteren Periode zufiihren, einen unverginglichen Wert besitzen.
Fiir die spekulative Ergriindung der thomistischen Lehre, fiir die Dar-
stellung der Gedankenfiille und Gedankentiefe des Hauptwerkes des
Aquinaten, fiir die selbstindige Weiterbildung der thomistischen, philo-
sophischen und theologischen Gedanken ist der in seiner Eigenart
bisher noch nicht iiberholte Kommentar des Kardinals Cajetan, der
Thomist und Humanist zugleich war, von ganz iiberragender Bedeutung;
aber fiir die historische Thomasinterpretation wird man den Defensiones
theologiae D. Thomae Aquinatis des Johannes Capreolus, der eine
viel groBere und unmittelbarere Kenntnis der auf die thomistischen
Eigenlehren sich beziehenden Kontroversliteratur besal und der Thomas-
erklirung der dltesten Thomistenschule viel niher stand, den Vorzug
vor dem Kommentar Cajetans geben kénnen!. Auch Franz Sylvestris
von Ferrara, dessen Kommentar zur Summa contra Gentiles dem
Kommentar Cajetans zur theologischen Summa wiirdig an die Seite
tritt, beruft sich auf Capreolus, aus dem er gleichfalls vielfach seine
Kenntnis mittelalterlicher Lehrmeinungen schépft. Ich bringe ein paar
Belege : Propterea bene solvit Capreolus in 25 distinctione Secundi
et in loco praeallegato, rationes pro ista ratione (I 37). Et ex hoc
solvuntur multa argumenta adducta a Capreolo in I. sent. dist. XV
(IT 89). Sed quia eas (sc. rationes Scoti) plenissime Capreolus in
II. Sent. evacuat, et eas et earum solutiones summatim tantum tan-
gemus (II 93).

Enger noch als Cajetan und Franz Sylvestris von Ferrara schlo83
sich der italienische Dominikaner Chrysostomus Javelli (1 nach 1538)
in seinem Kommentar zur Prima an Johannes Capreolus an. Er stellt
hiufig Cajetan, den er anonym als expositor einfiihrt, und Capreolus
einander gegeniiber und sucht beide miteinander in Einklang zu bringen.
In der Erklirung von q. 1 a. 2: Utrum sacra doctrina sit scientia
bemerkt Javellus: Ex his declaratis poteris solvere omnia argumenta

1 M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben II, Miinchen 1936, 602-613,
Die Stellung des Kardinals Cajetan in der Geschichte des Thomismus und der
Thomistenschule.



152 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

adversantium, quae recitantur a Capreolo in qu. prologi et solvuntur
solutionibus resolutis non discordantibus a Capreolo ideo vide tu exposi-
torem et sufficit. Bei der Behandlung der Frage: Utrum deus sit
subiectum in hac scientia ist gleichfalls auf die Ubereinstimmung
zwischen Capreolus und Cajetan hingewiesen : Quoniam autem Capreolus
clare solvit, nec alio modo scivit solvere expositor, ideo tu vide
Capreolum ... Non adduco illa, quoniam Capreolus ibi clarus et suffi-
ciens est. In der Beurteilung der Gottesbeweise des hl. Thomas q. 2a. 3 :
Utrum deus sit gibt er dem Capreolus den Vorzug vor Cajetan : Quantum
ad rationes B. Thomae Adverte, quod licet expositor teneat has
rationes non efficaciter concludere expresse Deum esse, quoniam prima
et secunda non deducunt nisi ad primum corpus idest caelum et animam
intellectivam et similiter alia non concludunt quaedam praedicata,
quae pro veritate sunt propria Deo, non curando quomodo vel qualiter
sint, tamen sequendo doctrinam Capreoli in dist. 3 q. 1 melius est,
quod sustineas has esse sufficientes, supponendo unum, quod sciljcet
non fuit necesse B. Thomam in quolibet suo libro, in quo recitat
aliquas rationes, uniformiter ad ultimum resolvere. Bei der Erklirung
von q. 27 a. 1 : Utrum in Deo sit processio schreibt Javellus : Tertium
dubium est : si verbum productum ex notitia, id est actu intelligendi,
distinguitur realiter ab ipso actu, expositor tenet partem affirmativam
et concordat cum Capreolo in dist. 27 q. 2 ad 1 contra primum in 2. loco.
Idem tenet Herveus in 2. Quodlibet. q. 8 ibi. Quantum autem ad illud,
quod est principale etc. et adducit argumenta, quae etiam recitantur
a Capreolo ubi supra. Sed non curabis solutiones Hervei, nam de
actione immanente tenet opinionem Scoti inconvenientem, ideo sequere
responsiones Capreoli. Bei der Erérterung der Frage: Si est alia pro-
cessio a generatione verbi (q. 27 a. 3) wird bemerkt : Istas conclusiones
videbis in Capreolo dist. 13 q. 1 cum probationibus suis. Sed adverte,
quod multi impugnant eas potius, quia non attingunt sensum B. Thomae
quam aliquid efficaciter concludunt.

Eine hohe Wertschitzung fiir Capreolus als Metaphysiker bekundet
der italienische Dominikaner Raphael Ripa, der in seinem ausgedehnten
Kommentar zu der thomistischen Schrift De ente et essentia! sehr
hiufig und in zustimmender, anerkennender Weise Capreolus zitiert.
Z. B. Ad quartum egregie respondebat Capreolus, sic bene Capreolus,

1 Raphael Ripa O.P., Commentaria et quaestiones in S. Thomae Aquinatis
De ente et essentia tractatum, Romae 1598.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 153

sic recte Capreolus, sic docte Capreolus. An einer Stelle bemerkt er
mit Hinblick auf Capreolus, Franz Sylvestris von Ferrara und Paulus
Soncinas ! : Ita docent illi qui inter D. Thomae discipulos et aliorum
thomistarum magistros nemini concedunt.

Das groBe Interesse der italienischen Thomisten und Dominikaner-
theologen des 16. Jahrhunderts zeigt sich auch darin, daB, wie schon
frither bei der Aufzihlung der Druckausgaben des Capreolus erwihnt
wurde, der Dominikaner Matthias Aquarius (+ 1591) 1589 in Venedig
eine Ausgabe der Commentaria in quattuor' libros sententiarum des
Capreolus veranstaltete. Er hat zum Capreolustext wertvolle Zusitze
gemacht: Conclusiones S. Thomae, quas defendit Capreolus in 4 II. sen-
tentiarum adversus male de eis sentientes corroboratas auctoritatibus
s. scripturae, conciliorum et ss. Patrum et glossatas germano sensu
doctoris sancti. Am SchluB des 4. Bandes sind beigefiigt : Contro-
versiae inter Divum Thomam et ceteros theologos et philosophos. Ich
habe von dieser Ausgabe keine Einsicht nehmen koénnen. Fr. Steg-
miiller stellt im AnschluB an Quétif-Echard noch Capreolusindices aus
der Feder von italienischen Dominikanertheologen des 16. Jahrhunderts
zusammen : von Dominicus de Mortario (+ 1504), von Hieronymus
Fontanus von Ferrara ( 1532) und von Bartholomaeus Spina (} 1546) *.

Welche Verwertung die Defensiones theologiae D. Thomae des
Capreolus in Frankreich speziell in Paris, wo er selbst Professor an
der theologischen Fakultit war, im 15. und beginnenden 16. Jahr-
hundert gefunden hat, liBt sich nicht leicht feststellen, da wir iiber
die geistigen Stromungen an der Pariser Universitit in dieser Zeit
wenig unterrichtet sind und namentlich keine bedeutenderen Vertreter
der thomistischen Richtung aus dieser Zeit uns bekannt sind. Und
doch haben zwei spanische Theologen, welche Bannertriger der thomi-
stischen Studien in ihrer Heimat geworden sind, Franz von Vitoria
und Dominikus Soto in Paris Philosophie und Theologie studiert. Am
Anfang des 15. Jahrhunderts hat ein Pariser Professor, Alvarus Thomas
von Lissabon, in seinem Liber de triplici motu proportionibus annexis
bei der Darlegung der thomistischen Theorie nicht blof die Autoritit
des Aquinaten angerufen, sondern auch seinen Kommentator Capreolus
herangezogen . Uber die geistigen Bewegungen an der Universitit
Paris wihrend der Studienzeit des Franz von Vitoria (1507-1522) sind

1
P. 265.

* Fr. Stegmiiller, Gratia sanans 405. Quétif-Echard, 11 19, 84, 303.

3 P. Duhem, Etudes sur Léonard de Vinci. Troisiéme série, Paris 1913, 535.



154 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

wir durch ein sehr wertvolles Werk von P. Ricardo G. Villoslada S. J.1!
vorziiglich unterrichtet. Johannes Major (} ca. 1540), einer der ange-
sehensten Pariser Professoren in der ersten Hilfte des 15. Jahrhunderts
und ein Hauptvertreter des Nominalismus, bezeichnet den Capreolus
als « thomistarum longe primus»2. Ein Schiiler des Johannes Mayor
war Petrus Crockaert (} 1514), der zuerst auch Anhinger des Nomi-
nalismus war, aber nach seinem Eintritt in den Dominikanerorden ein
begeisterter Thomist geworden ist. Er hielt seit 1509 an der Pariser
Universitit Vorlesungen iiber die Summa theologiae und hat unter
seinen Schiilern besonders Franz von Vitoria fiir die Lehre des heiligen
Thomas begeistert. In seinen Schriften sind, wie P. Villoslada bemerkt,
aus dem Kreise der thomistischen Theologen besonders Capreolus,
Petrus Nigri, Paulus Soncinas und Franz Sylvestris von Ferrara zitiert 2.
K. Feckes, der den Kommentar des Petrus Crockaert zu De ente et
essentia untersucht hat, hebt den maBgebenden Einflu}, den Johannes
Capreolus auf diesen vlimischen Dominikaner ausgeiibt hat, hervor 4 :
« Er ist Meister in der Verwertung des thomistischen Schrifttums. In
gleicher Weise beherrscht er die thomistische Literatur. Sein Gewihrs-
mann ist in erster Linie Capreolus und dessen Abbreviator Paulus
Soncinas, fiir die logischen Materien Herveus Natalis. Ihnen reihen
sich an Dominicus von Flandern mit seinem Metaphysikkommentar
und der Clypeus thomisticus des Petrus Nigri. Recht frei steht
Crockaert den Lehrverschiedenheiten unter den Thomisten gegeniiber ».
Er entscheidet sich aber mit Vorliebe fiir die Ansicht des Capreolus
(cfr. g.1,g.2a.1,2,4;q.4a.3;q.5a.3;q.7 a. 1). P. Villoslada
stellt die Bedeutung des Capreolus fiir das Aufbliihen der Thomisten-
schule also ins Licht®: « Con Juan Capreolo (1 1444) se inaugura en el
siglo XV un reflorecimiento del tomismo que es un prenuncio de sua
victoria definitiva. No comenta la Suma, sino el libro de P. Lombardo ;
pero lo que hace es, valiéndose de las Sentencias, desarrollar amplia-
mente la doctrina tomista, defender con valor las soluciones de la

1 R. G. Villoslada S. J., La Universidad de Paris durante los estudios de
Francisco de Vitoria O. P. (1507-1522). (Analecta Gregoriana, vol. XIV), Romae
1938.

* Joannis Maior in secundum Sententiarum dist. 28 q. 1.

3 p. 242-243.

4 K. Feckes, Das Opusculum des hl. Thomas von Aquin «De ente et
essentia » im Lichte seiner Kommentare. Aus der Geisterwelt des Mittelalters
(Festschrift Grabmann), Miinster 1935, 667-681, speziell 677.

5 Villoslada, 1. c. 291.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 155

Suma teoldgica y deshacer las objeciones de Escotistas y Nominales.
Por su fidelidad al Santo Doctor, por la atencién que presta a los
primeros intérpretes del mismo, fundamentando asi, mas positiva y
objetivamente el proprio criterio, acaso también por su misma falta
de genialidad creadora, muchos ven en €él un guia mds seguro, que
por ej. Cayetano, para penetrar en la mente del Angélico. Su gran
obra, Libri IV defensionum theologiae Divi doctoris Thomae de Aquino
(que luego resumieron Paulo Barbo Soncinas 1494 y Silvestre de
Prierio 1523) le ha valido el titulo de ’Princeps Thomistarum’ ».
Viel deutlicher zeigt sich der Einflul der Defensiones des Capreolus
in Spanien, wo die thomistische und die franziskanische Scholastik sich
unbehindert durch den Nominalismus weiterentwickeln konnte. Eine
ganz grofle Gestalt des spanischen Thomismus in der ersten Hilfte des
15. Jahrhunderts war der Dominikanerkardinal Juan de Torquemada
(+ 1462), berithmt vor allem durch seine Summa de Ecclesia, das erste
groBe Werk iiber die Kirche in der katholischen Theologie, und durch
seinen gewaltigen Kommentar zum Decretum Gratiani. In der zweiten
Hilfte des 15. Jahrhunderts tritt uns in Spanien ein weiterer groBer
Theologe aus dem Dominikanerorden Diego de Deza entgegen, Professor
in Salamanca und nacheinander Bischof von spanischen Diézesen, zuletzt
Erzbischof von Sevilla, der vertraute Ratgeber des Konigs Ferdinand
von Kastilien und der treue Freund des Kolumbus. Er starb achtzig-
jahrig im Jahre 1523. Aus seiner Feder stammen zwei Verteidigungs-
schriften des hl. Thomas. Die erste: Defensiones S. Thomae ab
impugnationibus magistri Nicholai magistrique Mathiae (Sevilla 1491,
Paris 1514) ist biblischen Inhalts, eine Verteidigung der Exegese des
hl. Thomas gegeniiber den Franziskanertheologen Nikolaus von Lyra
und Matthias Déring. Das zweite groBere Werk ist betitelt : Novarum
defensionum angelici doctoris beati Thomae de Aquino super quatuor
libris Sententiarum quaestiones profundissimae ac utilissimae (Sevilla
1517). Ich habe dieses Werk, das in der Miinchener Staatsbibliothek
sich nicht befindet und das ich auch bei meinen vielen Romaufenthalten
in der Biblioteca Casanatense einzusehen verabsiumte, nie gesehen und
muB mich hier auf die Mitteilungen, vor allem von Fr. Stegmiiller,
stiitzen . Dieses groBe Werk, das vier Folianten fiillt, ist als eine
Weiterfithrung und Vervollstindigung der Defensiones des Johannes
Capreolus gedacht. « Anordnung und Titel der Distinktionen und

1 Fr. Stegmiiller, Gratia sanans 405-406.



156 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Quaéstionen », so bemerkt Stegmiiller, « stimmen mit denen des Capreolus
iiberein. Neu ist in jeder Qudstion der dritte Artikel, wo er eine auf
griindlichem Thomasstudium ruhende Darstellung seiner Gedanken
gibt ». Stegmiiller bringt auch eine auf Capreolus sich beziehende
Stelle aus dem Vorwort des Rainaldus Monsaureus zu Dezas Novae
defensiones : Tantam laudem adeptus est, ut ... dum ibi (in Paris)
sacris literis insudaremus, omnium judicio putaretur neminem ad pene-
tralia s. Thomae posse pervenire, nisi Capreolus ianuas aperiret. Rainal-
dus Monsaureus iibt in diesem Vorwort auch Kritik an Capreolus, wie
aus folgenden von Stegmiiller verdffentlichten Worten sich ergibt. Ali-
quando laxavit habenas minusque caute se gessit in quibusdam, nec
circumspexit omnia, quae ratio assumpti operis postulabat. Sunt enim
in ipso nonnulla, quibus opinio b. Thomae fit obscurior. Nonnunquam
vero dum hostiles impetus frenare nititur, inculcat multa, quae obelisco
magis quam asterisco digna esse censentur. .. Nonnunquam quibusdam
visus est sine Thoma militare. Stegmiiller hat auch in seinem Werke
iiber Franz von Vitoria und die Gnadenlehre der Schule von Salamanca
die Abhingigkeit des Diego de Deza von Capreolus in Fragen der
Gnadenlehre aufgezeigt !.

Auch in den Werken der Dominikanerschule von Salamanca
begegnet uns der Name des Capreolus, wenn auch Kardinal Cajetan
mehr in den Vordergrund tritt. In den von P. Beltran de Heredia O. P.
edierten Kommentaren des Franz von Vitoria O. P., des Vaters der
Schule von Salamanca und iiberhaupt der spanischen Scholastik,
besonders im Kommentar zu De fide et spe und auch zu De caritate,
ist Capreolus zitiert und oft zugleich mit Cajetan genannt. Mitunter
ist auch auf den Gegensatz zwischen diesen beiden groBlen Thomisten
aufmerksam gemacht. Auch schépft Franz von Vitoria seine Kenntnis
der Lehrmeinungen mittelalterlicher Theologen aus Capreolus. Ich
bringe einige Beispiele. De hoc videte Cajetanum hic et Capreolum
in 3 d. 24 q. unica ad argumenta Aureoli. — De hoc videte egregie
Capreolum in 3 d. 23, 24. — Aureolus in 3 d. 24, cuius memoria mansit
solum apud Capreolum in 3 d. 25 q. unica. — Sed hic nota cum Cajetano
et Capreolo et thomistis. — Quinto arguo contra fundamentum et
rationem Capreoli. — Secunda propositio contra Capreolum. — Ita
dicit Cajetanus contra Capreolum, et nos consentimus cum Cajetano. —

1 Fr. Stegmiiller, Francisco de Vitoria y la doctrina de la gracia en la Escuela
Salmantina, Barcelona 1934, 6-13.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 157

Qui late vult videre, legat Capreolum in 1 d. 17 q. 2. Sed qui non
vult intelligere legat illa. Late et profunde secundum omnem dimen-
sionem tractat ibi quomodo qualitas augeatur’. Auch bei Dominicus
Béiles, dessen Kommentar zu De Deo uno (Prima q. 1 bis q. 27) von
P. Luis Urbano O. P. neuediert worden ist 2, finden sich hiufig Ver-
weise auf Capreolus, der zugleich fiir diesen groBen Thomisten der
Ubermittler von Lehranschauungen mittelalterlicher Scholastiker ist.
Uber Dominikus Soto schreibt Kardinal Ehrle3: « Wie die anderen
Lehrer der alten Salmantizenserschule beniitzte er neben dem hl. Thomas
mit besonderem Fleil Capreolus und Cajetan, ohne jedoch sich blind-
lings an ihre Autoritit zu binden oder von der genauen Priifung ihrer
Lehrmeinungen zu dispensieren. Wir finden bei ihm wie bei Vitoria
und Cano neben der durchaus gerechtfertigten Bevorzugung der thomi-
stischen Schule auch eine ziemlich fleiBige und vorurteilslose Bewertung
der Lehrer anderer Richtungen. Wo ihm das Gewicht der inneren
Griinde das zu fordern schien, ging er unbedenklich mit den Skotisten
oder Nominalisten selbst gegen die ersten Gréfen seiner eigenen Schule
vor». Es wiirde zu weit fithren, das Weiterleben des Capreolus bei
den spiteren spanischen Thomisten zu verfolgen. Im Cursus theo-
logicus des Johannes a S. Thoma, der wohl die bedeutendste Leistung
der spanischen Dominikanerscholastik des 17. Jahrhunderts darstellt
und von dem die Benediktinerménche von Solesmes eine Prachtausgabe
veranstalten, kommen fast ausschlieBlich die Kommentatoren der theo-
logischen Summa mit ihren Doktrinen zum Wort und sind die Hin-
weise auf Capreolus verhiltnism#Big selten. Auch die groBen Theologen
der Gesellschaft Jesu kennen und beniitzen Capreolus. Um von Suarez
nur die Disputationes metaphysicae, die ich aus personlicher Einsicht-

1 Francisco de Vitoria O.P., Comentarios a la Secunda secundae de Santo
Tomds. Edicién preparada por el R. P. Vicente Beltrin de Heredia O. P. Tomo I :
De Fide et Spe (q. 1-22), Salamanca 1932: q. 1 a. 1 (p. 14); q. 1 a. 1 (p. 20);
q.1a. 5 (p. 41); q. 10 a. 3 (p. 167); q. 10 a. & (p. 174); q. 15 a. 1 (p. 259).
Tomo II: De Caritate et Prudentia, Salamanca 1932 : q. 24 a. 5 (p. 41).

% Scholastica Commentaria in Primam Partem Summae Theologicae S. Thomae
Aquinatis. Autore F. Dominico Bafies. Introducciéon general y edicion preparada
en cuatro tomos por el M. R. P. Fr. Luis Urbano. T. I. De Deo Uno, Madrid-
Valencia 1934: q. 2 a. 1 (p. 105); q. 2 a. 5 (p. 115); q. 3 a. 5 (p. 133 u. 137);
q. 3 a. 4 (p. 142, 144, 147); q. 3 a. 5 (p. 165) etc.

3 Kardinal Fr. Ehrle, Die vatikanischen Handschriften der Salmantizenser
Theologen. Katholik 64 (1884 II), 632. Kardinal Fr. Ehrle S. J., Los manuscritos
Vaticanos de los Teologos Salmantinos del siglo XVI. Primera edici‘n espafola
del Padre José M. March S. J., Madrid 1930, 48.



158 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

nahme nidher kenne, anzufiithren, so ist hier Johannes Capreolus mit
Paulus Soncinas und Dominikus von Flandern als Vertreter der
thomistischen Metaphysik des 15. Jahrhunderts zitiert und verwertet.
Auch Gregor von Valencia und Adam Tanner, wie aus Monographien
iiber diese Ingolstidter Jesuitentheologen zu ersehen ist !, nehmen auf
Capreolus Bezug. Auch in den von Fr. Stegmiiller edierten Texten
von L. Molina finden sich zahlreiche Capreoluszitate 2.

Kehren wir wieder ins 15. Jahrhundert zuriick und sehen wir,
welche Aufnahme und Verwertung der Princeps thomistarum in der
deutschen Theologie des ausgehenden Mittelalters gefunden hat. Ich
habe fiir meine Forschungen zur Geschichte der thomistischen Studien
in Deutschland im 15. Jahrhundert eine Reihe von ungedruckten
Sentenzenkommentaren, Aristoteleserklirungen und Kommentaren zur
theologischen Summa aus der Feder von deutschen Dominikaner-
theologen durchgearbeitet und in denselben keine Hinweise auf Capreolus
gefunden. Auch Dionysius von Ryckel der Kartduser ( 1471) kennt
Capreolus noch nicht. Durch das Werk von Joseph Negwer iiber
Konrad Wimpina ? und durch die Forschungsarbeiten von P. Gabriel
Lohr O. P. 4, des hervorragenden Kenners der Geschichte des Domini-
kanerordens in Deutschland im spiten Mittelalter, wissen wir, daB
Capreolus an der Universitit Leipzig eine ganz auBerordentliche Beach-
tung und Verwertung, und zwar seitens von Professoren aus dem Welt-
klerus, gefunden hat. Hier wirkte von 1439 bis zu seinem Tode (1490)
als Professor zuerst an der Artistenfakultit und dann an der theolo-
gischen Fakultit, deren Dekan er auch zeitweise gewesen ist, Andreas
Riidiger von Gorlitz, der besonders das Studium des hl. Thomas
betrieben und gefordert hat. Er hat sich auch eindringend mit
Capreolus beschiiftigt und auch Remissoria zu Capreolus geschrieben,
die nicht gedruckt worden sind 5. Sein Schiiler war Konrad Wimpina
(1 1531), bekannt durch seine Polemik mit dem Mediziner Martin Polich

1 W. Hentrich S. J., Gregor von Valencia und der Molinismus, Innsbruck
1928, 30, 40. W. Lurz, Adam Tanner und die Gnadenstreitigkeiten des 17. Jahr-
hunderts, Breslau 1932, 100, 198, 201.

2 Fr. Stegmiiller, Geschichte des Molinismus. Erster Band : Neue Molina-
schriften, Miinster 1935, Personenregister 783 (unter Johannes Capreolus). Auch
die vom Jesuitenkolleg zu Coimbra (Conimbricensis) verdffentlichten Aristoteles-
kommentare zitieren und beniitzen Capreolus.

3 J. Negwer, Konrad Wimpina, Ein katholischer Theologe aus der Reforma-
tionszeit, Breslau 1909.

¢ G. Léhr O. P., Die Dominikaner an der Leipziger Universitit, Vechta 1934.

5 Negwer, 21 f.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 159

von Mellrichstadt tiber die Bedeutung des Humanismus fiir die Theo-
logie und noch mehr als literarischer Gegner Luthers. Er war zuerst
Professor an der Artistenfakultit und dann an der theologischen
Fakultit in Leipzig, 1494 auch Rektor der Universitit. Im Jahre
1505-1506 bis zu seinem Tode war er Professor der Theologie an der
Universitit Frankfurt a. O., die er im Auftrage des Kurfiirsten Joachim
von Brandenburg einrichtete. Konrad Wimpina war ein begeisterter
Thomist und mit den Werken des Aquinaten und mit dem Verteidi-
gungswerk des Capreolus aufs Beste vertraut. Er hielt auch einen
cursus {iber Capreolus. Diese Capreolusvorlesungen wurden nach seinem
Weggang nach Frankfurt a.O., durch Magnus Hundt iibernommen
und zeitweise von Matthaeus Herinig vertreten. Sie dauerten zwolf
Jahre und wurden durch Magnus Hundt im Sommersemester 1516
beendet!. In einem von P. Lohr veroffentlichten Bericht der theo-
logischen Fakultit an den Herzog Georg heiit es?®: «Sust yn den
andern zween uffentlichen lection aus testamenten versoldet, als lectio
Capreoli, dy der her doctor Magnus Hundt hat gelesen, und beati Thome,
dy der her doctor Iheronimus itzt list, ist basher keyn vleys gespart
noch gebrechen gewest. »

Mit Recht bemerkt P. Loéhr®: « Es wird wohl schwerlich eine
andere theologische Fakultit in Deutschland gegeben haben, in der
ein eigener Lehrstuhl fiir Capreolus, den damals bedeutendsten Thomas-
kommentator, bestand ». Um 1516 wurde wie Negwer berichtet ¢, eine
Beschwerde eingereicht, daf, obwohl so viele Doktoren (Professoren)
in Leipzig seien, doch nichts als Thomas und Capreolus gelesen werde,
aber weder Augustinus noch andere Doktoren noch die Biicher der
Propheten. In der Studienordnung, die der Herzog Georg im Jahre 1519
erlassen hat, wurden endlich auch offizielle Lektionen im Alten und
Neuen Testament, in Augustinus und Hieronymus angesetzt. Konrad
Wimpina hat seine intime Kenntnis sowohl des hl. Thomas wie auch
des Capreolus in einem Werk niedergelegt, das in den ersten Jahren

1 G. Lohr, 81-84. P. Lohr verweist S. 84 Anm. 152 auf einen Aufsatz von
G. Buchwald, Magnus Hundt der Altere von Magdeburg (1519) in der Zeitschrift
fiir Biicherfreunde von G. Witkowski, N. F. 11, Leipzig 1919/20, S. 275-279, in
welchem iiber diese Capreolusvorlesungen gehandelt wird. Ich konnte diesen
Artikel nicht einsehen.

2 G. Lohy, Die Dominikaner an den deutschen Universititen am Ende des
Mittelalters. Mélanges Mandonnet, Paris 1930, II, 403-436, speziell 427.

3 G. Léhr, Die Dominikaner an der Universitit Leipzig, 80/81.

4 Negwer, 76 f.



160 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

seiner Frankfurter Lehrtdtigkeit zum AbschluB gelangte und im
Jahre 1508 unter dem Titel erschienen ist : Epithoma : mire breviter.
sed distincte satis amplectens. varia. et alioquin dispendiosa doctorum
problemata. opiniones. et Argumenta. eorum. qui circa Sententiarum
librum interpretando. disputando et resolvendo. sunt non temere
defatigati. pro processu disputatorio Theologici circulari Florentissimi
Studij Francfordiani. Auf fol. 97 ist bemerkt: Repetitum est hoc
epitoma : in florentissimo Francophordiano gymnasio. Per magni-
ficum et egregium Sacre theologie inibi professorem et Decanum.
D. Conradum Wimpina de Buchen Cathedralium Brandenburgensis et
Hauelburgensis ecclesiarum etc. Canonicum. Excussumque formis: per
industrios artis impressorie magistros. Nicolaum Lamperter. et Balthasar
Murrher socios. Kalendis Octobribus. Anni MCCCCCVII]J. Ich habe
das in der Eichstitter staatlichen Bibliothek befindliche Exemplar
dieses Werkes einsehen kénnen. Es ist dies ein grofangelegter Kom-
mentar zum ersten Buch der Sentenzen des Petrus Lombardus, in
welchem, dhnlich wie in den Defensiones des Capreolus, die Lehre des
hl. Thomas nach der Reihenfolge der einzelnen Distinktionen gegen
die Vertreter anderer Lehrmeinungen, die mit Namen aufgefiihrt
werden, verteidigt wird. Er schlieBt sich immer der Lehre des hl. Thomas
an, aus der er auch conclusiones zieht und fiir deren Verstindnis er
sich fortwihrend auf Capreolus beruft. Am Anfang des Werkes sind
die Namen der Theologen verzeichnet, deren opiniones angefiihrt
werden. Es ist dies eine sehr groBe, weit iiber die bei Capreolus auf-
tretenden Autoren hinausreichende Zahl. Um nur solche Theologen,
die bei Capreolus nicht stehen und hier nur mit Auswahl zu nennen,
so fithrt er aus dem 13. Jahrhundert an : Praepositinus, Wilhelm von
Auxerre, Alexander von Hales, Petrus von Alvernia, Jakob wvon
Viterbo, aus dem 14. Jahrhundert die Franziskanertheologen Petrus
von Aquila, Alexander von Alessandria, Landulfus Caracciolo, Franz
von Mayronis, die Augustinertheologen Alfonsus Vargas Toletanus,
Michael de Massa, Jacobus de Apamiis, Gerhard von Siena, Thomas
von StraBburg, Bernardus Oliverius, den Karmeliten Johann Bacon-
thorp, den englischen Philosophen Walter Burlaeus. Aus dem 15. Jahr-
hundert begegnen uns die Franziskanertheologen Petrus von Candia
(der Pisanerpapst Alexander V.), Nicolaus de Orbellis, Stefan Brulefer,
Wilhelm von Vorillon, die Dominikaner Johannes von Montenegro,
Petrus Nigri, dessen Clypeus thomisticus eine groBe Rolle spielt, und
auch noch Silvester Prierias. Weitere Autoren, die ich nicht identifi-



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 161

zieren kann, sind Antonius de Valencia, Alfonsus de Portugalia, Alma-
fetanus und der auch von Petrus Nigri hdufig zitierte Wilhelmus de
Maricalmo. Konrad Wimpina verfiigt iiber eine staunenswerte Belesen-
heit in der theologischen Literatur. Um seine Arbeitsweise durch ein
paar Beispiele zu beleuchten, greife ich einige Fragen aus dem Anfang
dieses Sentenzenkommentars heraus. Aliud problema: An theologia
non obstante principiorum suorum notitia solum credita vere sit
scientia et cum aliis scientiis univoce sit appellata. Bei Behandlung
dieser Frage sind folgende Autoren zitiert : Augustinus, Henricus de
Gandavo, Skotus, Jacobus de Apamiis, Franciscus de Marchia, Alfonsus
(Toletanus), Franciscus de Mayronis, Landulfus, Aureolus, Gregorius
de Arimino, Guilelmus Occam, Nicolaus Dorbellis, Gulielmus Vorillon,
Petrus de Candia, Alexander de Ales, Gerardus de Senis. In der Losung
der Frage schlieBt er sich den Thomisten an: Sed verius ne tandem
thomiste perhibent ex discursu theologico habitum gigni scientialem
sed nec univoce cum aliis scientiis dictum, quod nequaquam resolvit
conclusiones in principia naturaliter nota, sed per fidem accepta. Am
Rand steht : Thomas, Capreolus in prologo defensorii 3 conclusione.
Aliud problema : An scientie humanitus invente habeant unitatem
genericam aut aliam ex prima demonstratione aut per modum totali-
tatis aut ex alio aut ex formali considerandi ratione. Hier ist am Rand
bemerkt : Thomiste Capreolus Petrus Nigri. — An entis ad substan-
tlam et accidens, deum et creaturas aliquis conceptus univocus sit
analogicus vel equivocus. Zur Lésung dieser Frage ist bemerkt : Sed
rectius ne tandem divus Thomas quesitum dissolvit. Am Rande steht :
Thomiste Silvester Herpheus in quodl. II q. 7 Capreolus. — An philo-
sophicis rationibus demonstrari possit et cognosci lumine rationali
unum esse principium omnium productivum efficientia causali. In der
Antwort hierauf lesen wir: Sed rectius ne Divus Thomas tandem ex
ordine moventium efficientium universi rerumque in finem ordinatione
denique ex natura necessarii et contingentis et principii dei unitatem
demonstrari Phylosophicis contendit dissolutis per Capreolum argu-
mentis contra hanc sententiam productis. So erscheint allenthalben in
diesem Werke Wimpinas Capreolus als der maBgebende Reprisentant
des Thomismus und Interpret der thomistischen Lehre.

Eine Hauptstitte des Thomismus in Deutschland war die Uni-
versitit Koéln, an der die via moderna des Nominalismus nicht FuB
fassen konnte. Namentlich wurden im dortigen Dominikanerkloster
die thomistischen Studien mit groBem Eifer betrieben. Wir sind iiber

Divus Thomas 11



162 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

die wissenschaftlichen Strémungen an der Kolner Universitit im
15. Jahrhundert vortrefflich unterrichtet durch die Aufzeichnungen
iiber ca. 255 theologische Disputationen an der Kolner theologischen
Fakultit, die der Dominikaner Servatius Fanckel hinterlassen hat und
die P. Gabriel Lohr untersucht und ediert hat!. Von Erklirern des
hl. Thomas, so bemerkt P. Lohr 2, weist Servatius Fanckel am meisten
auf Petrus de Palude hin, daneben auf Herveus Natalis, zuletzt auf
Capreolus. Ich bringe den Bericht des Servatius Fanckel iiber eine
Disputation, in der Capreolus genannt ist 3. A. 1487 in oct. Petri et
Pauli (= Julii 6) disputavit primam questionem vacancialem ven. vir
mgr Everardus, s. Th. b., ad quam respondit rev. p. fr. Johannes de
Insulis O. P. Arguebat satis potenter, quod theologia non sit scientia
proprie dicta, sed solvit secundum Capreolum, qui tenet, quod sit
subalternata sciencie beatorum, et fuit dictum, quod ex assensu ad
infallibile verum et illacione talis conclusionis talis sit sciencia. Einer
der hervorragendsten Professoren an der Koélner Universitit in den
ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts war der Dominikaner Konrad
Kollin (1 1536), der einen Kommentar zur Prima Secundae, den ersten
gedruckten Kommentar zur Summa theologiae (Coloniae 1512) und
Quodlibeta per modum dialogi (Coloniae 1523) hinterlie und auch als
literarischer Gegner Luthers sich betitigte . Er hatte im Dominikaner-
kloster zu Ulm und an der Universitit Heidelberg studiert und an
derselben vor seiner Berufung nach Kéln doziert. Wir sind P. Hierony-
mus Wilms O. P. zu groBem Danke dafiir verpflichtet, daB er diesen
ganz hervorragenden deutschen Dominikanertheologen und ausgezeich-
neten Thomaskenner, der auch zu Kardinal Cajetan in Beziehung
stand, zum Gegenstand einer Monographie gemacht hat®. P. Wilms
macht auch darauf aufmerksam, da3 Konrad Kollin eine grole Hoch-
schitzung fiir Capreolus hatte und ihn in seiner Thomaserklirung viel
beniitzt hat. In seinen Quodlibeta, die in Form von Dialogen mit
seinem Bruder Ulrich, gleichfalls Dominikaner, abgefalt sind, erinnert
er diesen an seine Beschiftigung mit Capreolus schon von Jugend an ©:

1 G. Léhr O. P., Die theologischen Disputationen und Promotionen an der
Universitit Kéln im ausgehenden 15. Jahrhundert nach den Angaben des
P. Servatius Fanckel O. P., Leipzig 1926.

2 8. 20. 3 S. 82.

4 N. Paulus, Die deutschen Dominikaner im Kampfe gegen Luther (1518-
1563), Freiburg 1903, 111-134.

5 H.WilmsO.P., Der Kolner Universitatsprofessor Konrad Kéllin, Kéln 1941.

6 S. 26. Quodlibeta 53.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 163

Bene nosti, quam studiosus ab ineunte aetate fuerim Capreoli defen-
sionibus. Unter den von ihm beniitzten Thomaskommentatoren nimmt
Capreolus die erste Stelle ein. « Die unmittelbare Verbindung mit der
fritheren Periode der Scholastik fand Kollin bei Capreolus. Diesen
grofBten Theologen seines Ordens aus dem 15. Jahrhundert, der gegen
den Konzeptualismus und die antithomistische Richtung des Aureolus
aufgetreten war und streng in den Bahnen des hl. Thomas wandeln
wollte, nahm Kollin zum Fiihrer. Er gesteht offen seine Abhingigkeit
von Capreolus ein : Nec est propositi mei aliquid alieni doctori sancto
tribuere, sed quae ipse posuit pro posse fideliter exponere, et maxime
ex ipsius doctoris sancti alibi dictis atque sui fidelissimi defensoris
Joannis Capreoli. Wenn Capreolus eine Ansicht duBert, so ist dies fiir
Kollin Grund genug, sie ernst zu beriicksichtigen, nicht blo3 wegen des
Gewichtes der inneren Griinde, sondern wegen der dulleren Autoritit
des Meisters. Freilich geht diese Ehrfurcht vor der Autoritit nicht
so weit, dal3 sie in blinde oder auch blo3 schwirmerische Gefolgschaft
ausartete ; wo wirklich ernste Griinde gegen die Ansicht des Capreolus
sprechen, scheut Kollin sich nicht, eine abweichende, ihm besser
fundiert erscheinende Meinung vorzutragen. Oft schickt er den Leser,
der sich eingehender iiber ein Thema orientieren will, zu Capreolus » .
So hat auch Fr. Stegmiiller gezeigt *, dal Koéllin in der Frage, ob der
Mensch im gefallenen Zustande zu jedem einzelnen moralisch guten
Akte ein auxilium speciale brauche, freilich ohne diesen Gegensatz
hervortreten zu lassen, anders als Capreolus gedacht.

Zuletzt sei noch ein deutscher Theologe aus der beginnenden Neu-
zeit genannt, der auch Capreolus kennt und zitiert. Es ist Johannes
Eck, der auch, wenn nur kurz, in Kéln Theologie studiert hat. Er
zitiert ihn in seinem Chrysopassus praedestinationis und bezeichnet
ihn nach dem Vorgange des Silvester Prierias als « doctrinae S. Thomae
assertor invictus » 3. In seiner Defensio contra Amarulentas D. Andreae
Bodenstein Carlostatini nimmt Eck den Princeps Thomistarum gegen
die Verspottung durch Karlstadt in Schutz*: «et ioco Capreolum doctis-

1S. 54,

® Fr. Stegmiiller, Gratia sanans 406 f.

3 J. Greving, Johann Eck als junger Gelehrter. Eine literar- und dogmen-
geschichtliche Untersuchung iiber seinen Chrysopassus praedestinationis aus dem
Jahre 1514, Miinster 1906, 23.

4 J. Greving, Johannes Eck, Defensio contra Amarulentas D. Andreae
Bodenstein Carolstatini Invectiones (1518). (Corpus Catholicorum I), Miinster
1918, 78.



164 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

simum s. Thomae defensorem, 'Capricornum’ appellat. Vide, sacer
Praedicatorum ordo, quam iste doctorem tuum contemnit! Zu den
scholastischen Quellen von Ecks Auslegung des 20. Psalms gehort auch
Capreolus 1.

Zum SchluB noch ein Wort iiber die Beachtung und Verwertung,
welche die Defensiones theologiae D. Thomae des Capreolus in neuerer
und neuester Zeit, etwa seit Mitte des vorigen Jahrhunderts bis zur
Gegenwart, gefunden haben. Sehr eingehend hat sich K. Werner so-
wohl in seinem Thomas von Aquin wie in seiner Geschichte der nach-
skotistischen Scholastik mit Capreolus befaBt 2. Er hat mit der ihm
eigenen Griindlichkeit das ganze Werk durchgearbeitet und nament-
lich die Auseinandersetzungen des Capreolus in der Universalienlehre
auch mit dessen Ordensgenossen Herveus Natalis und Petrus Palu-
danus ausfiihrlich dargestellt. Es wird wenig katholische Theologen
gegeben haben, die so viel gedrucktes scholastisches Textmaterial
durchgearbeitet haben als Karl Werner. Er gibt zusammenfassend
folgendes Urteil iiber Capreolus und sein monumentales thomistisches
Lebenswerk ab?®: « Die Genannten weit iiberstrahlend und verdun-
kelnd der Fiirst der Thomisten Johannes Capreolus (Princeps Thomi-
starum) (1 1444), der von seinem Lehrstuhl in Paris in den Convent
zu Toulouse sich zuriickzog, um da in stiller MuBe seine beriihmten
libri defensionum auszuarbeiten, unstreitig das vorziiglichste Werk
der mittelalterlichen Thomistenschule mit vollstindigster Beriicksich-
tigung aller Meinungsgegensitze zur thomistischen Doktrin, welche
aus der nachthomistischen Entwicklung der Scholastik wihrend zweier
Jahrhunderte sich herausgebildet hatten» Auch Albert Stéckl be-
zeichnet in seiner auch heute noch wertvollen Geschichte der Philo-
sophie des Mittelalters Capreolus als den glinzendsten Vertreter des
Thomismus im Mittelalter . C. Prantl gibt, ohne sich, wie es sonst
seine Gepflogenheit ist, in Beschimpfungen zu ergehen, Mitteilungen
iiber den Standpunkt des Capreolus in der Logik und seinen Anschluf3
an thomistische Eigenlehren 5. « So begegnet uns zunichst Johannes

1 Br. Walde, Johannes Eck, Explanatio Psalmi vigesimi (1538). (Corpus
Catholicorum 13), Miinster 1928, XLV.

2 K. Werner, Der hl. Thomas von Aquin III, Regensburg 1859, 151-244.
Die Scholastik des spiateren Mittelalters II. Die nachskotistische Scholastik,
Wien 1883, 438-575.

3 K. Werner, Thomas von Aquin III, 251.

4 A, Stockl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters 111, Mainz 1865, 1054.

5 C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande IV, Leipzig 1927, 174 f.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 165

Capreolus (gest. i. J. 1444), von den Theologen gern Princeps Thomi-
starum genannt, welcher in seinen Quaestiones in libros Sententiarum
bei simtlichen einschligigen Fragen im theologischen Interesse (nicht
im philosophischen) den reinen urspriinglichen Thomismus gegeniiber
den verschiedenen Ansichten anderer zu vertreten sich bemiiht. Er
bekdmpft (Prol. q. 2, I, p. 15 {.) die Ansicht des Aureolus, da3 die Logik
eine praktische Disziplin sei und bezeichnet hingegen grundsitzlich
als Gegenstand derselben die intentiones non ut sunt res sed ut sunt
intentiones (I. dist. 23, Vol. I, p. 356 A); in der Auffassung der
Universalien polemisiert er gegen Skotus, Durand, Herveus, Paludanus,
Ockham, Gregor v. Rimini usf., um die reine Lehre des Thomas zu
verteidigen. (Prol. q. 4, p. 34 f. und I. dist. 8 q. 2, p. 216 ff. und
ITI. dist. 5 q. 3 Vol. 1II, p. 60 ff.) Desgleichen schlieBt er sich dem-
selben an in der Frage iiber das Prinzip der Individuation (I. dist. 3)
und iiber unitas formae (I. dist. 24 q. 1, p. 259 ff.); betreffs der
intentio und remissio formarum folgt er dem Aegidius (I. dist. 17 q. 2,
p- 305 ff.).» Eine hohe Wertschitzung fiir Capreolus bekundet Paul
Haffner, einer der verdienstvollsten deutschen Neuscholastiker und
spiter Bischof von Mainz, der in seiner Geschichte der Philosophie
schreibt ' : « Das hochste Ansehen genofl aber fortwihrend unter den
Schulen diejenige des hl. Thomas. Sie fand ihren vornehmsten Vertreter
in dem Dominikaner Johannes Capreolus, welcher in Paris und Toulouse
wirkte, woselbst er 1444 starb. Sein hochberiihmtes Werk sind die
libri defensionum, welche, der Ordnung der Sentenzen folgend, alle
Hauptlehren nach den Worten des hl. Thomas formulieren und aufs
sorgfiltigste gegen die verschiedenen Gegner, insbesondere die Skotisten
und Nominalisten verteidigen. Indem er namentlich in der Frage der
Universalien sich streng an den hl. Thomas hilt, korrigiert er auch
die kleinen Abweichungen, welche spitere Thomisten sich erlaubt
hatten. Mit Recht hat man ihn als Princeps Thomistarum gefeiert.
Sein Werk hat einen unverginglichen Wert. »

Die Defensiones des Capreolus haben auch bei der Behandlung
einzelner philosophischer und theologischer, thomistischer Lehrpunkte
Beriicksichtigung und Verwendung gefunden. So hat P. A. Dummer-
muth O. P. in seinen beiden Werken iiber die Lehre von der praemotio
physica beim hl. Thomas von Aquin ? gegeniiber P. Schneemann S. J.

! P. Haffner, Grundlinien der Geschichte der Philosophie, Mainz 1881, 676.
2 P. A. Dummermuth O.P., S. Thomas et doctrina praemotionis physicae
seu responsio ad R. P. Schneemann S. J., Parisiis 1886, 454-481. Defensio doctrinae



166 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

und P. V. Frins S. J. dem Nachweis, dafl Capreolus iiber die praemotio
physica die gleiche Lehre wie Baifes vertritt, ausfiihrliche Darlegungen
an der Hand der Texte gewidmet. Auch P. N. del Prado hat in seinem
Werke De gratia et libero arbitrio !, wenn auch viel kiirzer, Texte des
Capreolus zum gleichen Zweck herangezogen. In den Tractatus de
gratia von J. Van der Meersch, C. Boyer S. J. und besonders H. Lange S. J.
ist bei verschiedenen Fragen der Gnadenlehre Capreolus erwihnt und
beniitzt. Eine umfassende Monographie : Doctrina Capreoli de influxu
Dei in actus wvoluntatis humanae secundum principia Thomismi et
Molinismi (Graeciae 1905) schrieb J. Ude 2. H. Denifle O. P. hat in
seinem Lutherwerk in seinen Darlegungen der scholastischen Tradition
gegen Luther sich mehrfach auf Capreolus berufen. Auf die Sakra-
mentenlehre des Capreolus hat C. v. Schizler in seinem Buche iiber die
Lehre von der Wirksamkeit der Sakramente ex opere operato Bezug
genommen 3 : J. Gottler hat die BuBllehre des Princeps Thomistarum
ausfiithrlich dargestellt . Auch in dem Werke von F. Marin-Sola iiber
die homogene Entwicklung des katholischen Dogmas begegnet uns
ofter der Name des Capreolus. Zu dem Satz des Capreolus: Omnia
(theologalia) implicite in Biblia continentur bemerkt Marin-Sola 5 :
formule maitresse, qui devrait étre gravée dans I'esprit de tout thomiste
et inscrite 4 la premiere page de tout manuel théologique. Auch die
iiberragende Bedeutung des Princeps thomistarum auf dem Gebiete
der Metaphysik, hat in neuester Zeit Beachtung und Anerkennung
gefunden. Fiir P. Descogs S. J. sind Capreolus, Cajetan und Franz
Sylvestris von Ferrara die Hauptreprisentanten der thomistischen
Seinsmetaphysik. Er hebt besonders auch die enge Fiihlungnahme des

S. Thomae Aquinatis de praemotione physica ad R. P. V. Frins S. J., Louvain-
Paris 1892, 329-352.

1 N. del Prado O.P., De gratia et libero arbitrio, Friburgi 1907, III, 441,
446, 451 sq.

* Vgl. iiber dieses Buch Th. Pégues O. P., Une conversion due a Capréolus,
Revue Thomiste 13 (1905) 530-553. Alvéry, Du molinisme au thomisme par
Capréolus, Revue Augustinienne, janvier 1906. A. Kraus, Utrum Capreolus sit
thomista ? Inquisitio brevis in Dr Joannis Ude Doctrinam Capreoli, Radkers
burg 1931.

3 C. von Schdzler, Die Lehre von der Wirksamkeit der Sakramente ex opere
operato in ihrer Entwicklung innerhalb der Scholastik und ihrer Bedeutung fiir
die christliche Heilslehre dargestellt, Miinchen 1860, 231, 327, 332.

4 J. Gottler, Der heilige Thomas von Aquin und die vortridentinischen
Thomisten iiber die Wirkungen des BuBsakramentes, Freiburg 1904, 186-204.

5 F. Marin-Sola O.P., L’Evolution homogéne du Dogme catholique. 2¢ édition.

Fribourg 1924, II, 123.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 167

Capreolus mit der altesten Thomistenschule hervor!. Jean Capréolus
... dans ses célebres Defensiones theologiae, in I. Sententiarum, Dist. I,
traite de la notion d’étre ex professo et nous donne a ce sujet une inter-
prétation directe de la pensée de saint Thomas, en continuité immédiate
avec la tradition primitive. L’importance historique de son témoignage
est ici incontestable. Auch L. De Raeymaeker ? beruft sich in seinem
Lehrbuch der Metaphysik in einer Reihe von Fragen, wie iiber den
Unterschied von Substanz und Akzidenz, iiber die Realdistinktion von
Wesenheit und Dasein, iiber den Personenbegriff auf Capreolus. Die
Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen Weltschopfung durch
Capreolus ist Gegenstand einer Untersuchung von C. Jellouschek 3.
Namentlich ist in letzter Zeit der Personenbegriff des Princeps
Thomistarum in seiner Anwendung auf die spekulative Erklirung der
hypostatischen Union vielfach Gegenstand der Eroérterung gewesen.
P. U. degl’ Innocenti O. P. hat einen Artikel iiber den Personenbegriff
des Capreolus geschrieben 4. Nach Capreolus (Haupttext III dist. 5
q- 3 a. 3 § 2) ist das formale constitutivum der Person nichts anderes
als der actus actualis existentiae oder der actus essendi. Eine ver-
niinftige Natur, die ihre eigene Existenz besitzt, ist schon dadurch
sui juris, unmitteilbar und Person. Die menschliche Natur Christi hat
keine eigene Existenz, deshalb ist sie auch nicht eine menschliche
Person. Die Existenz der menschlichen Natur wird durch die Existenz
des Logos ersetzt. Die Existenz des Logos dehnt sich auf die Mensch-
heit Christi aus. Kardinal Cajetan, der in seinem Jugendwerk, in
seinem Kommentar zu De ente et essentia die Ansicht des Capreolus
vertreten hat, kommt in seinem Kommentar zur Tertia zu einer anderen
Auffassung von Subsistenz. Die Subsistenz ist ein modus substantialis,
der die Natur vervollkommnet und der erst die Existenz einer indi-
viduellen Natur zur Folge hat. Der menschlichen Natur Christi fehlt
die menschliche Subsistenz und darum auch die menschliche Existenz.

1 P. Descogs S. J., Praelectiones theologiae naturalis. Cours de Théodicée II,
Paris 1935, 541.

* L. de Raeymaeker, Metaphysica generalis, Louvain 1931, 142, 288, 375.

8 C. Jellouschek O.S.B., Verteidigung der Moglichkeit einer anfangslosen
Weltschépfung durch Herveus Natalis, Johannes von Neapel, Gregorius Arimi-
nensis und Johannes Capreolus. Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative Theo-
logie 26 (1912) 155-187, 325-367.

* U. degl'Innocenti O. P., 11 Capreolo e la questione sulla personalitd. Divus
Thomas Plac 43 (1940) 27-40. Ein ilterer Artikel von A. Matracy, Le constitutif
de la personne d’aprés Capréolus, Revue Augustinienne 1910, juin, aolit steht
mir nicht zur Verfiigung.



168 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Beides wird durch das personale Sein des Logos ersetzt. Die Thomisten-
schule hat sich in ihren meisten Vertretern an Cajetan angeschlossen.
Einzelne iltere Thomisten wie Bartholomaeus Medina, Guérinois,
Mailhat, der Benediktinerkardinal Saenz d’Aguirre, die Salzburger
Benediktinerschule (Babenstuber) eigneten sich die Auffassung des
Capreolus an. Auch viele neuscholastische Philosophen, ich nenne
bloB Liberatore, Michael de Maria, Schiffini, Remer, de Mandato und
Dogmatiker unter dem Vorgang von Billot, Van Noort, L. Janssens
iibernahmen den Personenbegriff des Princeps Thomistarum. Von den
Dogmatikern der neuesten Zeit und der Gegenwart schreibt Michel ? :
«Saint Thomas parait donc pleinement favoriser la thése attribuée a
Capréolus » und bezeichnet denselben als «un des plus sfirs interprétes
de saint Thomas ». Auch Adhémar d’Alés 2, der in seiner Inkarnations-
lehre die Theorie des Capreolus ausfiihrlich entwickelt, schreibt iiber
dieselbe : « Est enim, ut nobis videtur, ipsamet sententia doctoris
angelici ». Auch P. Parente® entwickelt den Personenbegriff des
Capreolus in seiner christologischen Anwendung ausfiihrlich und zeigt
in einer Reihe von Thomastexten dessen Ubereinstimmung mit dem
Doctor Angelicus. P. Welschen gibt in dieser Frage dem Princeps
Thomistarum den Vorzug vor Kardinal Cajetan 4. « Par cela nous espé-
rons démontrer, que dans cette question Capreolus, le Princeps Thomis-
tarum est supérieur a Cajetan». U. degl Innocenti macht in seinem
Artikel iiber den Personenbegriff des Capreolus darauf aufmerksam,
daB derselbe zeitlich den iltesten Quellen des Thomismus sehr nahe
steht und bemerkt am Schlusse ? : Par parte nostra non siamo ancora
riusciti a persuaderci che il Capreolo abbia torto. In einem andern
Artikel iiber den Personenbegriff des hl. Thomas stellt er ausdriicklich
die Theorie des Capreolus als die wahre Lehre des Aquinaten dar S,

1 A. Michel, Artikel Hypostatique (union). Dictionnaire de théologie catho-
lique VII, 427-568, speziell 526.

2 Adhémar d’Alés S. J., De Verbo incarnato, Paris 1930, 211-217. Cfr. auch
P. Galtier S. J., L'unité de Christ étre ... personne ... conscience, Paris 1939.

3 P. Parente, De Verbo incarnato, Romae 1939, 97-116.

4 R. Welschen O.P., Le concept de personne selon saint Thomas. Revue
Thomiste 1914, 129-142, speziell 141.

5 U. degl’ Inmocenti O.P., 1. c.

6 U. degl’ Innocenti O. P., S. Tommaso e la Nozione di Persona. Salesianum
1939, 438-441 : Riassumendo, l'opinione che crediamo essere la vera e conforme
a S. Tommaso intorno alla costituzione metafisica della persona si riduce a questi
tre punti:

a) la persona & l'ente completo d’ordine intellettivo; quindi tutto cio che



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 169

Auch P. Pégues, der Mitherausgeber der Defensiones des Capreolus
und Kommentator der Summa theologiae ist der gleichen Anschauung.
Ich kann hier im Rahmen dieser Abhandlung die Frage, ob der
Personenbegriff des Capreolus mehr als derjenige des Kardinals Cajetan
der Lehre des hl. Thomas entspricht, nicht untersuchen. Ich mdchte
nur, und das gilt auch fiir andere umstrittene Lehrpunkte des hl. Tho-
mas, vom Standpunkt der historischen Thomasinterpretation darauf
hinweisen, da3 der Princeps Thomistarum der Tradition der #ltesten
Thomistenschule zeitlich nahesteht, und daBl er die Texte der dltesten
Thomasschiiler ungleich besser kannte als dies bei den groen Thomisten
der spiteren Zeit, auch bei Kardinal Cajetan, deren Hauptstirke die
kongeniale Versenkung und Einfiihlung in die littera et mens S. Thomae
und die Weiterentwicklung der thomistischen Lehre war, der Fall
gewesen ist. Und gerade in der Frage von der Einheit des Seins kannte
er die einschligigen Texte eines der dltesten und zuverlissigsten Ver-
teidigers des hl. Thomas, des Dominikanertheologen Bernhard von
Auvergne. Es hatte vor Capreolus auch schon Petrus de Palude den
gleichen Personenbegriff vertreten. Ich muf3 hier nochmals das schon
frither erwihnte Werk von P. Bayerschmidt iiber die Seins- und
Formenmetaphysik des Heinrich von Gent hervorheben, in welchem
die Lehre der dltesten Thomistenschule iiber die Einheit des Seins in
Christus auf Grund des ganzen ungedruckten Materials ausfiihrlich
dargelegt ist.

Ich unterstreiche am Schluf3 dieser meiner Wiirdigung der wissen-
schaftlichen Personlichkeit des Princeps Thomistarum und seiner
Stellung in der Geschichte der Thomistenschule als Ergebnis dieser
Untersuchung den Gesichtspunkt seiner Kontinuitit mit der altesten
Thomistenschule und auch mit den dltesten Kritikern der thomistischen
Lehre und sehe hierin die groe Bedeutung dieses Dominikanertheologen
fiir die historische Thomasinterpretation. Der Magister Generalis des
Dominikanerordens, P. Martin Stanislas Gillet, hat in seinem richtung-
gebenden Rundschreiben iiber das Thomasstudium in der Gegenwart
bei Behandlung der Bedingungen eines fruchtbaren Thomasstudiums

si richiede essenzialmente a costituire l’ente, & percid stesso indispensabile a
costituire la persona ;
b) ma l'atto di essere, tra i principi costitutivi dell’ente ¢ 1’elemento formale ;
dunque l'atto di essere ¢ l’elemento formale costitutivo anche della persona ;
¢) tutto cid che & deficiente o nella linea dell’essenza (anima separata) o nella
linea del proprio atto di essere (natura umana di Cristo) & percio stesso incompleto
come ente ; non pil tutto ma parte, e quindi non piu sui juris, non pill persona.



170 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

an das proprium perspectumque studium S. Thomae unmittelbar die
« Traditionis thomisticae veneratio » gereiht. Zu den groBen Gestalten
dieser « gloriosa traditio thomistica » gehért in erster Linie auch Johannes
Capreolus, der « Princeps Thomistarum ». Es ist eine groBe Erleichterung
des Thomasstudiums, dall die Hauptreprisentanten dieser Tradition,
Johannes Capreolus, Kardinal Cajetan, Franz Sylvestris von Ferrara,
Dominikus Bafies, wenigstens in seinem Kommentar zu De Deo uno,
und Johannes a Sancto Thoma, dessen dreihundertjihriger Todestag
gleichfalls in das Jahr 1944 fillt, in vorziiglichen Druckausgaben vor-
liegen. SchlieBlich werden auch die Schwierigkeiten und Anstrengungen
eines ernsten Thomasstudiums leicht gemacht durch die Liebe zum
Doctor Angelicus, welche vor mehr denn fiinfhundert Jahren den
Johannes Capreolus zur Abfassung dieses, wie sich Quétif-Echard aus-
driicken, Opus nunquam satis laudandum begeistert hat und welche
ein Erbteil aller Schiiler des heiligen Thomas von Reginald von Piperno
bis zur Gegenwart geblieben ist.



	Johannes Capreolus O.P. : der "Princeps Thomistarum" († 7. April 1444) und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule. Ein Gedenkblatt zu seinem fünfhundertjährigen Todestag [Schluss]

