
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Johannes Capreolus O.P. : der "Princeps Thomistarum" († 7. April
1444) und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule. Ein
Gedenkblatt zu seinem fünfhundertjährigen Todestag [Schluss]

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Capreolus 0. P.

der « Princeps Thomistarum » (f 7. April 1444) und
seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule.

Ein Gedenkblatt zu seinem fünfhundertjährigen Todestag.

Von Protonotar Professor Dr. Martin GRABMANN.

(Fortsetzung und Schluß.)

II.

Der Einfluß der Defensiones theologiae D. Thomae des Johannes
Capreolus auf die Weiterentwicklung der thomistischen Studien machte
sich zuerst in Italien geltend, wo auch alle älteren Drucke dieses

Werkes erschienen sind. Der große Umfang und inhaltliche Schwierigkeiten

dieser gewaltigen Thomasapologie haben offenbar den Anlaß
dazu gegeben, daß von hervorragenden Thomisten abkürzende Bearbeitungen

mit Zusätzen angefertigt worden sind. Ein hochangesehener
italienischer Dominikaner, der dem humanistischen Philosophen
Giovanni Pico, Graf von Mirandola nahestand, Paulus Barbus Soncinas

(f 1494), der bedeutende Kommentare zur aristotelischen Physik und

Metaphysik hinterlassen hat, hat eine solche abkürzende Darstellung
der Defensiones theologiae hergestellt, die nach seinem Tode von seinem

Ordensgenossen Isidorus de Isolanis, der durch seine Summa de donis
S. Josephi viel zur Ausbreitung der Verehrung des hl. Joseph
beigetragen hat, herausgegeben und mehrfach gedruckt worden ist
(Papiae 1522, Lugduni 1528, Lugduni 1580, Salmanticae 1580). Der
Titel der von mir in der staatlichen Bibliothek Eichstätt benützten
Ausgabe von Lyon (1580) lautet : Pauli Soncinatis Epitomes questionum
Joannis Capreoli super libros sententiarum per Isidorum de Isolanis
Mediolanensem edite et multis in locis supplete. In einem am Schluß

angebrachten Vorwort widmet Isidorus de Isolanis dem Princeps
Thomistarum warme begeisterte Worte : « Non minore etenim venera-
tione excipiendum esse Joannem Capreolum quam divum Thomam,

Divus Thomas 10



146 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

in quo spiritum angelicum transmisisse videtur Spiritus Sanctus :

observandam et explicandamque altius eiusce angelici doctoris scien-

tiam, fidei catholicae scutum profecto inexpugnabile. Didici ego ali-
quando a patribus ordinis nostri, viris praecipuis, eundem Joannem
Capreolum fuisse cordatissimo prudentissimoque munere christianae

simplicitatis ab alto donatum. Qui etiam ante imaginem quampiam
Divae Mariae peculiari studio longas quotidianasque moras orans
trahere consueverat. »

Ein anderer hochangesehener italienischer Dominikaner Silvester
Prierias (f 1523), der erste italienische literarische Gegner Luthers,
Verfasser einer weitverbreiteten Beichtsumme, und eines Kommentars
(Conflatus) zur Prima, hat zwei Kompendien zu Capreolus verfaßt.
Fr. Stegmüller führt aus dem Conflatus des Silvester Prierias zur Prima
eine Äußerung desselben über Capreolus an 1 : Post hunc nobilissimum
thomistam (Hervaeus) venit Johannes Capreolus, qui tametsi Hervaeo

par ingenio non fuerit, fuit tarnen praestantissimus doctor et acerrimus
defensor S. Thomae, post cuius doctrinam propalatam in Italia iam
nullus ex discipulis S. Thomae vel mediocriter doctus aut scotistas

aut alios adversarios S. Thomae facit alicuius momenti. Dem
Compendium Capreoli, das 1497 in Cremona gedruckt worden ist, gab
Silvester Prierias Additiones in Johannem Capreolum bei. Der Titel
dieser Capreolusbearbeitung lautet : Egregium vel potius divinum opus
in Johannem Capreolum tholosanum sacri ordinis predicatorum ordinis.
A fratre Silvestro Prieriano eiusdem ordinis Sacre théologie baccalario
rarissimis conserendo cum nonnullis appendicibus seu additamentis

complectentibus ad omnem in theologicis materiis materiam acuratis-
simorum doctorum pene omnium clarissimas opiniones Sancti Thomae
videlicet Hervei, Petri de Palude, Durandi, Scoti, Aureoli, Francisci
maironis, Ocham, Gregori de arimino, Alphonsi toletani, Egidii, Henrici,
Garronis, Almafetani, Adam, Monachi albi ac ceterorum fausta felicique
editione habes Impressum Cremonae per calcographum Carolum
de Darleriis Civem Cremonensem Anno domini MCCCCLXXXXVII
XVII kalendas Maii. Ich habe ein in der staatlichen Bibliothek in
Eichstätt, in der die Handschriften und die alten Drucke des

ehemaligen dortigen Dominikanerklosters sich finden, vorhandenes Exemplar

dieses Compendium benützt. In einem kurzen Vorwort spricht
sich der Verfasser über Zweck und Anlage des Werkes aus. Johannes

1 Fr. Stegmüller, Gratia sanans 405 Anm. 53.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 147

Capreolus tholosanus veritatis propugnator Angelici doctoris acquinatis
thome subdolis sed parum constantibus argumentis divina scripta
refutare conantes non suis tantum, sed eiusdem acquinatis armis

tanquam adamantino scuto instructus copiosissime refutavit penitusque
labefactavit ita ut non Capreolum sed Thomam ipsum in aciem pro-
dire confligere hostemque prosternere perspicias. Verum ob immen-

sum argumentorum acervum, que in utramque partem adducuntur,

quum recentiores theologos longitudine operis fatigari et ab eius lec-

tione deterreri non ignorarem, qui malunt breviora quam prolixiora
percurrere ne ulla excusatio tarn delicatis lectoribus adesset Ego frater
Silvester prierianus sacri ordinis predicatorum minimus fructuosum
laborem subterfugere nollens succisis et obelisco aut asterisco notatis

que parum constarent : Epithoma quoddam sive breviarium confeci.
Conclusiones earumque rationes breviter colligens ac nichil a veritate
deflectens frivolis et per se languescentibus argumentis reiectis divi
acquinatis Thome ac Capreoli ad unguem exposui. Adieci insuper
nonnulla, que ad maiorem quorumdam argumentorum solutionem ymo
puriorem clarioremque cognitionem faciunt. In omnibus autem Auetores

ipsos citavi, ne alienam laudem aueupari viderer quod arrogantis est

aut temerarii.
An das Compendium Capreoli reiht Silvester Prierias Additiones

in Johannem Capreolum, die in der Druckausgabe von Cremona von
1497 auf fol. 285a beginnen. Über den Zweck dieser Additiones
unterrichten uns einleitende Darlegungen : Quia Johannes Capreolus non
opiniones sed argumenta theologorum refutavit postquam illum ad

compendium reduxi : intendo pro posse et ingenio meo varias hominum
sententias prout librorum copia vel inopia permiserit suis locis addere

et inserere. Motiva autem eorum nec plene tangam nec aliquo modo
solvam, quia hoc prolixiori et acriori labore perficiendum est et quia ex
solutionibus Capreoli potest sibi quisque solutiones colligere ceterorum.
Id vero nunc satis est, si aliquod motivum tetigero : Aut opinio que,
recitabitur, intelligatur, quia principaliter hac sola et précisa causa
opiniones adducam : ut conclusio et opinio S. Thome ex variis opinio-
nibus clarior appareat et secundario ut sciatur, quid senserint alii.
Unum autem lectores omnes admoneo, quod longo tempore et multis
laboribus didici omnes scilicet auetores, qui ab isto patre arguentes
in hoc opere introdueuntur argumentorum suorum conclusiones tenere

Scoto dumtaxat excepto. Licet enim omnium argumenta eorum opinio-
nibus adhuc conferre nequiverim, tarnen pro magna et maiori parte



148 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

contuli et sic experior. Ubi rursus auetorem quamvis allegans locum

tacuere, eadem distinetione proprie intelligo dicta esse, que recitantur.
Excipitur etiam Aureolus ut videtur, cuius tarnen scripta habere non
potui. Es gewähren diese Worte uns einen Einblick in die gründliche
gewissenhafte Arbeitsweise dieses Dominikanertheologen, der eine so

umfassende schriftstellerische Tätigkeit entfaltet hat und zugleich
durch verschiedene Ämter seines Ordens und zuletzt als Magister Sacri
Palatii in Anspruch genommen war.

Silvester Prierias hat in diesen Additiones, die sich auch an die

Reihenfolge der Sentenzen des Petrus Lombardus halten, eine stattliche

Zahl von Scholastikern herangezogen, die sich bei Capreolus nicht
finden. Ich bringe als Beleg die am Anfang in den Quästionen über
das Wesen der theologischen Wissenschaft aufgeführten Autoren.

Igitur primo sententiarum prima questio prologi conclusione prima
additio Theologia revelata seu habitus theologicus est duplex unus

eorum est articulorum fidei, qui dicitur et est fides a deo infusa ;

alius est conclusionum, que ex eisdem tamquam ex principiis dedu-

cuntur, que a scotistis dicitur fides acquisita : a thomistis autem
scientia theologica. Silvester Prierias bringt in dieser quaestio opiniones

von Herveus Natalis, Alfonsus toletanus eremita und Bernardus Oliverii.
Der hier zitierte tractatus de scientia quem pro declaranda opinione
S. Thome edidit, ist ohne Zweifel die im Cod. Vat. lat. 817 erhaltene
Defensio doctrinae fratris Thomae des Herveus Natalis, aus der

E. Krebs umfassende Texte veröffentlicht und verarbeitet hat 1.

Alfonsus Toletanus eremita ist der spanische Augustinertheologe und
Erzbischof von Sevilla, Alfonsus Vargas Toletanus (f 1366), dessen

theologische Einleitungslehre J. Kürzinger dargestellt hat. Bernardus
Oliverii ist gleichfalls ein spanischer Augustinertheologe (f 1348). Die
conclusio secunda handelt de subalternatione. Hier begegnen uns
folgende Theologen : Herveus mit der gleichen Schrift, Gregorius (von
Rimini), Durandus, Landulfus (Caracciolo, Franziskanertheologe und
Skotist, f 1351), Petrus de Palude, Petrus Aureolus, Henricus (Heinrich
von Gent), Jacobus de Apamiis (gleichfalls ein Augustinertheologe),
Jakob von Neapel (damit ist jedenfalls der Augustinertheologe und
Erzbischof von Neapel, Jakob von Viterbo (f 1308) gemeint. In der

quaestio 2 : quid sit praxis a qua dicitur habitus practicus, treten folgende

1 E. Krebs, Theologie und Wissenschaft nach der Lehre der Hochscholastik.
An der Hand der Defensa doctrinae D. Thomae des Herveus Natalis, Münster 1912.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 149

Namen auf : Skotus, Ockham, Durandus, Alfonsus, Eustratios, Erz-
bischof von Nicaea, nach 1117 Mitverfasser eines griechischen Kommentars

zur nikomachischen Ethik, der von Robert Grosseteste ins
Lateinische übertragen worden ist), Gregorius. Hier findet sich die Bemerkung

: Et sie etiam intellige Herveum et Capreolum non dissonare. Bei
der Behandlung der conclusio 6, der Frage : Utrum theologia nostra
sit speculativa vel practica, sind Skotus, Aureolus, Garro (Wilhelm von
Ware) und Gregorius, bei der additio de unitate scientiae Henricus,
Alexander de Elpidio (der durch seine kirchenpolitischen Traktate
bekannte Augustinertheologe, f 1326 als Bischof von Melfi), Forestus

(der ungarische Augustinertheologe Stephanus Forestus, f 1352) und
Thomas Anglicus (wohl Thomas von Sutton 0. P.) genannt. Es sei

noch auf die Erörterung der Frage : Utrum esse creature ab essentia

distinguatur hingewiesen. Hier werden drei opiniones angeführt,
diejenige Heinrichs von Gent, die zweite des Herveus Natalis und die

dritte des hl. Thomas von Aquin. Über diese ist bemerkt : Tertia est
S. Thome, que differt a priori (sc. Hervei), quod dicit ipsum esse

absolutum aliquid esse et cum essentia componere. Herveus autem,
qui fuit judicio meo optimus thomista, et in hac parte déclinavit a
S. Thoma licet cum dubitatione tantum. Unde in hac materia
frequenter utitur verbis dubitationis etiam positionem S. Thomae sic

déclarât dicens. Secundum existimantes esse differre ab essentia sicut
actum eiusdem esse dicit actum essentie, essentia autem vero subiectum
in abstracto, ens vero significat utrumque in concreto, quia ut est

nomen accipitur ab essentia, ut autem est verbum seu participium ab

esse. Existentia autem et entitas dicunt per modum nominis abstracti
id quod et existens existere et esse per modum verbi. Nec inconvenit
unum concretum habere duo abstracta per modum nominis et verbi
ut hic diligens diligere dilectio.

Zu den italienischen Dominikanern kann auch Dominikus von
Flandern (Balduin Lottin) gerechnet werden 1, der nachdem er Professor

in Paris gewesen war, in Bologna in die Lombardische Dominikanerprovinz

eintrat und in Bologna, Pisa und Florenz dozierte (f 1479).
Derselbe zitiert in seinem Metaphysikkommentar (Summa divinae
philosophiae), einer sehr bedeutenden Auslegung der Metaphysik des

Aristoteles und des hl. Thomas zugleich, auch Johannes Capreolus :

1 U. Schikowski, Dominikus de Flandria O. P. (f 1479). Sein Leben, seine
Schriften, seine Bedeutung. Archivum Fratrum Praedicatorum 10 (1940) 166-221.
L. Mahieu, Dominique de Flandre (XVe siècle), sa métaphysique, Paris 1942.



150 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Respondeo dicendum, quod aliqui de subalternatione scientiarum
scribentes dixerunt, quod ad veram subalternationem sufficit, quod
subiectum inferioris scientiae se habeat ex additione ad subiectum

superioris sicut dicit Joannes Capreolus super I sent. q. 1 a. 1 in
solutione septimi argumenti contra secundam conclusionem. Dominikus
von Flandern polemisiert gegen diese Ansicht. Er hat ohne Zweifel
die Defensiones des Capreolus in einer Handschrift benützt, da die
erste von dem Dominikaner Thomas a S. Germano Brixianus besorgte
Druckausgabe im Jahre 1483, also nach dem Tode des Dominikus
von Flandern, erschienen ist.

Auch die beiden ganz großen Repräsentanten der italienischen
Dominikaner- und Thomistenschule zu Beginn der Neuzeit, Kardinal
Cajetan und der Ordensgeneral Franz Sylvestris von Ferrara schätzen

und zitieren die Defensiones des Capreolus. Im Kommentar Cajetans

zur theologischen Summa finden sich Hinweise auf Capreolus. Vor
allem dient der Princeps Thomistarum als Vermittler der Kenntnis
mittelalterlicher Scholastiker und Thomasgegner, deren Werke Cajetan
nicht zur Verfügung standen. Ich bringe ein paar Belege aus dem

Kommentar zur Prima : Multa alia argumenta in hac materia habes

in Capreolo in II dist. 14 q. 1 et in IV dist. 44 q. 6 (q. 12 a. 8).

Ut enim apud Capreolum XXVII distinctione Primi q. 2 patet, argu-
unt contra hoc Scotus, Aureolus, Durandus, Petrus de Palude et
Gerardus de Carmelo (q. 27 a. 1). Dubium occurrit ex Aureolo apud
Capreolum in IX distinctione Primi (q. 27 a. 2). Das Verhältnis Cajetans zu
Capreolus könnte vielleicht noch mehr aus seinem Sentenzenkommentar

zu erkennen sein, der im Cod. lat. 3076 der Bibliothèque nationale zu
Paris erhalten ist und leider unediert geblieben ist. Cajetan hat, ohne

es zu wollen, durch seinen klassischen Kommentar zu allen Teilen der
theologischen Summa den Princeps thomistarum in den Hintergrund
gedrängt. Er hat in der Erklärung der thomistischen Lehre einen
starken Einfluß auf die von Franz von Vitoria 0. P. begründete
Theologenschule von San Esteban in Salamanca ausgeübt. Nachdem
anstelle der Sentenzen des Petrus Lombardus die Summa theologiae
des hl. Thomas das Textbuch für die akademischen Vorlesungen an
den theologischen Fakultäten und Ordensschulen geworden war und
die Kontroversen der Schulen sich an den Text der Summa knüpften,
ist es von selbst dazu gekommen, daß man für die Thomasauslegung
eher zum Summakommentar Cajetans als zu den Defensiones des

Capreolus, die an den Aufbau der Sentenzen sich hielten, gegriffen



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 151

hat, zumal neue Problemstellungen das Interesse für die Schulstreitigkeiten

des 14. Jahrhunderts allmählich immer mehr schwinden ließ.
Das überragende Verdienst des Princeps Thomistarum wird dadurch

keineswegs verringert, da im Licht geschichtlicher Betrachtung große
wissenschaftliche Werke, welche ein Gedanken- und Wahrheitsgebäude
durch mächtige gegnerische Geistesströmungen hindurch retten und
einer späteren Periode zuführen, einen unvergänglichen Wert besitzen.

Für die spekulative Ergründung der thomistischen Lehre, für die

Darstellung der Gedankenfülle und Gedankentiefe des Hauptwerkes des

Aquinaten, für die selbständige Weiterbildung der thomistischen,
philosophischen und theologischen Gedanken ist der in seiner Eigenart
bisher noch nicht überholte Kommentar des Kardinals Cajetan, der
Thomist und Humanist zugleich war, von ganz überragender Bedeutung ;

aber für die historische Thomasinterpretation wird man den Defensiones

theologiae D. Thomae Aquinatis des Johannes Capreolus, der eine

vie]. größere und unmittelbarere Kenntnis der auf die thomistischen

Eigenlehren sich beziehenden Kontroversliteratur besaß und der
Thomaserklärung der ältesten Thomistenschule viel näher stand, den Vorzug
vor dem Kommentar Cajetans geben können L Auch Franz Sylvestris
von Ferrara, dessen Kommentar zur Summa contra Gentiles dem

Kommentar Cajetans zur theologischen Summa würdig an die Seite

tritt, beruft sich auf Capreolus, aus dem er gleichfalls vielfach seine

Kenntnis mittelalterlicher Lehrmeinungen schöpft. Ich bringe ein paar
Belege : Propterea bene solvit Capreolus in 25 distinctione Secundi

et in loco praeallegato, rationes pro ista ratione (I 37). Et ex hoc

solvuntur multa argumenta adducta a Capreolo in I. sent. dist. XV
(II 89). Sed quia eas (sc. rationes Scoti) plenissime Capreolus in
II. Sent, evacuat, et eas et earum solutiones summatim tantum tan-
gemus (II 93).

Enger noch als Cajetan und Franz Sylvestris von Ferrara schloß
sich der italienische Dominikaner Chrysostomus Javelli (f nach 1538)

in seinem Kommentar zur Prima an Johannes Capreolus an. Er stellt
häufig Cajetan, den er anonym als expositor einführt, und Capreolus
einander gegenüber und sucht beide miteinander in Einklang zu bringen.
In der Erklärung von q. 1 a. 2 : Utrum sacra doctrina sit scientia
bemerkt Javellus : Ex his declaratis poteris solvere omnia argumenta

1 M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben II, München 1936, 602-613,
Die Stellung des Kardinals Cajetan in der Geschichte des Thomismus und der
Thomistenschule.



152 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

adversantium, quae recitantur a Capreolo in qu. prologi et solvuntur
solutionibus resolutis non discordantibus a Capreolo ideo vide tu exposi-
torem et sufficit. Bei der Behandlung der Frage : Utrum deus sit
subiectum in hac scientia ist gleichfalls auf die Übereinstimmung
zwischen Capreolus und Cajetan hingewiesen : Quoniam autem Capreolus
clare solvit, nec alio modo scivit solvere expositor, ideo tu vide
Capreolum Non adduco illa, quoniam Capreolus ibi clarus et suffi-
ciens est. In der Beurteilung der Gottesbeweise des hl. Thomas q. 2 a. 3 :

Utrum deus sit gibt er dem Capreolus den Vorzug vor Cajetan : Quantum
ad rationes B. Thomae Adverte, quod licet expositor teneat has

rationes non efîicaciter concludere expresse Deum esse, quoniam prima
et secunda non deducunt nisi ad primum corpus idest caelum et animam
intellectivam et similiter alia non concludunt quaedam praedicata,

quae pro veritate sunt propria Deo, non curando quomodo vel qualiter
sint, tarnen sequendo doctrinam Capreoli in dist. 3 q. 1 melius est,

quod sustineas has esse sufficientes, supponendo unum, quod sciljcet
non fuit necesse B. Thomam in quolibet suo libro, in quo récitât
aliquas rationes, uniformiter ad ultimum resolvere. Bei der Erklärung
von q. 27 a. 1 : Utrum in Deo sit processio schreibt Javellus : Tertium
dubium est : si verbum productum ex notitia, id est actu intelligendi,
distinguitur realiter ab ipso actu, expositor tenet partem affirmativam
et concordat cum Capreolo in dist. 27 q. 2 ad 1 contra primum in 2. loco.

Idem tenet Herveus in 2. Quodlibet, q. 8 ibi. Quantum autem ad illud,
quod est principale etc. et adducit argumenta, quae etiam recitantur
a Capreolo ubi supra. Sed non curabis solutiones Hervei, nam de

actione immanente tenet opinionem Scoti inconvenientem, ideo sequere
responsiones Capreoli. Bei der Erörterung der Frage : Si est alia
processio a generatione verbi (q. 27 a. 3) wird bemerkt : Istas conclusiones
videbis in Capreolo dist. 13 q. 1 cum probationibus suis. Sed adverte,
quod multi impugnant eas potius, quia non attingunt sensum B. Thomae

quam aliquid efficaciter concludunt.
Eine hohe Wertschätzung für Capreolus als Metaphysiker bekundet

der italienische Dominikaner Raphael Ripa, der in seinem ausgedehnten
Kommentar zu der thomistischen Schrift De ente et essentia1 sehr

häufig und in zustimmender, anerkennender Weise Capreolus zitiert.
Z. B. Ad quartum egregie respondebat Capreolus, sic bene Capreolus,

1 Raphael Ripa O. P., Commentaria et quaestiones in S. Thomae Aquinatis
De ente et essentia tractatum, Romae 1598.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 153

sic recte Capreolus, sic docte Capreolus. An einer Stelle bemerkt er
mit Hinblick auf Capreolus, Franz Sylvestris von Ferrara und Paulus
Soncinas 1

: Ita docent illi qui inter D. Thomae diseipulos et aliorum
thomistarum magistros nemini concedunt.

Das große Interesse der italienischen Thomisten und Dominikanertheologen

des 16. Jahrhunderts zeigt sich auch darin, daß, wie schon

früher bei der Aufzählung der Druckausgaben des Capreolus erwähnt
wurde, der Dominikaner Matthias Aquarius (f 1591) 1589 in Venedig
eine Ausgabe der Commentaria in quattuor libros sententiarum des

Capreolus veranstaltete. Er hat zum Capreolustext wertvolle Zusätze

gemacht : Conclusiones S. Thomae, quas défendit Capreolus in 4 II.
sententiarum adversus male de eis sentientes corroboratas auetoritatibus
s. scripturae, conciliorum et ss. Patrum et glossatas germano sensu
doctoris saneti. Am Schluß des 4. Bandes sind beigefügt : Contro-
versiae inter Divum Thomam et ceteros theologos et philosophos. Ich
habe von dieser Ausgabe keine Einsicht nehmen können. Fr.
Stegmüller stellt im Anschluß an Quétif-Echard noch Capreolusindices aus
der Feder von italienischen Dominikanertheologen des 16. Jahrhunderts
zusammen : von Dominicus de Mortario (f 1504), von Hieronymus
Fontanus von Ferrara (f 1532) und von Bartholomaeus Spina (f 1546)

Welche Verwertung die Defensiones theologiae D. Thomae des

Capreolus in Frankreich speziell in Paris, wo er selbst Professor an
der theologischen Fakultät war, im 15. und beginnenden 16.

Jahrhundert gefunden hat, läßt sich nicht leicht feststellen, da wir über
die geistigen Strömungen an der Pariser Universität in dieser Zeit
wenig unterrichtet sind und namentlich keine bedeutenderen Vertreter
der thomistischen Richtung aus dieser Zeit uns bekannt sind. Und
doch haben zwei spanische Theologen, welche Bannerträger der
thomistischen Studien in ihrer Heimat geworden sind, Franz von Vitoria
und Dominikus Soto in Paris Philosophie und Theologie studiert. Am
Anfang des 15. Jahrhunderts hat ein Pariser Professor, Alvarus Thomas

von Lissabon, in seinem Liber de triplici motu proportionibus annexis
bei der Darlegung der thomistischen Theorie nicht bloß die Autorität
des Aquinaten angerufen, sondern auch seinen Kommentator Capreolus

herangezogens. Über die geistigen Bewegungen an der Universität
Paris während der Studienzeit des Franz von Vitoria (1507-1522) sind

1 p. 265.
2 Fr. Stegmüller, Gratia sanans 405. Quétif-Echard, II 19, 84, 303.
3 P. Duhem, Etudes sur Léonard de Vinci. Troisième série, Paris 1913, 535.



154 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

wir durch ein sehr wertvolles Werk von P. Ricardo G. Villoslada S. J.1
vorzüglich unterrichtet. Johannes Major (f ca. 1540), einer der
angesehensten Pariser Professoren in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts
und ein Hauptvertreter des Nominalismus, bezeichnet den Capreolus
als « thomistarum longe primus »2. Ein Schüler des Johannes Mayor
war Petrus Crockaert (f 1514), der zuerst auch Anhänger des
Nominalismus war, aber nach seinem Eintritt in den Dominikanerorden ein

begeisterter Thomist geworden ist. Er hielt seit 1509 an der Pariser
Universität Vorlesungen über die Summa theologiae und hat unter
seinen Schülern besonders Franz von Vitoria für die Lehre des heiligen
Thomas begeistert. In seinen Schriften sind, wie P. Villoslada bemerkt,
aus dem Kreise der thomistischen Theologen besonders Capreolus,
Petrus Nigri, Paulus Soncinas und Franz Sylvestris von Ferrara zitiert 3.

K. Feckes, der den Kommentar des Petrus Crockaert zu De ente et
essentia untersucht hat, hebt den maßgebenden Einfluß, den Johannes
Capreolus auf diesen vlämischen Dominikaner ausgeübt hat, hervor4 :

« Er ist Meister in der Verwertung des thomistischen Schrifttums. In
gleicher Weise beherrscht er die thomistische Literatur. Sein Gewährsmann

ist in erster Linie Capreolus und dessen Abbreviator Paulus
Soncinas, für die logischen Materien Herveus Natalis. Ihnen reihen
sich an Dominicus von Flandern mit seinem Metaphysikkommentar
und der Clypeus thomisticus des Petrus Nigri. Recht frei steht
Crockaert den Lehrverschiedenheiten unter den Thomisten gegenüber ».

Er entscheidet sich aber mit Vorliebe für die Ansicht des Capreolus
(cfr. q. 1, q. 2 a. 1, 2, 4 ; q. 4 a. 3 ; q. 5 a. 3 ; q. 7 a. 1). P. Villoslada
stellt die Bedeutung des Capreolus für das Aufblühen der Thomisten-
schule also ins Licht5 : «Con Juan Capreolo (f 1444) se inaugura en el
siglo XV un reflorecimiento del tomismo que es un prenuncio de sua
victoria definitiva. No comenta la Suma, sino el libro de P. Lombardo ;

pero lo que hace es, valiéndose de las Sentencias, desarrollar amplia-
mente la doctrina tomista, defender con valor las soluciones de la

1 R. G. Villoslada S. J., La Universidad de Paris durante los estudios de
Francisco de Vitoria O. P. (1507-1522). (Analecta Gregoriana, vol. XIV), Romae
1938.

- Joannis Maior in secundum Sententiarum dist. 28 q. 1.
3 p. 242-243.
4 K. Feckes, Das Opusculum des hl. Thomas von Aquin « De ente et

essentia » im Lichte seiner Kommentare. Aus der Geisterwelt des Mittelalters
(Festschrift Grabmann), Münster 1935, 667-681, speziell 677.

5 Villoslada, 1. c. 291.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 155

Suma teolôgica y deshacer las objeciones de Escotistas y Nominales.
Por su fidelidad al Santo Doctor, por la atenciôn que presta a los

primeros intérpretes del mismo, fundamentando asi, mas positiva y
objetivamente el proprio criterio, acaso también por su misma falta
de genialidad creadora, muchos ven en él un guia mâs seguro, que

por ej. Cayetano, para penetrar en la mente del Angélico. Su gran
obra, Libri IV defensionum theologiae Divi doctoris Thomae de Aquino
(que luego resumieron Paulo Barbo Soncinas 1494 y Silvestre de

Prierio 1523) le ha valido el titulo de 'Princeps Thomistarum' ».

Viel deutlicher zeigt sich der Einfluß der Defensiones des Capreolus
in Spanien, wo die thomistische und die franziskanische Scholastik sich

unbehindert durch den Nominalismus weiterentwickeln konnte. Eine

ganz große Gestalt des spanischen Thomismus in der ersten Hälfte des

15. Jahrhunderts war der Dominikanerkardinal Juan de Torquemada

(f 1462), berühmt vor allem durch seine Summa de Ecclesia, das erste

große Werk über die Kirche in der katholischen Theologie, und durch
seinen gewaltigen Kommentar zum Decretum Gratiani. In der zweiten
Hälfte des 15. Jahrhunderts tritt uns in Spanien ein weiterer großer
Theologe aus dem Dominikanerorden Diego de Deza entgegen, Professor
in Salamanca und nacheinander Bischof von spanischen Diözesen, zuletzt
Erzbischof von Sevilla, der vertraute Ratgeber des Königs Ferdinand

von Kastilien und der treue Freund des Kolumbus. Er starb achtzigjährig

im Jahre 1523. Aus seiner Feder stammen zwei Verteidigungsschriften

des hl. Thomas. Die erste : Defensiones S. Thomae ab

impugnationibus magistri Nicholai magistrique Mathiae (Sevilla 1491,

Paris 1514) ist biblischen Inhalts, eine Verteidigung der Exegese des

hl. Thomas gegenüber den Franziskanertheologen Nikolaus von Lyra
und Matthias Döring. Das zweite größere Werk ist betitelt : Novarum
defensionum angelici doctoris beati Thomae de Aquino super quatuor
libris Sententiarum quaestiones profundissimae ac utilissimae (Sevilla
1517). Ich habe dieses Werk, das in der Münchener Staatsbibliothek
sich nicht befindet und das ich auch bei meinen vielen Romaufenthalten
in der Biblioteca Casanatense einzusehen verabsäumte, nie gesehen und
muß mich hier auf die Mitteilungen, vor allem von Fr. Stegmüller,
stützen1. Dieses große Werk, das vier Folianten füllt, ist als eine

Weiterführung und Vervollständigung der Defensiones des Johannes

Capreolus gedacht. « Anordnung und Titel der Distinktionen und

1 Fr. Stegmüller, Gratia sanans 405-406.



156 Johannes Capreolus O. P., der » Princeps Thoraistarum »

Quästionen », so bemerkt Stegmüller, « stimmen mit denen des Capreolus
überein. Neu ist in jeder Quästion der dritte Artikel, wo er eine auf
gründlichem Thomasstudium ruhende Darstellung seiner Gedanken

gibt ». StegmüUer bringt auch eine auf Capreolus sich beziehende

Stelle aus dem Vorwort des Rainaldus Monsaureus zu Dezas Novae
defensiones : Tantam laudem adeptus est, ut dum ibi (in Paris)
sacris literis insudaremus, omnium judicio putaretur neminem ad
penetralia s. Thomae posse pervenire, nisi Capreolus ianuas aperiret. Rainaldus

Monsaureus übt in diesem Vorwort auch Kritik an Capreolus, wie
aus folgenden von Stegmüller veröffentlichten Worten sich ergibt. Ali-
quando laxavit habenas minusque caute se gessit in quibusdam, nec

circumspexit omnia, quae ratio assumpti operis postulabat. Sunt enim
in ipso nonnulla, quibus opinio b. Thomae fit obscurior. Nonnunquam
vero dum hostiles impetus frenare nititur, inculcat multa, quae obelisco

magis quam asterisco digna esse censentur... Nonnunquam quibusdam
visus est sine Thoma militare. Stegmüller hat auch in seinem Werke
über Franz von Vitoria und die Gnadenlehre der Schule von Salamanca
die Abhängigkeit des Diego de Deza von Capreolus in Fragen der
Gnadenlehre aufgezeigt L

Auch in den Werken der Dominikanerschule von Salamanca

begegnet uns der Name des Capreolus, wenn auch Kardinal Cajetan
mehr in den Vordergrund tritt. In den von P. Beitran de Heredia O. P.

edierten Kommentaren des Franz von Vitoria O. P., des Vaters der
Schule von Salamanca und überhaupt der spanischen Scholastik,
besonders im Kommentar zu De fide et spe und auch zu De caritate,
ist Capreolus zitiert und oft zugleich mit Cajetan genannt. Mitunter
ist auch auf den Gegensatz zwischen diesen beiden großen Thomisten
aufmerksam gemacht. Auch schöpft Franz von Vitoria seine Kenntnis
der Lehrmeinungen mittelalterlicher Theologen aus Capreolus. Ich
bringe einige Beispiele. De hoc videte Cajetanum hic et Capreolum
in 3 d. 24 q. unica ad argumenta Aureoli. — De hoc videte egregie
Capreolum in 3 d. 23, 24. — Aureolus in 3 d. 24, cuius memoria mansit
solum apud Capreolum in 3 d. 25 q. unica. — Sed hic nota cum Cajetano
et Capreolo et thomistis. — Quinto arguo contra fundamentum et
rationem Capreoli. — Secunda propositio contra Capreolum. — Ita
dicit Cajetanus contra Capreolum, et nos consentimus cum Cajetano. —

1 Fr. Stegmüller, Francisco de Vitoria y la doctrina de la gracia en la Escuela
Salmantina. Barcelona 1934, 6-13.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 157

Qui late vult videre, legat Capreolum in 1 d. 17 q. 2. Sed qui non
vult intelligere legat ilia. Late et profunde secundum omnem dimen-
sionem tractat ibi quomodo qualitas äugeatur 1. Auch bei Dominicus
Bânes, dessen Kommentar zu De Deo uno (Prima q. 1 bis q. 27) von
P. Luis Urbano 0. P. neuediert worden ist2, finden sich häufig
Verweise auf Capreolus, der zugleich für diesen großen Thomisten der
Übermittler von Lehranschauungen mittelalterlicher Scholastiker ist.
Über Dominikus Soto schreibt Kardinal Ehrle 3 : « Wie die anderen

Lehrer der alten Salmantizenserschule benützte er neben dem hl. Thomas
mit besonderem Fleiß Capreolus und Cajetan, ohne jedoch sich blindlings

an ihre Autorität zu binden oder von der genauen Prüfung ihrer
Lehrmeinungen zu dispensieren. Wir finden bei ihm wie bei Vitoria
und Cano neben der durchaus gerechtfertigten Bevorzugung der thomi-
stischen Schule auch eine ziemlich fleißige und vorurteilslose Bewertung
der Lehrer anderer Richtungen. Wo ihm das Gewicht der inneren
Gründe das zu fordern schien, ging er unbedenklich mit den Skotisten
oder Nominalisten selbst gegen die ersten Größen seiner eigenen Schule

vor ». Es würde zu weit führen, das Weiterleben des Capreolus bei
den späteren spanischen Thomisten zu verfolgen. Im Cursus theo-
logicus des Johannes a S. Thoma, der wohl die bedeutendste Leistung
der spanischen Dominikanerscholastik des 17. Jahrhunderts darstellt
und von dem die Benediktinermönche von Solesmes eine Prachtausgabe
veranstalten, kommen fast ausschließlich die Kommentatoren der
theologischen Summa mit ihren Doktrinen zum Wort und sind die
Hinweise auf Capreolus verhältnismäßig selten. Auch die großen Theologen
der Gesellschaft Jesu kennen und benützen Capreolus. Um von Suarez

nur die Disputationes metaphysicae, die ich aus persönlicher Einsicht-

1 Francisco de Vitoria O. P., Comentarios a la Secunda secundae de Santo
Tomas. Ediciön preparada por el R. P. Vicente Beltrân de Heredia O. P. Tomo I :

De Fide et Spe (q. 1-22), Salamanca 1932 : q. 1 a. 1 (p. 14) ; q. 1 a. 1 (p. 20) ;

q. 1 a. 5 (p. 41) ; q. 10 a. 3 (p. 167) ; q. 10 a. 4 (p. 174) ; q. 15 a. 1 (p. 259).
Tomo II : De Caritate et Prudentia, Salamanca 1932 : q. 24 a. 5 (p. 41).

2 Scholastica Commentaria in Primam Partem Summae Theologicae S. Thomae
Aquinatis. Autore F. Dominico Bânes. Introducciön general y ediciön preparada
en cuatro tomos por el M. R. P. Fr. Luis Urbano. T. I. De Deo Uno, Madrid-
Valencia 1934 : q. 2 a. 1 (p. 105); q. 2 a. 5 (p. 115); q. 3 a. 5 (p. 133 u. 137);
q. 3 a. 4 (p. 142, 144, 147) ; q. 3 a. 5 (p. 165) etc.

3 Kardinal Fr. Ehrle, Die vatikanischen Handschriften der Salmantizenser
Theologen. Katholik 64 (1884 II), 632. Kardinal Fr. Ehrle S. J., Los manuscritos
Vaticanos de los Teologos Salmantinos del siglo XVI. Primera ediciön espanola
del Padre José M. March S. J., Madrid 1930, 48.



158 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

nähme näher kenne, anzuführen, so ist hier Johannes Capreolus mit
Paulus Soncinas und Dominikus von Flandern als Vertreter der
thomistischen Metaphysik des 15. Jahrhunderts zitiert und verwertet.
Auch Gregor von Valencia und Adam Tanner, wie aus Monographien
über diese Ingolstädter Jesuitentheologen zu ersehen ist ', nehmen auf
Capreolus Bezug. Auch in den von Fr. Stegmüller edierten Texten

von L. Molina finden sich zahlreiche Capreoluszitate 2.

Kehren wir wieder ins 15. Jahrhundert zurück und sehen wir,
welche Aufnahme und Verwertung der Princeps thomistarum in der
deutschen Theologie des ausgehenden Mittelalters gefunden hat. Ich
habe für meine Forschungen zur Geschichte der thomistischen Studien
in Deutschland im 15. Jahrhundert eine Reihe von ungedruckten
Sentenzenkommentaren, Aristoteleserklärungen und Kommentaren zur
theologischen Summa aus der Feder von deutschen Dominikanertheologen

durchgearbeitet und in denselben keine Hinweise auf Capreolus

gefunden. Auch Dionysius von Ryckel der Kartäuser (f 1471) kennt
Capreolus noch nicht. Durch das Werk von Joseph Negwer über
Konrad Wimpina3 und durch die Forschungsarbeiten von P. Gabriel
Lohr O. P.4, des hervorragenden Kenners der Geschichte des

Dominikanerordens in Deutschland im späten Mittelalter, wissen wir, daß

Capreolus an der Universität Leipzig eine ganz außerordentliche Beachtung

und Verwertung, und zwar seitens von Professoren aus dem
Weltklerus, gefunden hat. Hier wirkte von 1439 bis zu seinem Tode (1490)

als Professor zuerst an der Artistenfakultät und dann an der
theologischen Fakultät, deren Dekan er auch zeitweise gewesen ist, Andreas

Rüdiger von Görlitz, der besonders das Studium des hl. Thomas
betrieben und gefördert hat. Er hat sich auch eindringend mit
Capreolus beschäftigt und auch Remissoria zu Capreolus geschrieben,
die nicht gedruckt worden sind 5. Sein Schüler war Konrad Wimpina
(f 1531), bekannt durch seine Polemik mit dem Mediziner Martin Polich

1 W. Hentrich S. J., Gregor von Valencia und der Molinismus, Innsbruck
1928, 30, 40. W. Lurz, Adam Tanner und die Gnadenstreitigkeiten des 17.
Jahrhunderts, Breslau 1932, 100, 198, 201.

2 Fr. Stegmüller, Geschichte des Molinismus. Erster Band : Neue
Molinaschriften, Münster 1935, Personenregister 783 (unter Johannes Capreolus). Auch
die vom Jesuitenkolleg zu Coimbra (Conimbricensis) veröffentlichten
Aristoteleskommentare zitieren und benützen Capreolus.

3 /. Negwer, Konrad Wimpina, Ein katholischer Theologe aus der Reformationszeit,

Breslau 1909.
4 G. Lohr O. P., Die Dominikaner an der Leipziger Universität, Vechta 1934.
5 Negwer, 21 f.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 159

von Mellrichstadt über die Bedeutung des Humanismus für die Theologie

und noch mehr als literarischer Gegner Luthers. Er war zuerst
Professor an der Artistenfakultät und dann an der theologischen
Fakultät in Leipzig, 1494 auch Rektor der Universität. Im Jahre
1505-1506 bis zu seinem Tode war er Professor der Theologie an der

Universität Frankfurt a. O., die er im Auftrage des Kurfürsten Joachim
von Brandenburg einrichtete. Konrad Wimpina war ein begeisterter
Thomist und mit den Werken des Aquinaten und mit dem
Verteidigungswerk des Capreolus aufs Beste vertraut. Er hielt auch einen

cursus über Capreolus. Diese Capreolusvorlesungen wurden nach seinem

Weggang nach Frankfurt a. 0., durch Magnus Hundt übernommen
und zeitweise von Matthaeus Hennig vertreten. Sie dauerten zwölf
Jahre und wurden durch Magnus Hundt im Sommersemester 1516

beendet1. In einem von P. Lohr veröffentlichten Bericht der

theologischen Fakultät an den Herzog Georg heißt es2 : « Sust yn den

andern zween uffentlichen lection aus testamenten versoldet, als lectio
Capreoli, dy der her doctor Magnus Hundt hat gelesen, und beati Thome,
dy der her doctor Iheronimus itzt list, ist basher keyn vleys gespart
noch gebrechen gewest. »

Mit Recht bemerkt P. Lohr3 : « Es wird wohl schwerlich eine

andere theologische Fakultät in Deutschland gegeben haben, in der
ein eigener Lehrstuhl für Capreolus, den damals bedeutendsten
Thomaskommentator, bestand ». Um 1516 wurde wie Negwer berichtet 4, eine

Beschwerde eingereicht, daß, obwohl so viele Doktoren (Professoren)
in Leipzig seien, doch nichts als Thomas und Capreolus gelesen werde,
aber weder Augustinus noch andere Doktoren noch die Bücher der

Propheten. In der Studienordnung, die der Herzog Georg im Jahre 1519

erlassen hat, wurden endlich auch offizielle Lektionen im Alten und
Neuen Testament, in Augustinus und Hieronymus angesetzt. Konrad
Wimpina hat seine intime Kenntnis sowohl des hl. Thomas wie auch
des Capreolus in einem Werk niedergelegt, das in den ersten Jahren

1 G. Lohr, 81-84. P. Lohr verweist S. 84 Anm. 152 auf einen Aufsatz von
G. Buchwald, Magnus Hundt der Ältere von Magdeburg (1519) in der Zeitschrift
für Bücherfreunde von G. Witkowski, N. F. 11, Leipzig 1919/20, S. 275-279, in
welchem über diese Capreolusvorlesungen gehandelt wird. Ich konnte diesen
Artikel nicht einsehen.

2 G. Lohr, Die Dominikaner an den deutschen Universitäten am Ende des

Mittelalters. Mélanges Mandonnet, Paris 1930, II, 403-436, speziell 427.
3 G. Lohr, Die Dominikaner an der Universität Leipzig, 80/81.
4 Negwer, 76 f.



160 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

seiner Frankfurter Lehrtätigkeit zum Abschluß gelangte und im
Jahre 1508 unter dem Titel erschienen ist : Epithoma : mire breviter.
sed distincte satis amplectens. varia, et alioquin dispendiosa doctorum

problemata. opiniones. et Argumenta, eorum. qui circa Sententiarum
librum interpretando. disputando et resolvendo. sunt non temere

defatigati. pro processu disputatorio Theologici circulari Florentissimi
Studij Francfordiani. Auf fol. 97 ist bemerkt : Repetitum est hoc

epitoma : in florentissimo Francophordiano gymnasio. Per magni-
ficum et egregium Sacre théologie inibi professorem et Decanum.
D. Conradum Wimpina de Buchen Cathedralium Brandenburgensis et
Hauelburgensis ecclesiarum etc. Canonicum. Excussumque formis: per
industrios artis impressorie magistros. Nicolaum Lamperter, et Balthasar
Murrher socios. Kalendis Octobribus. Anni MCCCCCVIIJ. Ich habe

das in der Eichstätter staatlichen Bibliothek befindliche Exemplar
dieses Werkes einsehen können. Es ist dies ein großangelegter
Kommentar zum ersten Buch der Sentenzen des Petrus Lombardus, in
welchem, ähnlich wie in den Defensiones des Capreolus, die Lehre des

hl. Thomas nach der Reihenfolge der einzelnen Distinktionen gegen
die Vertreter anderer Lehrmeinungen, die mit Namen aufgeführt
werden, verteidigt wird. Er schließt sich immer der Lehre des hl. Thomas

an, aus der er auch conclusiones zieht und für deren Verständnis er
sich fortwährend auf Capreolus beruft. Am Anfang des Werkes sind
die Namen der Theologen verzeichnet, deren opiniones angeführt
werden. Es ist dies eine sehr große, weit über die bei Capreolus
auftretenden Autoren hinausreichende Zahl. Um nur solche Theologen,
die bei Capreolus nicht stehen und hier nur mit Auswahl zu nennen,
so führt er aus dem 13. Jahrhundert an : Praepositinus, Wilhelm von
Auxerre, Alexander von Haies, Petrus von Alvernia, Jakob von
Viterbo, aus dem 14. Jahrhundert die Franziskanertheologen Petrus

von Aquila, Alexander von Alessandria, Landulfus Caracciolo, Franz
von Mayronis, die Augustinertheologen Alfonsus Vargas Toletanus,
Michael de Massa, Jacobus de Apamiis, Gerhard von Siena, Thomas

von Straßburg, Bernardus Oliverius, den Karmeliten Johann Bacon-
thorp, den englischen Philosophen Walter Burlaeus. Aus dem 15.

Jahrhundert begegnen uns die Franziskanertheologen Petrus von Candia

(der Pisanerpapst Alexander V.), Nicolaus de Orbellis, Stefan Brulefer,
Wilhelm von Vorillon, die Dominikaner Johannes von Montenegro,
Petrus Nigri, dessen Clypeus thomisticus eine große Rolle spielt, und
auch noch Silvester Prierias. Weitere Autoren, die ich nicht identifi-



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 161

zieren kann, sind Antonius de Valencia, Alfonsus de Portugalia,
Almafetanus und der auch von Petrus Nigri häufig zitierte Wilhelmus de

Maricalmo. Konrad Wimpina verfügt über eine staunenswerte Belesenheit

in der theologischen Literatur. Um seine Arbeitsweise durch ein

paar Beispiele zu beleuchten, greife ich einige Fragen aus dem Anfang
dieses Sentenzenkommentars heraus. Aliud problema : An theologia
non obstante principiorum suorum notitia solum crédita vere sit
scientia et cum aliis scientiis univoce sit appellata. Bei Behandlung
dieser Frage sind folgende Autoren zitiert : Augustinus, Henricus de

Gandavo, Skotus, Jacobus de Apamiis, Franciscus de Marchia, Alfonsus

(Toletanus), Franciscus de Mayronis, Landulfus, Aureolus, Gregorius
de Arimino, Guilelmus Occam, Nicolaus Dorbellis, Gulielmus Vorillon,
Petrus de Candia, Alexander de Ales, Gerardus de Senis. In der Lösung
der Frage schließt er sich den Thomisten an : Sed verius ne tandem
thomiste perhibent ex discursu theologico habitum gigni scientialem
sed nec univoce cum aliis scientiis dictum, quod nequaquam resolvit
conclusiones in principia naturaliter nota, sed per fidem accepta. Am
Rand steht : Thomas, Capreolus in prologo defensorii 3 conclusione.
Aliud problema : An scientie humanitus invente habeant unitatem
genericam aut aliam ex prima demonstratione aut per modum totali-
tatis aut ex alio aut ex formali considerandi ratione. Hier ist am Rand
bemerkt : Thomiste Capreolus Petrus Nigri. — An entis ad substan-
tiam et accidens, deum et creaturas aliquis conceptus univocus sit
analogicus vel equivocus. Zur Lösung dieser Frage ist bemerkt : Sed

rectius ne tandem divus Thomas quesitum dissolvit. Am Rande steht :

Thomiste Silvester Herpheus in quodl. II q. 7 Capreolus. — An
philosophais rationibus demonstrari possit et cognosci lumine rationali
unum esse principium omnium productivum efficientia causali. In der
Antwort hierauf lesen wir : Sed rectius ne Divus Thomas tandem ex
ordine moventium efficientium universi rerumque in finem ordinatione
denique ex natura necessarii et contingentis et principii dei unitatem
demonstrari Phylosophicis contendit dissolutis per Capreolum
arguments contra hanc sententiam productis. So erscheint allenthalben in
diesem Werke Wimpinas Capreolus als der maßgebende Repräsentant
des Thomismus und Interpret der thomistischen Lehre.

Eine Hauptstätte des Thomismus in Deutschland war die
Universität Köln, an der die via moderna des Nominalismus nicht Fuß
fassen konnte. Namentlich wurden im dortigen Dominikanerkloster
die thomistischen Studien mit großem Eifer betrieben. Wir sind über

Divus Thomas 11



162 Johannes Capreolus O. P., der « PrincepS Thomistarum »

die wissenschaftlichen Strömungen an der Kölner Universität im
15. Jahrhundert vortrefflich unterrichtet durch die Aufzeichnungen
über ca. 255 theologische Disputationen an der Kölner theologischen
Fakultät, die der Dominikaner Servatius Fanckel hinterlassen hat und
die P. Gabriel Lohr untersucht und ediert hat L Von Erklärern des

hl. Thomas, so bemerkt P. Lohr 2, weist Servatius Fanckel am meisten
auf Petrus de Palude hin, daneben auf Herveus Natalis, zuletzt auf
Capreolus. Ich bringe den Bericht des Servatius Fanckel über eine

Disputation, in der Capreolus genannt ist3. A. 1487 in oct. Petri et
Pauli Julii 6) disputavit primam questionem vacancialem ven. vir
mgr Everardus, s. Th. b., ad quam respondit rev. p. fr. Johannes de

Insulis O. P. Arguebat satis potenter, quod theologia non sit scientia

proprie dicta, sed solvit secundum Capreolum, qui tenet, quod sit
subalternata sciencie beatorum, et fuit dictum, quod ex assensu ad

infallibile verum et illacione talis conclusionis talis sit sciencia. Einer
der hervorragendsten Professoren an der Kölner Universität in den

ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts war der Dominikaner Konrad
Köllin (f 1536), der einen Kommentar zur Prima Secundae, den ersten

gedruckten Kommentar zur Summa theologiae (Coloniae 1512) und
Quodlibeta per modum dialogi (Coloniae 1523) hinterließ und auch als

literarischer Gegner Luthers sich betätigte 4. Er hatte im Dominikanerkloster

zu Ulm und an der Universität Heidelberg studiert und an
derselben vor seiner Berufung nach Köln doziert. Wir sind P. Hieronymus

Wilms O. P. zu großem Danke dafür verpflichtet, daß er diesen

ganz hervorragenden deutschen Dominikanertheologen und ausgezeichneten

Thomaskenner, der auch zu Kardinal Cajetan in Beziehung
stand, zum Gegenstand einer Monographie gemacht hat 6. P. Wilms
macht auch darauf aufmerksam, daß Konrad Köllin eine große
Hochschätzung für Capreolus hatte und ihn in seiner Thomaserklärung viel
benützt hat. In seinen Quodlibeta, die in Form von Dialogen mit
seinem Bruder Ulrich, gleichfalls Dominikaner, abgefaßt sind, erinnert
er diesen an seine Beschäftigung mit Capreolus schon von Jugend an 6

:

1 G. Lohr O. P., Die theologischen Disputationen und Promotionen an der
Universität Köln im ausgehenden 15. Jahrhundert nach den Angaben des
P. Servatius Fanckel O. P., Leipzig 1926.

2 S. 20. 3 S. 82.
4 N. Paulus, Die deutschen Dominikaner im Kampfe gegen Luther (1518-

1563), Freiburg 1903, 111-134.
6 H. Wilms O. P., Der Kölner Universitätsprofessor Konrad Köllin, Köln 1941.
6 S. 26. Quodlibeta 53.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 163

Bene nosti, quam studiosus ab ineunte aetate fuerim Capreoli defen-
sionibus. Unter den von ihm benützten Thomaskommentatoren nimmt
Capreolus die erste Stelle ein. « Die unmittelbare Verbindung mit der
früheren Periode der Scholastik fand Köllin bei Capreolus. Diesen

größten Theologen seines Ordens aus dem 15. Jahrhundert, der gegen
den Konzeptualismus und die antithomistische Richtung des Aureolus

aufgetreten war und streng in den Bahnen des hl. Thomas wandeln

wollte, nahm Köllin zum Führer. Er gesteht offen seine Abhängigkeit
von Capreolus ein : Nec est propositi mei aliquid alieni doctori sancto

tribuere, sed quae ipse posuit pro posse fideliter exponere, et maxime

ex ipsius doctoris sancti alibi dictis atque sui fidelissimi defensoris

Joannis Capreoli. Wenn Capreolus eine Ansicht äußert, so ist dies für
Köllin Grund genug, sie ernst zu berücksichtigen, nicht bloß wegen des

Gewichtes der inneren Gründe, sondern wegen der äußeren Autorität
des Meisters. Freilich geht diese Ehrfurcht vor der Autorität nicht
so weit, daß sie in blinde oder auch bloß schwärmerische Gefolgschaft
ausartete ; wo wirklich ernste Gründe gegen die Ansicht des Capreolus
sprechen, scheut Köllin sich nicht, eine abweichende, ihm besser

fundiert erscheinende Meinung vorzutragen. Oft schickt er den Leser,
der sich eingehender über ein Thema orientieren will, zu Capreolus »1.

So hat auch Fr. Stegmüller gezeigt2, daß Köllin in der Frage, ob der
Mensch im gefallenen Zustande zu jedem einzelnen moralisch guten
Akte ein auxilium speciale brauche, freilich ohne diesen Gegensatz
hervortreten zu lassen, anders als Capreolus gedacht.

Zuletzt sei noch ein deutscher Theologe aus der beginnenden Neuzeit

genannt, der auch Capreolus kennt und zitiert. Es ist Johannes
Eck, der auch, wenn nur kurz, in Köln Theologie studiert hat. Er
zitiert ihn in seinem Chrysopassus praedestinationis und bezeichnet
ihn nach dem Vorgange des Silvester Prierias als « doctrinae S. Thomae
assertor invictus » 3. In seiner Defensio contra Amarulentas D. Andreae
Bodenstein Carlostatini nimmt Eck den Princeps Thomistarum gegen
die Verspottung durch Karlstadt in Schutz4: «et ioco Capreolum doctis-

1 S. 54.
2 Fr. Stegmüller, Gratia sanans 406 f.
3 /. Greving, Johann Eck als junger Gelehrter. Eine literar- und

dogmengeschichtliche Untersuchung über seinen Chrysopassus praedestinationis aus dem
Jahre 1514, Münster 1906, 23.

4 /• Greving, Johannes Eck, Defensio contra Amarulentas D. Andreae
Bodenstein Carolstatini Invectiones (1518). (Corpus Catholicorum I), Münster
1918, 78.



164 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

simum s. Thomae defensorem, 'Capricornum' appellat. Vide, sacer
Praedicatorum ordo, quam iste doctorem tuum contemnit Zu den

scholastischen Quellen von Ecks Auslegung des 20. Psalms gehört auch

Capreolus L
Zum Schluß noch ein Wort über die Beachtung und Verwertung,

welche die Defensiones theologiae D. Thomae des Capreolus in neuerer
und neuester Zeit, etwa seit Mitte des vorigen Jahrhunderts bis zur
Gegenwart, gefunden haben. Sehr eingehend hat sich K. Werner
sowohl in seinem Thomas von Aquin wie in seiner Geschichte der nach-
skotistischen Scholastik mit Capreolus befaßt2. Er hat mit der ihm
eigenen Gründlichkeit das ganze Werk durchgearbeitet und namentlich

die Auseinandersetzungen des Capreolus in der Universalienlehre
auch mit dessen Ordensgenossen Herveus Natalis und Petrus Palu-
danus ausführlich dargestellt. Es wird wenig katholische Theologen

gegeben haben, die so viel gedrucktes scholastisches Textmaterial

durchgearbeitet haben als Karl Werner. Er gibt zusammenfassend

folgendes Urteil über Capreolus und sein monumentales thomistisches
Lebenswerk ab3 : « Die Genannten weit überstrahlend und verdunkelnd

der Fürst der Thomisten Johannes Capreolus (Princeps
Thomistarum) (f 1444), der von seinem Lehrstuhl in Paris in den Convent
zu Toulouse sich zurückzog, um da in stiller Muße seine berühmten
libri defensionum auszuarbeiten, unstreitig das vorzüglichste Werk
der mittelalterlichen Thomistenschule mit vollständigster Berücksichtigung

aller Meinungsgegensätze zur thomistischen Doktrin, welche

aus der nachthomistischen Entwicklung der Scholastik während zweier

Jahrhunderte sich herausgebildet hatten ». Auch Albert Stöckl
bezeichnet in seiner auch heute noch wertvollen Geschichte der
Philosophie des Mittelalters Capreolus als den glänzendsten Vertreter des

Thomismus im Mittelalter4. C. Prantl gibt, ohne sich, wie es sonst
seine Gepflogenheit ist, in Beschimpfungen zu ergehen, Mitteilungen
über den Standpunkt des Capreolus in der Logik und seinen Anschluß
an thomistische Eigenlehren 5. « So begegnet uns zunächst Johannes

1 Br. Walde, Johannes Eck, Explanatio Psalmi vigesimi (1538). (Corpus
Catholicorum 13), Münster 1928, XLV.

2 K. Werner, Der hl. Thomas von Aquin III, Regensburg 1859, 151-244.
Die Scholastik des späteren Mittelalters II. Die nachskotistische Scholastik,
Wien 1883, 438-575.

3 K. Werner, Thomas von Aquin III, 251.
4 A. Stöckl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters III, Mainz 1865, 1054.
5 C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande IV, Leipzig 1927, 174 I.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 165

Capreolus (gest. i. J. 1444), von den Theologen gern Princeps Thomi-
starum genannt, welcher in seinen Quaestiones in libros Sententiarum
bei sämtlichen einschlägigen Fragen im theologischen Interesse (nicht
im philosophischen) den reinen ursprünglichen Thomismus gegenüber
den verschiedenen Ansichten anderer zu vertreten sich bemüht. Er
bekämpft (Prol. q. 2, I, p. 15 f.) die Ansicht des Aureolus, daß die Logik
eine praktische Disziplin sei und bezeichnet hingegen grundsätzlich
als Gegenstand derselben die intentiones non ut sunt res sed ut sunt
intentiones (I. dist. 23, Vol. I, p. 356 A) ; in der Auffassung der
Universalien polemisiert er gegen Skotus, Durand, Herveus, Paludanus,
Ockham, Gregor v. Rimini usf., um die reine Lehre des Thomas zu
verteidigen. (Prol. q. 4, p. 34 f. und I. dist. 8 q. 2, p. 216 ff. und
III. dist. 5 q. 3 Vol. III, p. 60 ff.) Desgleichen schließt er sich
demselben an in der Frage über das Prinzip der Individuation (I. dist. 3)

und über unitas formae (I. dist. 24 q. 1, p. 259 ff.) ; betreffs der
intentio und remissio formarum folgt er dem Aegidius (I. dist. 17 q. 2,

p. 305 ff.). » Eine hohe Wertschätzung für Capreolus bekundet Paul
Haffner, einer der verdienstvollsten deutschen Neuscholastiker und

später Bischof von Mainz, der in seiner Geschichte der Philosophie
schreibt1 : « Das höchste Ansehen genoß aber fortwährend unter den
Schulen diejenige des hl. Thomas. Sie fand ihren vornehmsten Vertreter
in dem Dominikaner Johannes Capreolus, welcher in Paris und Toulouse

wirkte, woselbst er 1444 starb. Sein hochberühmtes Werk sind die

libri defensionum, welche, der Ordnung der Sentenzen folgend, alle

Hauptlehren nach den Worten des hl. Thomas formulieren und aufs

sorgfältigste gegen die verschiedenen Gegner, insbesondere die Skotisten
und Nominalisten verteidigen. Indem er namentlich in der Frage der
Universalien sich streng an den hl. Thomas hält, korrigiert er auch
die kleinen Abweichungen, welche spätere Thomisten sich erlaubt
hatten. Mit Recht hat man ihn als Princeps Thomistarum gefeiert.
Sein Werk hat einen unvergänglichen Wert. »

Die Defensiones des Capreolus haben auch bei der Behandlung
einzelner philosophischer und theologischer, thomistischer Lehrpunkte
Berücksichtigung und Verwendung gefunden. So hat P. A. Dummer-
muth 0. P. in seinen beiden Werken über die Lehre von der praemotio
physica beim hl. Thomas von Aquin 2 gegenüber P. Schneemann S. J.

1 P. Haffner, Grundlinien der Geschichte der Philosophie, Mainz 1881, 676.
2 P. A. Dummermuth O. P., S. Thomas et doctrina praemotionis physicae

seu responsio ad R. P. Schneemann S. J., Parisiis 1886, 454-481. Defensio doctrinae



166 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

und P. V. Frins S. J. dem Nachweis, daß Capreolus über die praemotio
physica die gleiche Lehre wie Banes vertritt, ausführliche Darlegungen
an der Hand der Texte gewidmet. Auch P. N. del Prado hat in seinem
Werke De gratia et libero arbitrio 1, wenn auch viel kürzer, Texte des

Capreolus zum gleichen Zweck herangezogen. In den Tractatus de

gratia von J. Van der Meersch, C. Boyer S. J. und besonders H. Lange S. J.
ist bei verschiedenen Fragen der Gnadenlehre Capreolus erwähnt und
benützt. Eine umfassende Monographie : Doctrina Capreoli de influxu
Dei in actus voluntatis humanae secundum principia Thomismi et
Molinismi (Graeciae 1905) schrieb J. Ude 2. H. Denifle O. P. hat in
seinem Lutherwerk in seinen Darlegungen der scholastischen Tradition
gegen Luther sich mehrfach auf Capreolus berufen. Auf die
Sakramentenlehre des Capreolus hat C. v. Schäzler in seinem Buche über die

Lehre von der Wirksamkeit der Sakramente ex opere operato Bezug
genommen3 : J. Göttler hat die Bußlehre des Princeps Thomistarum
ausführlich dargestellt 4. Auch in dem Werke von F. Marin-Sola über
die homogene Entwicklung des katholischen Dogmas begegnet uns
öfter der Name des Capreolus. Zu dem Satz des Capreolus : Omnia
(theologalia) implicite in Biblia continentur bemerkt Marin-Sola5 :

formule maîtresse, qui devrait être gravée dans l'esprit de tout thomiste
et inscrite à la première page de tout manuel théologique. Auch die

überragende Bedeutung des Princeps thomistarum auf dem Gebiete

der Metaphysik, hat in neuester Zeit Beachtung und Anerkennung
gefunden. Für P. Descoqs S. J. sind Capreolus, Cajetan und Franz

Sylvestris von Ferrara die Hauptrepräsentanten der thomistischen

Seinsmetaphysik. Er hebt besonders auch die enge Fühlungnahme des

S. Thomae Aquinatis de praemotione physica ad R. P. V. Frins S. J., Louvain-
Paris 1892, 329-352.

1 N. del Prado O. P., De gratia et libero arbitrio, Friburgi 1907, III, 441,
446, 451 sq.

2 Vgl. über dieses Buch TA. Pègues O. P., Une conversion due à Capréolus,
Revue Thomiste 13 (1905) 530-553. Alvéry, Du molinisme au thomisme par
Capréolus, Revue Augustinienne, janvier 1906. A. Kraus, Utrum Capreolus sit
thomista Inquisitio brevis in Dr Joannis Ude Doctrinam Capreoli, Radkers
burg 1931.

3 C. von Schäzler, Die Lehre von der Wirksamkeit der Sakramente ex opere
operato in ihrer Entwicklung innerhalb der Scholastik und ihrer Bedeutung für
die christliche Heilslehre dargestellt, München 1860, 231, 327, 332.

4 J. Göttler, Der heilige Thomas von Aquin und die vortridentinischen
Thomisten über die Wirkungen des Bußsakramentes, Freiburg 1904, 186-204.

5 F. Marin-Sola O. P., L'Evolution homogène du Dogme catholique. 2e édition.
Fribourg 1924, II, 123.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 167

Capreolus mit der ältesten Thomistenschule hervor 1. Jean Capréolus
dans ses célèbres Defensiones theologiae, in I. Sententiarum, Dist. I,

traite de la notion d'être ex professo et nous donne à ce sujet une
interprétation directe de la pensée de saint Thomas, en continuité immédiate
avec la tradition primitive. L'importance historique de son témoignage
est ici incontestable. Auch L. De Raeymaeker2 beruft sich in seinem

Lehrbuch der Metaphysik in einer Reihe von Fragen, wie über den

Unterschied von Substanz und Akzidenz, über die Realdistinktion von
Wesenheit und Dasein, über den Personenbegriff auf Capreolus. Die

Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung durch
Capreolus ist Gegenstand einer Untersuchung von C. Jellouschek3.

Namentlich ist in letzter Zeit der Personenbegriff des Princeps
Thomistarum in seiner Anwendung auf die spekulative Erklärung der

hypostatischen Union vielfach Gegenstand der Erörterung gewesen.
P. U. degl' Innocenti O. P. hat einen Artikel über den Personenbegriff
des Capreolus geschrieben4. Nach Capreolus (Haupttext III dist. 5

q. 3 a. 3 § 2) ist das formale constitutivum der Person nichts anderes
als der actus actualis existentiae oder der actus essendi. Eine
vernünftige Natur, die ihre eigene Existenz besitzt, ist schon dadurch
sui juris, unmitteilbar und Person. Die menschliche Natur Christi hat
keine eigene Existenz, deshalb ist sie auch nicht eine menschliche
Person. Die Existenz der menschlichen Natur wird durch die Existenz
des Logos ersetzt. Die Existenz des Logos dehnt sich auf die Menschheit

Christi aus. Kardinal Cajetan, der in seinem Jugendwerk, in
seinem Kommentar zu De ente et essentia die Ansicht des Capreolus
vertreten hat, kommt in seinem Kommentar zur Tertia zu einer anderen

Auffassung von Subsistenz. Die Subsistenz ist ein modus substantialis,
der die Natur vervollkommnet und der erst die Existenz einer
individuellen Natur zur Folge hat. Der menschlichen Natur Christi fehlt
die menschliche Subsistenz und darum auch die menschliche Existenz.

1 P. Descoqs S. J., Praelectiones theologiae naturalis. Cours de Théodicée II,
Paris 1935, 541.

2 L. de Raeymaeker, Metaphysica generalis, Louvain 1931, 142, 288, 375.
3 C. Jellouschek O. S. B., Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen

Weltschöpfüng durch Herveus Natalis, Johannes von Neapel, Gregorius Arimi-
nensis und Johannes Capreolus. Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

26 (1912) 155-187, 325-367.
1 U. degl'Innocenti O. P., Il Capreolo e la questione sulla personalità. Divus

Thomas Plac 43 (1940) 27-40. Ein älterer Artikel von A. Matracy, Le constitutif
de la personne d'après Capréolus, Revue Augustinienne 1910, juin, août steht
mir nicht zur Verfügung.



168 Johannes Capreolus 0. P., der « Princeps Thomistarum »

Beides wird durch das personale Sein des Logos ersetzt. Die Thomisten-
schule hat sich in ihren meisten Vertretern an Cajetan angeschlossen.
Einzelne ältere Thomisten wie Bartholomaeus Medina, Guérinois,
Mailhat, der Benediktinerkardinal Saenz d'Aguirre, die Salzburger
Benediktinerschule (Babenstuber) eigneten sich die Auffassung des

Capreolus an. Auch viele neuscholastische Philosophen, ich nenne
bloß Liberatore, Michael de Maria, Schiffini, Remer, de Mandato und

Dogmatiker unter dem Vorgang von Billot, Van Noort, L. Janssens
übernahmen den Personenbegriff des Princeps Thomistarum. Von den

Dogmatikern der neuesten Zeit und der Gegenwart schreibt Michel1 :

« Saint Thomas paraît donc pleinement favoriser la thèse attribuée à

Capréolus » und bezeichnet denselben als « un des plus sûrs interprètes
de saint Thomas ». Auch Adhémar d'Alès2, der in seiner Inkarnationslehre

die Theorie des Capreolus ausführlich entwickelt, schreibt über
dieselbe : « Est enim, ut nobis videtur, ipsamet sententia doctoris

angelici ». Auch P. Parente3 entwickelt den Personenbegriff des

Capreolus in seiner christologischen Anwendung ausführlich und zeigt
in einer Reihe von Thomastexten dessen Übereinstimmung mit dem
Doctor Angelicus. P. Welschen gibt in dieser Frage dem Princeps
Thomistarum den Vorzug vor Kardinal Cajetan 4. « Par cela nous espérons

démontrer, que dans cette question Capreolus, le Princeps Thomistarum

est supérieur à Cajetan ». U. degl' Innocenti macht in seinem

Artikel über den Personenbegriff des Capreolus darauf aufmerksam,
daß derselbe zeitlich den ältesten Quellen des Thomismus sehr nahe

steht und bemerkt am Schlüsse 5
: Par parte nostra non siamo ancora

riusciti a persuaderci che il Capreolo abbia torto. In einem andern

Artikel über den Personenbegriff des hl. Thomas stellt er ausdrücklich
die Theorie des Capreolus als die wahre Lehre des Aquinaten dar 6.

1 A. Michel, Artikel Hypostatique (union). Dictionnaire de théologie catholique

VII, 427-568, speziell 526.
2 Adhémar d'Alès S. J., De Verbo incarnato, Paris 1930, 211-217. Cfr. auch

P. Galtier S. J., L'unité de Christ être personne conscience, Paris 1939.
3 P. Parente, De Verbo incarnato, Romae 1939, 97-116.
4 R. Welschen O. P., Le concept de personne selon saint Thomas. Revue

Thomiste 1914, 129-142, speziell 141.
5 U. degl'Innocenti O. P., 1. c.
6 U. degl'Innocenti O. P., S. Tommaso e la Nozione di Persona. Salesianum

1939, 438-441 : Riassumendo, l'opinione che crediamo essere la vera e conforme
a S. Tommaso intorno alla costituzione metafisica délia persona si riduce a questi
tre punti :

a) la persona è Tente completo d'ordine intellettivo ; quindi tutto ciô che



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 169

Auch P. Pègues, der Mitherausgeber der Defensiones des Capreolus
und Kommentator der Summa theologiae ist der gleichen Anschauung.
Ich kann hier im Rahmen dieser Abhandlung die Frage, ob der
Personenbegriff des Capreolus mehr als derjenige des Kardinals Cajetan
der Lehre des hl. Thomas entspricht, nicht untersuchen. Ich möchte

nur, und das gilt auch für andere umstrittene Lehrpunkte des hl. Thomas,

vom Standpunkt der historischen Thomasinterpretation darauf
hinweisen, daß der Princeps Thomistarum der Tradition der ältesten
Thomistenschule zeitlich nahesteht, und daß er die Texte der ältesten
Thomasschüler ungleich besser kannte als dies bei den großen Thomisten
der späteren Zeit, auch bei Kardinal Cajetan, deren Hauptstärke die

kongeniale Versenkung und Einfühlung in die littera et mens S. Thomae
und die Weiterentwicklung der thomistischen Lehre war, der Fall
gewesen ist. Und gerade in der Frage von der Einheit des Seins kannte

er die einschlägigen Texte eines der ältesten und zuverlässigsten
Verteidigers des hl. Thomas, des Dominikanertheologen Bernhard von
Auvergne. Es hatte vor Capreolus auch schon Petrus de Palude den

gleichen Personenbegriff vertreten. Ich muß hier nochmals das schon

früher erwähnte Werk von P. Bayerschmidt über die Seins- und
Formenmetaphysik des Heinrich von Gent hervorheben, in welchem
die Lehre der ältesten Thomistenschule über die Einheit des Seins in
Christus auf Grund des ganzen ungedruckten Materials ausführlich
dargelegt ist.

Ich unterstreiche am Schluß dieser meiner Würdigung der
wissenschaftlichen Persönlichkeit des Princeps Thomistarum und seiner

Stellung in der Geschichte der Thomistenschule als Ergebnis dieser

Untersuchung den Gesichtspunkt seiner Kontinuität mit der ältesten
Thomistenschule und auch mit den ältesten Kritikern der thomistischen
Lehre und sehe hierin die große Bedeutung dieses Dominikanertheologen
für die historische Thomasinterpretation. Der Magister Generalis des

Dominikanerordens, P. Martin Stanislas Gillet, hat in seinem
richtunggebenden Rundschreiben über das Thomasstudium in der Gegenwart
bei Behandlung der Bedingungen eines fruchtbaren Thomasstudiums

si richiede essenzialmente a costituire l'ente, è perciô stesso indispensabile a
costituire la persona ;

b) ma l'atto di essere, tra i principi costitutivi dell'ente è l'elemento formale ;

dunque l'atto di essere è l'elemento formale costitutivo anche della persona ;

c) tutto ciô che è déficiente o nella linea dell'essenza (anima separata) o nella
linea del proprio atto di essere (natura umana di Cristo) è perciô stesso incompleto
corne ente ; non più tutto ma parte, e quindi non più sui juris, non più persona.



170 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

an das proprium perspectumque Studium S. Thomae unmittelbar die
« Traditionis thomisticae veneratio » gereiht. Zu den großen Gestalten
dieser « gloriosa traditio thomistica » gehört in erster Linie auch Johannes
Capreolus, der « Princeps Thomistarum ». Es ist eine große Erleichterung
des Thomasstudiums, daß die Hauptrepräsentanten dieser Tradition,
Johannes Capreolus, Kardinal Cajetan, Franz Sylvestris von Ferrara,
Dominikus Banes, wenigstens in seinem Kommentar zu De Deo uno,
und Johannes a Sancto Thoma, dessen dreihundertjähriger Todestag
gleichfalls in das Jahr 1944 fällt, in vorzüglichen Druckausgaben
vorliegen. Schließlich werden auch die Schwierigkeiten und Anstrengungen
eines ernsten Thomasstudiums leicht gemacht durch die Liebe zum
Doctor Angelicus, welche vor mehr denn fünfhundert Jahren den

Johannes Capreolus zur Abfassung dieses, wie sich Quétif-Echard
ausdrücken, Opus nunquam satis laudandum begeistert hat und welche

ein Erbteil aller Schüler des heiligen Thomas von Reginald von Piperno
bis zur Gegenwart geblieben ist.


	Johannes Capreolus O.P. : der "Princeps Thomistarum" († 7. April 1444) und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule. Ein Gedenkblatt zu seinem fünfhundertjährigen Todestag [Schluss]

