
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Fundamentaltheologie.

E. Brunner: Offenbarung und Vernunft. Die Lehre von der christlichen

Glaubenserkenntnis. — Zürich, Zwingli-Verlag. 1941. xn-429 SS.

Wie wenige Neuerscheinungen des rührigen Zwingli-Verlages aus den
letzten Jahren, weckt das vorliegende Werk von Prof. Emil Brunner
Beachtung auch auf katholischer Seite. Behandelt es doch ein Thema,
das nicht nur « das Grundproblem aller Theologie », sondern auch die
Frage nach der «Grundlage der abendländischen Kultur» enthält (vu), und
das mit einem religiösen Ernst abgefaßt ist, dem wir unsere Anerkennung
und Hochachtung nicht versagen können. Wir Katholiken können auch
den wissenschaftlichen Ausführungen des Verf. auf weite Strecken freudige
Gefolgschaft leisten und sind ihm aufrichtig dankbar für manche wertvolle
Bemerkungen. Das Buch wendet sich übrigens nicht bloß an Theologen
von Fach, sondern an « all die denkenden Menschen, die über das
Verhältnis von Christentum und Kultur zur Klarheit kommen möchten » (vin).
« Haben doch die ungeheuren Erschütterungen der letzten Jahrzehnte, der
Einblick in das Wesen einer radikal nihilistischen Geistesverfassung viele
heute wieder geneigter gemacht, einem klaren Offenbarungszeugnis Gehör
zu schenken, das mit den legitimen Forderungen von Seiten der Vernunft
und Kultur zu rechnen in der Lage und willig ist. Ist doch der Relativismus
in der Wahrheitsfrage nicht immer nur Zweifelsucht, sondern sehr oft und
gerade heute auch heimliche Sehnsucht nach einer Wahrheit von
Jenseits» (7).

Die Hauptaufgabe, die der Verf. sich stellt, ist, wie übrigens bereits
der Untertitel des Buches andeutet : « eine christlich-theologische Lehre
von der Offenbarung als Lehre von der gläubigen Erkenntnis. Wir können
sie auch formale Theologie heißen, insofern sie es nicht mit den Inhalten
des Glaubens als solchen, sondern mit dem Grund und der Norm aller
Glaubenserkenntnis und mit dem Glauben selbst nur als der besonderen
Art und Weise des Erkennens zu tun hat. Es geht hier um die Lehre vom
gläubigen Erkennen, nicht vom gläubig Erkannten» (12). Und es geht
um die Rückkehr zum biblischen Offenbarungs- und Glaubensverständnis,
die das eigentliche Anliegen der Reformation ausmachte. « Darum und um
nichts anderes ging es damals, daß der Glaube die personhafte Begegnung
mit dem uns in Jesus Christus personhaft begegnenden Gott ist. Glaube
ist wieder als Vertrauensgehorsam verstanden ; damit aber auch Offenbarung
als Gottes Handeln in Jesus Christus» (10). Mit anderen Worten: der
Glaubensbegriff der Reformatoren bestimmt deren Auffassung von der



Literarische Besprechungen 111

Offenbarung und damit auch die ganze Stellungnahme Brunners in seinem
Buche. « Damit ist aber die Aufgabe einer christlichen Lehre von der
Offenbarung noch nicht erfüllt ». Sie verfolgt außerdem einen wesentlich
apologetischen Zweck. Sie will mithelfen, das echt biblische Verständnis
der Offenbarung « von traditionsgeheiligten Übermalungen zu befreien » ;

sie will «den Weg zum Verständnis des Glaubens freilegen; sie macht den
Versuch, die Mißverständnisse zu beseitigen, die vielen unserer Zeitgenossen
den Weg zum christlichen Glauben versperren», Mißverständnisse und
Vorurteile, « an denen die lehrende Kirche einen nicht geringen Anteil hat ».

Und zwar gilt es, nicht bloß gegen die verschiedenen irrigen Auffassungen
von Seiten der protestantischen Orthodoxie, des Rationalismus und
Mystizismus Stellung zu nehmen, die « mitbeigetragen haben zum beinahe
völligen Schwund des Transzendenz- und Offenbarungsbewußtseins und zur
Herausbildung der radikalen Diesseitigkeit und des radikalen
Immanenzbewußtseins », sondern vor allem gegen die « mittelalterlich-katholische
Theologie » mit der « charakteristischen Gegenüberstellung von
Vernunftwahrheiten und Offenbarungswahrheiten, von natürlicher Theologie und
übernatürlicher Theologie. Der falsche Intellektualismus im Offenbarungsund

Glaubensbegriff zieht mit Notwendigkeit einen falschen Supernatura-
lismus nach sich, der das Vernunftwissen und das Glaubenswissen uaf
denselben Nenner 'Wissen' stellt, wobei nicht die grundverschiedene Art,
sondern nur der verschiedene Ursprung und Grad des Wissens zur Geltung
kommt» (10).

Wir möchten im folgenden aus dem vielen, was der Widerlegung und
Richtigstellung bedürfte, nur einige wenige Punkte herausgreifen, wo dem
Verf. ganz offenkundige Mißverständnisse und Mißdeutungen der
katholischen Lehre unterlaufen sind und ihn dabei hinweisen auf die besten
und zuverlässigsten Theologen, die er leider nicht zu kennen scheint,
namentlich auf den hl. Thomas von Aquin.

Gleich im Vorwort glaubt Verf. den Titel seines Buches rechtfertigen
zu müssen. « Es ist kein Zufall, sagt er, daß es eine Menge Bücher gibt,
die den Titel 'Vernunft und Offenbarung' tragen, aber keines mit dem
Titel 'Offenbarung und Vernunft'. Jene gewohnte Zusammenordnung
entstammt der mittelalterlich-katholischen Lehrtradition ; sie entspricht aber
auch sachlich einem durch sie bestimmten Denken Wir fragen nicht
von der Vernunft her zur Offenbarung hin, sondern wir fragen, als glaubende
Kirche, von der Offenbarung zur Vernunft hin » (vn). Wir gestatten uns,
demgegenüber auf das klassische katholische Werk über die Offenbarung
aufmerksam zu machen : R. Garrigou-Lagrange O. P., De Revelatione per
Ecclesiam catholicam proposita (Romae-Parisiis 1918; 1925 3). So sehr
darin der Autor im Sinne der katholischen Kirche die Rechte der Vernunft
gewahrt wissen will, was bei Brunner offensichtlich nicht der Fall ist, und
darum die Apologetik als « defensio rationalis divinae revelationis » definiert,
ebenso entschieden besteht er darauf, daß diese vernünftige Beweisführung
unter der Leitung der Offenbarung und des Glaubens sich vollziehen muß,
und darum charakterisiert er die Apologetik als theologische Disziplin, als
« munus defensivum S. Theologiae ». Im gleichen Sinn und Geist ist in aller-



112 Literarische Besprechungen

neuester Zeit das ganz vorzügliche Werk von G. Niebecker verfaßt: «Wesen
und Wirklichkeit der übernatürlichen Offenbarung. Eine Besinnung auf die
Grundlagen der katholischen Theologie» (Freiburg i. Br. 1940).

Mit dem Hinweis auf diese beiden Werke haben wir eigentlich auch
schon einen anderen Vorwurf Brunners widerlegt, wenn er sagt : « Die
Frage nach dem Wesen der Offenbarung ist innerhalb der Kirche und ihrer
Theologie erst sehr spät erwacht. Vergeblich suchen wir in älteren
theologischen Werken eine umfassende Besinnung über das Wesen der dem
christlichen Glauben zugrunde liegenden Offenbarung. Das einzige, was
in der altkirchlichen, mittelalterlichen, reformatorischen und nachreforma-
torischen Theologie an solcher Arbeit vorliegt, sind die Untersuchungen
über das Verhältnis zwischen 'natürlicher', und 'geoffenbarter Theologie',
die in der Regel die Systeme der Dogmatik einleiten, in denen aber so gut
wie ausnahmslos unter Offenbarung nur die Inspiration der Heiligen Schrift
verstanden wird Die theologische Reflexion hat sich, nachdem sie sich
einmal in den ersten Jahrhunderten in dieser fatalen Gleichsetzung von
Offenbarung und Schriftinspiration verfangen hatte, nicht mehr von ihr
loszumachen vermocht. Die Folge war, daß sich die Besinnung über die
Offenbarung in einer mehr oder weniger verbalistischen Theorie über die
göttliche Autorität der Bibel erschöpfte, wobei es grundsätzlich wenig
ausmachte, wie viel oder wie wenig man auch eine allgemeine oder natürliche
Offenbarung zur Geltung brachte. Die Offenbarungslehre der Kirche war
und blieb identisch mit ihrer Schriftlehre (7 f.).

Hätte sich der Verfasser bemüht, den Fürsten der katholischen Theologie,

den hl. Thomas, auf den alle neueren Abhandlungen über die
Offenbarung zurückgehen, näher kennen zu lernen, so hätte er diesen schweren
Vorwurf nicht so hemmungslos aussprechen können. Da wäre er in der
Summa theologica II-II qq. 171-174 und ebenso in den Quaestiones
disputatae de veritate q. 12 auf die geradezu klassischen Traktate De
prophetia gestoßen. Dabei hätte er sich auch überzeugen können, daß
die katholische Theologie je und je gründlich unterschieden hat zwischen
Offenbarung und Schriftinspiration, zwischen Inspiration in Verbindung
mit Offenbarung und Inspiration ohne neue Offenbarung ; er hätte gesehen,
wie der instinctus divinus dem Propheten nicht bloß neue Erkenntnis
vermittelt, sondern ihn weiter antreibt zum Reden und Handeln, speziell
auch zur irrtumslosen Niederschrift des übernatürlich Geschauten. Er hätte
auch erfahren, daß nach katholischer Auffassung die göttliche
Schriftinspiration formell nicht « aus dem Sein in Christus » (127) durch den
Glauben und die Liebe fließt, sondern aus einem charismatischen Antrieb.
Er hätte sich ferner durch jede Monographie über Schriftinspiration
belehren lassen können, daß die von den bewährtesten katholischen Theologen

im Sinne des hl. Thomas und seiner Unterscheidung zwischen causa
principalis und instrumentalis vertretene Verbalinspiration in keiner Weise
gleichgestellt werden kann mit der Verbalinspiration, wie sie vielfach von
protestantischer Seite vorgetragen wurde. Doch bei all dem wollen wir
nicht in Abrede stellen, daß die Kirche sich vor allem, aber nicht allein,
auf das göttlich inspirierte und darum mit göttlicher Autorität ausgestat-



Literarische Besprechungen 113

tete Dokument der Heiligen Schrift als fons revelationis stützte und den
Offenbarungsvorgang selber öfter etwas in den Hintergrund treten ließ.

Doch hören wir E. Brunner weiter : « Hinter dieser Tatsache
(Verwechslung von Offenbarung und Schriftinspiration), die zunächst nur eine
gewisse Befangenheit zum Ausdruck bringt, steckt aber ein vergängnis-
volles Mißverständnis der Offenbarung und des Offenbarungsglaubens, das
wie ein schwerer Schatten über der ganzen Geschichte der christlichen
Kirche liegt. Dieses Mißverständnis der Offenbarung und des Glaubens
darf wohl als die folgenschwerste Fehlentwicklung des Christentums
bezeichnet werden. In der Zeit der Apostel ebenso wie in der Zeit der
alttestamentlichen Propheten verstand man unter Gottesoffenbarung
immer das göttliche Handeln zum Heil der Welt, die ganze Heilsgeschichte,
die 'Taten Gottes', die Gottes Wesen und Willen offenbaren, vor allem
den, in dem alle vorangehende Offenbarung ihren eigentlichen Sinn
bekommt und der darum ihre Erfüllung ist, Jesus Christus. Er selbst ist
die Offenbarung. Die Offenbarung ist kein Buch und keine Lehre,
sondern Offenbarung ist Gott selbst in seiner geschichtlichen Selbstbezeugung.
Offenbarung ist Geschehnis, lebendige Geschichte Gottes mit der Menschheit

Als aber die Kirche im zweiten Jahrhundert den Kampf mit der
gnostischen Irrlehre auszufechten hatte, einen Kampf, in dem es auf Tod
und Leben der Kirche ging, und als in diesem Kampf begreiflicherweise
die Frage nach dem Kriterium der echten und gefälschten Botschaft der
Kirche brennend wurde, da tat die Kirche das, was sie auch späterhin
getan hat und was immer ihr Verderben war : sie suchte Sicherheiten.
Sie schuf sich ein verfügbares, gesetzlich zu handhabendes Instrument
der Unterscheidung, und dieses Werkzeug war der Begriff der göttlich
inspirierten und darum unfehlbaren Lehre. Die göttlich geoffenbarte Lehre
-—• das ist die Offenbarung »... « Der fundamentale Irrtum, der
Offenbarung und geoffenbarte Lehre gleichsetzt, beginnt mit den Apologeten,
hat aber seine Vorgeschichte schon in den Pastoralbriefen und bei den
apostolischen Vätern» (8 f.).

So kommt denn Brunner zur Unterscheidung der « zwei Wahrheitsbegriffe

», die wie ein roter Faden sich durch das ganze Buch hindurchzieht

und namentlich im 24. Kapitel (357-369) eingehend behandelt wird
und zu deren nähern Erläuterung er immer wieder auf sein Werk « Wahrheit

als Begegnung. Sechs Vorlesungen über das christliche Wahrheitsverständnis

» (Berlin 1938) zurückverweist : eine Unterscheidung, die deutlich

von der sog. Existenzialphilosophie her beeinflußt ist, vielmehr von
Kierkegaard und, wenn auch unausgesprochen, von F. Ebner. Der
Vernunftwahrheit steht die Offenbarungswahrheit gegenüber. Erstere wird
gekennzeichnet als Wahrheit die « ist », die mit Geschehen nichts zu tun
hat, als « Es-Wahrheit », als « Wahrheit-von-mir-aus », als allgemein
anerkannt, allgemein geltend, unwiderstehlich, unpersönlich, die die
Übereinstimmung eines Gedachten mit einem Seienden bedeutet usw. Die
Offenbarungswahrheit hingegen ist Wahrheit, die « geschieht », « Du-Wahr-
heit », Wahrheit als « Tat », « gegebene » Wahrheit, « Mitteilungswahrheit »,

« Personbegegnung », Wahrheit, die nicht in einem Akt der objektiven
Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

Erkenntnis, sondern « nur in einem Akt der personalen Hingabe und
Entscheidung angeeignet wird » usw. Allerdings macht Brunner hiezu
eine Bemerkung, die, scheinbar wenigstens, das Gesagte wieder in Frage
stellt oder aufhebt : « Dieses personhafte Geschehen ist unablösbar
verknüpft mit begrifflich-denkbarem Inhalt, mit Wahrheit im allgemeinen
Sinn des Wortes, Wahrheit als Lehre, Erkenntnis als Innewerden eines
Sachverhaltes. Gott sagt und gibt uns sich selbst nicht anders als so,
daß er uns etwas, nämlich die Wahrheit von sich selbst sagt ; und wir
können nicht anders ihm uns vertrauensvoll gehorsam hingeben als so,
daß wir ihm das glauben, was es uns sagt » (Wahrheit als Begegnung 84 f.).

Die Antwort auf die von Brunner gegen die Kirche erhobene Anklage
und speziell auf seine Unterscheidung der beiden Wahrheitsbegriffe dürfte,
zumal nach dem eben von ihm gemachten « Zugeständnisse », der
katholischen Theologie nicht schwerfallen ; sie gibt uns zugleich Gelegenheit,
unseren eigenen Offenbarungsbegriff näher zu entwickeln. Wir sind dem
Verfasser dankbar, daß er den geschichtlichen Charakter, das Tatmoment
der Offenbarung, sowohl des Alten wie des Neuen Testamentes, so
nachdrücklich betont ; es ist das, namentlich auf protestantischer Seite, nicht
immer der Fall gewesen. Aber wir bestehen darauf, daß die Mitteilung
von einem begrifflich-denkbaren Inhalt nicht nur « Instrument », « Fassung »,

« Zeichen » (a. a. O. 84) oder Symbol der göttlichen Tat ist, sondern deren
eigentliches Wesen und unmittelbarer Zweck. Gott, die eine, einfache und
ungeteilte Wahrheit, teilt sich selbst durch ihr Handeln, ihre Tat, mit :

vorerst von Ewigkeit her durch notwendige, innergöttliche Lebenstätigkeit
an die wesensgleiche zweite göttliche Person, das Wort (revelatio perfecta)
und dann in der Zeit durch freies Handeln nach außen an den von ihm
wesensverschiedenen, endlichen Geist. Auf die Erleuchtung des geschaffenen

Geistes durch die göttliche Wahrheit, auf die Teilnahme an der
göttlichen Wahrheit und damit am göttlichen Leben zielt alles Tun Gottes
nach außen letzthin ab (revelatio imperfecta). Dieses in sich eine,
ungeteilte göttliche Handeln ist entweder Schöpfung (creatio activa) oder
Sprechen Gottes (locutio Dei), je nachdem ihre unmittelbare Wirkung
entweder das Dasein der geschaffenen Dinge oder die wunderbare
Erleuchtung des geschaffenen Geistes ist. Im ersteren Falle haben wir
die revelatio naturalis, im zweiten die revelatio supernaturalis. Aus den
geschaffenen Dingen, die durch die fortgesetzte Schöpfertat Gottes im
Dasein erhalten werden, schöpft der menschliche Geist die sog. Vernunftwahrheit,

erhebt er sich stufenweise bis zur Erkenntnis Gottes selber,
insofern seine göttlichen Vollkommenheiten in ihnen abgebildet sind. So

können wir, unter gewissen Vorbehalten, bzw. Verwahrung gegen versteckte
idealistische Tendenzen, Brunner zustimmen, wenn er sagt : « Unerbittlich

spannt die Vernunft den Ring der Immanenz um mich herum, wenn
auch zu dieser Immanenz die Idee des Transzendenten gehört. Alle von
mir aus gedachte Transzendenz ist nur Transzendenz-innerhalb-der-Imma-
nenz ; alles, was ich innerhalb dieser meiner Immanenzwelt mit Du
bezeichne, ist nur Du-innerhalb der Ichwelt. Diese Immanenzwelt ist,
trotz all dem Mannigfaltigen, das sich in ihr ereignet, im Grunde ein



Literarische Besprechungen 115

ruhendes System. Es findet keine wahrhafte Mitteilung statt. Gott teilt
sich nicht mit », — d. h. nicht nach seinem innergöttlichen Leben — « weil
es bei meinem Denken über Gott sein Bewenden hat ». — Dem gegenüber
ist die revelatio supernaturalis ein wunderbares Eingreifen Gottes in den
natürlichen Lauf der geschaffenen Dinge, speziell in den natürlichen
Denkprozeß des menschlichen Geistes. Brunner hat diesen Wundercharakter
der Offenbarung sehr gut dargestellt im 19. Kapitel (290-304). Diese
übernatürliche Offenbarung ist nach der Lehre der katholischen Kirche
und ihrer Theologie, und zwar gestützt vor allem auf Hebr. 1, 1 : « Multi-
fariam, multisque modis olim Deus loquens patribus in Prophetis : novis-
sime, diebus istis locutus est nobis in Filio », ein Reden Gottes im Sinne
einer Belehrung : locutio Dei ad homines per modum magisterii. Der
hl. Thomas unterscheidet in der prophetischen Erkenntnis ein doppeltes
Moment : die Darbietung (repraesentatio) der Gegenstände und Inhalte
der Offenbarung und das Urteil (iudicium) über die von Gott vorgelegte
Offenbarung. Dieses vom Propheten im prophetischen Lichte vollzogene
Urteil, das sich in seinem Handeln und Reden kundgibt, ist die eigentliche
Erfüllung und Vollendung des Offenbarungsvorganges, auch unabhängig
von der gläubigen Annahme der Offenbarungstatsache und des

Offenbarungsinhaltes, sei es durch den Propheten selbst, sei es durch seine
Mitmenschen. Im Neuen Bunde ist die übernatürliche Offenbarung vor allem
die Erscheinung des Wortes Gottes in Menschengestalt, all sein Handeln
und Lehren, insofern es als historische Tatsache auch natürlicher Weise
erkannt werden kann. Auf ihn weist alle vorausgehende Offenbarung hin,
und alle nachfolgende, den Aposteln zuteil gewordene, zurück. Aber all dieses
historische Geschehen vollzieht sich nicht um seiner selbst willen, sondern
nur im Dienste der Wahrheitserkenntnis. Speziell die Personaloffenbarung
des Logos ist die Grundlage für seine Lehroffenbarung. Der biblische Befund
spricht, unvoreingenommen betrachtet, klar dafür, daß die übernatürliche
Offenbarung eine Mitteilung von Lehren und Wahrheiten ist. Als
geschichtlich-immanente Tatsache unterliegt sie dem natürlichen historischen Erkennen

und Wissen ; als übernatürliche Tat des transzendenten Gottes ist sie

nur im Glauben zugänglich ; sie wird uns zutiefst dadurch zu teil, daß wir
in eine personale Beziehung zum inkarnierten Logos treten und in ihm und
durch ihn zur Veritas prima in dicendo, auf die alles in letzter Linie hinzielt,
wie es von ihr ausgegangen ist. Aber so sehr die katholische Theologie
anerkennt, daß alle übernatürliche Offenbarung nach den Absichten Gottes auf
das Zustandekommen des Glaubens und damit auch die eigentliche
Personbegegnung hingeordnet ist, ebenso entschieden betont sie den Unterschied
zwischen Offenbarung und Glauben, und sie kann die kategorischen
Äußerungen Brunners, und damit auf der dialektischen Theologie überhaupt,
nur mit größter Zurückhaltung aufnehmen : « Der Akt der geschichtlichen
Gottesoffenbarung ist erst dort vollendet, wo er im Apostel zur
Glaubenserkenntnis, zum Glaubensbekenntnis wird. Erst indem das, was
Jesus Christus ist, einem Apostel aufleuchtet, hat die göttliche
Offenbarung ihr Ziel erreicht, ist ihr Stromkreis geschlossen. Wäre kein Apostel
dagewesen, in dem diese Erkenntnis aufleuchtete, so wäre die Geschichte



116 Literarische Besprechungen

Jesu der Menschheit nicht zur Offenbarung, zum Worte Gottes geworden »

(121). — Nach katholischer Auffassung unterrichtet uns Gott durch sein
Reden nicht bloß über sein innergöttliches Leben (revelatio supernaturalis
quoad substantiam), sondern teilt uns auch Wahrheiten mit, die wir an sich
natürlicher Weise erkennen können (revelatio supernaturalis quoad modum).

In dem dargelegten Sinne redet der hl. Thomas von einer « doppelten
Wahrheit » oder von « zwei Wahrheitsbegriffen » : « Apparet sapientis inten-
tionem circa duplicem veritatem debere versari : ad quarum unam investigate

rationis pertingere potest ; alia vero omnem rationis excedit indu-
striam. Dico autem duplicem veritatem divinorum non ex parte ipsius
Dei, qui est una et simplex Veritas, sed ex parte cognitionis nostrae quae
ad divina cognoscenda diversimode se habet» (Contra Gent. I 9). Und noch
klarer drückt er sich Contra Gent. I c. 3 aus, wo er von einem « duplex
modus divinae veritatis manifestandae » redet und dann ausdrücklich sagt :

« Est autem in his quae de Deo confitemur duplex veritatis modus. Quae-
dam namque vera sunt de Deo, quae omnem facultatem humanae rationis
excedunt, ut Deum esse unum et trinum. Quaedam vero sunt ad quae
etiam ratio naturalis pertingere potest, sicut est Deum esse, Deum esse

unum et alia huiusmodi ; quae etiam philosophi demonstrative de Deo

probaverunt, ducti naturalis lumine rationis ». In diesem Sinne verstehen
wir auch die Definition des Vatikanums über den « duplex ordo cognitionis
non solum principio, sed obiecto etiam distinctus » (Denzinger 1795). Der
Vorwurf Brunners, daß wir « Vernunftwahrheit » und « Offenbarungswahrheit

» auf den gleichen Nenner « Wahrheit » bringen, dürfte also, unter
Anwendung der Analogie zwischen natürlicher und übernatürlicher
Ordnung, erledigt sein. Beide Wahrheiten setzen eine Tat des persönlichen
Gottes ein Geschehen voraus ; beide sind etwas Gegebenes, Mitgeteiltes
zum Zwecke der Belehrung des Menschen ; beide werden in ihrem Sein
und ihrer Unversehrtheit durch die nämliche Gottestat bewahrt, die sich
das eine Mal als conservatio, das andere Mal als assistentia äußert, die der
lehrenden Kirche verheißen ist ; beide werden durch den Menschen in
einem Erkenntnisakt angeeignet, soweit dies einer geschaffenen Kraft
möglich ist : im ersteren Falle geschieht es durch die natürliche Vernunft,
im zweiten durch den im Glauben erhöhten Verstand. Dieses gläubige
Erkennen der Offenbarungswahrheit bleibt, wie Brunner ganz richtig
bemerkt (360), « dauernd an den geschichtlichen Vorgang gebunden, in dem
sie erstmalig zu uns kam », d. h. an die Veritas prima in revelando. Will
Brunner mit seiner Unterscheidung der zwei Wahrheitsbegriffe nichts
anderes sagen, als daß wir der Vernunftwahrheit auf eigene innere
Einsicht hin zustimmen, während wir die Offenbarungswahrheit, gestützt
auf die Autorität Gottes, freiwillig annehmen, so gehen wir mit ihm einig.
In unseren Ausführungen über den Glauben werden wir das weiter erklären.

Vorher nur noch ein kurzes Wort über die sog. allgemeine oder
« Schöpfungsoffenbarung » (59-81). Gegenüber K. Barth betont Brunner,
daß Gott der Welt, die er geschaffen, den Stempel seines Geistes aufgeprägt

hat ; sie hat diesen Stempel ; sie bekommt ihn nicht erst durch die
geschichtliche Christusoffenbarung ; « die Lehre von der analogia entis ist



Literarische Besprechungen 117

keine Spezialität der katholischen Kirche, sondern gemeinkirchliches
Bekenntnis von Anbeginn der Kirche an ». Aber gegenüber der
katholischen Lehre besteht er darauf, daß es der geschichtlichen Offenbarung
und des durch sie geschaffenen Glaubens bedarf, um die Analogien richtig
zu sehen, so zu sehen, daß sie auf den wahren Gott als ihren Schöpfer
hinweisen. Die analogia entis reicht nicht aus, um auf ihr eine theologia
naturalis aufzubauen. Nach Brunner fallen somit natürliche Offenbarung
Gottes in der Schöpfung und ursprüngliche übernatürliche Offenbarung
in Adam schlechthin zusammen. Wohl unterscheidet er die sog. formale
Imago als das Subjektsein des Menschen und seine Verantwortlichkeit
von der materialen Imago als Iustitia originalis ; jene ist durch die Sünde
nicht angetastet, diese aber ist absolut verloren. Aber er führt diese

Unterscheidung dann doch nicht im Sinne der sachlichen Scheidung des

duplex ordo cognitionis des Vaticanums durch, sondern bezieht die natürliche

Möglichkeit des Menschen, Gott in der Schöpfung zu erkennen, d. h.
die formale Imago, auf die Uroffenbarung zurück, die als solche der
materialen Imago, d. h. der Adam verliehenen gnadenhaften Möglichkeit,
den Gott der Gnade zu erkennen, d. h. dem Glauben zugeordnet ist.

Indessen E. Brunners Unterscheidung der zwei Wahrheitsbegriffe,
speziell sein Offenbarungsbegriff, steht, wie bereits einleitend bemerkt
worden, im Dienste der echt protestantischen Auffassung vom Glauben,
die er unbedingt zu rechtfertigen und zu retten versucht. Hören wir also,
was er vom Glauben sagt : « Glaube ist nicht ein Verhältnis zu Etwas, zu
einer Idee, einer Wahrheit oder Lehre — und wäre es eine göttlich geoffenbarte

Lehre —, sondern er ist ganz und gar Personverhältnis, mein
Vertrauensgehorsam zu dem, der mir als der gnädige Herr begegnet. Es ist
nicht so, daß diesem Personakt des Vertrauensgehorsams ein Erkenntnisakt

vorausgehen müßte, der sich auf 'etwas', eine Wahrheit über Gott
bezöge ; vielmehr offenbart sich und gibt sich Gott dem Glauben so, daß
alles 'etwas' auf 'Ihn selbst' hinweist und dadurch ihm untergeordnet ist ;

die Selbsterschließung des gnädigen Herrn im Ich ist die eine Seite, die
gehorsam-vertrauensvolle Hingabe des bisher selbstherrlichen und
selbstbesorgten Ichs die andere Seite ein und desselben Geschehens. Alle Akte
objektiver, sachenhafter Erkenntnis sind demgegenüber lediglich
vorbereitend, untergeordnet ; sie sind nicht die Glaubenserkenntnis selbst.
Diese ist sui generis; sie vollzieht sich nicht in der Dimension Ich-Etwas,
Ich-Wahrheit, sondern in der Dimension Ich-Du, vielmehr Du-Ich, als
eine Erkenntnis von der Art, wie Liebe in Liebe erkannt wird und nicht
anders» (37 f.). «Dieser echt biblische Glaubensbegriff ist in der Kirche
schon früh verloren gegangen, wie er denn schon im Neuen Testament
(so im Jakobusbrief) nicht durchgehend mit derselben Klarheit
ausgesprochen wird. An seine Stelle ist das getreten, was wir den 'katholischen'
Glaubensbegriff nennen können. Ihm zufolge ist der Glaube erstens einmal
auf göttlich geoffenbarte Lehre als seinen eigentlichen Inhalt bezogen,
Lehrglaube, und zweitens apriorische Anerkennung der Autorität der Heiligen
Schrift in allen ihren Teilen. Was die Schrift sagt, ist, darum, weil es in
der Schrift steht, 'zu glauben'. Dieses Autoritätsverhältnis wird dann weiter-



118 Literarische Besprechungen

hin auch auf die Lehren der Kirche übertragen » (38). Und als Beleg wird
von Brunner eine ganz irrig gedeutete Stelle aus Hettinger, Apologie des
Christentums I, 2, S. 133 angeführt : « Wir glauben denen, welche diese
Tatsachen (Wunder der Evangeliengeschichte) wissen können, weil sie

Augenzeugen sind. Denn die Offenbarung im allgemeinen und die
Offenbarung Gottes in Jesus Christus ist ein sichtbarer, sinnlich wahrnehmbarer,
von Zeugen gekannter und verkündeter Vorgang. Damit steht und fällt
das Christentum ». Und dann fährt Brunner weiter : « Man muß (nach
katholischer Auffassung) glauben, was die Kirche lehrt und weil die Kirche
es lehrt ; man muß 'es' glauben. Dieser 'Glaube' ist das Produkt einer
Dimensionsverschiebung ; aus dem personalen Subjekt-Subjekt-Verhältnis,
ist ein Objekt-Subjekt-Verhältnis geworden. Die Inhalte der Schrift, was
immer sie seien, sind 'zu glauben'. Es ist ganz verständlich, daß die katholische

Theologie diesem Glauben keine rechtfertigende, wiedergebärende,
personschaffende Kraft zutraut, daß darum solcher 'Glaube' durch die
'Liebe' ergänzt werden muß. Die fides informis — jener Glaube, den
'auch die Teufel haben' (Jac. 2, 19) — muß erst caritate formata werden,
wobei diese Caritas ein stark mystisches Gepräge eine 'Erosstruktur'
hat. Aus den zwei bibelfremden Elementen, autoritärer Lehrglaube und
mystische Liebe, soll das rekonstruiert, was in der Bibel ttlaxiç, Glaube
heißt» (39). «Mit diesen wenigen dürren Worten haben wir die größte
Tragödie der gesamten Kirchengeschichte umschrieben. Diese Wandlung
im Glaubensverständnis, die aus dem Vertrauens- und Gehorsamsverhältnis
zum Herrn der Kirche den autoritären Bibel-Lehrglauben machte, ist der
tiefste Grund für die Wandlung und Schwachheit des Christentums und
der Kirche, vom zweiten Jahrhundert an bis auf den heutigen Tag» (40).

Die Leser mögen das lange Zitat entschuldigen. Es war aber
notwendig, um das Problem der Offenbarung bzw. des Glaubens in seiner ganzen

Tragweite aufzurollen und zugleich einen Einblick in die wissenschaftliche

Arbeitsweise des Verfasser zu geben, wenn es um spezifisch katholische

Belange geht. Die Widerlegung dürfte uns nicht allzuschwer fallen.
Vor allem überrascht die gänzliche Mißkennung des Verhältnisses

zwischen rationaler Vorbereitung auf den Glaubensakt, der von der Kirche
als ein obsequium rationabile gekennzeichnet wird, und dem übernatürlichen
Glauben selber. Die apologetische Beweisführung, die im Glaubwürdigkeitsurteil

ihren Abschluß findet, wird von den katholischen Theologen als
conditio sine qua non actus fidei prudentis bezeichnet, ist aber niemals Motiv
des Glaubens ; wenn er das wäre, könnte man eventuell den katholischen
Glauben auf gleiche Stufe stellen mit dem Glauben des Teufels ; die genannte
Beweisführung ist auch nicht einmal Teilmotiv des Glaubens — so wenigstens

nicht nach thomistischer und suarezianischer Auffassung.
Sodann scheint Brunner die Unterscheidung zwischen obiectum formale

oder motivum fidei und obiectum materiale des Glaubens zu übersehen, die
jedem katholischen Schulkinde aus dem Katechismus geläufig ist : « Wir
müssen alles, was Gott geoffenbart hat, fest für wahr halten, weil Gott
die Wahrheit selber ist und deshalb nicht irren und nicht in Irrtum führen
kann ». Der hl. Thomas hat sie gleich zu Anfang seines Traktates De fide



Literarische Besprechungen 119

(II-II q. 1 a. 1) folgendermaßen ausgesprochen : « Cuiuslibet cognoscitivi
habitus obiectum duo habet : sei. id quod materialiter cognoscitur, quod
est sicut materiale obiectum ; et id per quod cognoscitur, quod est formalis
ratio obiecti Sic igitur in fide si consideremus formalem rationem
obiecti, nihil est aliud quam Veritas prima : non enim fides, de qua loquimur
assentit alicui, nisi quia est a Deo revelatum ; unde ipsi veritati primae
fides innititur tamquam medio ». Gewöhnlich wird dieses medium oder
motivum fidei von den Theologen ausgedrückt in den Formeln : Veritas
prima in dicendo oder revelando, auetoritas Dei revelantis oder dicentis.
« Si vero consideremus materialiter ea, quibus fides assentit, non solum
est ipse Deus, sed etiam multa alia ». Das sind die Neutra : revelata,
vera, dicta, testata des Vatikanums und des Antimodernisteneides, auf
die Brunner S. 39, Anm. 16, hinweist. Und Thomas fährt weiter: «Quae
tarnen sub assensu fidei non cadunt nisi secundum quod habent aliquem
ordinem ad Deum : prout scilicet per aliquos divinitatis effectus homo
adiuvatur ad tendendum in divinam fruitionem ; et ideo etiam ex hac

parte obiectum fidei est quodammodo veritas prima, inquantum nihil cadit
sub fide, nisi in ordine ad Deum ». Das Materialobjekt ist im gewissen
Sinne dem Formalobjekt untergeordnet und wird von ihm bestimmt ;

dieses spezifiziert die potentia und den habitus.
Der Glaube ist weiter nach katholischer Auffassung ein Akt des ganzen

Menschen, und zwar ein Akt der vollen Unterwürfigkeit und des Gehorsams,
den er Gott als seinem Schöpfer und Herrn und vor allem als der uner-
schaffenen Wahrheit schuldet ; aber diesen Akt leistet er formell durch
den Verstand und den Willen. « Cum homo a Deo tamquam Creatore et
Domino suo totus dependeat et ratio creata increatae veritati penitus
subiecta sit, plenum revelanti Deo intellectus et voluntatis obsequium
fide praestare tenemur » (Denzinger 1789; cfr. 1810). Der Glaube ist in
erster Linie ein Akt des Verstandes, weil sein Objekt die Wahrheit ist,
auf die allein der Verstand von Natur aus angelegt ist : « Credere est
immediate actus intellectus, quia obiectum huius actus est verum, quod
proprie pertinet ad intellectum, et ideo necesse est, quod fides, quae est
proprium prineipium huius actus, sit in intellectu sicut in subiecto »

(II-II q. 4 a. 2). Aber weil die von der göttlichen Wahrheit ihm
dargebotene Offenbarung nicht innerlich einsichtig ist, darum muß der Wille
ins Mittel treten und den Verstand zur Zustimmung bewegen : « Credere
non habet assensum nisi ex imperio voluntatis ; unde secundum id quod
est, a voluntate dependet » (Verit. 14 q. 3 und öfters). Ja, der hl. Thomas
betont sogar : « In cognitione fidei principalitatem habet voluntas ;

intellectus enim assentit per fidem his quae sibi proponuntur, quia vult, non
autem ex ipsa veritatis evidentia tractus » (Contra Gent. III c. 40). Schon
in der natürlichen Ordnung hat der Glaube seine Wurzel, statt in einem
theoretischen Prinzip, in der Achtung vor der Würde eines anderen
intelligenten Wesens und dem Bedürfnisse, bzw. dem Verlangen, unsere eigene
Einsicht durch die seinige zu ergänzen und zu verbessern und eine
geistige Gemeinschaft mit ihm einzugehen. Das objektive Motiv des
Glaubens, die Glaubenswürdigkeit der redenden Person, wirkt als solches



120 Literarische Besprechungen

zunächst auf den Willen, indem es Achtung, Wertschätzung und Vertrauen
erzeugt und durch den Willen erst auf die Zustimmung des Verstandes,
in welcher die achtungs- und vertrauensvolle Hingabe an die Person des
Redenden und die geistige Vereinigung mit ihm vollzogen wird. Die
Zustimmung des Verstandes verliert darum nicht den Charakter eines wahren
Erkenntnisaktes, weil eben die Gewinnung einer wahren Erkenntnis das
Ziel ist, wonach der Wille strebt, und weil die Zustimmung selbst, kraft
des Antriebes von Seiten des Willens, auf die der Vernunft des Glaubenden
bewußte Einsicht gegründet ist, welche die redende Person von der
betreffenden Wahrheit hat. Aus Achtung vor dieser Einsicht und im Vertrauen
auf sie, nehmen wir dann effektiv die vorgelegte Wahrheit an. Was so
vom natürlichen Glauben gilt, das geschieht in analoger Weise auch in
der übernatürlichen Ordnung. Gott gegenüber erscheint der Glaube, weil
aus absoluter Achtung gegen ihn und absoluter Hingabe an ihn
entspringend, in seiner idealen Vollendung. Der göttliche Glaube ist also im
vollen Sinne Vertrauensgehorsam gegen Gott, wir wollen sagen
Personbegegnung mit Gott, die sich aber auswirkt, betätigt in der Zustimmung
des Verstandes zur geoffenbarten Wahrheit. Diese selber und infolgedessen
das von der Kirche mit göttlicher Autorität unfehlbar vorgelegte Dogma
ist darum wahrhaft ein credendum, ein Glaubensgesetz, und nicht bloß
ein creditum, ein Bekenntnis, ein Hinweis, oder ein Symbol des Vertrauensgehorsams,

der Personbegegnung im Glauben, wie Brunner meint, z. B.
150 ff. Wenn er diesbezüglich über die katholische Auffassung sich
eingehender unterrichten will, so verweisen wir ihn auf die tiefgründigen
Ausführungen von M. J. Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik I,
namentlich S. 269-357, die wohl zum Besten gehören, was von katholischer
Seite über diese Frage geschrieben worden.

Dabei wollen wir nicht verhehlen, daß in der katholischen Theologie
der Charakter des Glaubens als sog. « Personbegegnung » vielfach etwas
in den Hintergrund getreten ist und daß dafür die Annahme einer Wahrheit,

die Zustimmung des Verstandes zu einer geoffenbarten Lehre stärker
betont wurde. Aber die katholische Theologie hatte ihre guten Gründe
hiefür ; galt es doch, gerade gegenüber der irrigen Deutung des Glaubens
durch die Reformatoren dieses Moment besonders stark hervortreten zu
lassen. Es ist darum von besonderem Vorteil, gerade in Sachen der
Glaubensanalyse auf die Scholastik und namentlich den hl. Thomas von
Aquin und seine wunderbar harmonische Deutung des katholischen Bewußtseins

zurückzugreifen.
Der hl. Thomas macht, nebenbei gesagt, noch zwei andere

Bemerkungen, die gerade in Sachen « Personbegegnung », bzw. « Lehrglauben »,

besondere Beachtung verdienen. So sehr er allenthalben das lebendige
Verhältnis des Gläubigen zu Christus, dem menschgewordenen Sohne
Gottes, hervorhebt, sagt er doch II-II q. 1 a. 1 ad 1 : « Ea quae pertinent
ad humanitatem Christi et ad Sacramenta Ecclesiae vel ad quascumque
creaturas, cadunt sub fide, inquantum per haec ordinamur ad Deum, et
eis assentimus propter divinum veritatem ». Und anderswo betont er gegenüber

einer ungehörigen Einschätzung der dogmatischen Formeln : « Actus



Literarische Besprechungen 121

credentis non terminatur ad aliquid enuntiabile, sed ad rem » (II-II q. 1

a. 2 ad 2).
Der so gefaßte Glaube kann dann entweder eine fides informis oder

eine fides formata caritate sein. Wir halten daran fest, daß die fides
informis ein wahrer, übernatürlicher, wenn auch nicht rechtfertigender
Glaube ist und keineswegs mit dem Glauben der Teufel oder mit dem

sog. natürlichen, wissenschaftlichen Glauben auf eine Linie gestellt werden
kann. An Hand von H. Denifle O. P., Luther und Luthertum, I 2 : Die
abendländischen Schriftausleger bis Luther über Iustitia Dei und Iustifi-
catio, kann sich E. Brunner überzeugen, daß wir damit auf dem Boden
der altkirchlichen Tradition stehen.

Das Verhältnis, das wir zur Persona Dei loquentis oder zur Veritas
prima in dicendo im Glauben eingehen, in der fides informis im
unvollkommenen und in der fides formata im relativ vollendeten Grade, wird
auch keineswegs getrübt durch die Autorität der Heiligen Schrift oder des

kirchlichen Lehramtes. Beide sind gegenüber dem einen und ungeteilten
Motivum fidei nur untergeordnete Regulae fidei, deren unfehlbare Autorität

wir in dem einen und ungeteilten Glaubensakte unverbrüchlich
festhalten. Kurz und bündig drückt das der hl. Thomas aus mit den
Worten : « Omnibus articulis fidei inhaeret fides propter unum medium,
scilicet propter veritatem primam propositam nobis in Scripturis secundum

doctrinam Ecclesiae intellectis (nach anderer Leseart : intelligentis)
sane » (II-II q. 5 a. 3), oder noch einfacher: «Formalis ratio obiecti in
fide est Veritas prima per doctrinam Ecclesiae manifestata » (De Carit.,
a. 13 ad 6).

In ähnlicher Weise ließen sich noch zahlreiche andere Ausführungen,
bzw. Anklagen Brunners gegen die katholische Kirche näher untersuchen
und richtig stellen, so z. B. in den Kapiteln : Das Zeugnis der Heiligen
Schrift, Das Zeugnis der Kirche, Das Zeugnis des Geistes, Der
Offenbarungsglaube und die Frage des Zweifels, Problem und Idee der christlichen

Philosophie, wo er u. a. Stellung nimmt gegen die « traditionelle
Verwechslung von Glaube und Theologie, die ein Erbstück des intellektua-
listischen Offenbarungsbegriffes, also des nicht überwundenen Katholizismus

ist» (386; ferner 415 f.). Doch wir müssen abschließen; wir haben
ohnedies die Grenzen einer bloßen Buchbesprechung bereits weit
überschritten.

Alles in allem : das Werk E. Brunners bietet auch uns Katholiken
sehr viel Wahres und Beachtenswertes, das wir dankbar anerkennen
wollen : aber es reizt auch in sehr Vielem zum Widerspruch.

Freiburg. G. M. Häfele O. P.

Aszese.

A. Stolz O. S. B. : L'Ascesi cristiana. Brescia, Morcelliana. 1943. 200 pp.
Aus dem Nachlaß des am 19. Oktober 1942 im Alter von erst

43 Jahren verstorbenen Lektors für Dogmatik an der römischen
Benediktinerhochschule St. Anselm erscheint ein nicht umfangreiches, aber



122 Literarische Besprechungen

umso bedeutenderes Werk. Es handelt sich um ein Gegenstück der
bestbekannten, 1936 bei Pustet in Regensburg verlegten «Theologie der Mystik»
des gleichen Verfassers (vgl. die Besprechung in dieser Zeitschrift 1937,
S. 240 f.). Leider erlaubten die Zeitumstände nicht, daß es in deutscher
Sprache herauskam wie das Parallelwerk ; es ist aber in leicht verständlichem

Italienisch geschrieben und erscheint im gleichen Verlag, der schon
eine italienische Übersetzung der « Theologie der Mystik » herausbrachte.

Den Sinn des Buches umreißt der Verfasser selbst im Vorwort. Er
will kein Lehrbuch der Aszetik schreiben, sondern im Anschluß an die
Lehre der Kirchenväter einige für den Begriff des aszetischen Lebens
wesentliche Gedanken darlegen, die gern übersehen werden. Er nennt
sein Werk bescheiden « un primo tentativo di una teologia dell' ascetica »

(p. 8) ; doch ist es mehr als das. Wer sich mit aszetischen Fragen beschäftigt,

kann an diesem Buch nicht vorbeisehen.
Stolz begegnet gleich im Vorwort einem Einwand, der gegen sein

Werk erhoben werden könnte : durch das Zurückgreifen auf die patri-
stischen Quellen — natürlich nimmt die monastische Literatur darunter
einen hervorragenden Platz ein — zeichne er ein einseitig monastisches
Ideal der Aszese. Er betont dem gegenüber, daß das aszetische Ideal
für alle Menschen dasselbe ist und nur die Umstände und Mittel, es zu
verwirklichen, verschieden sind. V. will sich auf die Darstellung der
konsequentesten Formen der Aszese beschränken, damit so das Wesentliche
des Ideals deutlicher hervortrete. Die wichtigsten Quellen sind ihm die
Apophthegmen, die Regel S. Benedikts, Gregor der Große, aber auch
Origenes, Basilius und Augustinus kommen oft zu Wort.

Das 1. Kapitel ist dem Eremitentum gewidmet. Stolz sieht darin
nicht eine Entgleisung der wahren Aszese, sondern ihren vollkommensten,
sozusagen normalsten Ausdruck. Die Formel : « Extra mundum fieri »

gibt nach ihm das Wesen des aszetischen Lebens am genauesten wieder.
Daß diese Wertung des Einsiedlertums nicht bloß orientalisch ist, zeigt
V. anhand von Texten des hl. Thomas (II-II q. 188 a. 8) und Pius' XI.
(Const, apost. « Umbratilem » 1924). Wichtig ist dann vor allem das

Kapitel « Imitazione di Gesù Cristo », da es die dogmatischen Grundlagen
der Aszese aufweisen will. Die moralische Nachfolge hat ihr Fundament
in der Eingliederung in Christus, die in Taufe und Eucharistie in besonderer

Weise realisiert wird. Zwei weitere Abschnitte, « L'asceta martire »

und « Il soldato di Gesù Cristo », suchen die Grundhaltung der christlichen

Aszese zu vertiefen ; sie besteht in Abtötung und Kampf um
Befreiung von allen irdischen Fesseln. Auf die mehr positiven Seiten der
Aszese kommt Stolz in den letzten Kapiteln zu sprechen : Gebetsleben,
das in der Beschauung gipfelt, Lesung der Heiligen Schrift, Apostolat
des Aszeten : er soll durch Wort und Beispiel Lehrer des geistlichen Lebens
für andere sein. Ein tiefschürfendes Kapitel befaßt sich mit der Beziehung
zwischen Liturgie und persönlicher Frömmigkeit ; dabei wird besonders
auf die zentrale Stellung des eucharistischen Opfers hingewiesen ; Aszese
und Gebet sind nur Fortsetzung dessen, was die Eucharistie sakramental
begonnen hat. Das Schlußwort endlich zeichnet Maria als das höchste



Literarische Besprechungen 123

Ideal des Aszeten ; sie ist es durch ihre Jungfräulichkeit, Muttergotteswürde

und Mittlerschaft.
Mit dieser knappen Übersicht ist der Gedankenreichtum des gewichtigen

Büchleins nur angedeutet. Die Fülle neuer und doch urchristlicher
Ideen wirkt fast ermüdend, und bisweilen regt sich der leise Verdacht,
ob nicht einer vereinzelten patristischen Idee zuliebe eine besser begründete

Auffassung späterer Zeit einfach übersehen werde. Sicher muß man
aber dem Verfasser dankbar sein für die reichen Anregungen, die er
mit seinem Werk der Theologia spiritualis gibt, auch wenn man nicht
jeden Punkt seiner Lehre unterschreibt. So wird die These von der
Prävalenz des Eremitentums nicht jedermanns Zustimmung finden ; denn
sie setzt sich in bewußten Gegensatz zur modernen Auffassung, die das
Ideal der Vollkommenheit in der möglichsten Unterordnung der
evangelischen Räte unter das Apostolat sieht (so neuestens D. Thalhammer S. J.,
Jenseitige Menschen. Innsbruck 1937). Diese Deutung kann sich freilich
auch auf den Aquinaten berufen, der II-II q. 188 a. 6 das aktive Leben,
das « ex plenitudine contemplationis » stammt, der bloßen Beschauung
vorzieht. Sie steht aber auch bei Thomas in merkwürdigem Gegensatz
zur traditionellen Lehre vom Vorrang der Kontemplation [ibid. q. 182 a. 1),
und er dürfte sie seinem Ordensziel zulieb vertreten. Weniger überzeugend
wirkt es, wenn Stolz S. 151 ff. den Gedanken an die Gegenwart Gottes
ersetzt wissen möchte durch die Furcht vor Gott und diese zum « senti-
mento prédominante » der christlichen Frömmigkeit macht. Weder der
Hinweis auf das eucharistische Opfer noch die Berufung auf S. Benedikts
1. Demutsstufe können diese Auffassung stützen. Das Apostolat des Aszeten
darf nach Stolz nur der Vollkommene ausüben, Zeichen für die erlangte
Vollendung ist ihm die Apatheia. Nun ist das freilich eine in der
patristischen Literatur weit verbreitete Überzeugung, auch Cassian, der
Lehrmeister der Aszese im Abendland, teilt sie restlos. Doch kann der Begriff
seinen stoischen Ursprung nie recht verleugnen, und besonders nach dem
pelagianischen Mißbrauch verlor er wenigstens im Westen viel an Kredit,
und Cassian rückt, indem er daran festhält, in bedenkliche Nähe des Messa-
lianismus. Im strengen Sinn genommen, stellt die Apatheia überhaupt
eine Utopie dar, sodaß das Apostolat des Aszeten illusorisch wird. — Der
S. 121 zitierte Text stammt nicht von S. Nilus, sondern von Evagrius
Pontikus (vgl. J. Hausherr S. J. in der Revue d'Ascétique et de Mystique,
1934, S. 34 ff).

Trotz dieser Aussetzungen sei das postume Werk des so früh heim-
gegangenen Theologen nachdrücklich empfohlen. Eine Besinnung auf die
dogmatischen Grundlagen der Aszese könnte unserem oft so saft- und
kraftlosen aszetischen Schrifttum wertvollste Anregungen geben.

Einsiedeln. Alfons Kemmer O. S. B.



124 Literarische Besprechungen

Geschichte.

J. P. Müller O.S.B.: Le Correctorium Corruptorii «Circa» de Jean
Quidort de Paris. Edition critique (Studia Anselmiana philosophica theo-
logica, fasc. XII-XIII). — Romae, S. A. L. E. R. Herder. 1941. xxxix-292 pp.

Von den dominikanischen Gegenschriften, die Ende des 13. Jahrhunderts
gegen das Correctorium fratris Thomae des Franziskaners Wilhelm de la
Mare verfaßt worden sind, war bis jetzt nur das Correctorium corruptorii
fratris Thomae « Quare » in einer neueren kritischen Edition erhältlich
(P. Glorieux, Les premières polémiques thomistes : I. Le correctorium
corruptorii «Quare», Biblioth. thomiste IX, Paris 1927). Eine kritische
Ausgabe des Correctorium « Sciendum » bereitet ebenfalls Glorieux vor
(vgl. Müller, p. xxx, Anm. 5). Ein drittes, leider unvollständiges Correctorium

des Dominikaners Jean Quidort von Paris, das Correctorium « Circa »,

erscheint nun erstmals im Drucke in der vorliegenden kritischen Ausgabe
Müllers. Die große Bedeutung dieser Veröffentlichungen für die Erforschung
der berühmten Kontroverse zwischen der alten augustinischen Schule und
dem jungen Thomismus liegt auf der Hand. Es ist nur zu wünschen, daß
die übrigen Correctorien ebenfalls möglichst bald in kritischen Ausgaben
zugänglich gemacht werden.

Müller benützte zu seiner in jeder Hinsicht vorzüglichen Edition
sämtliche 9 Handschriften, die von diesem Correctorium noch vorhanden
und bekannt sind. In der Hauptsache stützt er sich aber auf die Pisaner
Handschrift (Ende XIII. Jahrh.) Cod. 45 der Biblioteca del Seminario
Arcivescovile S. Caterina, die er für die beste hält, berücksichtigt aber
auch die übrigen ebenfalls sehr alten (Ende 13., anfangs 14. Jahrh.)
Handschriften, soweit die Pisaner der Korrektur und Ergänzung bedarf. Die
verschiedenen in den Hss. angebrachten späteren Hinzufügungen hat
Müller mit Recht beibehalten, da sie nach seiner Überzeugung aus der
Zeit der Correctorienpolemik stammen, und dem vorliegenden Correctorium

schon seit 1285 beigefügt waren. Diese in Klammern [ ] edierten
Interpolationen sind also für die Erforschung der genannten Kontroverse
höchst wertvoll und darum sehr zu begrüßen. Müller schließt seine Edition
mit einem sehr sorgfältigen Autorenindex ab. Zu bedauern ist lediglich das
Fehlen eines Sachregisters, das besonders für den Gebrauch von Editionen
solcher Art fast unerläßlich ist ; denn die Artikeltitel genügen bei weitem
nicht, die reiche Stoffülle des Werkes zu kennzeichnen.

Die Einleitung des Herausgebers enthält wertvolle Ausführungen, nicht
nur über die vorhandenen Handschriften und den in ihnen vorliegenden
Text, sondern auch über das literarische Werk des Verfassers des Correc-
toriums und vor allem über die Datierungsfrage desselben. Jean Quidort
zitiert in seinem Correctorium den von ihm verfaßten Tractatus de Formis,
dessen Identität mit einem dem Jean Pointlasne (Pungensasinum) fälschlich

zugeschriebenen Traktat de pluralitate formarum Müller in dieser
Zeitschrift (19 [1941] 195-210) schon nachgewiesen hat. Ferner enthält das
Correctorium einen Hinweis auf einen zweiten Traktat, De Principio indi-
viduationis, früher ebenfalls irrtümlich Jean Pointlasne zugeschrieben. Es



Literarische Besprechungen 125

sei hier der Wunsch ausgedrückt, daß diese Traktate wie auch der
Sentenzenkommentar und die Summa philosophiae naturalis dieser bedeutenden
Gestalt der ältesten Thomistenschule von P. Müller herausgegeben werden
möchten.

Müller datiert das Correctorium zwischen 1282-84. Indes dürften die
angegebenen Gründe nicht jeden Zweifel beheben. R. Creytens (Autour
de la littérature des correctoires, Archivum Fratrum Praedicatorum 12

[1942] 314 ff.) akzeptiert den Terminus ad quem, 1285, den Müller mit
Glorieux festhält, möchte aber den Terminus a quo um zwei bis drei Jahre
(1279-80) früher ansetzen. Sein Beweis beruht auf der glücklichen
Entdeckung des vollständigen Textes einer zweiten Redaktion des Correctorium
Wilhelms de la Mare, die er im Cod. Vat. lat. 4413 gefunden hat und die
für die Erforschung der Correctorienliteratur sicher von großer Bedeutung
ist. Creytens folgert aus dem eingehenden Vergleich dieses Textes mit der
ersten Redaktion, daß diese zweite Redaktion das Werk Wilhelms de la
Mare sein muß, und datiert sie aus verschiedenen Gründen zwischen
1279-1284. Weil nun aber das Correctorium «Circa» diese zweite Redaktion

offenbar nicht kennt, da es nur auf die Angriffe der ersten Redaktion
antwortet, folgert Creytens m. R., daß es — wie übrigens alle dominikanischen
Correctorien, die nur die erste Redaktion des Correctoriums Wilhelm de
la Mare berücksichtigen — in der Zeit zwischen 1279 und 1284-85 abgefaßt
wurde. Creytens hält es für wahrscheinlich, daß diese dominikanischen
Correctorien um 1282 geschrieben wurden ; denn einerseits war natürlich
eine gewisse Zeit zur Abfassung der dominikanischen Gegenschriften gegen
das 1278 geschriebene Correctorium des Wilhelm de la Mare erforderlich
und anderseits ist wiederum nach Creytens die zweite Redaktion dieser
franziskanischen Schrift, die den ganzen Correctorienstreit veranlaßt hat,
sehr wahrscheinlich vor 1284-85 geschrieben worden. Wichtig ist ferner
auch die Feststellung, daß diese zweite Redaktion nicht die geringste
Allusion auf die dominikanischen Gegenschriften enthält, woraus man
wohl mit Creytens schließen darf, daß diese zweite Redaktion ungefähr
zur selben Zeit wie die dominikanischen Correctorien abgefaßt worden ist.
Aus dem Gesagten ergibt sich also, daß Creytens Datierung unseres
Correctoriums von der seines Editors nicht stark verschieden ist. Dürfen wir
nun wenigstens Creytens Ergebnisse für gesichert halten Dies bestreitet
F. Pelster S. J. in der «Scholastik» (18 [1943] 130), obwohl er anderseits
Creytens Entdeckung der zweiten Redaktion des Correctoriums Wilhelm
de la Mare « einen vollen Erfolg » nennt. In derselben Zeitschrift (S. 127 f.)
bringt Pelster verschiedene beachtliche Gründe vor, die Glorieux' und
Müllers Datierungsversuche sehr fraglich machen und in dieser Sache
« viel größere Zurückhaltung empfehlen ». Das gilt auch von Creytens,
soweit er sich den beiden anschließt, aber nicht minder bezgl. seiner
eigenen Argumentation. Immerhin sei hier darauf hingewiesen, daß weder
Müller noch Creytens ihre Datierungsversuche für absolut sicher halten.
Weitere kritische Arbeiten und Editionen werden hoffentlich auch dieses
Problem endgültig lösen.

Freiburg (Schw.). Paul Wyser O. P.



126 Literarische Besprechungen

Siger de Brabant: Questions sur la Physique d'Aristo te (Les Philosophes
Belges, tome XV). Texte inédit par Philippe Delhaye. — Louvain, Editions
de l'Institut Supérieur de Philosophie. 1941. 256 pp.

Siger von Brabant ist, historisch betrachtet, eine so hervorragende
Persönlichkeit des 13. Jahrhunderts, daß es sehr zu begrüßen ist, wenn
seine gesamten Werke herausgegeben werden. Äußerst wichtig für eine

genaue Kenntnis seiner Lehre sind die im Clm 9559 von M. Grabmann
aufgefundenen Aristoteleskommentare. Universitätsprofessor F. Van Steen-
berghen, Löwen, der den Inhalt dieser Kommentare eingehend bekanntgab
und durch andere Werke sich um Siger große Verdienste erwarb, ließ
durch seine Schüler mehrere Dissertationen über diese Siger-Werke
ausarbeiten und den Text der verschiedenen Kommentare für die Sammlung
« Les Philosophes Belges » kritisch bearbeiten (Cf. F. Van Steenberghen,
Directives pour les dissertations doctorales, Louvain 1940, S. 81 und 84).
Als erste erschien die vorliegende vorzügliche Ausgabe der Quaestiones
in Physicam. In der Einleitung befaßt sich D. mit den verschiedenen

Fragen, die sich bei der Herausgabe eines mittelalterlichen Textes stellen.
Durch eingehendes Handschriftenstudium kommt D. zu dem Ergebnis,
daß es sich bei den Quaestiones in Physicam um eine autographe Repor-
tatio eines Siger-Schülers handelt, deren erster Teil in der Vorlesung selbst
geschrieben, der zweite aber außerhalb der Schule von demselben Schreiber
kopiert wurde. Die Echtheit der Schrift ließ sich nur aus der inneren
Kritik lösen, da im Clm 9559 allein die Quaestiones in Metaphysicam
und nur im Inhaltsverzeichnis dem Siger, « magistro Sogero » zugeteilt
werden. Die Autorschaft des Siger über die Quaestiones in Physicam, die
bisher von allen Historikern, die sich mit der Frage befaßten, anerkannt
wurde, wird m. E. aus Ds. Untersuchungen überzeugend klar : Die
verschiedenen charakteristischen Eigenlehren des Siger finden sich hier mit
frappanter Ähnlichkeit ausgeführt. Als Zeit der Abfassung wird 1271-1277
angegeben, also die Blütezeit der Lehrtätigkeit Sigers an der Artistenfakultät

in Paris. Der Text selbst ist mit größtmöglicher Sorgfalt und in
wirklich vorbildlicher Weise ediert. Beim Anwenden der kritischen Zeichen
und bei der Ausarbeitung des Apparates hielt sich D. an die Ratschläge
der Union Académique Internationale, was bei Textausgaben zur Erzielung
größerer Einheitlichkeit höchst zu empfehlen ist. Der erste Apparat gibt
alle wesentlichen Einzelheiten der Hs. wieder, so daß der Leser sich ein
genaues Bild derselben machen kann. Ein zweiter Apparat enthält die
Angabe aller Zitationen, sowie der etwaigen, eigens hervorgehobenen Quellen
des Siger. Mit ausführlichen Zitaten- und Sachregistern schließt die
vorzügliche Ausgabe.

Da der Physikkommentar des Siger von Brabant für die Kenntnis
seiner Naturphilosophie sehr wichtig ist, so hat sich D. mit seinem Werk
große Verdienste um das Studium dieses bedeutenden Philosophen des
13. Jahrhunderts erworben.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.



Literarische Besprechungen 127

U. Gamba: II commento di Roberto Grossatesta al « De mystica Theo-
logia » del Pseudo-Dionigi Areopagita (Orbis Romanus, Biblioteca di testi
medievali 15). — Milano, «Vita e Pensiero ». 1942. vin-70 pp.

Robertus Grosseteste, dessen Übersetzertätigkeit und philosophische
Wirksamkeit wohl bekannt sind, schrieb auch Kommentare zu dem Corpus
Dionysiacum. Einer geschichtlichen Studie über die von verschiedenen
Autoren verfaßten Kommentare zu De mystica Theologia vorgreifend,
bietet G. hier in kritischer Ausgabe Übersetzung und Kommentar des
Grosseteste zu dieser Schrift, die bisher nur einmal (Strasbourg 1502) im
Druck erschienen ist. Die Edition stützt sich auf eine Auswahl von 9 Hss.,
zu denen der Druck von 1502, der als Textzeuge den Wert einer Hs. hat,
hinzutritt. Mit großer Genauigkeit und fachmännischen Kenntnissen stellt
G. in der Einleitung die Klassifikation der Hss. auf. Der Text stützt sich
auf die vier älteren der herangezogenen Hss., die dem 13. Jahrhundert
angehören ; die übrigen Hss. sind im Variantenapparat angeführt. Solche
Ausgaben mittelalterlicher Texte sind von bleibendem Wert. Es dürfte
jedoch der Wunsch geäußert sein, bei mittelalterlichen lateinischen Texten,
die, wie dieser, vor allem praktische Verwendung haben sollen, die moderne
Orthographie durchzuführen.

Rom, S. Anselmo. Johannes Müller O. S. B.

M. Mückshoff O. F. M. Cap.: Die Quaestiones disputatae de fide des

Bartholomäus von Bologna O. F. M. (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters, XXIV, 4.) — Münster, Aschendorff.
1940. lx-200 SS.

Bartholomäus von Bologna (f nach 1294) ist wie M. selbst hervorhebt,
« nicht einer von den ganz Großen der Scholastik » (S. xvn). Doch da
gerade die Kenntnis von Männern zweiter und dritter Ordnung oft
Zusammenhänge zwischen hervorragenderen Persönlichkeiten aufhellen kann,
so ist die Herausgabe und anschließende Untersuchung der Quaestiones
disputatae de fide des Bartholomäus von Bologna ein willkommenes
Hilfsmittel für das historische Studium des scholastischen 13. Jahrhunderts.

In einer ausgedehnten Einleitung stellt M. zunächst die spärlichen
Nachrichten über den Lebenslauf des Bartholomäus zusammen. Daraus
geht hervor, daß er als magister actu regens im Franziskanerstudium in
Paris sicher vor dem Schuljahr 1277-78, wahrscheinlich bereits vor 1275-76
(gegen Glorieux) tätig war. Bartholomäus ist somit ein Bindeglied zwischen
Bonaventura oder den ersten Bonaventura-Schülern einerseits und Matthäus
von Aquasparta anderseits. Sodann untersucht M. das literarische Werk
des Bartholomäus, das sich einstweilen (leider konnte eine endgültige
Bibliographie nicht aufgestellt werden) zusammensetzt aus mehreren
Reihen von Quästionen, die hier genau beschrieben werden, einem Traktat
De luce (ediert von I. Squadrani) und mehreren Predigten. Ein
Sentenzenkommentar wird nicht erwähnt. Ebensowenig die von L. Baur mit den
Werken des Robertus Grosseteste edierte Summa philosophiae, die nach



128 Literarische Besprechungen

M. Grabmann (Die Kulturphilosophie des hl. Thomas von Aquin, Augsburg

1925, S. 114) « möglicherweise » Bartholomäus von Bologna zum
Verfasser hat.

Der Text der fünf Quaestiones de fide wurde nach den zwei bis jetzt
bekannten Hss. (Stuttgart, Würtemb. Landesbibl. Theol. Philos. Q. 160
und Florenz Laurenziana Plut. XVII sin. 8) aufgestellt. Nach dem text-
kritisclien Apparat folgt der Zitatenapparat mit meist ausführlicher Wiedergabe

der zahlreichen Zitate. Außerdem werden noch gelegentlich historische
Anmerkungen beigefügt. Leider war M. nicht sehr glücklich in der Auswahl
der Ausgaben der zitierten Autoren. Aristoteles zitiert er nach den humanistischen

lateinischen Übersetzungen (Bekker, III), die für das Mittelalter
ganz und gar unbrauchbar sind ; Cicero und Seneca nach den veralteten
Ausgaben von Turin, statt der Teubner'schen ; Anselm von Canterbury nach
Migne, statt der kritischen Ausgabe von F. S. Schmitt ; Algazel nach der
Ausgabe von Venedig 1506, statt der bedeutend besseren von J. T. Mückle,
Toronto 1933.

Anschließend an den Text folgt (S. 105-189) eine gründliche geschichtliche

Untersuchung der beiden Probleme der Glaubensbegründung und des

Verhältnisses des Glaubens zur Wahrheit und zum Wissen. Es wird jedesmal

die Entwicklung des Problems vor Bartholomäus und in seinen
Quaestiones de fide dargestellt und dann die Fortführung seiner Gedanken
durch Matthäus von Aquasparta kurz angegeben. Mit wertvollen Zitaten-
und Namenregistern schließt der Band.

Rom, S. Anselmo. Johannes Müller O. S. B.


	Literarische Besprechungen

