Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 22 (1944)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Fundamentaltheologie.

E. Brunner: Offenbarung und Vernunft. Die Lehre von der christ-
lichen Glaubenserkenntnis. — Ziirich, Zwingli-Verlag. 1941. xr11-429 SS.

Wie wenige Neuerscheinungen des riithrigen Zwingli-Verlages aus den
letzten Jahren, weckt das vorliegende Werk von Prof. Emil Brunner
Beachtung auch auf katholischer Seite. Behandelt es doch ein Thema,
das nicht nur «das Grundproblem aller Theologie », sondern auch die
Frage nach der « Grundlage der abendldndischen Kultur» enthilt (vir), und
das mit einem religiésen Ernst abgefaft ist, dem wir unsere Anerkennung
und Hochachtung nicht versagen koénnen. Wir Katholiken kdénnen auch
den wissenschaftlichen Ausfithrungen des Verf. auf weite Strecken freudige
Gefolgschaft leisten und sind ihm aufrichtig dankbar fiir manche wertvolle
Bemerkungen. Das Buch wendet sich iibrigens nicht blo8 an Theologen
von Fach, sondern an «all die denkenden Menschen, die iiber das Ver-
haltnis von Christentum und Kultur zur Klarheit kommen méchten » (virr).
« Haben doch die ungeheuren Erschiitterungen der letzten Jahrzehnte, der
Einblick in das Wesen einer radikal nihilistischen Geistesverfassung viele
heute wieder geneigter gemacht, einem klaren Offenbarungszeugnis Gehor
zu schenken, das mit den legitimen Forderungen von seiten der Vernunft
und Kultur zu rechnen in der Lage und willig ist. Ist doch der Relativismus
in der Wahrheitsfrage nicht immer nur Zweifelsucht, sondern sehr oft und
gerade heute auch ... heimliche Sehnsucht nach einer Wahrheit von
Jenseits » (7).

Die Hauptaufgabe, die der Verf. sich stellt, ist, wie iibrigens bereits
der Untertitel des Buches andeutet: « eine christlich-theologische Lehre
von der Offenbarung als Lehre von der gliubigen Erkenntnis. Wir kdnnen
sie auch formale Theologie heiBen, insofern sie es nicht mit den Inhalten
des Glaubens als solchen, sondern mit dem Grund und der Norm aller
Glaubenserkenntnis und mit dem Glauben selbst nur als der besonderen
Art und Weise des Erkennens zu tun hat. Es geht hier um die Lehre vom
gliubigen Erkennen, nicht vom gliubig Erkannten » (12). Und es geht
um die Riickkehr zum biblischen Offenbarungs- und Glaubensverstindnis,
die das eigentliche Anliegen der Reformation ausmachte. « Darum und um
nichts anderes ging es damals, daB der Glaube die personhafte Begegnung
mit dem uns in Jesus Christus personhaft begegnenden Gott ist. Glaube
ist wieder als Vertrauensgehorsam verstanden ; damit aber auch Offenbarung
als Gottes Handeln in Jesus Christus» (10). Mit anderen Worten : der
Glaubensbegriff der Reformatoren bestimmt deren Auffassung von der



Literarische Besprechungen 111

Offenbarung und damit auch die ganze Stellungnahme Brunners in seinem
Buche. « Damit ist aber die Aufgabe einer christlichen Lehre von der
Offenbarung noch nicht erfiillt ». Sie verfolgt auflerdem einen wesentlich
apologetischen Zweck. Sie will mithelfen, das echt biblische Verstindnis
der Offenbarung « von traditionsgeheiligten Ubermalungen zu befreien » ;
sie will «den Weg zum Verstindnis des Glaubens freilegen; sie macht den
Versuch, die MiBverstindnisse zu beseitigen, die vielen unserer Zeitgenossen
den Weg zum christlichen Glauben versperren», MiBverstindnisse und Vor-
urteile, « an denen die lehrende Kirche einen nicht geringen Anteil hat ».
Und zwar gilt es, nicht blo gegen die verschiedenen irrigen Auffassungen
von seiten der protestantischen Orthodoxie, des Rationalismus und Mysti-
zismus Stellung zu nehmen, die « mitbeigetragen haben zum beinahe v&l-
ligen Schwund des Transzendenz- und OffenbarungsbewuBtseins und zur
Herausbildung der radikalen Diesseitigkeit und des radikalen Immanenz-
bewufBtseins », sondern vor allem gegen die « mittelalterlich-katholische
Theologie » mit der « charakteristischen Gegeniiberstellung von Vernunft-
wahrheiten und Offenbarungswahrheiten, von natiirlicher Theologie und
iibernatiirlicher Theologie. Der falsche Intellektualismus im Offenbarungs-
und Glaubensbegriff zieht mit Notwendigkeit einen falschen Supernatura-
lismus nach sich, der das Vernunftwissen und das Glaubenswissen uaf
denselben Nenner ‘Wissen’ stellt, wobei nicht die grundverschiedene Art,
sondern nur der verschiedene Ursprung und Grad des Wissens zur Geltung
kommt » (10).

Wir mochten im folgenden aus dem vielen, was der Widerlegung und
Richtigstellung bediirfte, nur einige wenige Punkte herausgreifen, wo dem
Verf. ganz offenkundige MiBverstindnisse und Mif8deutungen der katho-
lischen Lehre unterlaufen sind und ihn dabei hinweisen auf die besten
und zuverlissigsten Theologen, die er leider nicht zu kennen scheint,
namentlich auf den hl. Thomas von Aquin.

Gleich im Vorwort glaubt Verf. den Titel seines Buches rechtfertigen
zu miissen. « Es ist kein Zufall, sagt er, da3 es eine Menge Biicher gibt,
die den Titel ‘Vernunft und Offenbarung’ tragen, aber keines mit dem
Titel ‘Offenbarung und Vernunft’. Jene gewohnte Zusammenordnung ent-
stammt der mittelalterlich-katholischen Lehrtradition ; sie entspricht aber
auch sachlich einem durch sie bestimmten Denken ... Wir fragen nicht
von der Vernunft her zur Offenbarung hin, sondern wir fragen, als glaubende
Kirche, von der Offenbarung zur Vernunft hin» (vii). Wir gestatten uns,
demgegeniiber auf das klassische katholische Werk iiber die Offenbarung
aufmerksam zu machen : R. Garrigou-Lagrange O. P., De Revelatione per
Ecclesiam catholicam proposita (Romae-Parisiis 1918 ; 19253). So sehr
darin der Autor im Sinne der katholischen Kirche die Rechte der Vernunft
gewahrt wissen will, was bei Brunner offensichtlich nicht der Fall ist, und
darum die Apologetik als «defensio rationalis divinae revelationis» definiert,
ebenso entschieden besteht er darauf, daB diese verniinftige Beweisfiihrung
unter der Leitung der Offenbarung und des Glaubens sich vollziehen muB,
und darum charakterisiert er die Apologetik als theologische Disziplin, als
« munus defensivum S. Theologiae ». Im gleichen Sinn und Geist ist in aller-



112 Literarische Besprechungen

neuester Zeit das ganz vorziigliche Werk von G. Niebecker verfafit: « Wesen
und Wirklichkeit der iibernatiirlichen Offenbarung. Eine Besinnung auf die
Grundlagen der katholischen Theologie » (Freiburg i. Br. 1940).

Mit dem Hinweis auf diese beiden Werke haben wir eigentlich auch
schon einen anderen Vorwurf Brunners widerlegt, wenn er sagt: « Die
Frage nach dem Wesen der Offenbarung ist innerhalb der Kirche und ihrer
Theologie erst sehr spiat erwacht. Vergeblich suchen wir in dlteren theo-
logischen Werken eine umfassende Besinnung iiber das Wesen der dem
christlichen Glauben zugrunde liegenden Offenbarung. Das einzige, was
in der altkirchlichen, mittelalterlichen, reformatorischen und nachreforma-
torischen Theologie an solcher Arbeit vorliegt, sind die Untersuchungen
iiber das Verhiltnis zwischen ‘natiirlicher’, und ‘geoffenbarter Theologie’,
die in der Regel die Systeme der Dogmatik einleiten, in denen aber so gut
wie ausnahmslos unter Offenbarung nur die Inspiration der Heiligen Schrift
verstanden wird ... Die theologische Reflexion hat sich, nachdem sie sich
einmal in den ersten Jahrhunderten in dieser fatalen Gleichsetzung von
Offenbarung und Schriftinspiration verfangen hatte, nicht mehr von ihr
loszumachen vermocht. Die Folge war, daB sich die Besinnung iiber die
Offenbarung in einer mehr oder weniger verbalistischen Theorie iiber die
gottliche Autoritat der Bibel erschopfte, wobei es grundsatzlich wenig aus-
machte, wie viel oder wie wenig man auch eine allgemeine oder natiirliche
Offenbarung zur Geltung brachte. Die Offenbarungsiehve der Kivche war
und blieb identisch mit ihver Schriftlehve (7 f£.).

Haitte sich der Verfasser bemiiht, den Fiirsten der katholischen Theo-
logie, den hl. Thomas, auf den alle neueren Abhandlungen iiber die Offen-
barung zuriickgehen, niher kennen zu lernen, so hitte er diesen schweren
Vorwurf nicht so hemmungslos aussprechen koénnen. Da wire er in der
Summa theologica II-II qq. 171-174 und ebenso in den Quaestiones
disputatae de veritate q. 12 auf die geradezu klassischen Traktate De
prophetia gestoBen. Dabei hitte er sich auch iiberzeugen kénnen, da@3
die katholische Theologie je und je griindlich unterschieden hat zwischen
Offenbarung und Schriftinspiration, zwischen Inspiration in Verbindung
mit Offenbarung und Inspiration ohne neue Offenbarung ; er hitte gesehen,
wie der instinctus divinus dem Propheten nicht bloB neue Erkenntnis
vermittelt, sondern ihn weiter antreibt zum Reden und Handeln, speziell
auch zur irrtumslosen Niederschrift des iibernatiirlich Geschauten. Er hitte
auch erfahren, daB nach katholischer Auffassung die goéttliche Schrift-
inspiration formell nicht « aus dem Sein in Christus » (127) durch den
Glauben und die Liebe flieBt, sondern aus einem charismatischen Antrieb.
Er hitte sich ferner durch jede Monographie iiber Schriftinspiration be-
lehren lassen konnen, daB die von den bewéihrtesten katholischen Theo-
logen im Sinne des hl. Thomas und seiner Unterscheidung zwischen causa
principalis und instrumentalis vertretene Verbalinspiration in keiner Weise
gleichgestellt werden kann mit der Verbalinspiration, wie sie vielfach von
protestantischer Seite vorgetragen wurde. Doch bei all dem wollen wir
nicht in Abrede stellen, daB die Kirche sich vor allem, aber nicht allein,
auf das gottlich inspirierte und darum mit gottlicher Autoritit ausgestat-



Literarische Besprechungen 113

tete Dokument der Heiligen Schrift als fons revelationis stiitzte und den
Offenbarungsvorgang selber Ofter etwas in den Hintergrund treten lieB3.

Doch hoéren wir E. Brunner weiter : « Hinter dieser Tatsache (Ver-
wechslung von Offenbarung und Schriftinspiration), die zundchst nur eine
gewisse Befangenheit zum Ausdruck bringt, steckt aber ein vergiangnis-
volles MiBverstandnis der Offenbarung und des Offenbarungsglaubens, das
wie ein schwerer Schatten iiber der ganzen Geschichte der christlichen
Kirche liegt. Dieses MiBverstindnis der Offenbarung und des Glaubens
darf wohl als die folgenschwerste Fehlentwicklung des Christentums
bezeichnet werden. In der Zeit der Apostel ebenso wie in der Zeit der
alttestamentlichen Propheten verstand man unter Gottesoffenbarung
immer das gottliche Handeln zum Heil der Welt, die ganze Heilsgeschichte,
die ‘Taten Gottes’, die Gottes Wesen und Willen offenbaren, vor allem
den, in dem alle vorangehende Offenbarung ihren eigentlichen Sinn
bekommt und der darum ihre Erfiillung ist, Jesus Christus. Er selbst ist
die Offenbarung. Die Offenbarung ist kein Buch und keine Lehre, son-
dern Offenbarung ist Goltt selbst in seiner geschichtlichen Selbstbezeugung.
Offenbarung ist Geschehnis, lebendige Geschichte Gottes mit der Mensch-
heit ... Als aber die Kirche im zweiten Jahrhundert den Kampf mit der
gnostischen Irrlehre auszufechten hatte, einen Kampf, in dem es auf Tod
und Leben der Kirche ging, und als in diesem Kampf begreiflicherweise
die Frage nach dem Kriterium der echten und gefilschten Botschaft der
Kirche brennend wurde, da tat die Kirche das, was sie auch spiterhin
getan hat und was immer ihr Verderben war: sie suchte Sicherheiten.
Sie schuf sich ein verfiigbares, gesetzlich zu handhabendes Instrument
der Unterscheidung, und dieses Werkzeug war der Begriff der gottlich
inspirierten und darum unfehlbaren Lehre. Die gottlich geoffenbarte Lehre
— das ist die Offenbarung» ... « Der fundamentale Irrtum, der Offen-
barung und geoffenbarte Lehre gleichsetzt, beginnt mit den Apologeten,
hat aber seine Vorgeschichte schon in den Pastoralbriefen und bei den
apostolischen Vatern» (8 f.).

So kommt denn Brunner zur Unterscheidung der « zwei Wahrheits-
begriffe », die wie ein roter Faden sich durch das ganze Buch hindurch-
zieht und namentlich im 24. Kapitel (357-369) eingehend behandelt wird
und zu deren nahern Erliuterung er immer wieder auf sein Werk « Wahr-
heit als Begegnung. Sechs Vorlesungen iiber das christliche Wahrheitsver-
stindnis » (Berlin 1938) zuriickverweist : eine Unterscheidung, die deut-
lich von der sog. Existenzialphilosophie her beeinfluBt ist, vielmehr von
Kierkegaard und, wenn auch unausgesprochen, von F. Ebner. Der Ver-
nunftwahrheit steht die Offenbarungswahrheit gegeniiber. Erstere wird
gekennzeichnet als Wahrheit die «ist», die mit Geschehen nichts zu tun
hat, als « Es-Wahrheit », als « Wahrheit-von-mir-aus », als allgemein an-
erkannt, allgemein geltend, unwiderstehlich, unpersénlich, die die Uber-
einstimmung eines Gedachten mit einem Seienden bedeutet usw. Die
Offenbarungswahrheit hingegen ist Wahrheit, die « geschieht », « Du-Wahr-
heit », Wahrheit als « Tat», «gegebene» Wahrheit, « Mitteilungswahrheit »,
« Personbegegnung », Wahrheit, die nicht in einem Akt der objektiven

Diyus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

Erkenntnis, sondern « nur in einem Akt der personalen Hingabe und
Entscheidung angeeignet wird » usw. Allerdings macht Brunner hiezu
eine Bemerkung, die, scheinbar wenigstens, das Gesagte wieder in Frage
stellt oder aufhebt: « Dieses personhafte Geschehen ist unablésbar ver-
kniipft mit begritflich-denkbarem Inhalt, mit Wahrheit im allgemeinen
Sinn des Wortes, Wahrheit als Lehre, Erkenntnis als Innewerden eines
Sachverhaltes. Gott sagt und gibt uns sich selbst nicht anders als so,
daB er uns etwas, nimlich die Wahrheit von sich selbst sagt; und wir
kénnen nicht anders ihm uns vertrauensvoll gehorsam hingeben als so,
daB wir ihm das glauben, was es uns sagt » (Wahrheit als Begegnung 84 f.).

Die Antwort auf die von Brunner gegen die Kirche erhobene Anklage
und speziell auf seine Unterscheidung der beiden Wahrheitsbegriffe diirfte,
zumal nach dem eben von ihm gemachten « Zugestindnisse », der katho-
lischen Theologie nicht schwerfallen ; sie gibt uns zugleich Gelegenheit,
unseren eigenen Offenbarungsbegriff niher zu entwickeln. Wir sind dem
Verfasser dankbar, dafl er den geschichtlichen Charakter, das Tatmoment
der Offenbarung, sowohl des Alten wie des Neuen Testamentes, so nach-
driicklich betont ; es ist das, namentlich auf protestantischer Seite, nicht
immer der Fall gewesen. Aber wir bestehen darauf, daB die Mitteilung
von einem begrifflich-denkbaren Inhalt nicht nur «Instrument», « Fassungy,
« Zeichen » (a. a. O. 84) oder Symbol der géttlichen Tat ist, sondern deren
eigentliches Wesen und unmittelbarer Zweck. Gott, die eine, einfache und
ungeteilte Wahrheit, teilt sich selbst durch ihr Handeln, ihre Tat, mit:
vorerst von Ewigkeit her durch notwendige, innergottliche Lebenstitigkeit
an die wesensgleiche zweite gottliche Person, das Wort (revelatio perfecta)
und dann in der Zeit durch freies Handeln nach aulen an den von ihm
wesensverschiedenen, endlichen Geist. Auf die Erleuchtung des geschaf-
fenen Geistes durch die gottliche Wahrheit, auf die Teilnahme an der
g6ttlichen Wahrheit und damit am gottlichen Leben zielt alles Tun Gottes
nach auBlen letzthin ab (revelatio imperfecta). Dieses in sich eine, un-
geteilte gottliche Handeln ist entweder Schopfung (creatio activa) oder
Sprechen Gottes (locutio Dei), je nachdem ihre unmittelbare Wirkung
entweder das Dasein der geschaffenen Dinge oder die wunderbare Er-
leuchtung des geschaffenen Geistes ist. Im ersteren Ifalle haben wir
die revelatio naturalis, im zweiten die revelatio supernaturalis. Aus den
geschaffenen Dingen, die durch die fortgesetzte Schépfertat Gottes im
Dasein erhalten werden, schépft der menschliche Geist die sog. Vernunft-
wahrheit, erhebt er sich stufenweise bis zur Erkenntnis Gottes selber,
insofern seine goéttlichen Vollkommenheiten in ihnen abgebildet sind. So
konnen wir, unter gewissen Vorbehalten, bzw. Verwahrung gegen versteckte
idealistische Tendenzen, Brunner zustimmen, wenn er sagt: « Unerbitt-
lich spannt die Vernunft den Ring der Immanenz um mich herum, wenn
auch zu dieser Immanenz die Idee des Transzendenten gehért. Alle von
mir aus gedachte Transzendenz ist nur Transzendenz-innerhalb-der-Imma-
nenz ; alles, was ich innerhalb dieser meiner Immanenzwelt mit Du
bezeichne, ist nur Du-innerhalb der Ichwelt. Diese Immanenzwelt ist,
trotz all dem Mannigfaltigen, das sich in ihr ereignet, im Grunde ein



Literarische Besprechungen 115

ruhendes System. Es findet keine wahrhafte Mitteilung statt. Gott teilt
sich nicht mit », — d. h. nicht nach seinem innergéttlichen Leben — « weil
es bei meinem Denken iiber Gott sein Bewenden hat ». — Dem gegeniiber
ist die revelatio supernaturalis ein wunderbares Eingreifen Gottes in den
natiirlichen Lauf der geschaffenen Dinge, speziell in den natiirlichen Denk-
prozeB des menschlichen Geistes. Brunner hat diesen Wundercharalkter
der Offenbarung sehr gut dargestellt im 19. Kapitel (290-304). Diese
iibernatiirliche Offenbarung ist nach der Lehre der katholischen Kirche
und ihrer Theologie, und zwar gestiitzt vor allem auf Hebr. 1, 1 : « Multi-
fariam, multisque modis olim Deus loquens patribus in Prophetis : novis-
sime, diebus istis locutus est nobis in Filio», ein Reden Gottes im Sinne
einer Belehrung : locutio Dei ad homines per modum magisterii. Der
hl. Thomas unterscheidet in der prophetischen Erkenntnis ein doppeltes
Moment : die Darbietung (repraesentatio) der Gegenstinde und Inhalte
der Offenbarung und das Urteil (iudicium) iiber die von Gott vorgelegte
Offenbarung. Dieses vom Propheten im prophetischen Lichte vollzogene
Urteil, das sich in seinem Handeln und Reden kundgibt, ist die eigentliche
Erfiilllung und Vollendung des Offenbarungsvorganges, auch unabhingig
von der gliubigen Annahme der Offenbarungstatsache und des Offen-
barungsinhaltes, sei es durch den Propheten selbst, sei es durch seine Mit-
menschen. Im Neuen Bunde ist die iibernatiirliche Offenbarung vor allem
die Erscheinung des Wortes Gottes in Menschengestalt, all sein Handeln
und Lehren, insofern es als historische Tatsache auch natiirlicher Weise
erkannt werden kann. Auf ihn weist alle vorausgehende Offenbarung hin,
und alle nachfolgende, den Aposteln zuteil gewordene, zuriick. Aber all dieses
historische Geschehen vollzieht sich nicht um seiner selbst willen, sondern
nur im Dienste der Wahrheitserkenntnis. Speziell die Personaloffenbarung
des Logos ist die Grundlage fiir seine Lehroffenbarung. Der biblische Befund
spricht, unvoreingenommen betrachtet, klar dafiir, daB die iibernatiirliche
Offenbarung eine Mitteilung von Lehren und Wahrheiten ist. Als geschicht-
lich-immanente Tatsache unterliegt sie dem natiirlichen historischen Erken-
nen und Wissen ; als iibernatiirliche Tat des transzendenten Gottes ist sie
nur im Glauben zuginglich ; sie wird uns zutiefst dadurch zu teil, daB wir
in eine personale Beziehung zum inkarnierten Logos treten und in ihm und
durch ihn zur Veritas prima in dicendo, auf die alles in letzter Linie hinzielt,
wie es von ihr ausgegangen ist. Aber so sehr die katholische Theologie aner-
kennt, daB alle iibernatiirliche Offenbarung nach den Absichten Gottes auf
das Zustandekommen des Glaubens und damit auch die eigentliche Person-
begegnung hingeordnet ist, ebenso entschieden betont sie den Unterschied
zwischen Offenbarung und Glauben, und sie kann die kategorischen AuBe-
rungen Brunners, und damit auf der dialektischen Theologie iiberhaupt,
nur mit groBter Zurilickhaltung aufnehmen : « Der Akt der geschichtlichen
Gottesoffenbarung ist erst dort vollendet, wo er im Apostel ... zur Glau-
benserkenntnis, zum Glaubensbekenntnis ... wird. Erst indem das, was
Jesus Christus ist, einem Apostel aufleuchtet, hat die gottliche Offen-
barung ihr Ziel erreicht, ist ihr Stromkreis geschlossen. Wire kein Apostel
dagewesen, in dem diese Erkenntnis aufleuchtete, so wiare die Geschichte



116 Literarische Besprechungen

Jesu der Menschheit nicht zur Offenbarung, zum Worte Gottes geworden »
(121). — Nach katholischer Auffassung unterrichtet uns Gott durch sein
Reden nicht bloB iiber sein innergéttliches Leben (revelatio supernaturalis
quoad substantiam), sondern teilt uns auch Wahrheiten mit, die wir an sich
natiirlicher Weise erkennen kénnen (revelatio supernaturalis quoad modum).

In dem dargelegten Sinne redet der hl. Thomas von einer « doppelten
Wahrheit » oder von « zwei Wahrheitsbegriffen » : « Apparet sapientis inten-
tionem circa duplicem veritatem debere versari: ad quarum unam investi-
gatio rationis pertingere potest; alia vero omnem rationis excedit indu-
striam. Dico autem duplicem veritatem divinorum non ex parte ipsius
Dei, qui est una et simplex veritas, sed ex parte cognitionis nostrae quae
ad divina cognoscenda diversimode se habet» (Contra Gent. I 9). Und noch
klarer driickt er sich Contra Gent. I c. 3 aus, wo er von einem «duplex
modus divinae veritatis manifestandae » redet und dann ausdriicklich sagt :
« Est autem in his quae de Deo confitemur duplex veritatis modus. Quae-
dam namque vera sunt de Deo, quae omnem facultatem humanae rationis
excedunt, ut Deum esse unum et trinum. Quaedam vero sunt ad quae
etiam ratio naturalis pertingere potest, sicut est Deum esse, Deum esse
unum et alia huiusmodi; quae etiam philosophi demonstrative de Deo
probaverunt, ducti naturalis lumine rationis ». In diesem Sinne verstehen
wir auch die Definition des Vatikanums iiber den « duplex ordo cognitionis
non solum principio, sed obiecto etiam distinctus » (Denzinger 1795). Der
Vorwurf Brunners, daB3 wir « Vernunftwahrheit » und « Offenbarungswahr-
heit » auf den gleichen Nenner « Wahrheit » bringen, diirfte also, unter
Anwendung der Analogie zwischen natiirlicher und iibernatiirlicher Ord-
nung, erledigt sein. Beide Wahrheiten setzen eine Tat des persénlichen
Gottes ein Geschehen voraus; beide sind etwas Gegebenes, Mitgeteiltes
zum Zwecke der Belehrung des Menschen ; beide werden in ihrem Sein
und ihrer Unversehrtheit durch die ndmliche Gottestat bewahrt, die sich
das eine Mal als conservatio, das andere Mal als assistentia aufert, die der
lehrenden Kirche verheiBen ist ; beide werden durch den Menschen in
einem Erkenntnisakt angeeignet, soweit dies einer geschaffenen Kraft
moglich ist : im ersteren Falle geschieht es durch die natiirliche Vernunft,
im zweiten durch den im Glauben erhohten Verstand. Dieses glaubige
Erkennen der Offenbarungswahrheit bleibt, wie Brunner ganz richtig be-
merkt (360), « dauernd an den geschichtlichen Vorgang gebunden, in dem
sie erstmalig zu uns kam », d. h. an die Veritas prima in revelando. Will
Brunner mit seiner Unterscheidung der zwei Wahrheitsbegriffe nichts
anderes sagen, als daB wir der Vernunftwahrheit auf eigene innere Ein-
sicht hin zustimmen, wéihrend wir die Offenbarungswahrheit, gestiitzt
auf die Autoritit Gottes, freiwillig annehmen, so gehen wir mit ihm einig.
In unseren Ausfithrungen iiber den Glauben werden wir das weiter erkliren.

Vorher nur noch ein kurzes Wort iiber die sog. allgemeine oder
« Schopfungsoffenbarung » (59-81). Gegeniiber K. Barth betont Brunner,
daB Gott der Welt, die er geschaffen, den Stempel seines Geistes aufge-
prigt hat ; sie hat diesen Stempel ; sie bekommt ihn nicht erst durch die
geschichtliche Christusoffenbarung ; « die Lehre von der analogia entis ist



Literarische Besprechungen 117

keine Spezialitit der katholischen Kirche, sondern gemeinkirchliches
Bekenntnis von Anbeginn der Kirche an». Aber gegeniiber der katho-
lischen Lehre besteht er darauf, daB es der geschichtlichen Offenbarung
und des durch sie geschaffenen Glaubens bedarf, um die Analogien richtig
zu sehen, so zu sehen, daB sie auf den wahren Gott als ihren Schépfer
hinweisen. Die analogia entis reicht nicht aus, um auf ihr eine theologia
naturalis aufzubauen. Nach Brunner fallen somit natiirliche Offenbarung
Gottes in der Schoépfung und urspriingliche iibernatiirliche Offenbarung
in Adam schlechthin zusammen. Wohl unterscheidet er die sog. formale
Imago als das Subjektsein des Menschen und seine Verantwortlichkeit
von der materialen Imago als Iustitia originalis ; jene ist durch die Siinde
nicht angetastet, diese aber ist absolut verloren. Aber er fiihrt diese
Unterscheidung dann doch nicht im Sinne der sachlichen Scheidung des
duplex ordo cognitionis des Vaticanums durch, sondern bezieht die natiir-
liche Moglichkeit des Menschen, Gott in der Schopfung zu erkennen, d. h.
die formale Imago, auf die Uroffenbarung zuriick, die als solche der
materialen Imago, d. h. der Adam verlichenen gnadenhaften Méglichkeit,
den Gott der Gnade zu erkennen, d. h. dem Glauben zugeordnet ist.
Indessen E. Brunners Unterscheidung der zwei Wahrheitsbegriffe,
speziell sein Offenbarungsbegriff, steht, wie bereits einleitend bemerkt
worden, im Dienste der echt protestantischen Auffassung vom Glauben,
die er unbedingt zu rechtfertigen und zu retten versucht. Héren wir also,
was er vom Glauben sagt: « Glaube ist nicht ein Verhdlinis zu Etwas, zu
einer Idee, einer Wahrheit oder Lehve — und wire es eine gottlich geoffen-
barte Lehre —, sondern er ist ganz und gar Personverhdltnis, mein Ver-
trauensgehorsam zu dem, der mir als der gnidige Herr begegnet. Es ist
nicht so, daf3 diesem Personakt des Vertrauensgehorsams ein Erkenntnis-
akt vorausgehen miil3te, der sich auf ‘etwas’, eine Wahrheit iiber Gott
bezoge ; vielmehr offenbart sich und gibt sich Gott dem Glauben so, dal3
alles ‘etwas’ auf ‘Ihn selbst’ hinweist und dadurch ihm untergeordnet ist ;
die SelbsterschlieBung des gnadigen Herrn im Ich ist die eine Seite, die
gehorsam-vertrauensvolle Hingabe des bisher selbstherrlichen und selbst-
besorgten Ichs die andere Seite ein und desselben Geschehens. Alle Akte
objektiver, sachenhafter Erkenntnis sind demgegeniiber lediglich vor-
bereitend, untergeordnet; sie sind nicht die Glaubenserkenntnis selbst.
Diese ist sui generis; sie vollzieht sich nicht in der Dimension Ich-Etwas,
Ich-Wahrheit, sondern in der Dimension Ich-Du, vielmehr Du-Ich, als
eine Erkenntnis von der Art, wie Liebe in Liebe erkannt wird und nicht
anders» (37 f.). « Dieser echt biblische Glaubensbegriff ist in der Kirche
schon friih verloren gegangen, wie er denn schon im Neuen Testament
(so im Jakobusbrief) nicht durchgehend mit derselben Klarheit ausge-
sprochen wird. An seine Stelle ist das getreten, was wir den ‘katholischen’
Glaubensbegriff nennen kénnen. IThm zufolge ist der Glaube erstens einmal
auf gottlich geoffenbarte Lehre als seinen eigentlichen Inhalt bezogen, Lehr-
glaube, und zweitens apriorische Anerkennung der Autoritit der Heiligen
Schrift in allen ihren Teilen. Was die Schrift sagt, ist, darum, weil es in
der Schrift steht, ‘zu glauben’. Dieses Autorititsverhiltnis wird dann weiter-



118 Literarische Besprechungen

hin auch auf die Lehren der Kirche iibertragen » (38). Und als Beleg wird
von Brunner eine ganz irrig gedeutete Stelle aus Hettinger, Apologie des
Christentums I, 2, S. 133 angefiihrt : « Wir glauben denen, welche diese
Tatsachen (Wunder der Evangeliengeschichte) wissen koénnen, weil sie
Augenzeugen sind. Denn die Offenbarung im allgemeinen und die Offen-
barung Gottes in Jesus Christus ist ein sichtbarer, sinnlich wahrnehmbarer,
von Zeugen gekannter und verkiindeter Vorgang. Damit steht und fillt
das Christentum». Und dann fihrt Brunner weiter : « Man mufB} (nach
katholischer Auffassung) glauben, was die Kirche lehrt und weil die Kirche
es lehrt; man muB3 ‘es’ glauben. Dieser ‘Glaube’ ist das Produkt einer
Dimensionsverschiebung ; aus dem personalen Subjekt-Subjekt-Verhiltnis,
ist ein Objekt-Subjekt-Verhiltnis geworden. Die Inhalte der Schrift, was
immer sie seien, sind ‘zu glauben’. Es ist ganz verstandlich, daB die katho-
lische Theologie diesem Glauben keine rechtfertigende, wiedergebirende,
personschaffende Kraft zutraut, daB darum solcher ‘Glaube’ durch die

‘Liebe’ erginzt werden mulB}. Die fides informis — jener Glaube, den
‘auch die Teufel haben’ (Jac. 2, 19) — mul} erst caritate formata werden,
wobei diese caritas ein stark mystisches Geprage ..., eine ‘Erosstruktur’

hat. Aus den zwei bibelfremden Elementen, autoritirer Lehrglaube und
mystische Liebe, soll das rekonstruiert, was in der Bibel wistic, Glaube
heiBt» (39). «Mit diesen wenigen diirren Worten haben wir die groGte
Tragodie der gesamten Kirchengeschichte umschrieben. Diese Wandlung
im Glaubensverstindnis, die aus dem Vertrauens- und Gehorsamsverhiltnis
zum Herrn der Kirche den autoritiren Bibel-Lehrglauben machte, ist der
tiefste Grund fiir die Wandlung und Schwachheit des Christentums und
der Kirche, vom zweiten Jahrhundert an bis auf den heutigen Tag» (40).

Die Leser mdgen das lange Zitat entschuldigen. Es war aber not-
wendig, um das Problem der Offenbarung bzw. des Glaubens in seiner gan-
zen Tragweite aufzurollen und zugleich einen Einblick in die wissenschaft-
liche Arbeitsweise des Verfasser zu geben, wenn es um spezifisch katho-
lische Belange geht. Die Widerlegung diirfte uns nicht allzuschwer fallen.

Vor allem iiberrascht die ginzliche MiBkennung des Verhiltnisses
zwischen rationaler Vorbereitung auf den Glaubensakt, der von der Kirche
als ein obsequium rationabile gekennzeichnet wird, und dem dtbernatiirlichen
Glauben selber. Die apologetische Beweisfiihrung, die im Glaubwiirdigkeits-
urteil ihren AbschluB} findet, wird von den katholischen Theologen als con-
ditio sine qua non actus fidei prudentis bezeichnet, ist aber niemals Motiv
des Glaubens ; wenn er das ware, koénnte man eventuell den katholischen
Glauben auf gleiche Stufe stellen mit dem Glauben des Teufels ; die genannte
Beweisfiihrung ist auch nicht einmal Teilmotiv des Glaubens — so wenig-
stens nicht nach thomistischer und suarezianischer Auffassung.

Sodann scheint Brunner die Unterscheidung zwischen obiectum formale
oder motivum fidei und obiectum materiale des Glaubens zu iibersehen, die
jedem katholischen Schulkinde aus dem Katechismus geliufig ist : « Wir
miissen alles, was Gott geoffenbart hat, fest fiir wahr halten, weil Gott
die Wahrheit selber ist und deshalb nicht irren und nicht in Irrtum fiihren
kann ». Der hl. Thomas hat sie gleich zu Anfang seines Traktates De fide



Literarische Besprechungen 119

(II-IT q. 1 a. 1) folgendermafBen ausgesprochen : « Cuiuslibet cognoscitivi
habitus obiectum duo habet : scl. id quod materialiter cognoscitur, quod
est sicut materiale obiectum ; et id per quod cognoscitur, quod est formalis
ratio obiecti ... Sic igitur in fide si consideremus formalem rationem
obiecti, nihil est aliud quam veritas prima : non enim fides, de qua loquimur
assentit alicui, nisi quia est a Deo revelatum ; unde ipsi veritati primae
fides innititur tamquam medio». Gewohnlich wird dieses medium oder
motivum fidei von den Theologen ausgedriickt in den Formeln : Veritas
prima in dicendo oder revelando, auctoritas Dei revelantis oder dicentis.
« Si vero consideremus materialiter ea, quibus fides assentit, non solum
est ipse Deus, sed etiam multa alia». Das sind die Neutra: revelata,
vera, dicta, testata des Vatikanums und des Antimodernisteneides, auf
die Brunner S. 39, Anm. 16, hinweist. Und Thomas fihrt weiter: « Quae
tamen sub assensu fidei non cadunt nisi secundum quod habent aliquem
ordinem ad Deum : prout scilicet per aliquos divinitatis effectus homo
adiuvatur ad tendendum in divinam fruitionem ; et ideo etiam ex hac
parte obiectum fidei est quodammodo veritas prima, inquantum nihil cadit
sub fide, nisi in ordine ad Deum ». Das Materialobjekt ist im gewissen
Sinne dem Formalobjekt untergeordnet und wird von ihm bestimmt ;
dieses spezifiziert die potentia und den habitus.

Der Glaube ist weiter nach katholischer Auffassung ein Akt des ganzen
Menschen, und zwar ein Akt der vollen Unterwiirfigkeit und des Gehorsams,
den er Gott als seinem Schépfer und Herrn und vor allem als der uner-
schaffenen Wahrheit schuldet ; aber diesen Akt leistet er formell durch
den Verstand und den Willen. « Cum homo a Deo tamquam creatore et
Domino suo totus dependeat et ratio creata increatae veritati penitus
subiecta sit, plenum revelanti Deo intellectus et voluntatis obsequium
fide praestare tenemur» (Denzinger 1789 ; cfr. 1810). Der Glaube ist in
erster Linie ein Akt des Verstandes, weil sein Objekt die Wahrheit ist,
auf die allein der Verstand von Natur aus angelegt ist: « Credere est
immediate actus intellectus, quia obiectum huius actus est verum, quod
proprie pertinet ad intellectum, et ideo necesse est, quod fides, quae est
proprium principium huius actus, sit in intellectu sicut in subiecto »
(ITI-IT q. 4 a. 2). Aber weil die von der gottlichen Wahrheit ihm dar-
gebotene Offenbarung nicht innerlich einsichtig ist, darum mufB3 der Wille
ins Mittel treten und den Verstand zur Zustimmung bewegen : « Credere
non habet assensum nisi ex imperio voluntatis; unde secundum id quod
est, a voluntate dependet » (Verit. 14 q. 3 und o6fters). Ja, der hl. Thomas
betont sogar: « In cognitione fidei principalitatem habet voluntas ; intel-
lectus enim assentit per fidem his quae sibi proponuntur, quia vult, non
autem ex ipsa veritatis evidentia tractus» (Contra Gent. III c. 40). Schon
in der natiirlichen Ordnung hat der Glaube seine Wurzel, statt in einem
theoretischen Prinzip, in der Achtung vor der Wiirde eines anderen intelli-
genten Wesens und dem Bediirfnisse, bzw. dem Verlangen, unsere eigene
Einsicht durch die seinige zu erginzen und zu verbessern und eine
geistige Gemeinschaft mit ihm einzugehen. Das objektive Motiv des
Glaubens, die Glaubenswiirdigkeit der redenden Person, wirkt als solches



120 Literarische Besprechungen

zunichst auf den Willen, indem es Achtung, Wertschitzung und Vertrauen
erzeugt und durch den Willen erst auf die Zustimmung des Verstandes,
in welcher die achtungs- und vertrauensvolle Hingabe an die Person des
Redenden und die geistige Vereinigung mit ihm vollzogen wird. Die Zu-
stimmung des Verstandes verliert darum nicht den Charakter eines wahren
Erkenntnisaktes, weil eben die Gewinnung einer wahren Erkenntnis das
Ziel ist, wonach der Wille strebt, und weil die Zustimmung selbst, kraft
des Antriebes von seiten des Willens, auf die der Vernunft des Glaubenden
bewuBte Einsicht gegriindet ist, welche die redende Person von der betref-
fenden Wahrheit hat. Aus Achtung vor dieser Einsicht und im Vertrauen
auf sie, nehmen wir dann effektiv die vorgelegte Wahrheit an. Was so
vom natiirlichen Glauben gilt, das geschieht in analoger Weise auch in
der iibernatiirlichen Ordnung. Gott gegeniiber erscheint der Glaube, weil
aus absoluter Achtung gegen ihn und absoluter Hingabe an ihn ent-
springend, in seiner idealen Vollendung. Der gottliche Glaube ist also im
vollen Sinne Vertrauensgehorsam gegen Gott, wir wollen sagen Person-
begegnung mit Gott, die sich aber auswirkt, betitigt in der Zustimmung
des Verstandes zur geoffenbarten Wahrheit. Diese selber und infolgedessen
das von der Kirche mit goéttlicher Autoritit unfehlbar vorgelegte Dogma
ist darum wahrhaft ein credendum, ein Glaubensgesetz, und nicht bloB3
ein creditum, ein Bekenntnis, ein Hinweis, oder ein Symbol des Vertrauens-
gehorsams, der Personbegegnung im Glauben, wie Brunner meint, z. B.
150 ff. Wenn er diesbeziiglich iiber die katholische Auffassung sich ein-
gehender unterrichten will, so verweisen wir ihn auf die tiefgriindigen Aus-
fihrungen von M. ]J. Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik I,
namentlich S. 269-357, die wohl zum Besten gehéren, was von katholischer
Seite iiber diese Frage geschrieben worden.

Dabei wollen wir nicht verhehlen, da3 in der katholischen Theologie
der Charakter des Glaubens als sog. « Personbegegnung » vielfach etwas
in den Hintergrund getreten ist und daB dafiir die Annahme einer Wahr-
heit, die Zustimmung des Verstandes zu einer geoffenbarten Lehre stirker
betont wurde. Aber die katholische Theologie hatte ihre guten Griinde
hiefiir ; galt es doch, gerade gegeniiber der irrigen Deutung des Glaubens
durch die Reformatoren dieses Moment besonders stark hervortreten zu
lassen. Es ist darum von besonderem Vorteil, gerade in Sachen der
Glaubensanalyse auf die Scholastik und namentlich den hl. Thomas von
Aquin und seine wunderbar harmonische Deutung des katholischen Bewuf3t-
seins zuriickzugreifen.

Der hl. Thomas macht, nebenbei gesagt, noch zwei andere Bemer-
kungen, die gerade in Sachen « Personbegegnung» bzw. « Lehrglauben »,
besondere Beachtung verdienen. So sehr er allenthalben das lebendige
Verhiltnis des Gldaubigen zu Christus, dem menschgewordenen Sohne
Gottes, hervorhebt, sagt er doch II-II q. 1 a. 1 ad 1: « Ea quae pertinent
ad humanitatem Christi et ad Sacramenta Ecclesiae vel ad quascumque
creaturas, cadunt sub fide, inquantum per haec ordinamur ad Deum, et
eis assentimus propier divinam vevitatem ». Und anderswo betont er gegen-
iiber einer ungehorigen Einschitzung der dogmatischen Formeln : « Actus



Literarische Besprechungen 121

credentis non terminatur ad aliquid enuntiabile, sed ad rem » (II-IT q. 1
a. 2 ad 2).

Der so gefafite Glaube kann dann entweder eine fides informnis oder
eine fides formata caritate sein. Wir halten daran fest, daB die fides
informis ein wahrer, iibernatiirlicher, wenn auch nicht rechtfertigender
Glaube ist und keineswegs mit dem Glauben der Teufel oder mit dem
sog. natiirlichen, wissenschaftlichen Glauben auf eine Linie gestellt werden
kann. An Hand von H. Denifle O. P., Luther und Luthertum, I 2 : Die
abendlindischen Schriftausleger bis Luther iiber Iustitia Dei und Iustifi-
catio, kann sich E. Brunner iiberzeugen, daBl wir damit auf dem Boden
der altkirchlichen Tradition stehen.

Das Verhidltnis, das wir zur Persona Dei loquentis oder zur Veritas
prima in dicendo im Glauben eingehen, in der fides informis im unvoll-
kommenen und in der fides formata im relativ vollendeten Grade, wird
auch keineswegs getriibt durch die Autoritit der Heiligen Schrift oder des
kirchlichen Lehramtes. Beide sind gegeniiber dem einen und ungeteilten
Motivum fidei nur untergeordnete Regulae fidei, deren unfehlbare Auto-
ritit wir in dem einen und ungeteilten Glaubensakte unverbriichlich fest-
halten. Kurz und biindig driickt das der hl. Thomas aus mit den
Worten : « Omnibus articulis fidei inhaeret fides propter unum medium,
scilicet propter veritatem primam propositam nobis in Scripturis secun-
dum doctrinam Ecclesiae intellectis (nach anderer Leseart : intelligentis)
sane » (II-II q. 5 a. 3), oder noch einfacher: « Formalis ratio obiecti in
fide est veritas prima per doctrinam Ecclesiae manifestata » (De Carit.,
a. 13 ad 6).

In dhnlicher Weise lieBen sich noch zahlreiche andere Ausfiihrungen,
bzw. Anklagen Brunners gegen die katholische Kirche naher untersuchen
und richtig stellen, so z. B. in den Kapiteln: Das Zeugnis der Heiligen
Schrift, Das Zeugnis der Kirche, Das Zeugnis des Geistes, Der Offen-
barungsglaube und die Frage des Zweifels, Problem und Idee der christ-
lichen Philosophie, wo er u. a. Stellung nimmt gegen die « traditionelle
Verwechslung von Glaube und Theologie, die ein Erbstiick des intellektua-
listischen Offenbarungsbegriffes, also des nicht {iberwundenen Katholizis-
mus ist» (386 ; ferner 415 f.). Doch wir miissen abschlieBen ; wir haben
ohnedies die Grenzen einer bloBen Buchbesprechung bereits weit iiber-
schritten.

Alles in allem : das Werk E. Brunners bietet auch uns Katholiken
sehr viel Wahres und Beachtenswertes, das wir dankbar anerkennen
wollen : aber es reizt auch in sehr Vielem zum Widerspruch.

Freiburg. G. M. Hifele O. P.

Aszese.

A. Stolz O. S. B. : L’Ascesi cristiana. Brescia, Morcelliana. 1943. 200 pp.

Aus dem NachlaB des am 19. Oktober 1942 im Alter von erst
43 Jahren verstorbenen Lektors fiir Dogmatik an der rémischen Bene-
diktinerhochschule St. Anselm erscheint ein nicht umfangreiches, aber



122 Literarische Besprechungen

umso bedeutenderes Werk. Es handelt sich um ein Gegenstiick der best-
bekannten, 1936 bei Pustet in Regensburg verlegten « Theologie der Mystik»
des gleichen Verfassers (vgl. die Besprechung in dieser Zeitschrift 1937,
S. 240 f.). Leider erlaubten die Zeitumstinde nicht, dal es in deutscher
Sprache herauskam wie das Parallelwerk ; es ist aber in leicht verstind-
lichem Italienisch geschrieben und erscheint im gleichen Verlag, der schon
eine italienische Ubersetzung der « Theologie der Mystik » herausbrachte.

Den Sinn des Buches umreit der Verfasser selbst im Vorwort. Er
will kein Lehrbuch der Aszetik schreiben, sondern im Anschlufl an die
Lehre der Kirchenvater einige fiir den Begriff des aszetischen Lebens
wesentliche Gedanken darlegen, die gern iibersehen werden. Er nennt
sein Werk bescheiden « un primo tentativo di una teologia dell’ ascetica »
(p. 8); doch ist es mehr als das. Wer sich mit aszetischen Fragen beschaf-
tigt, kann an diesem Buch nicht vorbeisehen.

Stolz begegnet gleich im Vorwort einem Einwand, der gegen sein
Werk erhoben werden koénnte: durch das Zuriickgreifen auf die patri-
stischen Quellen — natiirlich nimmt die monastische Literatur darunter
einen hervorragenden Platz ein — zeichne er ein einseitig monastisches
Ideal der Aszese. Er betont dem gegeniiber, dal das aszetische Ideal
fiir alle Menschen dasselbe ist und nur die Umstinde und Mittel, es zu
verwirklichen, verschieden sind. V. will sich auf die Darstellung der kon-
sequentesten Formen der Aszese beschrinken, damit so das Wesentliche
des Ideals deutlicher hervortrete. Die wichtigsten Quellen sind ihm die
Apophthegmen, die Regel S. Benedikts, Gregor der GroBe, aber auch
Origenes, Basilius und Augustinus kommen oft zu Wort.

Das 1. Kapitel ist dem Eremitentum gewidmet. Stolz sieht darin
nicht eine Entgleisung der wahren Aszese, sondern ihren vollkommensten,
sozusagen normalsten Ausdruck. Die Formel: « Extra mundum fieri»
gibt nach ihm das Wesen des aszetischen Lebens am genauesten wieder.
Dafl diese Wertung des Einsiedlertums nicht bloB orientalisch ist, zeigt
V. anhand von Texten des hl. Thomas (II-II q. 188 a. 8) und Pius’ XL
(Const. apost. « Umbratilem » 1924). Wichtig ist dann vor allem das
Kapitel « Imitazione di Gesu Cristo», da es die dogmatischen Grundlagen
der Aszese aufweisen will. Die moralische Nachfolge hat ihr Fundament
in der Eingliederung in Christus, die in Taufe und Eucharistie in beson-
derer Weise realisiert wird. Zwei weitere Abschnitte, « I’asceta martire »
und «Il soldato di Gesu Cristo» suchen die Grundhaltung der christ-
lichen Aszese zu vertiefen ; sie besteht in Abtétung und Kampf um Be-
freiung von allen irdischen Fesseln. Auf die mehr positiven Seiten der
Aszese kommt Stolz in den letzten Kapiteln zu sprechen: Gebetsleben,
das in der Beschauung gipfelt, Lesung der Heiligen Schrift, Apostolat
des Aszeten : er soll durch Wort und Beispiel Lehrer des geistlichen Lebens
fiir andere sein. Ein tiefschiirfendes Kapitel befat sich mit der Beziehung
zwischen Liturgie und personlicher Frommigkeit; dabei wird besonders
auf die zentrale Stellung des eucharistischen Opfers hingewiesen ; Aszese
und Gebet sind nur Fortsetzung dessen, was die Eucharistie sakramental
begonnen hat. Das SchluBwort endlich zeichnet Maria als das héchste



Literarische Besprechungen 123

Ideal des Aszeten ; sie ist es durch ihre Jungfriaulichkeit, Muttergottes-
wiirde und Mittlerschaft.

Mit dieser knappen Ubersicht ist der Gedankenreichtum des gewich-
tigen Biichleins nur angedeutet. Die Fiille neuer und doch urchristlicher
Ideen wirkt fast ermiidend, und bisweilen regt sich der leise Verdacht,
ob nicht einer vereinzelten patristischen Idee zuliebe eine besser begriin-
dete Auffassung spaterer Zeit einfach iibersehen werde. Sicher mufl man
aber dem Verfasser dankbar sein fiir die reichen Anregungen, die er
mit seinem Werk der Theologia spiritualis gibt, auch wenn man nicht
jeden Punkt seiner Lehre unterschreibt. So wird die These von der
Privalenz des Eremitentums nicht jedermanns Zustimmung finden ; denn
sie setzt sich in bewufliten Gegensatz zur modernen Auffassung, die das
Ideal der Vollkommenheit in der moéglichsten Unterordnung der evan-
gelischen Rite unter das Apostolat sieht (so neuestens D. Thalhammer S. J.,
Jenseitige Menschen. Innsbruck 1937). Diese Deutung kann sich freilich
auch auf den Aquinaten berufen, der II-II q. 188 a. 6 das aktive Leben,
das «ex plenitudine contemplationis» stammt, der bloBen Beschauung
vorzieht. Sie steht aber auch bei Thomas in merkwiirdigem Gegensatz
zur traditionellen Lehre vom Vorrang der Kontemplation (:did. ¢. 182 a. 1),
und er diirfte sie seinem Ordensziel zulieb vertreten. Weniger iiberzeugend
wirkt es, wenn Stolz S. 151 ff. den Gedanken an die Gegenwart Gottes
ersetzt wissen mochte durch die Furcht vor Gott und diese zum « senti-
mento predominante » der christlichen Frémmigkeit macht. Weder der
Hinweis auf das eucharistische Opfer noch die Berufung auf S. Benedikts
1. Demutsstufe kénnen diese Auffassung stiitzen. Das Apostolat des Aszeten
darf nach Stolz nur der Vollkommene ausiiben, Zeichen fiir die erlangte
Vollendung ist ihm die Apatheia. Nun ist das freilich eine in der patri-
stischen Literatur weit verbreitete Uberzeugung, auch Cassian, der Lehr-
meister der Aszese im Abendland, teilt sie restlos. Doch kann der Begriff
seinen stoischen Ursprung nie recht verleugnen, und besonders nach dem
pelagianischen MiBbrauch verlor er wenigstens im Westen viel an Kredit,
und Cassian riickt, indem er daran festhilt, in bedenkliche Niahe des Messa-
lianismus. Im strengen Sinn genommen, stellt die Apatheia iiberhaupt
eine Utopie dar, sodaB das Apostolat des Aszeten illusorisch wird. — Der
S. 121 zitierte Text stammt nicht von S. Nilus, sondern von Evagrius
Pontikus (vgl. J. Hausherr S. J. in der Revue d’Ascétique et de Mystique,
1934, S. 34 ff).

Trotz dieser Aussetzungen sei das postume Werk des so frith heim-
gegangenen Theologen nachdriicklich empfohlen. Eine Besinnung auf die
dogmatischen Grundlagen der Aszese konnte unserem oft so saft- und
kraftlosen aszetischen Schrifttum wertvollste Anregungen geben.

Einsiedeln. Alfons Kemmer O. S. B.



124 Literarische Besprechungen

Geschichte.

J. P. Miiller O. S.B.: Le Correctorium Corruptorii « Circa» de Jean
Quidort de Paris. Edition critique (Studia Anselmiana philosophica theo-
logica, fasc. XII-XIII). — Romae, S. A. L. E. R. Herder. 1941. xxx1x-292 pp.

Von den dominikanischen Gegenschriften, die Ende des 13. Jahrhunderts
gegen das Correctorium fratris Thomae des Franziskaners Wilhelm de la
Mare verfat worden sind, war bis jetzt nur das Correctorium corruptorii
fratris Thomae « Quare» in einer neueren kritischen Edition erhiltlich
(P. Glorieux, Les premieres polémiques thomistes: I. Le correctorium
corruptorii « Quare », Biblioth. thomiste IX, Paris 1927). ILine kritische
Ausgabe des Correctorium « Sciendum » bereitet ebenfalls Glorieux vor
(vgl. Miiller, p. xxx, Anm. 5). Ein drittes, leider unvollstindiges Correc-
torium des Dominikaners Jean Quidort von Paris, das Correctorium « Circa »,
erscheint nun erstmals im Drucke in der vorliegenden kritischen Ausgabe
Miillers. Die grofle Bedeutung dieser Veroffentlichungen fiir die Erforschung
der beriihmten Kontroverse zwischen der alten augustinischen Schule und
dem jungen Thomismus liegt auf der Hand. Es ist nur zu wiinschen, dal
die iibrigen Correctorien ebenfalls méglichst bald in kritischen Ausgaben
zuganglich gemacht werden.

Miiller beniitzte zu seiner in jeder Hinsicht vorziiglichen Edition
samtliche 9 Handschriften, die von diesem Correctorium noch vorhanden
und bekannt sind. In der Hauptsache stiitzt er sich aber auf die Pisaner
Handschrift (Ende XIII. Jahrh.) Cod. 45 der Biblioteca del Seminario
Arcivescovile S. Caterina, die er fiir die beste hilt, beriicksichtigt aber
auch die iibrigen ebenfalls sehr alten (Ende 13., anfangs 14. Jahrh.) Hand-
schriften, soweit die Pisaner der Korrektur und Erginzung bedarf. Die
verschiedenen in den Hss. angebrachten spiteren Hinzufiigungen hat
Miiller mit Recht beibehalten, da sie nach seiner Uberzeugung aus der
Zeit der Correctorienpolemik stammen, und dem vorliegenden Correc-
torium schon seit 1285 beigefiigt waren. Diese in Klammern [ ] edierten
Interpolationen sind also fiir die Erforschung der genannten Kontroverse
hochst wertvoll und darum sehr zu begriiBen. Miiller schlieBt seine Edition
mit einem sehr sorgfiltigen Autorenindex ab. Zu bedauern ist lediglich das
Fehlen eines Sachregisters, das besonders fiir den Gebrauch von Editionen
solcher Art fast unerlidBlich ist; denn die Artikeltitel geniigen bei weitem
nicht, die reiche Stoffiille des Werkes zu kennzeichnen.

Die Einleitung des Herausgebers enthalt wertvolle Ausfiihrungen, nicht
nur iiber die vorhandenen Handschriften und den in ihnen vorliegenden
Text, sondern auch iiber das literarische Werk des Verfassers des Correc-
toriums und vor allem iiber die Datierungsfrage desselben. Jean Quidort
zitiert in seinem Correctorium den von ihm verfaliten Tractatus de Formis,
dessen Identitit mit einem dem Jean Pointlasne (Pungensasinum) filsch-
lich zugeschriebenen Traktat de pluralitate formarum Miiller in dieser
Zeitschrift (19 [1941] 195-210) schon nachgewiesen hat. Ferner enthilt das
Correctorium einen Hinweis auf einen zweiten Traktat, De Principio indi-
viduationis, friither ebenfalls irrtiimlich Jean Pointlasne zugeschrieben. Es



Literarische Besprechungen 125

sei hier der Wunsch ausgedriickt, daB diese Traktate wie auch der Sentenzen-
kommentar und die Summa philosophiae naturalis dieser bedeutenden
Gestalt der dltesten Thomistenschule von P. Miiller herausgegeben werden
mochten.

Miiller datiert das Correctorium zwischen 1282-84. Indes diirften die
angegebenen Griinde nicht jeden Zweifel beheben. R. Creytens (Autour
de la littérature des correctoires, Archivum Fratrum Praedicatorum 12
[1942] 314 ff.) akzeptiert den Terminus ad quem, 1285, den Miiller mit
Glorieux festhilt, méchte aber den Terminus a quo um zwei bis drei Jahre
(1279-80) friiher ansetzen. Sein Beweis beruht auf der gliicklichen Ent-
deckung des vollstindigen Textes einer zweiten Redaktion des Correctorium
Wilhelms de la Mave, die er im Cod. Vat. lat. 4413 gefunden hat und die
fiir die Erforschung der Correctorienliteratur sicher von grofer Bedeutung
ist. Creytens folgert aus dem eingehenden Vergleich dieses Textes mit der
ersten Redaktion, daB diese zweite Redaktion das Werk Wilhelms de la
Mare sein muB, und datiert sie aus verschiedenen Griinden zwischen
1279-1284. Weil nun aber das Correctorium « Circa » diese zweite Redak-
tion offenbar nicht kennt, da es nur auf die Angriffe der ersten Redaktion
antwortet, folgert Creytens m. R., da3 es — wie iibrigens alle dominikanischen
Correctorien, die nur die erste Redaktion des Correctoriums Wilhelm de
la Mare beriicksichtigen — in der Zeit zwischen 1279 und 1284-85 abgefa3t
wurde. Creytens hilt es fiir wahrscheinlich, da diese dominikanischen
Correctorien um 1282 geschrieben wurden ; denn einerseits war natiirlich
eine gewisse Zeit zur Abfassung der dominikanischen Gegenschriften gegen
das 1278 geschriebene Correctorium des Wilhelm de la Mare erforderlich
und anderseits ist wiederum nach Creytens die zweite Redaktion dieser
franziskanischen Schrift, die den ganzen Correctorienstreit veranlafBt hat,
sehr wahrscheinlich vor 1284-85 geschrieben worden. Wichtig ist ferner
auch die Feststellung, daB diese zweite Redaktion nicht die geringste
Allusion auf die dominikanischen Gegenschriften enthilt, woraus man
wohl mit Creytens schlieBen darf, daB diese zweite Redaktion ungefihr
zur selben Zeit wie die dominikanischen Correctorien abgefafit worden ist.
Aus dem Gesagten ergibt sich also, dal Creytens Datierung unseres Cor-
rectoriums von der seines Editors nicht stark verschieden ist. Diirfen wir
nun wenigstens Creytens Ergebnisse fiir gesichert halten ? Dies bestreitet
F. Pelster S. J. in der « Scholastik » (18 [1943] 130), obwohl er anderseits
Creytens Entdeckung der zweiten Redaktion des Correctoriums Wilhelm
de la Mare « einen vollen Erfolg » nennt. In derselben Zeitschrift (S. 127 f.)
bringt Pelster verschiedene beachtliche Griinde vor, die Glorieux’ und
Miillers Datierungsversuche sehr fraglich machen und in dieser Sache
« viel gréBere Zuriickhaltung empfehlen». Das gilt auch von Creytens,
soweit er sich den beiden anschlieBt, aber nicht minder bezgl. seiner
eigenen Argumentation. Immerhin sei hier darauf hingewiesen, daBl weder
Miiller noch Creytens ihre Datierungsversuche fiir absolut sicher halten.
Weitere kritische Arbeiten und Editionen werden hoffentlich auch dieses
Problem endgiiltig 16sen.

Freiburg (Schw.). Paul Wyser O. P.



126 Literarische Besprechungen

Siger de Brabant: Questions sur la Physique d’Aristote (L.es Philosophes
Belges, tome XV). Texte inédit par Philippe Delhaye. — Louvain, Editions
de l'Institut Supérieur de Philosophie. 1941. 256 pp.

Siger von Brabant ist, historisch betrachtet, eine so hervorragende
Personlichkeit des 13. Jahrhunderts, daB es sehr zu begriiBen ist, wenn
seine gesamten Werke herausgegeben werden. AuBerst wichtig fiir eine
genaue Kenntnis seiner Lehre sind die im Clm 9559 von M. Grabmann
aufgefundenen Aristoteleskommentare. Universititsprofessor F. Van Steen-
berghen, Lowen, der den Inhalt dieser Kommentare eingehend bekanntgab
und durch andere Werke sich um Siger groBe Verdienste erwarb, lie
durch seine Schiiler mehrere Dissertationen iiber diese Siger-Werke aus-
arbeiten und den Text der verschiedenen Kommentare fiir die Sammlung
« Les Philosophes Belges » kritisch bearbeiten (Cf. F. Van Steenberghen,
Directives pour les dissertations doctorales, Louvain 1940, S. 81 und 84).
Als erste erschien die vorliegende vorziigliche Ausgabe der Quaestiones
in Physicam. In der Einleitung befaBt sich D. mit den verschiedenen
Fragen, die sich bei der Herausgabe eines mittelalterlichen Textes stellen.
Durch eingehendes Handschriftenstudium kommt D. zu dem Ergebnis,
daB es sich bei den Quaestiones in Physicam um eine autographe Repor-
tatio eines Siger-Schiilers handelt, deren erster Teil in der Vorlesung selbst
geschrieben, der zweite aber auBBerhalb der Schule von demselben Schreiber
kopiert wurde. Die Echtheit der Schrift lieB sich nur aus der inneren
Kritik 16sen, da im Clm 9559 allein die Quaestiones in Metaphysicam
und nur im Inbhaltsverzeichnis dem Siger, « magistro Sogero» zugeteilt
werden. Die Autorschaft des Siger iiber die Quaestiones in Physicam, die
bisher von allen Historikern, die sich mit der Frage befafften, anerkannt
wurde, wird m. E. aus Ds. Untersuchungen iiberzeugend klar: Die ver-
schiedenen charakteristischen Eigenlehren des Siger finden sich hier mit
frappanter Ahnlichkeit ausgefiihrt. Als Zeit der Abfassung wird 1271-1277
angegeben, also die Bliitezeit der Lehrtitigkeit Sigers an der Artisten-
fakultit in Paris. Der Text selbst ist mit groBtmoglicher Sorgfalt und in
wirklich vorbildlicher Weise ediert. Beim Anwenden der kritischen Zeichen
und bei der Ausarbeitung des Apparates hielt sich D. an die Ratschiige
der Union Académique Internationale, was bei Textausgaben zur Erzielung
groBerer Einheitlichkeit héchst zu empfehlen ist. Der erste Apparat gibt
alle wesentlichen Einzelheiten der Hs. wieder, so dal der Leser sich ein
genaues Bild derselben machen kann. Ein zweiter Apparat enthilt die An-
gabe aller Zitationen, sowie der etwaigen, eigens hervorgehobenen Quellen
des Siger. Mit ausfiihrlichen Zitaten- und Sachregistern schlieBt die vor-
ziigliche Ausgabe.

Da der Physikkommentar des Siger von Brabant fiir die Kenntnis
seiner Naturphilosophie sehr wichtig ist, so hat sich D. mit seinem Werk
groBe Verdienste um das Studium dieses bedeutenden Philosophen des
13. Jahrhunderts erworben.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miiller O.S. B.



Literarische Besprechungen 127

U. Gamba: Il commento di Roberto Grossatesta al « De mystica Theo-
logia » del Pseudo-Dionigi Areopagita (Orbis Romanus, Biblioteca di testi
medievali 15). — Milano, « Vita e Pensiero». 1942. viii-70 pp.

Robertus Grosseteste, dessen Ubersetzertitigkeit und philosophische
Wirksamkeit wohl bekannt sind, schrieb auch Kommentare zu dem Corpus
Dionysiacum. Einer geschichtlichen Studie iiber die von verschiedenen
Autoren verfaBten Kommentare zu De mystica Theologia vorgreifend,
bietet G. hier in kritischer Ausgabe Ubersetzung und Kommentar des
Grosseteste zu dieser Schrift, die bisher nur einmal (Strasbourg 1502) im
Druck erschienen ist. Die Edition stiitzt sich auf eine Auswahl von 9 Hss,,
zu denen der Druck von 1502, der als Textzeuge den Wert einer Hs. hat,
hinzutritt. Mit groBer Genauigkeit und fachmidnnischen Kenntnissen stellt
G. in der Einleitung die Klassifikation der Hss. auf. Der Text stiitzt sich
auf die vier ilteren der herangezogenen Hss., die dem 13. Jahrhundert
angehoren ; die iibrigen Hss. sind im Variantenapparat angefiihrt. Solche
Ausgaben mittelalterlicher Texte sind von bleibendem Wert. Es diirfte
jedoch der Wunsch geduBert sein, bei mittelalterlichen lateinischen Texten,
die, wie dieser, vor allem praktische Verwendung haben sollen, die moderne
Orthographie durchzufiihren.

Rom, S. Anselmo. Johannes Miiller O. S. B.

M. Miickshoff O.F. M. Cap.: Die Quaestiones disputatae de fide des
Bartholomidus von Bologna O. F. M. (Beitrige zur Geschichte der Philo-
sophie und Theologie des Mittelalters, XXIV, 4.) — Miinster, Aschendorff.
1940. Lx-200 SS.

Bartholomius von Bologna (1 nach 1294) ist wie M. selbst hervorhebt,
« nicht einer von den ganz Groflen der Scholastik » (S. xvir). Doch da
gerade die Kenntnis von Minnern zweiter und dritter Ordnung oft Zu-
sammenhinge zwischen hervorragenderen Personlichkeiten aufhellen kann,
so ist die Herausgabe und anschlieBende Untersuchung der Quaestiones
disputatae de fide des Bartholomidus von Bologna ein willkommenes Hilfs-
mittel fiir das historische Studium des scholastischen 13. Jahrhunderts.

In einer ausgedehnten Einleitung stellt M. zunidchst die sparlichen
Nachrichten iiber den Lebenslauf des Bartholomaus zusammen. Daraus
geht hervor, daB er als magister actu regens im Franziskanerstudium in
Paris sicher vor dem Schuljahr 1277-78, wahrscheinlich bereits vor 1275-76
(gegen Glorieux) titig war. Bartholomdius ist somit ein Bindeglied zwischen
Bonaventura oder den ersten Bonaventura-Schiilern einerseits und Matthius
von Aquasparta anderseits. Sodann untersucht M. das literarische Werk
des Bartholomius, das sich einstweilen (leider konnte eine endgiiltige
Bibliographie nicht aufgestellt werden) zusammensetzt aus mehreren
Reihen von Quistionen, die hier genau beschrieben werden, einem Traktat
De luce (ediert von I. Squadrani) und mehreren Predigten. Ein Sentenzen-
kommentar wird nicht erwiahnt. Ebensowenig die von L. Baur mit den
Werken des Robertus Grosseteste edierte Summa philosophiae, die nach



128 Literarische Besprechungen

M. Grabmann (Die Kulturphilosophie des hl. Thomas von Aquin, Augs-
burg 1925, S. 114) « moéglicherweise » Bartholomdus von Bologna zum
Verfasser hat.

Der Text der fiinf Quaestiones de fide wurde nach den zwei bis jetzt
bekannten Hss. (Stuttgart, Wiirtemb. Landesbibl. Theol. Philos. Q. 160
und Florenz Laurenziana Plut. XVII sin. 8) aufgestellt. Nach dem text-
kritischen Apparat folgt der Zitatenapparat mit meist ausfiihrlicher Wieder-
gabe der zahlreichen Zitate. AuBerdem werden noch gelegentlich historische
Anmerkungen beigefiigt. Leider war M. nicht sehr gliicklich in der Auswahl
der Ausgaben der zitierten Autoren. Aristoteles zitiert er nach den humani-
stischen lateinischen Ubersetzungen (Bekker, III), die fiir das Mittelalter
ganz und gar unbrauchbar sind ; Cicero und Seneca nach den veralteten
Ausgaben von Turin, statt der Teubner’schen; Anselm von Canterbury nach
Migne, statt der kritischen Ausgabe von F. S. Schmitt ; Algazel nach der
Ausgabe von Venedig 1506, statt der bedeutend besseren von J. T. Muckle,
Toronto 1933.

AnschlieBend an den Text folgt (S. 105-189) eine griindliche geschicht-
liche Untersuchung der beiden Probleme der Glaubensbegriindung und des
Verhaltnisses des Glaubens zur Wahrheit und zum Wissen. Es wird jedes-
mal die Entwicklung des Problems vor Bartholomdus und in seinen Quae-
stiones de fide dargestellt und dann die Fortfiihrung seiner Gedanken
durch Matthdus von Aquasparta kurz angegeben. Mit wertvollen Zitaten-
und Namenregistern schlieBt der Band.

Rom, S. Anselmo. Johannes Miiller O. S. B.



	Literarische Besprechungen

