
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Johannes Capreolus O.P. : der "Princeps Thomistarum" († 7. April
1444) und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule. Ein
Gedenkblatt zu seinem fünfhundertjährigen Todestag

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Capreolus 0. P.
der « Princeps Thomistarum» (f 7. April 1444) und
seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule.

Ein Gedenkblatt zu seinem fünfhundertjährigen Todestag.

Von Protonotar Professor Dr. Martin GRABMANN.

I.

Die überragende wissenschaftliche Größe des hl. Thomas und das

Neue, das seine philosophisch-theologische Synthese im Denken der
Hochscholastik geschaffen hat, tritt besonders in dem schon zu seinen

Lebzeiten und besonders nach seinem Tode entbrannten Streit um
seine Lehre in helles Licht. Während gegen Alexander von Haies,
Bonaventura und auch Albertus Magnus keine Gegenschriften
erschienen sind, hat das Schrifttum des Aquinaten eine lebhafte Bekämp-
fung gefunden. Drei Jahre nach seinem Tode hat Bischof Stephan
Tempier von Paris in seine Verurteilung des lateinischen Averroismus
oder heterodoxen Aristotelismus auch neun Sätze des hl. Thomas
aufgenommen. Bald nachher hat der Franziskanertheologe Wilhelm de
La Mare in einem Correctorium nicht weniger als 118 Lehrpunkte des
hl. Thomas vom Standpunkte der augustinisch-franziskanischen Theologie

beanstandet. Gegen eine Reihe von thomistischen Lehrsätzen
richtet sich die Kritik des Heinrich von Gent, des größten Pariser
Theologen aus dem Weltklerus. Auch der ebenso bedeutende Gottfried
von Fontaines, der Worte wärmster Anerkennung für Thomas findet,
vertritt vielfach andere Anschauungen. Auch die beiden großen
Augustinertheologen Aegidius von Rom, der hervorragendste unmittelbare

Thomasschüler, und Jakob von Viterbo, wichen in einer Reihe
von Fragen von Thomas ab. Eine einschneidende Kritik an der Lehre
des hl. Thomas übte der nach Bonaventura größte Franziskanertheologe
Johannes Duns Skotus. Ein hochangesehener anderer Franziskanertheologe,

Petrus Aureoli, wendet sich in seinem Sentenzenkommentar



86 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

fortwährend gegen Thomas. Der Dominikanerorden hielt von Anfang
an, wenn man von rasch unterdrückten Gegenbewegungen in England
absieht, treu an der Lehre des inniggeliebten Ordenstheologen fest.
Auch in Beschlüssen der Generalkapitel des Ordens zu Zaragossa 1309,

zu Metz 1313, zu Bologna 1315 und 1329 usw. wurde die Lehre des

hl. Thomas warm empfohlen und zur Richtschnur für das
Ordensstudium genommen. Gegner aus seinem eigenen Orden waren nur
Erzbischof Robert Kilwardby von Canterbury, der 1277 auch Sätze

des hl. Thomas von Aquin verurteilte und vor allem in den ersten

Jahrzehnten des 14. Jahrhunderts Durandus de S. Porciano, der in
Redaktionen seines Sentenzenkommentars die Doktrin des Aquinaten
scharf bekämpfte. Gegen alle diese Gegner der thomistischen Spekulation

hat eine gewaltige Front von für Thomas begeisterten Theologen
des Predigerordens in einem umfangreichen polemischen Schrifttum,
um dessen Sichtung vor allem Kardinal Ehrle sich verdient gemacht
hat1, erhoben. Die von Bischof Stephan Tempier verurteilten neun
Sätze, die bekanntlich nach der Kanonisation des Aquinaten durch
den damaligen Bischof von Paris, Stephan de Borreto, wieder

zurückgenommen wurden, hat Johannes von Neapel, der größte italienische
Vertreter der ältesten Thomistenschule in Schutz genommen 2. Gegenüber

Robert Kilwardby hat Aegidius von Lessines die thomistische
Lehre von der Einheit der substantiellen Form scharfsinnig verteidigt.
Das Correctorium des Wilhelm de La Mare wurde in einer Reihe von
Gegenschriften von Dominikanertheologen Richard Clapwel, Johannes
Quidort von Paris, Ramberto de Primadizzi, Johannes von Parma usw.,
deren Edition jetzt in Angriff genommen worden ist 3, zurückgewiesen.
Gegen Fleinrich von Gent ist Robert de Colletorto in einer Gegenschrift
für Thomas eingetreten. Einer der entschiedensten Vorkämpfer für
die Lehre des hl. Thomas ist Bernhard von Auvergne (de Gannato)
gewesen, dessen Verteidigungsschriften gegen Heinrich von Gent,
Gottfried von Fontaines und Jakob von Viterbo auch positiv für das

1 Kardinal Fr. Ehrle S. J., Der Kampf um die Lehre des hl. Thomas von
Aquin in den ersten fünfzig Jahren nach seinem Tode. Zeitschrift für kath. Theol.
27 (1913) 266-318.

2 C. J. Jellouschek O. S. B., Quaestio Magistri Johannis de Neapoli : « Utrum
licite possit doceri Parisiis doctrina Fr. Thomae quantum ad omnes conclusiones
eius, hic primum in lucem édita, Xenia Thomistica, Romae 1925, III 73-104.

3 P. Glorieux, Les premières polémiques thomistes : I. Le Correctorium
Corruptorii « Quare », Le Saulchoir 1927. J-P. Müller O. S. B., Le Correctorium
Corruptorii «Circa» de Jean Quidort de Paris, Romae 1941.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 87

Verständnis der Eigenlehren des Aquinaten aufschlußreich sind.
Dasselbe gilt von Thomas von Sutton, dessen von M. Schmaus
untersuchter Liber propugnatorius super primum Sententiarum eine der
bedeutendsten Abwehrschriften gegen Skotus ist und der auch eine

Widerlegung des Sentenzenkommentars des Skotusschülers Robert
Cowton hinterlassen hat.

Der hervorragendste Kenner und entschiedenste Verfechter der
thomistischen Lehre im beginnenden 14. Jahrhundert war Herveus
Natalis, der als Ordensgeneral die Heiligsprechung des Aquinaten
erwirkte. Sein noch gutenteils ungedrucktes Schrifttum ist der

Verteidigung des hl. Thomas gegen Heinrich von Gent, Jakob von Metz,
Duns Skotus, Petrus Aureoli und ganz besonders gegen Durandus
gewidmet. Auch eine Reihe anderer Dominikanertheologen : Petrus de

Palude, Jacobus de Lausanna, Bernardus Lombardi, denen sich die

Karmeliter Gerhard von Bologna und Guido Terrena anschlössen, haben
die Angriffe des Durandus gegen Thomas zurückgewiesen. Besondere

Erwähnung verdienen die Evidentiae Durandelli contra Durandum.
Die erkenntnistheoretische und metaphysische Grundlage des

thomistischen Lehrgebäudes, die vom Doctor communis geschaffene
Synthese und Harmonie von Glauben und Wissen von Philosophie
und Theologie wurde von dem schon durch den Konzeptualismus des

Petrus Aureoli vorbereiteten Nominalismus des Wilhelm von Ockham
und seiner Schule schwer gefährdet und bedroht. Auch aus dem
Kreise der Dominikanertheologie verließ Robert Holkot die Bahnen
des hl. Thomas und stand namentlich in seiner radikalen Trennung
von Glauben und Wissen unter nominalistischen Einflüssen. Auch
Augustinertheologen wie Gregor von Rimini, Hugolin von Orvieto und
Johannes Hiltaltinger von Basel huldigten in einer mehr eklektischen
Form nominalistischen Anschauungen. Unter den Franziskanertheo-
logen war Adam von Woodham (Godham), dem Wilhelm von Ockham
sein logisches Hauptwerk, die Summa totius logicae widmete, ein
entschiedener Verfechter des Nominalismus, während seine Ordensgenossen
Johannes von Ripa und Petrus von Candia in einer mehr gemäßigten
Form den Nominalismus vertreten haben. Die überaus zahlreichen
änderen Verfechter des Nominalismus, besonders auch an den deutschen
Universitäten, kommen für die Zwecke unserer Untersuchung nicht in
Betracht. Mir ist aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts kein
Uorninikanertheologe bekannt, der die Lehre des hl. Thomas gegenüber
dem Nominalismus in Schutz genommen hätte. Der Sentenzenkommentar



88 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

des Kölner Dominikaners Henricus de Cervo 1, der nur wenige Fragen
behandelt, schließt sich, ohne sich mit gegnerischen Meinungen
auseinanderzusetzen, treu an die thomistische Lehre an. Der zeitlich
nächstfolgende bedeutende Sentenzenkommentar aus der Feder eines

Dominikanertheologen gehört schon dem frühen 15. Jahrhundert an.
Es ist dies der Sentenzenkommentar des Thomas von Claxton, eines

Theologen auf dem Konzil von Konstanz. Derselbe ist, wie Kardinal
Ehrle, der zuerst auf ihn aufmerksam gemacht hat, bemerkt2, nur
äußerlich von der Neuerung berührt. Ich habe mich davon überzeugt 3,

daß er Kernfragen der thomistischen Seinsmetaphysik, wie die Lehre

vom realen Unterschied von Wesenheit und Dasein, von der Analogie
des Seins überaus tief und klar im engsten Anschluß an den hl. Thomas

erörtert hat. Eine Verteidigung des Aquinaten gegen den Nominalismus

lag offenbar nicht in seiner Absicht.
Wir haben uns damit der Zeit genähert, in der Johannes Capreolus

sein monumentales Lebenswerk zur Verteidigung des thomistischen

Systems geschaffen hat. Über seinen Lebensgang ist wenig mit Sicherheit

festzustellen4. Er gehörte der Ordensprovinz von Toulouse an
und hat im Kloster von Rodez das Ordenskleid erhalten. In Denifles
Chartularium begegnet uns sein Name zweimal. Er steht unter den

Dominikanern, die durch Beschluß des Generalkapitels von Poitiers
unter dem 15. Mai 1407 an die Universität Paris ad legendum Sententias

abgeordnet wurden. In einem Verzeichnis der Licentiati in facultate
theologica aus dem Jahre 1411 ist er als Fr. Johannes Capreolus,
Predicator presentatus aufgeführt5. Nach seiner kurzen Lehrtätigkeit
an der Pariser Universität kehrte er in seine Ordensprovinz zurück, wo
er zuerst als Regens des Ordensstudiums in Toulouse, wo seit 1368

der Leib des hl. Thomas von Aquin ruhte, und dann im Kloster zu
Rodez im Lehramt tätig und vor allem mit der Ausarbeitung seines

1 M. Grabmann, Der Sentenzenkommentar des Magister Henricus de Cervo
und die Kölner Dominikanertheologie des 14. Jahrhunderts. Archivum Fratrum
Praedicatorum XII (1942) 98-117.

2 Kardinal Fr. Ehrle S. J., Thomas de Sutton, seine Lehre, seine Quolibet
und seine Quaestiones disputatae. Festschrift Georg von Hertling. Kempten
und München 1914, 426-450, speziell 432 und 441.

3 M. Grabmann, Quaestiones Thomae de Claxton O. P. (ca. 1400) de distinc-
tione inter esse et essentiam reali atque de analogia entis. Acta Pont. Academiae
Romanae S. Thomae Aq. et Religionis catholicae. Nova Series, vol. VII, Anno 1943.

4 Quétif-Echard. O. P., Scriptores Ordinis Praedicatorum I, 795-797.
5 H. Denifle O. P., Chartularium Universitatis Parisiensis IV p. 145 n. 1837;

p. 223 n. 1940.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 89

großen thomistischen Lebenswerkes beschäftigt war. In dem ältesten
Druck von 1483, der auf eine im Konvent zu Rodez aufbewahrte
Handschrift sich stützt, ist am Schluß jedes der vier an die Anordnung der
Sentenzen des Petrus Lombardus sich haltenden Bücher das Jahr
der Fertigstellung angegeben. Darnach ist das erste Buch im Jahre 1409,

quo legit Sententias Parisius, das zweite am 7. November 1426 sub

pontificatu Martini V, das dritte Buch am 7. November 1428, das

vierte Buch am 18. Februar 1432, pontificatus Eugenii IV anno primo,
vollendet worden. Am Schluß des vierten Buches und damit des ganzen
Werkes steht die Bemerkung : Et haec de quaestione sufficiant. De

qua benedictus in aeternum Deus. Ad cuius honorem et Christiferae
Mariae et beatorum Dominici, Petri Martyris et Thomae Doctoris hae

et praecedentes inchoatae et consummatae fuerunt. Haec puerilia
scripta super 4. Sententiarum compléta fuerunt anno Domini millesimo

quadringentesimo trigesimo secundo, décima octava die Februarii
Ruthenae, pontificatus Domini Eugenii IV anno primo. Quae omnia
subiciantur totali correctioni eiusdem Summi Pontificis, et Romanae
Ecclesiae, necnon Generalis Concilii nunc sedentis Basileae. Johannes
Capreolus starb am 7. April 1444 in seinem Kloster zu Rodez.

Die Defensiones theologiae Divi Thomae des Johannes Capreolus
scheinen handschriftlich sehr wenig verbreitet gewesen zu sein. Bei
Quétif-Echard ist außer der Handschrift von Rodez nur ein Codex
des ersten Buches, der im Jahre 1477 von Lorenzo de' Medici angekauft
und dem Kloster von S. Marco in Florenz zum Geschenk gemacht
wurde, erwähnt. Ich kann zur Zeit nicht feststellen, ob diese
Handschrift sich noch mit den anderen Codices dieser Dominikanerbibliothek
in der Biblioteca nazionale in Florenz befindet. Eine im Jahre 1480

angefertigte Handschrift des ersten Buches besitzt die Vatikanische
Bibliothek (Cod. Vat. lat. 1097) 1. Die erste Druckausgabe des ganzen
Werkes erschien im Jahre 1483 bei Octav. Scotus in Venedig, wohin
die Handschrift aus Rodez gesendet worden war. Der Herausgeber
Thomas de Sancto-Germano O. P. hat in einem ausführlichen Widmungsschreiben

an den Kardinalbischof von Albano und Protektor des

Predigerordens Oliverius Caraffa mit begeisterten Worten die gewaltige
Leistung des Johannes Capreolus zur Erklärung und Verteidigung der
thomistischen Lehre verherrlicht. Er hat die Stellung desselben in der

1 A. Pelzer, Codices Vaticani Latini, Tomus II, Pars prior Codices 679-1134,
: Bibliotheca Yaticana 1931, 704.



90 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Reihe der bisherigen Vertreter der Thomistenschule also hervorgehoben :

Quorum omnium ut aetate posterior, ita ingenio perspicacior extitit
Johannes Capreolus Tholosanus ex eiusdem ordinis .professoribus, qui
huius Doctoris theologiam, omnique de re sententiam multo tempore,
labore ac diligentia ita plene assecutus creditur atque intellexisse
medullitus, ut nemo fuerit huius doctrinae professorum antehac inventus,

qui illius adeo mentem subtiliter intelligere, penitus introspicere, lucu-
lentius aperire, ac fortius defendere visus sit. Weitere Druckausgaben
erschienen 1514, 1519 und 1589. Diese letztere von dem Dominikaner
Mathias Aquarius besorgte und mit wertvollen Ergänzungen versehene

Ausgabe ist betitelt : In libros Sententiarum amplissimae quaestiones

pro tutela doctrinae Divi Thomae ad scholasticum certamen egregie

disputatae ; nuper castigatae et corroboratae auctoritatibus sacrae

Scripturae, conciliorum et SS. Patrum, atque illustratae quamplurimis
aliis opinionibus theologorum tum antiquorum tum neotericorum, auc-
tore harum additionum Fr. Mathia Aquario, Dominicano, regio atque
publico metaphysico in almo studio Neapolitano. Venetiis, Haered.

Hieronymi Scoti 1589. Es gehört zu den verdienstvollsten
Unternehmungen der vor allem durch die Enzyklika Aeterni Patris geförderten
neuthomistischen Bewegung, daß wir jetzt eine vorzügliche, prächtig
ausgestattete Neuausgabe der Defensiones theologiae D. Thomae
besitzen. Eine erste Anregung hiezu ging von dem Erzbischof von Rodez

und späteren Kardinal Bourret aus, der in einem Schreiben vom
21. Dezember 1881 auf die Bedeutung des Capreolus und seines Werkes
für das Thomasstudium nachdrücklich hingewiesen hat. Zunächst
nahm ein Oblate von der Unbefleckten Empfängnis, P. Bonnet, die

Vorbereitung dieser Neuausgabe in die Hand, wurde aber an der
Ausführung dieses Vorhabens behindert. Die Edition wurde dann von den
beiden Dominikanern Ceslaus Paban und Thomas Pègues, die beide
früher, wie einst Capreolus, Professoren im Dominikanerkonvent zu
Toulouse gewesen waren, veranstaltet. In rascher Aufeinanderfolge
erschienen in dem Verlag von Alfred Cattier in Tours die sieben Bände
dieser Neuausgabe in den Jahren 1900-19081. In der Widmung des

ersten Bandes an Papst Leo XIII. bemerken die Herausgeber : Inter
tot egregios S. Thomae defensores, speciali fulgore emicuit Johannes

1 Johannis Capreoli Tholosani Ordinis Praedicatorum, Thomistarum Principis
Defensiones theologiae Divi Thomae Aquinatis de novo editae cura et studio
RR. PP. Ceslai Paban et Thomae Pègues eiusdem ordinis in conventu Tholosano
professorum I-VIX, Turonibus 1900-1908.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 91

Capreolus Tholosanus, qui quidem adeo Angelici Doctoris sensa attigit,
et doctrinam eius sic illustravit, ut merito a posteris Thomistarum
Princeps fuerit nuneupatus. Cum enim saeculo deeimo quarto Nominales

et alii Doctores, notam falsitatis D. Thomae sententiis infligere
conarentur, hic strenuus veritatis thomisticae propugnator, Magistri
doctrinam acerrime clarissimeque défendit. P. Th. Pègues hat auch
in der Revue Thomiste eine Reihe von Artikeln über das Zustandekommen

und die Gestaltung der Neuausgabe, über die Biographie des

Capreolus und über dessen Rolle in der Verteidigung des hl. Thomas
und auch über einzelne Lehrpunkte desselben veröffentlicht L
Desgleichen hat er in seinem großen Kommentar zur Summa theologiae
mehrfach Capreolus zur Erklärung des Thomastextes herangezogen. Es
hat dieser von inniger Liebe zum hl. Thomas erfüllte Thomist, den ich

einige Zeit vor seinem Tode in Pistoja aufgesucht habe, durch seinen

24bändigen Kommentar zur theologischen Summe wie auch durch die

Edition des Capreolus sich um die Sache des Doctor communis et
angelicus unvergängliche Verdienste erworben. Wenn wir zu dieser

Capreolusausgabe noch die im Rahmen der Editio Leonina
vorgenommene Edition des Kommentars des Kardinals Cajetan zur Summa

theologiae und des Kommentars des Franz Sylvetris von Ferrara zur
Summa contra Gentiles hinzunehmen, dann besitzen wir eine Trias
wertvollster und sicherster Wegweiser durch die philosophisch-theologische

Gedankenwelt des hl. Thomas. Jeder dieser drei großen
Dominikanertheologen hat seine eigene Prägung und Bedeutung ; alle
drei zusammen stellen den Höhepunkt der Thomasinterpretation dar.
An sie reihen sich Dominikus Bânez, Bartholomäus von Medina,
Johannes a S. Thoma, Johannes Gonet und Carolus Renatus Billuart,
um nur die am meisten benützten Thomaskommentatoren des Predigerordens

anzuführen.
Das Werk des Johannes Capreolus will kein Kommentar zu den

Sentenzen des Petrus Lombardus sein, sondern hat sich die Verteidigung
der Lehre des hl. Thomas gegen dessen wissenschaftliche Gegner nach

1 Th. Pègues O. P., Capréolus, « Thomistarum Princeps » à propos de la
nouvelle édition de ses œuvres. Revue Thomiste 7 (1899) 63-81. La biographie
de Jean Capréolus. Ibid. 317-334. Le rôle de Capréolus dans la défense de saint
Thomas. Ibid. 507-529. Pouvons-nous sur cette terre arriver à connaître Dieu
Ibid. 8 (1900) 50-76. Théologie thomiste d'après Capréolus — De la voie rationelle
äui nous conduit à Dieu. Ibid. 189-309. Théologie thomiste d'après Capréolus.
L idée de Dieu en nous. Ibid. 503-530.



92 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

allen Fronten und im weitesten Umfange zur Aufgabe gestellt. Da
diese Gegner meist in ihren Sentenzenkommentaren die Lehranschauungen

des Aquinaten bekämpften, deshalb war es am zweckmäßigsten,
diese große Auseinandersetzung in der Reihenfolge der Bücher und
Distinktionen des Sentenzenwerkes, des klassischen Handbuches der

theologischen Vorlesungen, vorzunehmen. Capreolus spricht sich selbst

am Anfang über Zweck und Anlage seines Werkes aus : Sed antequam
ad conclusiones veniam, praemitto unum, quod per totam lecturam
volo pro supposito, et est quod nihil de proprio intendo influere, sed

solum opiniones, quae mihi videntur de mente S. Thomae fuisse,
recitare, nec aliquas probationes ad conclusiones adducere praeter
verba sua, nisi raro. Obiectiones vero Aureoli, Scoti, Durandi, Joannis
de Ripa, Henrici, Guidonis de Carmelo, Garonis, Adam et aliorum
sanctum Thomam impugnantium propono locis suis adducere et solvere

per dicta S. Thomae. Daraus ergibt sich klar der Aufbau des Ganzen.

Die Distinktionen gliedern sich in Quästionen. Jede quaestio zerfällt
in drei Teile oder articuli. Im ersten Artikel wird die Lehre des

hl. Thomas in einer Reihe von conclusiones scharf und klar formuliert.
Jede einzelne conclusio wird mit ausführlichen Textstellen aus allen
Werken des hl. Thomas, die im Wortlaut gebracht werden, belegt.
Der zweite Teil oder articulus bringt zuerst die obiectiones gegen jede
der conclusiones mit Nennung des Namens der betreffenden Scholastiker
und im möglichst wörtlichen Anschluß an die Texte. Sodann werden
diese obiectiones der Reihe nach wieder auf Grund von Thomastexten
in ausführlichen solutiones widerlegt. M. J. Scheeben schildert diese

Technik und Methode des Capreolus also 1
: « Er stellt bei jeder Frage

alle einschlägigen Stellen des hl. Thomas mit dessen fast eigenen Worten
zusammen, führt dann ebenso treu und bündig und vollständig die

Bemerkung der Hauptgegner (besonders Aureolus, Durandus, Skotus,
Ockham, Gregor von Rimini) an, um sie sofort wo möglich mit den

eigenen Worten des hl. Thomas, mit schlagender Kürze zurückzuweisen.

Die Darstellung ist scholastisch im strengsten Sinn des Wortes,
aber mit solcher Kunst gehandhabt, daß sie eben der kürzeste und
packendste Ausdruck für die Entwicklung der Gedanken wird, und
ihre Härte nur die Wucht der geführten Schläge vermehrt. Um das

geistige Ritterspiel der damaligen Zeit in seiner vollen Pracht und seinem

ganzen Umfange zu schauen, gibt es kein besseres Werk als dieses ».

1 M.J. Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik I, Freiburg 1873, 442.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 93

Ich habe in meiner Geschichte der katholischen Theologie 1 die
Defensiones des Capreolus als das geschichtlich bedeutsamste Werk,
das die Thomistenschule zur Verteidigung des Aquinaten
hervorgebracht hat, bezeichnet. Die große Bedeutung, nicht bloß für die

spekulative, sondern auch für die historische Thomasinterpretation
liegt in der Art und Weise der Bearbeitung der thomistischen Werke
und Texte und in der Kritik, in der Widerlegung der antithomistischen
Richtungen und Strömungen des späten 13. und des 14. Jahrhunderts.
Die Defensiones theologiae Divi Thomae sind auf der denkbar
umfassendsten Kenntnis aller Werke des Doctor communis et angelicus
aufgebaut. Für jede conclusio werden die einschlägigen Texte aus den

betreffenden Thomasschriften im Wortlaut gebracht. Außer dem
Sentenzenkommentar und der theologischen Summa wird besonders

auch die Summa contra Gentiles in einem Umfang benützt, wie sich
dies bei der vorhergehenden thomistischen Literatur nicht wahrnehmen
läßt. Namentlich in psychologischen und erkenntnispsychologischen
Fragen, in der Lehre vom göttlichen Willen, von der visio beatifica,
wird dieses thomistische Hauptwerk ausgiebig herangezogen. Bei der

Widerlegung der irrigen Lehre des Averroës über den intellectus pos-
sibilis bemerkt Capreolus : Sciendum tarnen, quod de verbis Averrois
in hoc loco non est multum curandum, cum ipse in hac materia de

intellectu possibili, perniciosum dogma tradiderit, ut ostendit egregius
sanctus Doctor per totum secundum Contra Gentiles 2. Desgleichen
werden die Quaestiones disputatae, in denen uns vielfach die ausführlichste

und tiefste Erörterung der Probleme entgegentritt, sowohl in
den conclusiones wie auch in den solutiones weitgehend verwertet.
Ebenso begegnen uns auch Texte aus den Quodlibeta, aus den Aristoteles-
und Bibelkommentaren des Aquinaten. Eine besonders bemerkenswerte

Erscheinung ist die vielfache Verwertung der Opuscula des

hl. Thomas von Aquin. In der vorhergehenden Zeit werden diese

Abhandlungen des Aquinaten, obwohl sich eine erhebliche Anzahl von
Opusculacodices feststellen läßt, seltener benützt. Eine Ausnahme
macht die Schrift De esse et essentia, die schon frühzeitig kommentiert
worden ist. Mir sind Zitate aus folgenden Opuscula aufgefallen : De ente
et essentia, das immer mit dieser Bezeichnung, nicht mit der anderen

1 M. Grabmann, Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem Aus-
Sang der Väterzeit, Freiburg 1933, 99.

2 I d. 17 q. 1 a. 1 (Ed. Paban-Pègues II, 72).



94 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Benennung De quiditate entium eingeführt wird, Expositio supra
librum Boëthii de trinitate, De quattuor oppositis, De genere, De prin-
cipio individuationis, De instantibus, De principio individuationis,
De materia et dimensionibus interminatis, De natura accidentis, De

mixtione elementorum, De unitate intellectus. An pseudo-thomistischen
opuscula sind De relatione und De appellationibus logicis erwähnt.
Über letztere Abhandlung, die ich weder in den alten Opusculacodices
noch in den ältesten Druckausgaben der Opuscula finde, bemerkt
Capreolus1 : Unde non est repudiandus tractatus de appellationibus
logicis, quia ad multa valet, potissime ad argumenta Aureoli. Da
Capreolus namentlich in seinen Bemerkungen über die Echtheit der
Schrift De materia et dimensionibus interminatis kritischen Sinn für
Echtheitsfragen bekundet, deshalb habe ich ihn auch in meinem Buche
über die Werke des hl. Thomas zurate gezogen2. Während er in den

conclusiones die Thomastexte im Wortlaut ohne eine ausführlichere

Erklärung beizugeben bringt, gibt er in den solutiones auch
scharfsinnige und sachkundige Thomas-Auslegungen mit Anführung neuen
Textmaterials. Er läßt in seine Ausführungen auch sehr richtige
Interpretationsgrundsätze einfließen. Ich habe schon bei einer anderen

Gelegenheit ausführlicher darauf aufmerksam gemacht, daß Capreolus
in Abwägung des Wertes der einzelnen Thomasschriften auch ein tiefes
Verständnis für die innere Lehrentwicklung des Aquinaten bekundet.
Es hatte sich ja schon vor ihm die Literaturgattung der Concor-

dantiae, welche Antinomien zwischen den Hauptwerken des Heiligen,
vor allem zwischen dem Sentenzenkommentar, seinem großen Jugendwerk

und zwischen der Summa theologiae, seinem ausgereiftesten
und abschließenden Werk zusammenstellen und auszugleichen suchen,
im weiten Umfange herausgebildet. Ich habe früher die Haupttypen
aus den Handschriften, von denen die Concordantia des Thomas von
Sutton O. P. und des Benedikt von Assignano O. P. die bedeutendsten
sind, beschrieben3. Ich bringe hier noch einige Belege für die
Konkordanzmethode des Capreolus. Es finden sich bei ihm Stellen, an

1 II d. 1 q. 2 a. 3 (III, 50).
2 M. Grabmann, Die Werke des hl. Thomas von Aquin. Eine literarhistorische

Untersuchung und Einführung, Münster 1931, 13-17, 303.
3 M. Grabmann, Hilfsmittel des Thomasstudiums aus alter Zeit (Abbrevia-

tiones, Concordantiae, Tabulae). Divus Thomas I (1923) 13-43, 97-122, 373-385.
Ergänzt und erweitert wieder veröffentlicht in : Mittelalterliches Geistesleben II,
München 1936, 424-486.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 95

welchen er den Widerspruch zwischen Texten verschiedener Werke nur
als einen scheinbaren empfindet. Sed dico, quod non est contradictio
nisi secundum apparentiam h An sehr vielen Stellen nimmt er eine
Selbstkorrektur oder doch eine Weiterentwicklung an. Hier gibt er,
wenn es sich um Lehrverschiedenheiten im Sentenzenkommentar und
der theologischen Summa handelt, in der Regel der Doktrin der
theologischen Summa den Vorzug und begründet dies damit, daß die

theologische Summa das spätere und ausgereiftere Werk darstellt.
So bemerkt er bezüglich der Frage von der Inkommunikabilität der
Schöpfung2 : Verum licet praedictam conclusionem teneat in prae-
dictis locis, tarnen, dum esset juvenis et scriberet super Sententias,
oppositum tenuit Sed in talibus tenendum est, quod ultimo dicit,
quia magis digeste et ponderate locutus est in Summa, quam ultimo
fecit, quam in scriptis primo confectis. An mehreren Orten stellt er
Lehrdifferenzen in der Lehre von der materia interminata als Individua-
tionsprinzip fest 3. Es handelt sich um Texte des Sentenzenkommentars
und der Summa theologica und der Opuscula De principio individua-
tionis, De materia et dimensionibus interminatis und in Boëthium de

trinitate. Er nimmt hier eine Selbstkorrektur in der theologischen
Summa und in den späteren Opuscula an. Man sieht, daß bei seiner

Thomasinterpretation auch die Chronologie der thomistischen Schriften
eine Rolle spielt. Die Ausführungen in der Schrift De materia sind nur
insoweit anzunehmen als sie mit der Lehre der theologischen Summa
übereinstimmen. Er bezeichnet in diesem Zusammenhang die Summa

theologiae als quasi liber retractationum. Die Lehrverschiedenheit in
dem Opusculum de materia sucht er auch mit der Möglichkeit, daß
der Text durch die Nachlässigkeit der Abschreiber (vitio scriptorum)
verderbt sei, zu erklären. Unmittelbar darauf spricht er gewissermaßen
als Kanon der Thomasexegese den Satz aus : Sed quod dixi de con-
cordia cum Summa vel discordia cum ea, debet esse régula et direc-
torium in talibus. An einer anderen Stelle kommt er wieder auf dieses

Opusculum zu sprechen. Das, was in dieser Schrift De natura materiae
oder in anderen späteren Schriften steht, braucht uns nicht zu
beunruhigen. Denn entweder wird dieses Büchlein dem hl. Thomas mit
Unrecht zugeschrieben oder er hat das in demselben Gesagte später

1 I d. 8 q. 1 a. 1 (I, 313),
2 II d. 1 q. 3 a. 1 (III, 871).
3 II d. 3 q. 1 a. 1 (III, 202) ; II d. 3 q. 1 a. 3 (III, 231-232) ; II d. 13

T I a. 3 (IV, 38).



96 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

retraktiert. Das letztere ist nicht unangemessen, quia multa, quae
in scriptis dixerat juvenis, postea correxit in Summa quam ultimo
condidit, sicut fecit Augustinus librum retractationum Dieser

Vergleich mit Augustinus ist nur mit Einschränkung richtig, da im Schrifttum

des Aquinaten dieser Gesichtspunkt der retractatio viel weniger

zur Geltung kommt als in den Werken des hl. Augustinus. Mitunter
gibt Capreolus auch Gründe an, aus welchen sich solche Lehrdifferenzen
verstehen lassen. An einer Stelle z. B. bemerkt er, daß Thomas im
Sentenzenkommentar der via magistrorum tunc currentium gefolgt
sei, in der theologischen Summa aber die via opposita tamquam
securior et dictis sanctorum concordior eingeschlagen habe2. Ein
wichtiger Gesichtspunkt für die Lesung solcher Antinomien ist auch
die Feststellung, ob Thomas an der betreffenden Stelle ex professo
und hauptsächlich (a proposito, principaliter) oder nur gelegentlich
oder nebensächlich (incidenter) eine Frage behandle und löse. In
solchen Fällen muß auch die theologische Summa hinter anderen

Schriften zurücktreten. Ich führe nur ein Beispiel an 3. Tarnen teneo

cum sancto Thoma in Quodlibeto, unde sumptae sunt conclusiones.

Qualitercumque enim sensit in scriptis vel visus fuerit in Tertia Parte,
determinatio Quodlibeti videtur mihi rationabilior, quia ibi solum
tractavit istam materiam a proposito et in forma ; in aliis vero locis

incidenter solum et cum suppositione et respondendo magis ad hominem

quam ad rem. Auch hier spricht Capreolus auf Grund seiner intimsten
Vertrautheit mit dem ganzen Schrifttum des Aquinaten einen wichtigen
Interpretationsgrundsatz aus. Es ist ihm schließlich auch nicht darum
zu tun, um jeden Preis eine Konkordanz herbeizuführen und jede
Unausgeglichenheit fernzuhalten. An einer Stelle, wo er ein argumentum
des Durandus bespricht, bemerkt er 4 : Illud ultimum dictum sanctus
Thomas in praesenti distinctione et responsione dixit forte inanimad-
vertenter, non recolens de prioribus dictis suis in oppositum. Hoc enim
facile contingit in hoc longo opere sicut est Scriptum 4. Sentent.,
juxta illud Horath in Poetica : Quandoque dormitat bonus Homerus.
Verum opere in longo fas est obrepere somnum. Er versucht dann
zwei Lösungen der betreffenden Antinomie und schließt dann mit den

Worten : Et multis aliis modis potest ad illud dubium responderi,

1 II d. 17 q. 1 a. 3 (IV, 123).
2 II d. 28 q. 1 a. 3 (IV, 315).
2 IV d. 43 q. 1 a. 3 (VII, 23).
4 IV d. 22 q. 2 a. 3 (VI, 451-452).



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 97

cum reverentia tanti Doctoris ; hoc adjecto, quod etiam Augustinus
multa, quae juvenis dixerat, retractavit ; similiter etiam beatus Thomas
in Summa, multa correxit, quae juvenis dixerat in Scriptis Senten-
tiarum. Ideo circa hoc non oportet multum anxiari.

Es hat vor Capreolus und vielleicht auch nach ihm kein Thomist in
einem einzigen Werke eine solche Fülle von Texten aus allen Werken
des hl. Thomas verarbeitet. Der Princeps Thomistarum will die Lehre
des Aquinaten so darstellen, wie er sie aus der vergleichenden Betrachtung

der Texte herausgesehen hat. Aus diesem monumentalen Werk
tritt uns eine ergreifende Hingebung an die große Persönlichkeit und
an die Lehre des hl. Thomas entgegen, ohne daß dies irgendwie pathetisch

hervortritt. Ich kann es mir nicht versagen, die schönen Worte,
mit denen P. Th. Pègues 1 diese Liebe des Princeps Thomistarum zum
Doctor communis et angelicus kennzeichnet, hier anzufügen : Avant
tout, ce qui a été pour Capréolus l'âme de sa vie entière, c'est son

amour pour le Docteur angélique saint Thomas d'Aquin. Or cet

amour — chose rare quand il s'agit d'un amour aussi profond et aussi

exclusif — n'est pas un amour fanatique et d'enthousiasme. Il est
tout ce qu'on peut imaginer de plus calme, de plus réfléchi, de plus
pondéré. Jamais un cri, jamais une exclamation. Et pourtant cet

amour a tout envahi, tout absorbé dans l'âme de Capréolus. Doué d'une
intelligence très sûre, d'un sens très droit, d'une érudition très vaste,
Capréolus aurait pu, semble-t-il, ambitionner la gloire d'écrire un
ouvrage tout personnel, ou au moins de se faire un nom parmi les

commentateurs du Maître des Sentences. Il renonce à tout. Il s'efface

entièrement lui-même. Il ne veut mettre en lumière que saint Thomas.
Son unique but, il nous le dit expressément, et il ne veut pas qu'on
l'oublie, est d'exposer ou plutôt de défendre cette doctrine par cette
doctrine elle-même. Il ne veut rien apporter qui soit de lui ; rien qui
soit tiré de son propre fonds. Tout ce qu'il dira, c'est à saint Thomas
qu'il aura emprunté. Et il citera saint Thomas non pas à peu près,
mais textuellement. Il apportera ses propres paroles, telles que saint
Thomas les a dites, fidèlement, scrupuleusement, docilement, et sans
jamais les violenter pour les modifier au gré de sa pensée. Saint Thomas
est son maître, son unique maître. Il n'a étudié, il ne veut écrire, que
pour lui, pour le défendre, pour le venger. Wer Thomas so kennt und

1 Th. Pègues O. P., La biographie de Jean Capréolus. Revue Thomiste
7 (1899) 326.

Divus Thomas 7



98 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

ihn so liebt wie Capreolus, der ist auch ein zuverlässiger Interpret
der thomistischen Lehre.

Ein Moment, das unser Vertrauen in die Thomasdeutung des

Princeps Thomistarum neben seiner unvergleichlichen Vertrautheit mit
allen Schriften des Heiligen noch besonders befestigen kann, ist auch

seine innige Berührung mit der ältesten Thomistenschule. Die späteren
großen Kommentatoren, auch Kardinal Cajetan, die fast ausschließlich

mit Druckausgaben arbeiteten, hatten diese Fühlung mit den
ungedruckt gebliebenen Theologen aus den Zeiten bald nach Thomas nicht
mehr auf eine so unmittelbare Weise. Es sind vier große Gestalten aus
der ältesten Thomistenschule, deren Werke er zur Erklärung und
Verteidigung der thomistischen Doktrin benützt : Bernhard von Auvergne,
Johannes von Neapel, Herveus Natalis und Petrus de Palude. Er
nimmt auch die Anschauungen dieser Theologen nicht unbesehen und

kritiklos an, sondern unterzieht sie auch einer Prüfung. Besonders

mit Petrus de Palude setzt er sich nicht selten auseinander. Am meisten

zieht er die Schriften des Bernhard von Auvergne heran, aus dessen

ungedruckten Werken er lange Texte bringt. Bernhard von Auvergne
(von Clermont, de Gannato, f nach 1300), über welchen ich früher
ausführlicher gehandelt habe 1, zeigt sich in seinen Streitschriften gegen
Heinrich von Gent, Gottfried von Fontaines und Jakob von Viterbo
als einen ausgezeichneten Kenner der thomistischen Eigenlehren, die er
mit großem Scharfsinn verteidigt. Capreolus stimmt mit der Thomasdeutung

dieses Dominikanertheologen in der Regel überein. Oftmals
lesen- wir die Wendung2 : Haec Bernardus et bene ac conformiter
principiis sancti Thomae. Nur selten ist bemerkt3 : Haec Bernardus
et male, haec Bernardus et male quoad aliqua. Man kann aus dem
umfassenden Textmaterial, das Capreolus aus den Schriften des Bernhard

von Auvergne beibringt, sich einen Begriff von dem tiefen
philosophischen und theologischen Wissen desselben machen. Eine Edition
oder doch Untersuchung seiner Streitschriften würde viel neues Licht
über die älteste Thomistenschule verbreiten. Am ausführlichsten hat

1 M. Grabmann, Bernhard von Auvergne (f nach 1304), ein Interpret und
Verteidiger des hl. Thomas aus alter Zeit, Divus Thomas 10 (1932) 23-35.
Verbessert und ergänzt wieder abgedruckt in : Mittelalterliches Geistesleben II,
547-558.

2 II. d. 3 q. 1 a. 3 (III, 252) ; II d. 3 q. 2 a. 3 (III, 287, 298) ; II d. 24

q. 1 a. 3 (IV, 218, 225) ; II d. 12 q. 1 a. 3 (IV, 14) : Haec sunt verba et solu-
tiones Bernardi, quae bonae et sufficients sunt.

3 II d. 24 q. 1 a. 3 (IV, 218-226).



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 99

bisher P. Bayerschmidt in seinem Werke über die Seins- und
Formenmetaphysik von Heinrich von Gent in ihrer Anwendung auf die Christo-

logie die Art und Weise der Thomasverteidigung dieses Scholastikers

dargestellt1. Johannes de Regina von Neapel (f nach 1336) ist die

hervorragendste Gestalt der ältesten Thomistenschule in Italien. Seine

Quaestiones disputatae und seine 14 Quodlibeta, welche das
bedeutendste Quodlibetalienwerk der Thomistenschule darstellen, sind für
das Verständnis des thomistischen Systems von allerhöchstem Wert.
Capreolus bringt zahlreiche, teilweise auch umfangreichere Texte aus
den Quodlibeta des Johannes von Neapel und sieht in denselben einen

treuen Widerhall der thomistischen Lehre. Es begegnen uns oft die

Wendungen : Haec ille et conformiter sancto Thomae, Haec die et
bene et concorditer sancto Thomae. Nur in der Lehre von der Einheit
des Seins in Christus widerspricht nach der Auffassung des Capreolus
Johannes von Neapel dem hl. Thomas. Nicht in dem Umfang wie

Johannes von Neapel wird Herveus Natalis (f 1323), der als der
bedeutendste Repräsentant der ältesten Thomistenschule gilt,
herangezogen. Von seinen Schriften ist, soweit ich sehen konnte, nur die

Schrift De pluralitate formarum, welche von der mit anderen Traktaten
dieses Dominikanertheologen 1513 in Venedig gedruckten Abhandlung
De unitate formarum verschieden ist, mehrfach genannt und
ausgiebiger benützt. Namentlich bei der Erörterung der conclusio quod
in homine non est alia forma substantialis praeter animam intellectivam
dans esse actu substantiale werden reichlich Texte aus dieser Schrift
angeführt2. Capreolus verhält sich teils zustimmend teils auch
ablehnend gegenüber den Ausführungen des Herveus Natalis. Neben

Wendungen wie : Et de hoc pulchre dicit Herveus3, treten auch Urteile
auf wie4 : Ideo responsio Hervei in hac parte non videtur concor-
dare sancto Thomae. Bei der Behandlung der conclusio : quod Veritas

principaliter est in intellectu, in rebus autem non est nisi secundum

quod comparantur ad intellectum wird mit Berufung auf Aureolus
Herveus Natalis mit Durandus in Gegensatz zu Thomas gestellt5.

1 P. Bayerschmidt, Die Seins- und Formenmetaphysik des Heinrich von Gent
in ihrer Anwendung auf die Christologie. Eine philosophie- und dogmengeschichtliche

Studie, Münster 1941, 159-164, 298-313.
2 II d. 15 q. 1 a. 13 (IV, 89-98).
3 II d. 18 q. 1 a. 1 (IV, 128).
4 II d. 15 q. 1 a. 3 (IV, 76).
5 I d. 19 q. 3 a. unicus (II, 162).



100 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Auch gegenüber der thomistischen conclusio, quod solus Deus potest
movere voluntatem ad exercitium sui actus sicut principium exterius
werden argumenta Hervei angeführt 1 und mit Zuhilfenahme von
Texten des Bernhard von Auvergne widerlegt. In viel größerem Ausmaß

als Herveus Na.talis wird der namentlich für die Sakramentenlehre
sehr bedeutsame Sentenzenkommentar des Petrus de Palude (f 1342),

von dem die beiden letzten Bücher gedruckt sind, herangezogen. Da
dieser Sentenzenkommentar, wie J. Koch nachgewiesen hat2,
hauptsächlich gegen Durandus sich wendet, deshalb konnte er auch dem

Princeps Thomistarum für die Widerlegung desselben gute Dienste
leisten. Wenn Capreolus auch den Darlegungen des Petrus de Palude,
soweit sie die Angriffe des Durandus gegen Thomas zurückweisen,
zustimmt, so ist er doch vielfach mit der Auslegung, welche der

Patriarch von Jerusalem von der Lehre des hl. Thomas selbst gegeben

hat, nicht einverstanden. Worte der Zustimmung wie : Haec omnia

dicta Petri sunt consona sancto Thomae et veritati3, Haec Petrus

et bene, et sic dicta solutio Petri bona est wechseln mit Äußerungen
der Mißbilligung wie : Ista responsio bona non est, Haec Petrus et

male quoad aliqua, in quibus videtur contrariari beato Thomae et veritati,

Haec Petrus et male quoad multa, ab 4. So bekundet Capreolus
in der Verwertung der Werke aus der ältesten Thomistenschule ein

selbständiges Urteil. Für ihn bildet die Übereinstimmung mit der

Lehre des hl. Thomas, so wie sie sich aus den Texten selbst feststellen

läßt, den Maßstab in der Verwertung und Bewertung der Werke der

ältesten Schüler des hl. Thomas. Auch in der Einschätzung der
einzelnen dieser Thomisten hat er ein sicheres Urteil, das durch die neuere
historische Forschung bestätigt wird. Ein hohes Maß von Feingefühl
und Gespür für die authentische Lehre des Aquinaten spricht aus der

ausgiebigen und der Hauptsache nach zustimmenden Benützung der
Werke des Bernhard von Auvergne und des Johannes von Neapel.
Der Thomismus des Bernhard von Auvergne ist, wenn man von dem
schon erwähnten Buche von P. Bayerschmidt und meiner vornehmlich
literaturhistorisch eingestellten Abhandlung absieht, noch nicht näher

1 II d. 25 q. 1 a. 2 (IV, 238-240, 253-254).
2 /. Koch, Durandus de S. Porciano. Forschungen zum Streit um Thomas

von Aquin zu Beginn des 14. Jahrhunderts, Münster 1927, 272-279.
2 IV d. 4 q. 1 a. 3 (VI, 98).
1 I d. 3 q. 3 a. 2 (I, 218) ; IV d. 13 q. 1 a. 3 (VI, 285) ; IV d. 20 q. 1 a. 3

(VI, 409) ; IV d. 25 q. 1 a. 3 (VI, 483).



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 101

untersucht worden. Über Johannes von Neapel schreibt J. Koch, der

die Theologie des späten 13. und beginnenden 14. Jahrhunderts ganz
besonders kennt1: «Johannes von Neapel steht seiner Bedeutung nach

unmittelbar neben Herveus Natalis. Man ist sogar versucht, ihn mit
Rücksicht auf die Klarheit seines thomistischen Standpunktes über den

Führer der Pariser Dominikanerschule zu stellen ». Wenn einmal das

durch die wertvollen handschriftlichen Funde von P. José March S. J. 2

und P. Thomas Käppeli O. P.3 so gewaltig erweiterte Schrifttum des

Johannes von Neapel gerade nach seiner thomistischen Orientierung
untersucht werden wird, wird die überragende Stellung dieses

italienischen Dominikaners innerhalb der ältesten Thomistenschule und
damit auch die Berechtigung, mit der Capreolus denselben so oft und
zustimmend für seine Thomaserklärung und Thomasverteidigung zu
Rate zieht, in helles Licht treten. Über Petrus de Palude bemerkt

J. Koch4 : « Nur mit Einschränkung kann man ihn als Thomisten
bezeichnen ; sein Nachfolger in Paris, Jakob von Lausanne, stellt eine

Liste von Lehren auf, in denen P. von Thomas abweicht. Dies findet
auch durch die teilweise ablehnende Stellungnahme des Johannes

Capreolus seine Bestätigung ».

Die geschichtliche Bedeutung der Defensiones theologiae Divi
Thomae des Johannes Capreolus läßt sich auch aus seiner ausgedehnten
und gründlichen Auseinandersetzung mit den Thomasgegnern, welche

den größten Teil seines Werkes ausfüllt, erkennen. Da die gegnerischen

Angriffe sich besonders gegen die Eigenlehren des hl. Thomas, gegen
Doktrinen, in denen die Schulgegensätze zutagetreten, richten, so ist
die Geschichte der Kritik an Thomas und auch der Verteidigung seiner

angegriffenen Lehre durch seine Schule ein überaus wertvolles
Hilfsmittel zur geschichtlichen und auch spekulativen Thomasinterpretation.
Für die quellenmäßige Kenntnis der theologischen Richtungen und
Kontroversen vom späten 13. bis zum beginnenden 14. Jahrhundert
ist nirgendwo ein so umfassendes Textmaterial ausgebreitet und
verarbeitet als gerade in den Defensiones theologiae Divi Thomae des

1 J. Koch, a. a. O. 285.
2 J. M. March S. J., Cuestiones cuodlibéticas de la Biblioteca Capitular

de Tortosa. Estudios Eclesiâsticos 5 (1924) 150-163.
3 Th. Käppeli O. P., Note sugli scrittori domenicani di nome Giovanni

di Napoli. Archivum Fratrum Praedicatorum 10 (1940) 40-76. Über die Lehr-
richtung des Johannes von Neapel handelt C. Jellouschek O. S. B., Johannes von
Neapel und seine Lehre vom Verhältnis zwischen Gott und Welt, Wien 1938.

4 J. Koch, Petrus de Palude. Lexikon für Theologie und Kirche VIII, 172.



102 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Princeps Thomistarum. Aus dem 13. Jahrhundert nimmt er ein paarmal
Stellung zum Verurteilungsdekret des Bischofs Stephan Tempier von
Paris vom Jahre 1277, da Gregor von Rimini auf die articuli damnati
hingewiesen hatte. Er beruft sich hier auf die bekannte Äußerung
Gottfrieds von Fontaines gegen dieses Dekret, speziell gegen die
Einbeziehung thomistischer Sätze in dasselbe, auf den Widerruf dieser

Sätze durch den Bischof Stephan de Borreto von Paris (1324) und auf
die päpstliche Approbation der thomistischen Lehre. Ich bringe einen
dieser Texte 1

: Item dico, quod secundum Godefredum Quodlibeto 8

q. 52 isti articuli indigent magna correctione ; quia nonnulli sunt falsi,
nonnulli sibi ad invicem contradicunt, nonnulli derogant verae doctrinae,
potissimum Sancti Thomae, qui secundum eundem Godefredum est

sal terrae. Et nota totum articulum, quomodo commendat eius doc-

trinam. Item dico, quod Henricus fatetur se non intelligere illos arti-
culos. Aegidius vero et multi alii dicunt, quod illi articuli fuerunt
facti non convocatis omnibus professoribus Parisiensibus, sed ad reque-
stam quorumdam capitularium. Item dico, quod illi articuli sunt
facti quod sententia excommunicationis lata contra tenentes damnata
in illis articulis revocata fuit per Dominum Stephanum episcopum
Parisiensem, quantum dicti articuli tangunt doctrinam sancti Thomae ;

et hoc anno Domini 1324. Item dico, quod Ecclesia Romana fecit
examinari doctrinam sancti Thomae ante eius canonizationem ; et

quia repertum fuit, quod illa nihil continebat contra fidem aut bonos

mores, fuit solemniter approbata per multos Summos Pontifices puta
Joannem XXII, Urbanum V et multos alios. Et ideo de illis articulis
non est multum timendum. Johannes Capreolus weiß auch noch um
die Streitschrift des Franziskanertheologen Wilhelm de La Mare gegen
den hl. Thomas und die dagegen gerichtete Verteidigungsliteratur,
wenn er auch nur in einer einzigen Distinktion aus der Engellehre
darauf Bezug nimmt. Die an zwei Stellen dieser distinctio angeführten
Argumente des « Corruptor veritatis » und die Widerlegungen des

« Corrector Corruptorii » sind, wie ich durch Textvergleichung
feststellen konnte3, dem um 1278 entstandenen Correctorium fratris

1 II d. 2 q. 1 a. 3 (III, 134). Cfr. II d. 4 q. 1 a. 3 (III, 350-351) ;

IV d. 44 q. 2 a. 3 (VII, 69).
2 Dieser Text steht nicht Quodl. VIII q. 5, sondern Quodlibet XII q. 5.

Les Quodlibets onze et douze de Godefroid de Fontaines (texte inédit) par
/. Hoffmans (Les Philosophes Belges V, fasc. I-II), Louvain 1932, 100-105.

3 II d. 6 q. 1 a. 2 und 3 (III, 392, 396, 412-414, 422).



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 103

Thomae des Wilhelm de La Mare bzw. dem von P. Glorieux edierten
und dem Dominikaner Richard Knapwel 1 zugeschriebenen Correc-

torium Corruptorii « Quare » entnommen. Aus dem 13. Jahrhundert
werden noch Heinrich von Gent und Gottfried von Fontaines wegen
ihrer Kritik an thomistischen Lehren häufig widerlegt, wozu die
Streitschriften des Bernhard von Auvergne ausgiebigst benützt werden.
Weiterhin wird sehr häufig die thomistische Lehre gegen den Franziskaner
Wilhelm von Ware 2 und besonders gegen Duns Skotus ausführlich
in Schutz genommen. Aus der ältesten Skotistenschule werden Hugo
de Novocastro (f nach 1322) und Johannes de Ripa (auch Johanne
de Marchia um 1350) bekämpft 3. Die weitaus umfangreichste Polemik
richtet sich gegen einen anderen Franziskanertheologen Petrus Aureoli

(f 1322 als Erzbischof von Aix)4. Nachdem schon die beiden
Dominikanertheologen Bernardus Lombardi und Herveus Natalis sich gegen
diesen Scholastiker gewendet hatten, nimmt Johannes Capreolus fast
in jeder quaestio ausführlich gegen Aureoli Stellung und weist Schritt
auf Schritt seine Angriffe gegen die thomistische Lehre zurück. Der
Grund, warum gerade der Doctor facundus am meisten Gegenstand der

polemischen Auseinandersetzung für Capreolus gewesen ist, wird wohl
darin zu sehen sein, daß in seinem später auch gedruckten
Sentenzenkommentar die Angriffe auf die thomistische Lehre besonders scharf
hervortreten. Auch ist er wegen seines Konzeptualismus und Empirismus

als der Wegebereiter des spätscholastischen Nominalismus, dessen

Abwehr ein besonderes Anliegen des Princeps Thomistarum ist, zu
betrachten. Von den Augustinertheologen sind nur ganz selten
Lehrverschiedenheiten des Aegidius von Rom, der ja der größte unmittelbare

Schüler des hl. Thomas gewesen ist, angemerkt. Hingegen richtet
sich die Antikritik des Capreolus wieder mit aller Schärfe und im
großen Ausmaße gegen den Antithomismus des Dominikanerbischofs

1 Les premières polémiques thomistes : I. Le correctorium corruptorii
« Quare ». Edition ciritique par P. Glorieux (Bibliothèque thomiste IX), Le Saul-
choir 1927, 72-79.

2 Über Wilhelm von Ware und die Redaktionen seines Sentenzenkommentars
siehe den vorzüglichen Artikel von /. Lechner, der auch eine größere Untersuchung
hierüber vorbereitet, im Lexikon für Theologie und Kirche XII, 310-311.

3 H. Schwamm, Magistri Johannis de Ripa O. F. M. doctrina de scientia
divina, Romae 1930.

4 R. Dreiling O. F. M., Der Konzeptualismus in der Universalienlehre des
Petrus Aureoli, Münster 1913. R. Schmücker O. F. M., Propositio per se nota,
Gottesbeweis und ihr Verhältnis nach Petrus Aureoli, Werl 1941.



104 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Durandus de S. Porciano (f 1334). Die älteste Thomistenschule hat
es ja ganz besonders schmerzlich empfunden, daß ein Mitglied des

Ordens selbst gegen den venerabilis frater Thomas de Aquino sich
erhoben hat. J. Koch hat in seinem hervorragenden Duranduswerke
aus der Fülle seiner handschriftlichen Forschungen gezeigt, wie die

Dominikanertheologen Herveus Natalis, Petrus de Palude, Jacobus
de Lausanna, Johannes von Neapel, Bernardus Lombardi und Duran-
dellus, denen sich die Karmelitertheologen Gerhard von Bologna und
Guido Terreni anschlössen, den hl. Thomas gegen die Angriffe des

Durandus verteidigt haben. Am höchsten werden von J. Koch die
Evidentiae Durandelli contra Durandum eingeschätzt, wobei er in
Durandellus ein Pseudonym vielleicht für den italienischen Dominikaner
Nicolaus de S. Victore sieht. Koch schreibt1 : « Durandellus ist der

chronologischen Reihenfolge nach der letzte Gegner des Durandus aus
dem Dominikanerorden, den wir zu behandeln haben ; der Bedeutung
nach gehört er in die erste Reihe. In seinem Werke haben wir die

ausführlichste und beste Kritik vor uns, die von einem ausgesprochenen
Thomisten an der ersten Redaktion des Kommentars von Durandus
geübt worden ist ». Anderswo bemerkt J. Koch, daß Capreolus in
seinen Defensiones an Durandellus anknüpft2. Das zeugt sicherlich

von einem guten Urteil in der Benützung der Hilfsmittel zur Verteidigung

des hl. Thomas. Mir scheint bisher noch nicht genügend berichtet
worden zu sein, daß Capreolus zur Erklärung und Verteidigung der
thomistischen Lehre im weiten Umfang, auch namentlich in
philosophischen Fragen, die Werke des hl. Albertus Magnus heranzieht. Mir
sind — ohne irgendwie vollständig zu sein — teilweise recht ausführliche

Zitate aus den Kommentaren Alberts zur Isagoge des Porphyrios,
zur Physik, zu den Meteorologica, zur Metaphysik, zu den pseudoareo-
pagitischen Schriften De caelesti hierarchia und De divinis nominibus
aufgefallen. Meist dienen diese Albertustexte zur Erklärung und
Bestätigung der thomistischen Lehre. Ein paarmal wird auch auf die
Lehrverschiedenheit zwischen diesen beiden Kirchenlehrern hingewiesen.
II d. 2 q. 3 a. 3 (III, 174) wird in einer Frage aus der Lehre von der
Zeit bemerkt : Sed in hoc discordât a Beato Thoma. In der
Universalienlehre (II d. 3 q. 1 a. 3 ; III, 228 sqq.) wird zuerst die Übereinstim-

1 J. Koch, Durandus de S. Porciano, Münster 1927, 340.
2 J. Koch, Philosophisch-theologische Irrtumslisten von 1270-1329. Ein

Beitrag zur Entwicklung der theologischen Zensuren. Mélanges Mandonnet II,
305-329, speziell 321.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 105

mung Alberts mit Thomas hervorgehoben und dann auch auf die
Verschiedenheit aufmerksam gemacht : Verumtamen aliqua (sc. Albertus)
dicit, quae non consonant dictis sancti Thomae, utputa, quod naturae
universales habeant aliquod esse reale extra omnem intellectum et

individuum, vel ante omne individuum. Auch zwei Karmelitentheologen,
Gerhard von Bologna (f 1317), der Verfasser einer unvollendeten
theologischen Summa und von Quaestiones ordinariae, und der Bischof
Guido Terreni (f 1342) werden von Capreolus angeführt. Wir sind durch
die Forschungen von B. M. Xiberta O. Carm. 1 über Schrifttum und

Lehrrichtung dieser beiden Theologen, die nur in einzelnen Fragen,
wie z. B. Gerhard von Bologna in der Frage vom Unterschied von
Wesenheit und Dasein von Thomas abwichen, aufs Beste unterrichtet.
Über das Verhältnis des Guido Terreni zu Thomas schreibt Xiberta :

Guiu Terrena fou un gran coneixedor i admirador del Doctor angèlic,
be que no pugui pas anomenar-se un tomista, en el sentit del mot
estricte2. Auffallend ist, daß Capreolus einen anderen hervorragenden

Karmelitentheologen, Johannes Baconthorp (j- vor 1352), bei dem

doch die Gegensätze zu Thomas viel schärfer als bei den beiden
genannten Autoren zutagetreten, nicht nennt und wohl auch nicht kennt.
Matthias Aquarius hat diesen Mangel empfunden und deshalb seiner

Capreolusausgabe einen elenchus der Lehrgegensätze zwischen Thomas
und Johannes Baconthorp beigegeben. Auch das theologische Hauptwerk

des Theologen und Mathematikers Thomas Bradwardine, Erz-
bischofs von Canterbury (f 1349), De causa Dei contra Pelagium ist
bei Capreolus erwähnt. Der Hibernicus, den Capreolus zitiert und aus
dem Sentenzenkommentar des Adam Woodham kennt, ist nicht Thomas

Hibernicus, der Verfasser des Manipulus florum, sondern Richard
Fitzralph, Erzbischof von Armagh (1360). Adam Woodham führt ihn
unter dem Namen Hibernicus ein 3. Zuletzt sei noch eine große Gruppe
von Thomasgegnern genannt, gegen welche Capreolus seine Defen-
siones geschrieben hat, die Nominalisten oder Terministen. An erster
Stelle wendet er sich gegen Wilhelm von Ockham, der ja seine Angriffe
nicht bloß gegen Thomas, sondern ebenso gegen Duns Skotus,
überhaupt gegen die via an tiqua richtet. In einer Auseinandersetzung mit

1 B. M. Xiberta O. Carm., De scriptoribus scholasticis saeculi XIV ex ordine
Carmelitarum, Louvain 1931, 74-110 (über Gerhard von Bologna), Guiu Terrena
Carmelita de Perpinyâ, Barcelona 1932.

2 Xiberta, 1. c. 89.
3 K. Michalski, Le problème de la volonté à Oxford et à Paris au XIVe siècle,

Leopoli 1937, 262-267.



106 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Gregor von Rimini bemerkt er von diesem1 : Sed hoc habet ex testa-
mento patris terministarum scilicet Occam, und an einer anderen Stelle :

Et multa alia concludit absurda sicut pater suus Occam, Adam et
ceteri terministae. Über Ockham ist noch bemerkt : cuius dogmata

per Ecclesiam sunt multipliciter reprehensa. Viel häufiger als Ockham
wird von Capreolus der Franziskanertheologe und Ockhamschüler
Adam Woodham (f 1358) mit reichen Texten aus seinem
Sentenzenkommentar, der später in der Überarbeitung des Heinrich von Oyta
gedruckt worden ist, angeführt und widerlegt2. Desgleichen polemisiert

er gegen einen anderen englischen Franziskanertheologen, Walter
Chatton, der sich an Ockham und Aureoli anschließt 3. Ein paarmal
begegnet uns auch der nominalistisch beeinflußte englische Dominikaner

Robert Holkot, und zwar wird nicht sein gleichfalls später
gedruckter Sentenzenkommentar, sondern seine Postilla super Librum
Sapientiae kritisiert. Am meisten aber unter allen Nominalisten ist der

Augustinertheologe Gregor von Rimini (f 1359) Gegenstand der

eingehendsten Widerlegung seitens des Capreolus gewesen. Er ist nach

Aureoli und mit Durandus der am meisten von ihm bekämpfte
Scholastiker. Übrigens hat, wie es sich bei näherem Zusehen zeigt,
Capreolus sich gegenüber Gregor von Rimini nicht ausschließlich
ablehnend und abwehrend verhalten ; er hat, wie Fr. Stegmüller darlegt,
sich auch von diesem Augustinertheologen in Fragen der Gnadenlehre
beeinflussen lassen : « Gregor von Rimini, der Wortführer des Augustinismus

des Spätmittelalters, scheint einen sehr starken Einfluß auf
Johannes Capreolus, den « Fürsten der Thomisten », ausgeübt zu haben.
Unter seinem Einfluß scheint Capreolus im hl. Thomas vor allem die

augustinischen Elemente gesehen zu haben. Von Gregor von Rimini
übernimmt Capreolus die Lehre von der Notwendigkeit des auxilium
speciale zum moralisch guten Handeln. Dies in die Summa
hineinzuinterpretieren war um so leichter, als Gregor selbst schon Thomas für
sich in Anspruch genommen hatte. Im Sentenzenkommentar sei Thomas
noch pelagianisierend gewesen, aber darum sei dem Thomas der Summa
zu folgen. Mit Gregor nimmt er dieses auxilium speciale bereits für

1 II d. 2 q. 2 a. 3 (III, 190) ; II d. 1 q. 2 a. 3 (III, 55). C. Giacon,
Guglielmo di Occam. Saggio storico-critico sulla formazione e sulla decadenza
délia Scolastica (Pubblicazioni dell'Università cattolica del S. Cuore), Milano 1941.

2 K. Michalski, 1. c. 241-247.
3 E. Longpré O. F. M., Gualtiero di Catton, un maestro francese di'Oxford.

Studi franciscani 9 (1912) 100-134.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 107

die vollkommene praktische moralische Erkenntnis als notwendig an.
Dennoch rezipiert Capreolus den Gregorianismus nicht blind. Auch wo
er sich von Gregorius beeinflussen läßt, steht ihm Thomas über
Gregor»1. Dazu kommen noch Gegner die er mit alii, quidam moderni
usw. anführt. Auffallend ist, daß er Johannes von Mirecourt, Nicolaus

von Autrecourt, deren irrige Anschauungen verurteilt worden
sind, nicht zu kennen scheint. Desgleichen finden wir unter den von
ihm bekämpften Nominalisten die Vertreter der Artistenfakultät wie
Albert von Sachsen und Johannes Buridanus, dessen Aristoteleskommentare

ungemein verbreitet waren, Marsilius von Inghen u. a., nicht
erwähnt. Er hat sich hauptsächlich auf die theologischen Gegner,
die in theologischen Summen, Sentenzenkommentaren Quaestiones
disputatae und in Quodlibeta antithomistische Theorien vertraten,
beschränkt. Aber trotzdem ist, wenn wir die damaligen
Arbeitsbedingungen ins Auge fassen, das von ihm verarbeitete Textmaterial
ein ungeheures und sind seine Defensiones auch angesichts der Wissensfülle

und Wissenstiefe, mit welchen er auf dem festen Boden seiner

überragenden Thomaskenntnis die gegnerischen Theorien bis in die

letzten Verzweigungen verfolgt, eine wissenschaftliche Geistesarbeit,
eine Höhenleistung spekulativer und kritischer Denkenergie, die uns
mit Staunen erfüllt. Ein Theologe, der zum Schutze des thomistischen

Lehrgebäudes eine so schwierige und entsagungsvolle Arbeit auf sich

genommen hat, muß von einer ganz außerordentlichen Liebe zum
hl. Thomas erfüllt gewesen sein, auch wenn er dies nicht in Worten
der Begeisterung zum Ausdruck bringt. Auch für unsere ideengeschichtliche

Erforschung der theologischen Strömungen und Kontroversen
von Thomas von Aquin bis zum Beginn des 15. Jahrhunderts sind die
Defensiones des Princeps Thomistarum noch ein sehr wertvolles
Hilfsmittel, da durch sie uns ein ganz gewaltiges Textmaterial auch aus

Autoren, deren Werke ungedruckt geblieben sind oder doch in nur
schwer zugänglichen Drucken zugänglich sind, erschlossen wird.

Als eine große geschichtliche Leistung des Johannes Capreolus ist
besonders seine kritische Auseinandersetzung mit dem Nominalismus
zu bewerten. Er hat das philosophisch-theologische Gedankengebäude
des hl. Thomas durch den Kritizismus, Subjektivismus und Skepti-

1 Fr. Stegmüller, Gratia sanans. Zum Schicksal des Augustinismus in der
Salmantizensertheologie. In : M. Grabmann - J. Mausbach, Aurelius Augustinus.
Festschrift der Görres-Gesellschaft zum 1500. Todestag des hl. Augustinus,
Köln 1930, 395-409, speziell 402-403.



108 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

zismus des Nominalismus hindurch gerettet und namentlich die
Erkenntnislehre und Metaphysik des Engels der Schule in ihrer vollen
Reinheit bewahrt. Es wäre freilich verfehlt, wenn man in der
Philosophie des 14. Jahrhunderts, der Hauptblütezeit des Nominalismus oder
Terminismus, nur Schattenseiten sehen wollte. Wie die Forschungen
von Anneliese Maier1 zeigen, haben besonders Johannes Buridanus und
Nikolaus von Oresme, der als Naturwissenschaftler, Nationalökonom
und auch als Übersetzer aristotelischer Schriften ins Französische ganz
Großes geleistet hat, auf naturphilosophischem Boden sich als
hervorragende, fortschrittliche Forscher betätigt. Aber auf theologischem
Gebiete hat der Nominalismus, der wie Kardinal Ehrle bemerkt2, « den

eigentlichen Charakter der christlichen Theologie als Überlieferungswissenschaft

verkennt » und das biblisch-patristische Element der
theologischen Arbeitsmethode fast ganz ausschaltet, große Zerstörungen
angerichtet. Man braucht bloß das Buch von E. Borchert 3 über den

Einfluß des Nominalismus auf die Christologie an der Hand der Schrift
De communicatione idiomatum des Nicolaus Oresme durchzusehen,

um sich einen Begriff von diesen abgeschmackten Subtilitäten der
nominalistischen Theologie bilden zu können. Kardinal Ehrle schreibt4 :

« Ohne Zweifel überdauerte eine durch den hl. Thomas und seine

Schule getragene Richtung durch Capreolus, durch den von der

Neuerung nur äußerlich beeinflußten Thomas Claxton, Dionysius Rickel,
den Kartäuser, Diego Deza, Petrus Nigri, Konrad Köllin die ganze
traurige Periode und hatte auch damals noch die Skotistenschule im
Franziskanerorden eine gewisse Vertretung ». Das Verdienst des

Capreolus ist viel höher zu bewerten als das der anderen genannten
Scholastiker, da er früher als diese und in einer ungleich ausgedehnteren

und tiefergreifenderen spekulativen Polemik die Philosophie und
Theologie des hl. Thomas gegen den Nominalismus verteidigt hat.
Speziell für die Geschichte der Universalienlehre von Thomas von
Aquin bis ins 15. Jahrhundert hinein sind die Defensiones theologiae

1 Anneliese Maier, An der Grenze von Scholastik und Naturwissenschaft.
Studien zur Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts, Essen 1943.

2 Kardinal Franz Ehrle, Der Sentenzenkommentar Peters von Candia, des
Pisanerpapstes Alexanders V. Ein Beitrag zur Scheidung der Schulen in der
Scholastik des 14. Jahrh. und zur Geschichte des Wegestreites, Münster 1925, 111.

3 E. Borchert, Der Einfluß des Nominalismus auf die Christologie der
Spätscholastik nach dem Traktat de communicatione idiomatum des Nicolaus Oresme.
Untersuchungen und Textausgabe, Münster 1940.

4 A. a. O.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 109

D. Thomae des Princeps Thomistarum von grundlegender Bedeutung.
Auf dem Hintergrunde der Geschichte der nachthomistischen Scholastik
zeichnen sich die Defensiones des Capreolus als ein Werk großer
wissenschaftlicher Initiative ab. Es ist wohl, wie mit Recht H. Wilms 0. P.

bemerkt1, die historische Bedeutung dieser Thomasapologie etwas
unterschätzt, wenn der um die Geschichte der Dominikanerschule von
Salamanca hochverdiente spanische Dominikaner P. V. Carro das
Hauptverdienst des Capreolus darin sieht, daß derselbe seinen Kommentar
zu den Sentenzen mit gutausgewählten systematisierten Thomastexten

ausgefüllt und die gegen die thomistische Lehre erhobenen Einwände
gelöst hat2. Gerade auch in der Auswahl der gegnerischen Objektionen
und in der Gründlichkeit, mit der dieselben auf Grund einer staunenswerten

Thomaskenntnis, einer kongenialen Einfühlung in die Gedankenwelt

des Aquinaten und einer scharfsinnigen Thomasinterpretation und
mit einer umfassenden Kenntnis der ältesten Thomistenschule widerlegt
werden, zeigt sich ein ganz hohes Maß wissenschaftlicher, selbständiger
Arbeit. Die geschichtliche Bedeutung des Princeps Thomistarum wird
sich uns noch mehr enthüllen, wenn wir die Wirkung, das Weiterleben
seines monumentalen thomistischen Lebenswerkes ins Auge fassen.

(Schluß folgt.)

1 H. Wilms O. P., Der Kölner Universitätsprofessor Konrad Köllin, Köln 1941,
154 Anm. 25.

- V. Carro O. P., Cayetano y la Tradiciön Teolögica Medioeval en los
problemas de la Gracia. La Ciencia Tomista 54 (1936 I) 289-311 ; 55 (1936 II)
5-32, 260-285, speziell 54 (1936 I) 293-294 : « Capreolo ve olvidado al mâs grande
artifice de la teologia, Sto. Tomàs de Aquino, en mala hora preterido en las
Universidades por Lombardo, y teye, en torno del Maestro de las Sentencias,
su comentario con textos de Santo Tomâs. En esto ciframos el principal
mérito de Capreolo, y en sus respuestas a las objeciones. AI resumir los textos
de las distintas obras de Sto. Tomâs, y en especial de la Summa, en torno a una
cuestiön dada, y siguiendo el orden de las Sentencias de Lombardo, contribuyô
poderosamente a divulgarlo. Su obra personal se reduce, con frecuencia a estas
dos cosas, y a sintetizar, en conclusiones claras, la doctrina del doctor Angélico».


	Johannes Capreolus O.P. : der "Princeps Thomistarum" († 7. April 1444) und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule. Ein Gedenkblatt zu seinem fünfhundertjährigen Todestag

