Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 22 (1944)

Artikel: Johannes Capreolus O.P. : der "Princeps Thomistarum” (T 7. April
1444) und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule. Ein
Gedenkblatt zu seinem funfhundertjahrigen Todestag

Autor: Grabmann, Martin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-819639

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-819639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Capreolus O. P.

der «Princeps Thomistarum » (T 7. April 1444) und
seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule.

Ein Gedenkblatt zu seinem fiinfhundertjihrigen Todestag.

Von Protonotar Professor Dr. Martin GRABMANN.

Die iiberragende wissenschaftliche GroBe des hl. Thomas und das
Neue, das seine philosophisch-theologische Synthese im Denken der
Hochscholastik geschaffen hat, tritt besonders in dem schon zu seinen
Lebzeiten und besonders nach seinem Tode entbrannten Streit um
seine Lehre in helles Licht. Wahrend gegen Alexander von Hales,
Bonaventura und auch Albertus Magnus keine Gegenschriften er-
schienen sind, hat das Schrifttum des Aquinaten eine lebhafte Bekiamp-
fung gefunden. Drei Jahre nach seinem Tode hat Bischof Stephan
Tempier von Paris in seine Verurteilung des lateinischen Averroismus
oder heterodoxen Aristotelismus auch neun Sitze des hl. Thomas auf-
genommen. Bald nachher hat der Franziskanertheologe Wilhelm de
La Mare in einem Correctorium nicht weniger als 118 Lehrpunkte des
hl. Thomas vom Standpunkte der augustinisch-franziskanischen Theo-
logie beanstandet. Gegen eine Reihe von thomistischen Lehrsitzen
Tichtet sich die Kritik des Heinrich von Gent, des groBten Pariser
Theologen aus dem Weltklerus. Auch der ebenso bedeutende Gottfried
von Fontaines, der Worte wiirmster Anerkennung fiir Thomas findet,
vertritt vielfach andere Anschauungen. Auch die beiden groBen
Augustinertheologen Aegidius von Rom, der hervorragendste unmittel-
bare Thomasschiiler, und Jakob von Viterbo, wichen in einer Reihe
Von Fragen von Thomas ab. Eine einschneidende Kritik an der Lehre
des hl. Thomas iibte der nach Bonaventura groBte Franziskanertheologe
Johannes Duns Skotus. Ein hochangesehener anderer Franziskaner-
thffologe, Petrus Aureoli, wendet sich in seinem Sentenzenkommentar



86 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

fortwihrend gegen Thomas. Der Dominikanerorden hielt von Anfang
an, wenn man von rasch unterdriickten Gegenbewegungen in England
absieht, treu an der Lehre des inniggeliebten Ordenstheologen fest.
Auch in Beschliissen der Generalkapitel des Ordens zu Zaragossa 1309,
zu Metz 1313, zu Bologna 1315 und 1329 usw. wurde die Lehre des
hl.- Thomas warm empfohlen und zur Richtschnur fiir das Ordens-
studium genommen. Gegner aus seinem eigenen Orden waren nur
Erzbischof Robert Kilwardby von Canterbury, der 1277 auch Sitze
des hl. Thomas von Aquin verurteilte und vor allem in den ersten
Jahrzehnten des 14. Jahrhunderts Durandus de S. Porciano, der in
Redaktionen seines Sentenzenkommentars die Doktrin des Aquinaten
scharf bekdmpfte. Gegen alle diese Gegner der thomistischen Spekula-
tion hat eine gewaltige Front von fiir Thomas begeisterten Theologen
des Predigerordens in einem umfangreichen polemischen Schrifttum,
um dessen Sichtung vor allem Kardinal Ehrle sich verdient gemacht
hat!, erhoben. Die von Bischof Stephan Tempier verurteilten neun
Sitze, die bekanntlich nach der Kanonisation des Aquinaten durch
den damaligen Bischof von Paris, Stephan de Borreto, wieder zuriick-
genommen wurden, hat Johannes von Neapel, der gro3te italienische
Vertreter der édltesten Thomistenschule in Schutz genommen . Gegen-
iiber Robert Kilwardby hat Aegidius von Lessines die thomistische
Lehre von der Einheit der substantiellen Form scharfsinnig verteidigt.
Das Correctorium des Wilhelm de La Mare wurde in einer Reihe von
Gegenschriften von Dominikanertheologen Richard Clapwel, Johannes
Quidort von Paris, Ramberto de Primadizzi, Johannes von Parma usw.,
deren Edition jetzt in Angriff genommen worden ist 3, zuriickgewiesen.
Gegen Heinrich von Gent ist Robert de Colletorto in einer Gegenschrift
fiir Thomas eingetreten. Einer der entschiedensten Vorkidmpfer fiir
die Lehre des hl. Thomas ist Bernhard von Auvergne (de Gannato)
gewesen, dessen Verteidigungsschriften gegen Heinrich von Gent,
Gottfried von Fontaines und Jakob von Viterbo auch positiv fiir das

! Kardinal Fr. Ekrle S. J., Der Kampf um die Lehre des hl. Thomas von
Aquin in den ersten fiinfzig Jahren nach seinem Tode. Zeitschrift fiir kath. Theol.
27 (1913) 266-318.

2 C. J. Jellouschek O. S. B., Quaestio Magistri Johannis de Neapoli : « Utrum
licite possit doceri Parisiis doctrina Fr. Thomae quantum ad omnes conclusiones
eius, hic primum in lucem edita, Xenia Thomistica, Romae 1925, III 73-104.

3 P. Glorieur, Les premiéres polémiques thomistes : I. Le Correctorium
Corruptorii « Quare », Le Saulchoir 1927. [J.-P. Miiller O.S. B., Le Correctorium
Corruptorii « Circa» de Jean Quidort de Paris, Romae 1941.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 87

Verstindnis der Eigenlehren des Aquinaten aufschluBreich sind. Das-
selbe gilt von Thomas von Sutton, dessen von M. Schmaus unter-
suchter Liber propugnatorius super primum Sententiarum eine der
bedeutendsten Abwehrschriften gegen Skotus ist und der auch eine
Widerlegung des Sentenzenkommentars des Skotusschiilers Robert
Cowton hinterlassen hat. _

Der hervorragendste Kenner und entschiedenste Verfechter der
thomistischen Lehre im beginnenden 14. Jahrhundert war Herveus
Natalis, der als Ordensgeneral die Heiligsprechung des Aquinaten
erwirkte. Sein noch gutenteils ungedrucktes Schrifttum ist der Ver-
teidigung des hl. Thomas gegen Heinrich von Gent, Jakob von Metz,
Duns Skotus, Petrus Aureoli und ganz besonders gegen Durandus ge-
widmet. Auch eine Reihe anderer Dominikanertheologen : Petrus de
Palude, Jacobus de Lausanna, Bernardus Lombardi, denen sich die
Karmeliter Gerhard von Bologna und Guido Terrena anschlossen, haben
die Angriffe des Durandus gegen Thomas zuriickgewiesen. Besondere
Erwihnung verdienen die Evidentiae Durandelli contra Durandum.

Die erkenntnistheoretische und metaphysische Grundlage des
thomistischen Lehrgebiudes, die vom Doctor communis geschaffene
Synthese und Harmonie von Glauben und Wissen von Philosophie
und Theologie wurde von dem schon durch den Konzeptualismus des
Petrus Aureoli vorbereiteten Nominalismus des Wilhelm von Ockham
und seiner Schule schwer gefihrdet und bedroht. Auch aus dem
Kreise der Dominikanertheologie verlieB Robert Holkot die Bahnen
des hl. Thomas und stand namentlich in seiner radikalen Trennung
von Glauben und Wissen unter nominalistischen Einfliissen. Auch
Augustinertheologen wie Gregor von Rimini, Hugolin von Orvieto und
Johannes Hiltaltinger von Basel huldigten in einer mehr eklektischen
Form nominalistischen Anschauungen. Unter den Franziskanertheo-
logen war Adam von Woodham (Godham), dem Wilhelm von Ockham
sein logisches Hauptwerk, die Summa totius logicae widmete, ein ent-
Schiedener Verfechter des Nominalismus, wihrend seine Ordensgenossen
Johannes von Ripa und Petrus von Candia in einer mehr gemiBigten
Form den Nominalismus vertreten haben. Die iiberaus zahlreichen
anderen Verfechter des Nominalismus, besonders auch an den deutschen
Universititen, kommen fiir die Zwecke unserer Untersuchung nicht in
Betracht. Mir ist aus der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts kein
DOminikanertheoIoge bekannt, der die Lehre des hl. Thomas gegeniiber
dem Nominalismus in Schutz genommen hitte. Der Sentenzenkommentar



88 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

des Kolner Dominikaners Henricus de Cervo!, der nur wenige Fragen
behandelt, schlieBt sich, ohne sich mit gegnerischen Meinungen aus-
einanderzusetzen, treu an die thomistische Lehre an. Der zeitlich
nichstfolgende bedeutende Sentenzenkommentar aus der Feder eines
Dominikanertheologen gehért schon dem frithen 15. Jahrhundert an.
Es ist dies der Sentenzenkommentar des Thomas von Claxton, eines
Theologen auf dem Konzil von Konstanz. Derselbe ist, wie Kardinal
Ehrle, der zuerst auf ihn aufmerksam gemacht hat, bemerkt %, nur
duferlich von der Neuerung beriithrt. Ich habe mich davon iiberzeugt ?,
daB er Kernfragen der thomistischen Seinsmetaphysik, wie die Lehre
vom realen Unterschied von Wesenheit und Dasein, von der Analogie
des Seins iiberaus tief und klar im engsten Anschlufl an den hl. Thomas
erortert hat. Eine Verteidigung des Aquinaten gegen den Nominalismus
lag offenbar nicht in seiner Absicht.

Wir haben uns damit der Zeit genihert, in der Johannes Capreolus
sein monumentales Lebenswerk zur Verteidigung des thomistischen
Systems geschaffen hat. Uber seinen Lebensgang ist wenig mit Sicher-
heit festzustellen 4. Er gehorte der Ordensprovinz von Toulouse an
und hat im Kloster von Rodez das Ordenskleid erhalten. In Denifles
Chartularium begegnet uns sein Name zweimal. Er steht unter den
Dominikanern, die durch Beschluf3 des Generalkapitels von Poitiers
unter dem 15. Mai 1407 an die Universitit Paris ad legendum Sententias
abgeordnet wurden. In einem Verzeichnis der Licentiati in facultate
theologica aus dem Jahre 1411 ist er als Fr. Johannes Capreolus,
Predicator presentatus aufgefiihrt 8. Nach seiner kurzen Lehrtitigkeit
an der Pariser Universitit kehrte er in seine Ordensprovinz zuriick, wo
er zuerst als Regens des Ordensstudiums in Toulouse, wo seit 1368
der Leib des hl. Thomas von Aquin ruhte, und dann im Kloster zu
Rodez im Lehramt tdtig und vor allem mit der Ausarbeitung seines

L M. Grabmann, Der Sentenzenkommentar des Magister Henricus de Cervo
und die Kolner Dominikanertheologie des 14. Jahrhunderts. Archivum Fratrum
Praedicatorum XII (1942) 98-117.

? Kardinal Fr. Ehrle S. J., Thomas de Sutton, seine Lehre, seine Quolibet
und seine Quaestiones disputatae. Festschrift Georg von Hertling. Kempten
und Miinchen 1914, 426-450, speziell 432 und 441.

8 M. Grabmann, Quaestiones Thomae de Claxton O. P. (ca. 1400) de distinc-
tione inter esse et essentiam reali atque de analogia entis. Acta Pont. Academiae
Romanae S. Thomae Aq. et Religionis catholicae. Nova Series, vol. VII, Anno 1943.

4 Quétif-Echard O. P., Scriptores Ordinis Praedicatorum I, 795-797.

5 H. Denifle O. P., Chartularium Universitatis Parisiensis IV p. 145 n. 1837;
p. 223 n. 1940.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 89

groBen thomistischen Lebenswerkes beschiftigt war. In dem é&ltesten
Druck von 1483, der auf eine im Konvent zu Rodez aufbewahrte Hand-
schrift sich stiitzt, ist am SchluB jedes der vier an die Anordnung der
Sentenzen des Petrus Lombardus sich haltenden Biicher das Jahr
der Fertigstellung angegeben. Darnach ist das erste Buch im Jahre 1409,
quo legit Sententias Parisius, das zweite am 7. November 1426 sub
pontificatu Martini V, das dritte Buch am 7. November 1428, das
vierte Buch am 18. Februar 1432, pontificatus Eugenii IV anno primo,
vollendet worden. Am SchluB3 des vierten Buches und damit des ganzen
Werkes steht die Bemerkung: Et haec de quaestione sufficiant. De
qua benedictus in aeternum Deus. Ad cuius honorem et Christiferae
Mariae et beatorum Dominici, Petri Martyris et Thomae Doctoris hae
et praecedentes inchoatae et consummatae fuerunt. Haec puerilia
scripta super 4. Sententiarum completa fuerunt anno Domini millesimo
quadringentesimo trigesimo secundo, decima octava die Februarii
Ruthenae, pontificatus Domini Eugenii IV anno primo. Quae omnia
subiciantur totali correctioni eiusdem Summi Pontificis, et Romanae
Ecclesiae, necnon Generalis Concilii nunc sedentis Basileae. Johannes
Capreolus starb am 7. April 1444 in seinem Kloster zu Rodez.

Die Defensiones theologiae Divi Thomae des Johannes Capreolus
scheinen handschriftlich sehr wenig verbreitet gewesen zu sein. Bei
Quétif-Echard ist auBer der Handschrift von Rodez nur ein Codex
des ersten Buches, der im Jahre 1477 von Lorenzo de’ Medici angekauft
und dem Kloster von S. Marco in Florenz zum Geschenk gemacht
wurde, erwihnt. Ich kann zur Zeit nicht feststellen, ob diese Hand-
schrift sich noch mit den anderen Codices dieser Dominikanerbibliothek
in der Biblioteca nazionale in Florenz befindet. Eine im Jahre 1480
angefertigte Handschrift des ersten Buches besitzt die Vatikanische
Bibliothek (Cod. Vat. lat. 1097) 1. Die erste Druckausgabe des ganzen
Werkes erschien im Jahre 1483 bei Octav. Scotus in Venedig, wohin
die Handschrift aus Rodez gesendet worden war. Der Herausgeber
Thomas de Sancto-Germano O. P. hat in einem ausfiihrlichen Widmungs-
Schreiben an den Kardinalbischof von Albano und Protektor des
Predigerordens Oliverius Caraffa mit begeisterten Worten die gewaltige
Leistung des Johannes Capreolus zur Erklirung und Verteidigung der
thomistischen Lehre verherrlicht. Er hat die Stellung desselben in der

. ' A. Pelzer, Codices Vaticani Latini, Tomus II, Pars prior Codices 679-1134,
0 : Bibliotheca Vaticana 1931, 704.



90 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Reihe der bisherigen Vertreter der Thomistenschule also hervorgehoben :
Quorum omnium ut aetate posterior, ita ingenio perspicacior extitit
Johannes Capreolus Tholosanus ex eiusdem ordinis professoribus, qui
huius Doctoris theologiam, omnique de re sententiam multo tempore,
labore ac diligentia ita plene assecutus creditur atque intellexisse
medullitus, ut nemo fuerit huius doctrinae professorum antehac inventus,
qui illius adeo mentem subtiliter intelligere, penitus introspicere, lucu-
lentius aperire, ac fortius defendere visus sit. Weitere Druckausgaben
erschienen 1514, 1519 und 1589. Diese letztere von dem Dominikaner
Mathias Aquarius besorgte und mit wertvollen Erginzungen versehene
Ausgabe ist betitelt : In libros Sententiarum amplissimae quaestiones
pro tutela doctrinae Divi Thomae ad scholasticum certamen egregie
disputatae ; nuper castigatae et corroboratae auctoritatibus sacrae
Scripturae, conciliorum et SS. Patrum, atque illustratae quamplurimis
aliis opinionibus theologorum tum antiquorum tum neotericorum, auc-
tore harum additionum Fr. Mathia Aquario, Dominicano, regio atque
publico metaphysico in almo studio Neapolitano. Venetiis, Haered.
Hieronymi Scoti 1589. Es gehoért zu den verdienstvollsten Unter-
nehmungen der vor allem durch die Enzyklika Aeterni Patris geférderten
neuthomistischen Bewegung, dal wir jetzt eine vorziigliche, prichtig
ausgestattete Neuausgabe der Defensiones theologiae D. Thomae be-
sitzen. Eine erste Anregung hiezu ging von dem Erzbischof von Rodez
und spiteren Kardinal Bourret aus, der in einem Schreiben vom
21. Dezember 1881 auf die Bedeutung des Capreolus und seines Werkes
fir das Thomasstudium nachdriicklich hingewiesen hat. Zunichst
nahm ein Oblate von der Unbefleckten Empfingnis, P. Bonnet, die
Vorbereitung dieser Neuausgabe in die Hand, wurde aber an der Aus-
fiihrung dieses Vorhabens behindert. Die Edition wurde dann von den
beiden Dominikanern Ceslaus Paban und Thomas Pégues, die beide
frither, wie einst Capreolus, Professoren im Dominikanerkonvent zu
Toulouse gewesen waren, veranstaltet. In rascher Aufeinanderfolge
erschienen in dem Verlag von Alfred Cattier in Tours die sieben Binde
dieser Neuausgabe in den Jahren 1900-1908'. In der Widmung des
ersten Bandes an Papst Leo XIII. bemerken die Herausgeber : Inter
tot egregios S. Thomae defensores, speciali fulgore emicuit Johannes

1 Johannis Capreoli Tholosani Ordinis Praedicatorum, Thomistarum Principis
Defensiones theologiae Divi Thomae Aquinatis de novo editae cura et studio
RR. PP. Ceslai Paban et Thomae Pégues eiusdem ordinis in conventu Tholosano
professorum I-VII, Turonibus 1900-1908.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 91

Capreolus Tholosanus, qui quidem adeo Angelici Doctoris sensa attigit,
et doctrinam eius sic illustravit, ut merito a posteris Thomistarum
Princeps fuerit nuncupatus. Cum enim saeculo decimo quarto Nomi-
nales et alii Doctores, notam falsitatis D. Thomae sententiis infligere
conarentur, hic strenuus veritatis thomisticae propugnator, Magistri
doctrinam acerrime clarissimeque defendit. P. Th. Pégues hat auch
in der Revue Thomiste eine Reihe von Artikeln iiber das Zustande-
kommen und die Gestaltung der Neuausgabe, iiber die Biographie des
Capreolus und iiber dessen Rolle in der Verteidigung des hl. Thomas
und auch iiber einzelne Lehrpunkte desselben verdffentlicht!. Des-
gleichen hat er in seinem groflen Kommentar zur Summa theologiae
mehrfach Capreolus zur Erklirung des Thomastextes herangezogen. Es
hat dieser von inniger Liebe zum hl. Thomas erfiillte Thomist, den ich
einige Zeit vor seinem Tode in Pistoja aufgesucht habe, durch seinen
24bindigen Kommentar zur theologischen Summe wie auch durch die
Edition des Capreolus sich um die Sache des Doctor communis et
angelicus unvergiangliche Verdienste erworben. Wenn wir zu dieser
Capreolusausgabe noch die im Rahmen der Editio Leonina vorge-
nommene Edition des Kommentars des Kardinals Cajetan zur Summa
theologiae und des Kommentars des Franz Sylvetris von Ferrara zur
Summa contra Gentiles hinzunehmen, dann besitzen wir eine Trias
wertvollster und sicherster Wegweiser durch die philosophisch-theo-
logische Gedankenwelt des hl. Thomas. Jeder dieser drei groBen
Dominikanertheologen hat seine eigene Prigung und Bedeutung ; alle
drei zusammen stellen den Héhepunkt der Thomasinterpretation dar.
An sie reihen sich Dominikus Baiiez, Bartholomius von Medina,
Johannes a S. Thoma, Johannes Gonet und Carolus Renatus Billuart,
um nur die am meisten beniitzten Thomaskommentatoren des Prediger-
ordens anzufiihren.

Das Werk des Johannes Capreolus will kein Kommentar zu den
Sentenzen des Petrus Lombardus sein, sondern hat sich die Verteidigung
der Lehre des hl. Thomas gegen dessen wissenschaftliche Gegner nach

L Th. Pégues O.P., Capréolus, « Thomistarum Princeps» a propos de la
Nouvelle édition de ses ceuvres. Revue Thomiste 7 (1899) 63-81. La biographie
de Jean Capréolus. Ibid. 817-334. Le role de Capréolus dans la défense de saint
Thomas. Tbid. 507-529. Pouvons-nous sur cette terre arriver A connaitre Dieu ?
Ibid. g (1900) 50-76. Théologie thomiste d’aprés Capréolus — De la voie rationelle
qui nous conduit a4 Dieu. Ibid. 189-309. Théologie thomiste d’aprés Capréolus.
L'idée de Dieu en nous. Ibid. 503-530.



92 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

allen Fronten und im weitesten Umfange zur Aufgabe gestellt. Da
diese Gegner meist in ihren Sentenzenkommentaren die Lehranschau-
ungen des Aquinaten bekdampften, deshalb war es am zweckméiBigsten,
diese groBe Auseinandersetzung in der Reihenfolge der Biicher und
Distinktionen des Sentenzenwerkes, des klassischen Handbuches der
theologischen Vorlesungen, vorzunehmen. Capreolus spricht sich selbst
am Anfang iiber Zweck und Anlage seines Werkes aus : Sed antequam
ad conclusiones veniam, praemitto unum, quod per totam lecturam
volo pro supposito, et est quod nihil de proprio intendo influere, sed
solum opiniones, quae mihi videntur de mente S. Thomae fuisse,
recitare, nec aliquas probationes ad conclusiones adducere praeter
verba sua, nisi raro. Obiectiones vero Aureoli, Scoti, Durandi, Joannis
de Ripa, Henrici, Guidonis de Carmelo, Garonis, Adam et aliorum
sanctum Thomam impugnantium propono locis suis adducere et solvere
per dicta S. Thomae. Daraus ergibt sich klar der Aufbau des Ganzen.
Die Distinktionen gliedern sich in Quistionen. Jede quaestio zerfillt
in drei Teile oder articuli. Im ersten Artikel wird die Lehre des
hl. Thomas in einer Reihe von conclusiones scharf und klar formuliert.
Jede einzelne conclusio wird mit ausfiihrlichen Textstellen aus allen
Werken des hl. Thomas, die im Wortlaut gebracht werden, belegt.
Der zweite Teil oder articulus bringt zuerst die obiectiones gegen jede
der conclusiones mit Nennung des Namens der betreffenden Scholastiker
und im moglichst wortlichen AnschluB an die Texte. Sodann werden
diese obiectiones der Reihe nach wieder auf Grund von Thomastexten
in ausfiihrlichen solutiones widerlegt. M. ]J. Scheeben schildert diese
Technik und Methode des Capreolus also ! : « Er stellt bei jeder Frage
alle einschligigen Stellen des hl. Thomas mit dessen fast eigenen Worten
zusammen, fiihrt dann ebenso treu und biindig und vollstindig die
Bemerkung der Hauptgegner (besonders Aureolus, Durandus, Skotus,
Ockham, Gregor von Rimini) an, um sie sofort wo moglich mit den
eigenen Worten des hl. Thomas, mit schlagender Kiirze zuriickzu-
weisen. Die Darstellung ist scholastisch im strengsten Sinn des Wortes,
aber mit solcher Kunst gehandhabt, daB sie eben der kiirzeste und
packendste Ausdruck fiir die Entwicklung der Gedanken wird, und
ihre Hirte nur die Wucht der gefiihrten Schlige vermehrt. Um das
geistige Ritterspiel der damaligen Zeit in seiner vollen Pracht und seinem
ganzen Umfange zu schauen, gibt es kein besseres Werk als dieses ».

1 M. J. Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik I, Freiburg 1873, 442.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 93

Ich habe in meiner Geschichte der katholischen Theologie! die
Defensiones des Capreolus als das geschichtlich bedeutsamste Werk,
das die Thomistenschule zur Verteidigung des Aquinaten hervor-
gebracht hat, bezeichnet. Die groBe Bedeutung, nicht bloB fiir die
spekulative, sondern auch fiir die historische Thomasinterpretation
liegt in der Art und Weise der Bearbeitung der thomistischen Werke
und Texte und in der Kritik, in der Widerlegung der antithomistischen
Richtungen und Strémungen des spiten 13. und des 14. Jahrhunderts.
Die Defensiones theologiae Divi Thomae sind auf der denkbar um-
fassendsten Kenntnis aller Werke des Doctor communis et angelicus
aufgebaut. Fiir jede conclusio werden die einschligigen Texte aus den
betreffenden Thomasschriften im Wortlaut gebracht. Aufler dem
Sentenzenkommentar und der theologischen Summa wird besonders
auch die Summa contra Gentiles in einem Umfang beniitzt, wie sich
dies bei der vorhergehenden thomistischen Literatur nicht wahrnehmen
laBt. Namentlich in psychologischen und erkenntnispsychologischen
Fragen, in der Lehre vom goéttlichen Willen, von der visio beatifica,
wird dieses thomistische Hauptwerk ausgiebig herangezogen. Bei der
Widerlegung der irrigen Lehre des Averroés iiber den intellectus pos-
sibilis bemerkt Capreolus : Sciendum tamen, quod de verbis Averrois
in hoc loco non est multum curandum, cum ipse in hac materia de
intellectu possibili, perniciosum dogma tradiderit, ut ostendit egregius
sanctus Doctor per totum secundum Contra Gentiles ®. Desgleichen
werden die Quaestiones disputatae, in denen uns vielfach die ausfiihr-
lichste und tiefste Erérterung der Probleme entgegentritt, sowohl in
den conclusiones wie auch in den solutiones weitgehend verwertet.
Ebenso begegnen uns auch Texte aus den Quodlibeta, aus den Aristoteles-
und Bibelkommentaren des Aquinaten. Eine besonders bemerkens-
werte Erscheinung ist die vielfache Verwertung der Opuscula des
hl. Thomas von Aquin. In der vorhergehenden Zeit werden diese Ab-
handlungen des Aquinaten, obwohl sich eine erhebliche Anzahl von
Opusculacodices feststellen 1iBt, seltener beniitzt. Eine Ausnahme
macht die Schrift De esse et essentia, die schon friithzeitig kommentiert
Worden ist. Mir sind Zitate aus folgenden Opuscula aufgefallen: De ente
et essentia, das immer mit dieser Bezeichnung, nicht mit der anderen

1 M. Grabmann, Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem Aus-
8ang der Viterzeit, Freiburg 1933, 99.
*1d. 17 q. 1 a. 1 (Ed. Paban-Pégues II, 72).



94 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Benennung De quiditate entium eingefiihrt wird, Expositio supra
librum Boéthii de trinitate, De quattuor oppositis, De genere, De prin-
cipio individuationis, De instantibus, De principio individuationis,
De materia et dimensionibus interminatis, De natura accidentis, De
mixtione elementorum, De unitate intellectus. An pseudo-thomistischen
opuscula sind De relatione und De appellationibus logicis erwihnt.
Uber letztere Abhandlung, die ich weder in den alten Opusculacodices
noch in den iltesten Druckausgaben der Opuscula finde, bemerkt
Capreolus ' : Unde non est repudiandus tractatus de appellationibus
logicis, quia ad multa valet, potissime ad argumenta Aureoli. Da
Capreolus namentlich in seinen Bemerkungen iiber die Echtheit der
Schrift De materia et dimensionibus interminatis kritischen Sinn fiir
Echtheitsfragen bekundet, deshalb habe ich ihn auch in meinem Buche
iiber die Werke des hl. Thomas zurate gezogen *. Wihrend er in den
conclusiones die Thomastexte im Wortlaut ohne eine ausfiihrlichere
Erklarung beizugeben bringt, gibt er in den solutiones auch scharf-
sinnige und sachkundige Thomas-Auslegungen mit Anfiihrung neuen
Textmaterials. Er liBt in seine Ausfithrungen auch sehr richtige Inter-
pretationsgrundsitze einflieBen. Ich habe schon bei einer anderen
Gelegenheit ausfiihrlicher darauf aufmerksam gemacht, dafl Capreolus
in Abwigung des Wertes der einzelnen Thomasschriften auch ein tiefes
Verstindnis fiir die innere Lehrentwicklung des Aquinaten bekundet.
Es hatte sich ja schon vor ihm die Literaturgattung der Concor-
dantiae, welche Antinomien zwischen den Hauptwerken des Heiligen,
vor allem zwischen dem Sentenzenkommentar, seinem grofen Jugend-
werk und zwischen der Summa theologiae, seinem ausgereiftesten
und abschlieBenden Werk zusammenstellen und auszugleichen suchen,
im weiten Umfange herausgebildet. Ich habe friither die Haupttypen
aus den Handschriften, von denen die Concordantia des Thomas von
Sutton O. P. und des Benedikt von Assignano O. P. die bedeutendsten
sind, beschrieben ®. Ich bringe hier noch einige Belege fiir die Kon-
kordanzmethode des Capreolus. Es finden sich bei ihm Stellen, an

11T d. 1 q. 2 a. 3 (III, 50).

> M. Grabmann, Die Werke des hl. Thomas von Aquin. Eine literarhistorische
Untersuchung und Einfithrung, Minster 1931, 13-17, 303.

3 M. Grabmann, Hilfsmittel des Thomasstudiums aus alter Zeit (Abbrevia-
tiones, Concordantiae, Tabulae). ‘Divus Thomas I (1923) 13-43, 97-122, 373-385.
Erginzt und erweitert wieder verdffentlicht in : Mittelalterliches Geistesleben 11,
Miinchen 1936, 424-486.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 95

welchen er den Widerspruch zwischen Texten verschiedener Werke nur
als einen scheinbaren empfindet. Sed dico, quod non est contradictio
nisi secundum apparentiam!. An sehr vielen Stellen nimmt er eine
Selbstkorrektur oder doch eine Weiterentwicklung an. Hier gibt er,
wenn es sich um Lehrverschiedenheiten im Sentenzenkommentar und
der theologischen Summa handelt, in der Regel der Doktrin der theo-
logischen Summa den Vorzug und begriindet dies damit, daB die
theologische Summa das spitere und ausgereiftere Werk darstellt.
So bemerkt er beziiglich der Frage von der Inkommunikabilitit der
Schopfung 2 : Verum licet praedictam conclusionem teneat in prae-
dictis locis, tamen, dum esset juvenis et scriberet super Sententias,
oppositum tenuit ... Sed in talibus tenendum est, quod ultimo dicit,
quia magis digeste et ponderate locutus est in Summa, quam ultimo
fecit, quam in scriptis primo confectis. An mehreren Orten stellt er
Lehrdifferenzen in der Lehre von der materia interminata als Individua-
tionsprinzip fest ®. Es handelt sich um Texte des Sentenzenkommentars
und der Summa theologica und der Opuscula De principio individua-
tionis, De materia et dimensionibus interminatis und in Boéthium de
trinitate. Er nimmt hier eine Selbstkorrektur in der theologischen
Summa und in den spiteren Opuscula an. Man sieht, dal bei seiner
Thomasinterpretation auch die Chronologie der thomistischen Schriften
eine Rolle spielt. Die Ausfithrungen in der Schrift De materia sind nur
insoweit anzunehmen als sie mit der Lehre der theologischen Summa
libereinstimmen. Er bezeichnet in diesem Zusammenhang die Summa
theologiae als quasi liber retractationum. Die Lehrverschiedenheit in
dem Opusculum de materia sucht er auch mit der Mdoglichkeit, daB
der Text durch die Nachlissigkeit der Abschreiber (vitio scriptorum)
verderbt sei, zu erkliren. Unmittelbar darauf spricht er gewissermallen
als Kanon der Thomasexegese den Satz aus: Sed quod dixi de con-
cordia cum Summa vel discordia cum ea, debet esse regula et direc-
torium in talibus. An einer anderen Stelle kommt er wieder auf dieses
Opusculum zu sprechen. Das, was in dieser Schrift De natura materiae
oder in anderen spiteren Schriften steht, braucht uns nicht zu beun-
ruhigen. Denn entweder wird dieses Biichlein dem hl. Thomas mit
Unrecht zugeschrieben oder er hat das in demselben Gesagte spiter

d. 8 q. 1 a. 1 (I, 313),

q. 3 a. 1 (III, 871).

q. 1 a. 1 (III, 202); I1 d. 3 q. 1 a. 3 (III, 231-232) ; II d. 13
)



96 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

retraktiert. Das letztere ist nicht unangemessen, quia multa, quae
in scriptis dixerat juvenis, postea correxit in Summa quam ultimo
condidit, sicut fecit Augustinus librum retractationum!. Dieser Ver-
gleich mit Augustinus ist nur mit Einschrinkung richtig, da im Schrift-
tum des Aquinaten dieser Gesichtspunkt der retractatio viel weniger
zur Geltung kommt als in den Werken des hl. Augustinus. Mitunter
gibt Capreolus auch Griinde an, aus welchen sich solche Lehrdifferenzen
verstehen lassen. An einer Stelle z. B. bemerkt er, da3 Thomas im
Sentenzenkommentar der via magistrorum tunc currentium gefolgt
sei, in der theologischen Summa aber die via opposita tamquam
securior et dictis sanctorum concordior eingeschlagen habe 2. Ein
wichtiger Gesichtspunkt fiir die Lesung solcher Antinomien ist auch
die Feststellung, ob Thomas an der betreffenden Stelle ex professo
und hauptsichlich (a proposito, principaliter) oder nur gelegentlich
oder nebensichlich (incidenter) eine Frage behandle und lése. In
solchen Fillen mufl auch die theologische Summa hinter anderen
Schriften zuriicktreten. Ich fiihre nur ein Beispiel an 3. Tamen teneo
cum sancto Thoma in Quodlibeto, unde sumptae sunt conclusiones.
Qualitercumque enim sensit in scriptis vel visus fuerit in Tertia Parte,
determinatio Quodlibeti videtur mihi rationabilior, quia ibi solum
tractavit istam materiam a proposito et in forma ; in aliis vero locis
incidenter solum et cum suppositione et respondendo magis ad hominem
quam ad rem. Auch hier spricht Capreolus auf Grund seiner intimsten
Vertrautheit mit dem ganzen Schrifttum des Aquinaten einen wichtigen
Interpretationsgrundsatz aus. Es ist ihm schlieBlich auch nicht darum
zu tun, um jeden Preis eine Konkordanz herbeizufiihren und jede
Unausgeglichenheit fernzuhalten. An einer Stelle, wo er ein argumentum
des Durandus bespricht, bemerkt er *: Illud ultimum dictum sanctus
Thomas in praesenti distinctione et responsione dixit forte inanimad-
vertenter, non recolens de prioribus dictis suis in oppositum. Hoc enim
facile contingit in hoc longo opere sicut est Scriptum 4. Sentent.,
juxta illud Horatii in Poetica : Quandoque dormitat bonus Homerus.
Verum opere in longo fas est obrepere somnum. Er versucht dann
zwei Losungen der betreffenden Antinomie und schlieBt dann mit den
Worten : Et multis aliis modis potest ad illud dubium responderi,

111 d. 17 q. 1 a. 3 (IV, 123).
217 d. 28 q. 1 a. 3 (IV, 315).
81V d. 43 q. 1 a. 8 (VII, 23).
1V d. 22 q. 2 a. 8 (VI, 451-452).



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 97

cum reverentia tanti Doctoris ; hoc adjecto, quod etiam Augustinus
multa, quae juvenis dixerat, retractavit ; similiter etiam beatus Thomas
in Summa, multa correxit, quae juvenis dixerat in Scriptis Senten-
tiarum. Ideo circa hoc non oportet multum anxiari.

Es hat vor Capreolus und vielleicht auch nach ihm kein Thomist in
einem einzigen Werke eine solche Fiille von Texten aus allen Werken
des hl. Thomas verarbeitet. Der Princeps Thomistarum will die Lehre
des Aquinaten so darstellen, wie er sie aus der vergleichenden Betrach-
tung der Texte herausgesehen hat. Aus diesem monumentalen Werk
tritt uns eine ergreifende Hingebung an die groBe Personlichkeit und
an die Lehre des hl. Thomas entgegen, ohne dal} dies irgendwie pathe-
tisch hervortritt. Ich kann es mir nicht versagen, die schénen Worte,
mit denen P. Th. Pégues! diese Liebe des Princeps Thomistarum zum
Doctor communis et angelicus kennzeichnet, hier anzufiigen : Avant
tout, ce qui a été pour Capréolus I'ame de sa vie entiére, c’est son
amour pour le Docteur angélique saint Thomas d’Aquin. Or cet
amour — chose rare quand il s’agit d'un amour aussi profond et aussi
exclusif — n’est pas un amour fanatique et d’enthousiasme. Il est
tout ce qu'on peut imaginer de plus calme, de plus réfléchi, de plus
pondéré. Jamais un cri, jamais une exclamation. Et pourtant cet
amour a tout envahi, tout absorbé dans 1’ame de Capréolus. Doué d’une
intelligence trés sfire, d'un sens trés droit, d’une érudition trés vaste,
Capréolus aurait pu, semble-t-il, ambitionner la gloire d’écrire un
ouvrage tout personnel, ou au moins de se faire un nom parmi les
commentateurs du Maitre des Sentences. Il renonce a tout. Il s’efface
entierement lui-méme. Il ne veut mettre en lumiére que saint Thomas.
Son unique but, il nous le dit expressément, et il ne veut pas qu’on
I'oublie, est d’exposer ou plutét de défendre cette doctrine par cette
doctrine elle-méme. Il ne veut rien apporter qui soit de lui ; rien qui
soit tiré de son propre fonds. Tout ce qu'il dira, c’est & saint Thomas
qu’il aura emprunté. Et il citera saint Thomas non pas A peu prés,
mais textuellement. Il apportera ses propres paroles, telles que saint
Thomas les a dites, fidélement, scrupuleusement, docilement, et sans
jamais les violenter pour les modifier au gré de sa pensée. Saint Thomas
est son maitre, son unique maitre. Il n’a étudié, il ne veut écrire, que
pour lui, pour le défendre, pour le venger. Wer Thomas so kennt und

' Th. Pégues O.P., La biographie de Jean Capréolus. Revue Thomiste
7 (1899) 326.

Divus Thomas 7



98 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

ihn so liebt wie Capreolus, der ist auch ein zuverlissiger Interpret
der thomistischen Lehre.

Ein Moment, das unser Vertrauen in die Thomasdeutung des
Princeps Thomistarum neben seiner unvergleichlichen Vertrautheit mit
allen Schriften des Heiligen noch besonders befestigen kann, ist auch
seine innige Berithrung mit der dltesten Thomistenschule. Die spiteren
groen Kommentatoren, auch Kardinal Cajetan, die fast ausschlieBlich
mit Druckausgaben arbeiteten, hatten diese Fiihlung mit den unge-
druckt gebliebenen Theologen aus den Zeiten bald nach Thomas nicht
mehr auf eine so unmittelbare Weise. Es sind vier grole Gestalten aus
der dltesten Thomistenschule, deren Werke er zur Erklirung und Ver-
teidigung der thomistischen Doktrin beniitzt : Bernhard von Auvergne,
Johannes von Neapel, Herveus Natalis und Petrus de Palude. Er
nimmt auch die Anschauungen dieser Theologen nicht unbesehen und
kritiklos an, sondern unterzieht sie auch einer Priifung. Besonders
mit Petrus de Palude setzt er sich nicht selten auseinander. Am meisten
zieht er die Schriften des Bernhard von Auvergne heran, aus dessen
ungedruckten Werken er lange Texte bringt. Bernhard von Auvergne
(von Clermont, de Gannato, T nach 1300), iiber welchen ich friiher aus-
fithrlicher gehandelt habe !, zeigt sich in seinen Streitschriften gegen
Heinrich von Gent, Gottfried von Fontaines und Jakob von Viterbo
als einen ausgezeichneten Kenner der thomistischen Eigenlehren, die er
mit groBem Scharfsinn verteidigt. Capreolus stimmt mit der Thomas-
deutung dieses Dominikanertheologen in der Regel iiberein. Oftmals
lesen wir die Wendung 2: Haec Bernardus et bene ac conformiter
principiis sancti Thomae. Nur selten ist bemerkt ®: Haec Bernardus
et male, haec Bernardus et male quoad aliqua. Man kann aus dem
umfassenden Textmaterial, das Capreolus aus den Schriften des Bern-
hard von Auvergne beibringt, sich einen Begriff von dem tiefen philo-
sophischen und theologischen Wissen desselben machen. Eine Edition
oder doch Untersuchung seiner Streitschriften wiirde viel neues Licht
iiber die idlteste Thomistenschule verbreiten. Am ausfiihrlichsten hat

1 M. Grabmann, Bernhard von Auvergne (t nach 1304), ein Interpret und
Verteidiger des hl. Thomas aus alter Zeit, Divus Thomas 10 (1932) 23-35. Ver-
bessert und erginzt wieder abgedruckt in: Mittelalterliches Geistesleben 11,
547-558.

2 11.d.3q. 1a 3 ([T, 252); 11 d. 3 q. 2 a. 3 (III, 287, 298); II d. 24
q. 1 a. 3 (IV, 218, 225); I d. 12 q. 1 a. 3 (IV, 14): Haec sunt verba et solu-
tiones Bernardi, quae bonae et sufficient:s sunt.

311 d. 24 q. 1 a. 3 (IV, 218-226).



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 99

bisher P. Bayerschmidt in seinem Werke iiber die Seins- und Formen-
metaphysik von Heinrich von Gent in ihrer Anwendung auf die Christo-
logie die Art und Weise der Thomasverteidigung dieses Scholastikers
dargestellt !. Johannes de Regina von Neapel (+ nach 1336) ist die
hervorragendste Gestalt der #ltesten Thomistenschule in Italien. Seine
Quaestiones disputatae und seine 14 Quodlibeta, welche das bedeu-
tendste Quodlibetalienwerk der Thomistenschule darstellen, sind fiir
das Verstindnis des thomistischen Systems von allerhéchstem Wert.
Capreolus bringt zahlreiche, teilweise auch umfangreichere Texte aus
den Quodlibeta des Johannes von Neapel und sieht in denselben einen
treuen Widerhall der thomistischen Lehre. Es begegnen uns oft die
Wendungen : Haec ille et conformiter sancto Thomae, Haec ille et
bene et concorditer sancto Thomae. Nur in der Lehre von der Einheit
des Seins in Christus widerspricht nach der Auffassung des Capreolus
Johannes von Neapel dem hl. Thomas. Nicht in dem Umfang wie
Johannes von Neapel wird Herveus Natalis (+ 1323), der als der
bedeutendste Reprisentant der &ltesten Thomistenschule gilt, heran-
gezogen. Von seinen Schriften ist, soweit ich sehen konnte, nur die
Schrift De pluralitate formarum, welche von der mit anderen Traktaten
dieses Dominikanertheologen 1513 in Venedig gedruckten Abhandlung
De unitate formarum verschieden ist, mehrfach genannt und aus-
giebiger beniitzt. Namentlich bei der Erérterung der conclusio quod
in homine non est alia forma substantialis praeter animam intellectivam
dans esse actu substantiale werden reichlich Texte aus dieser Schrift
angefiihrt . Capreolus verhilt sich teils zustimmend teils auch ab-
lehnend gegeniiber den Ausfithrungen des Herveus Natalis. Neben
Wendungen wie : Et de hoc pulchre dicit Herveus 3, treten auch Urteile
auf wie*: Ideo responsio Hervei in hac parte non videtur concor-
dare sancto Thomae. Bei der Behandlung der conclusio : quod veritas
principaliter est in intellectu, in rebus autem non est nisi secundum
quod comparantur ad intellectum wird mit Berufung auf Aureolus
Herveus Natalis mit Durandus in Gegensatz zu Thomas gestellt 5.

! P. Bayerschmidt, Die Seins- und Formenmetaphysik des Heinrich von Gent
in ihrer Anwendung auf die Christologie. Eine philosophie- und dogmengeschicht-
liche Studie, Miinster 1941, 159-164, 298-313.

II d. 15 q. 1 a. 13 (IV, 89-98).
II d. 18 q. 1 a. 1 (IV, 128).
II d. 15 q. 1 a. 3 (IV, 76).
I d. 19 q. 3 a. unicus (II, 162).

e e W N



100 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Auch gegeniiber der thomistischen conclusio, quod solus Deus potest
movere voluntatem ad exercitium sui actus sicut principium exterius
werden argumenta Hervei angefiihrt ' und mit Zuhilfenahme von
Texten des Bernhard von Auvergne widerlegt. In viel gréBerem Aus-
maB als Herveus Natalis wird der namentlich fiir die Sakramentenlehre
sehr bedeutsame Sentenzenkommentar des Petrus de Palude (f 1342),
von dem die beiden letzten Biicher gedruckt sind, herangezogen. Da
dieser Sentenzenkommentar, wie J. Koch nachgewiesen hat 2, haupt-
sichlich gegen Durandus sich wendet, deshalb konnte er auch dem
Princeps Thomistarum fiir die Widerlegung desselben gute Dienste
leisten. Wenn Capreolus auch den Darlegungen des Petrus de Palude,
soweit sie die Angriffe des Durandus gegen Thomas zuriickweisen,
zustimmt, so ist er doch vielfach mit der Auslegung, welche der
Patriarch von Jerusalem von der Lehre des hl. Thomas selbst gegeben
hat, nicht einverstanden. Worte der Zustimmung wie : Haec omnia
dicta Petri sunt consona sancto Thomae et veritati®, Haec Petrus
et bene, et sic dicta solutio Petri bona est wechseln mit AuBerungen
der MiBbilligung wie : Ista responsio bona non est, Haec Petrus et
male quoad aliqua, in quibus videtur contrariari beato Thomae et veri-
tati, Haec Petrus et male quoad multa, ab*. So bekundet Capreolus
in der Verwertung der Werke aus der dltesten Thomistenschule ein
selbstindiges Urteil. Fiir ihn bildet die Ubereinstimmung mit der
Lehre des hl. Thomas, so wie sie sich aus den Texten selbst feststellen
liBt, den MaBstab in der Verwertung und Bewertung der Werke der
dltesten Schiiler des hl. Thomas. Auch in der Einschitzung der ein-
zelnen dieser Thomisten hat er ein sicheres Urteil, das durch die neuere
historische Forschung bestitigt wird. Ein hohes Mall von Feingefiihl
und Gespiir fiir die authentische Lehre des Aquinaten spricht aus der
ausgiebigen und der Hauptsache nach zustimmenden Beniitzung der
Werke des Bernhard von Auvergne und des Johannes von Neapel.
Der Thomismus des Bernhard von Auvergne ist, wenn man von dem
schon erwihnten Buche von P. Bayerschmidt und meiner vornehmlich
literaturhistorisch eingestellten Abhandlung absieht, noch nicht niher

111 d. 25 q. 1 a. 2 (IV, 238-240, 253-254).

2 J. Koch, Durandus de S. Porciano. Forschungen zum Streit um Thomas
von Aquin zu Beginn des 14. Jahrhunderts, Miinster 1927, 272-279.

s3IV d 4&q. 1a. 3 (VI 98).

471d.3q.3a.2(I 218); IV d. 13 q. 1 a. 3 (VI, 285); IV d. 20 q. 1a. 3
(VI, 409); IV d. 25 q. 1 a. 3 (VI, 483).



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 101

untersucht worden. Uber Johannes von Neapel schreibt J. Koch, der
die Theologie des spiten 13. und beginnenden 14. Jahrhunderts ganz
besonders kennt?!: « Johannes von Neapel steht seiner Bedeutung nach
unmittelbar neben Herveus Natalis. Man ist sogar versucht, ihn mit
Riicksicht auf die Klarheit seines thomistischen Standpunktes iiber den
Fiihrer der Pariser Dominikanerschule zu stellen ». Wenn einmal das
durch die wertvollen handschriftlichen Funde von P. José March S. J. 2
und P. Thomas Kippeli O. P. % so gewaltig erweiterte Schrifttum des
Johannes von Neapel gerade nach seiner thomistischen Orientierung
untersucht werden wird, wird die iiberragende Stellung dieses italie-
nischen Dominikaners innerhalb der iltesten Thomistenschule und
damit auch die Berechtigung, mit der Capreolus denselben so oft und
zustimmend fiir seine Thomaserklirung und Thomasverteidigung zu
Rate zieht, in helles Licht treten. Uber Petrus de Palude bemerkt
J. Koch?: «Nur mit Einschrinkung kann man ihn als Thomisten
bezeichnen ; sein Nachfolger in Paris, Jakob von Lausanne, stellt eine
Liste von Lehren auf, in denen P. von Thomas abweicht. Dies findet
auch durch die teilweise ablehnende Stellungnahme des Johannes
Capreolus seine Bestitigung ».

Die geschichtliche Bedeutung der Defensiones theologiae Divi
Thomae des Johannes Capreolus 1Bt sich auch aus seiner ausgedehnten
und griindlichen Auseinandersetzung mit den Thomasgegnern, welche
den groBten Teil seines Werkes ausfiillt, erkennen. Da die gegnerischen
Angriffe sich besonders gegen die Eigenlehren des hl. Thomas, gegen
Doktrinen, in denen die Schulgegensitze zutagetreten, richten, so ist
die Geschichte der Kritik an Thomas und auch der Verteidigung seiner
angegriffenen Lehre durch seine Schule ein iiberaus wertvolles Hilfs-
mittel zur geschichtlichen und auch spekulativen Thomasinterpretation.
Fiir die quellenmiBige Kenntnis der theologischen Richtungen und
Kontroversen vom spiten 13. bis zum beginnenden 14. Jahrhundert
ist nirgendwo ein so umfassendes Textmaterial ausgebreitet und ver-
arbeitet als gerade in den Defensiones theologiae Divi Thomae des

v J. Koch, a. a. O. 285.

2 J. M. March S. ]J., Cuestiones cuodlibéticas de la Biblioteca Capitular
de Tortosa. Estudios Eclesiisticos 5 (1924) 150-163.

3 Th. Kdappeli O.P., Note sugli scrittori domenicani di nome Giovanni
di Napoli. Archivum Fratrum Praedicatorum 10 (1940) 40-76. Uber die Lehr-
richtung des Johannes von Neapel handelt C. Jellouschek O.S.B., Johannes von
Neapel und seine Lehre vom Verhiltnis zwischen Gott und Welt, Wien 1938.

* J. Koch, Petrus de Palude. Lexikon fiir Theologie und Kirche VIII, 172.



102 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Princeps Thomistarum. Aus dem 13. Jahrhundert nimmt er ein paarmal
Stellung zum Verurteilungsdekret des Bischofs Stephan Tempier von
Paris vom Jahre 1277, da Gregor von Rimini auf die articuli damnati
hingewiesen hatte. Er beruft sich hier auf die bekannte AuBerung
Gottfrieds von Fontaines gegen dieses Dekret, speziell gegen die Ein-
beziehung thomistischer Sitze in dasselbe, auf den Widerruf dieser
Sitze durch den Bischof Stephan de Borreto von Paris (1324) und auf
die papstliche Approbation der thomistischen Lehre. Ich bringe einen
dieser Texte!: Item dico, quod secundum Godefredum Quodlibeto 8
q. 5?2 isti articuli indigent magna correctione ; quia nonnulli sunt falsi,
nonnulli sibi ad invicem contradicunt, nonnulli derogant verae doctrinae,
potissimum Sancti Thomae, qui secundum eundem Godefredum est
sal terrae. Et nota totum articulum, quomodo commendat eius doc-
trinam. Item dico, quod Henricus fatetur se non intelligere illos arti-
culos. Aegidius vero et multi alii dicunt, quod illi articuli fuerunt
facti non convocatis omnibus professoribus Parisiensibus, sed ad reque-
stam quorumdam capitularium. Item dico, quod illi articuli sunt
facti quod sententia excommunicationis lata contra tenentes damnata
in 1illis articulis revocata fuit per Dominum Stephanum episcopum
Parisiensem, quantum dicti articuli tangunt doctrinam sancti Thomae ;
et hoc anno Domini 1324. Item dico, quod Ecclesia Romana fecit
examinari doctrinam sancti Thomae ante eius canonizationem ; et
quia repertum fuit, quod illa nihil continebat contra fidem aut bonos
mores, fuit solemniter approbata per multos Summos Pontifices puta
Joannem XXII, Urbanum V et multos alios. Et ideo de illis articulis
non est multum timendum. Johannes Capreolus weil auch noch um
die Streitschrift des Franziskanertheologen Wilhelm de La Mare gegen
den hl. Thomas und die dagegen gerichtete Verteidigungsliteratur,
wenn er auch nur in einer einzigen Distinktion aus der Engellehre
darauf Bezug nimmt. Die an zwei Stellen dieser distinctio angefiihrten
Argumente des «Corruptor veritatis» und die Widerlegungen des
« Corrector Corruptorii» sind, wie ich durch Textvergleichung fest-
stellen konnte?, dem um 1278 entstandenen Correctorium fratris

111 d. 2 q.1a. 3 (I, 134). Cfr. II d. & q. 1 a. 3 (III, 350-351) ;
IV d. 44 q. 2 a. 3 (VII, 69).

2 Dieser Text steht nicht Quodl. VIII q. 5, sondern Quodlibet XII q. 5.
Les Quodlibets onze et douze de Godefroid de Fontaines (texte inédit) par
J. Hoffmans (Les Philosophes Belges V, fasc. I-II), Louvain 1932, 100-105.

3IId 6q.1a. 2und 3 (III, 392, 396, 412-414, 422).



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 103

Thomae des Wilhelm de LL.a Mare bzw. dem von P. Glorieux edierten
und dem Dominikaner Richard Knapwel ! zugeschriebenen Correc-
torium Corruptorii « Quare » entnommen. Aus dem 13. Jahrhundert
werden noch Heinrich von Gent und Gottfried von Fontaines wegen
ihrer Kritik an thomistischen Lehren hdufig widerlegt, wozu die Streit-
schriften des Bernhard von Auvergne ausgiebigst beniitzt werden. Wei-
terhin wird sehr hdufig die thomistische Lehre gegen den Franziskaner
Wilhelm von Ware * und besonders gegen Duns Skotus ausfiihrlich
in Schutz genommen. Aus der iltesten Skotistenschule werden Hugo
de Novocastro (1t nach 1322) und Johannes de Ripa (auch Johanne
de Marchia um 1350) bekdmpft . Die weitaus umfangreichste Polemik
richtet sich gegen einen anderen Franziskanertheologen Petrus Aureoli
(t 1322 als Erzbischof von Aix) 4. Nachdem schon die beiden Domini-
kanertheologen Bernardus Lombardi und Herveus Natalis sich gegen
diesen Scholastiker gewendet hatten, nimmt Johannes Capreolus fast
in jeder quaestio ausfiihrlich gegen Aureoli Stellung und weist Schritt
auf Schritt seine Angriffe gegen die thomistische Lehre zuriick. Der
Grund, warum gerade der Doctor facundus am meisten Gegenstand der
polemischen Auseinandersetzung fiir Capreolus gewesen ist, wird wohl
darin zu sehen sein, dall in seinem spiter auch gedruckten Sentenzen-
kommentar die Angriffe auf die thomistische Lehre besonders scharf
hervortreten. Auch ist er wegen seines Konzeptualismus und Empiris-
mus als der Wegebereiter des spitscholastischen Nominalismus, dessen
Abwehr ein besonderes Anliegen des Princeps Thomistarum ist, zu
betrachten. Von den Augustinertheologen sind nur ganz selten Lehr-
verschiedenheiten des Aegidius von Rom, der ja der gréBte unmittel-
bare Schiiler des hl. Thomas gewesen ist, angemerkt. Hingegen richtet
sich die Antikritik des Capreolus wieder mit aller Schirfe und im
groBen Ausmalle gegen den Antithomismus des Dominikanerbischofs

! Les premiéres polémiques thomistes: I. Le correctorium corruptorii
« Quare ». Edition ciritique par P. Glorieux (Bibliothéque thomiste IX), Le Saul-
choir 1927, 72-79.

2 Uber Wilhelm von Ware und die Redaktionen seines Sentenzenkommentars
siehe den vorziiglichen Artikel von J. Lechner, der auch eine gro3ere Untersuchung
hieriiber vorbereitet, im Lexikon fiir Theologie und Kirche XII, 310-311.

8 H. Schwamm, Magistri Johannis de Ripa O.F.M. doctrina de scientia
divina, Romae 1930.

% R. Dreiling O. F. M., Der Konzeptualismus in der Universalienlehre des
Petrus Aureoli, Miinster 1913. R. Schmiicker O.F. M., Propositio per se nota,
Gottesbeweis und ihr Verhiltnis nach Petrus Aureoli, Werl 1941.



104 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Durandus de S. Porciano (f 1334). Die dlteste Thomistenschule hat
es ja ganz besonders schmerzlich empfunden, daB ein Mitglied des
Ordens selbst gegen den venerabilis frater Thomas de Aquino sich
erhoben hat. J. Koch hat in seinem hervorragenden Duranduswerke
aus der Fiille seiner handschriftlichen Forschungen gezeigt, wie die
Dominikanertheologen Herveus Natalis, Petrus de Palude, Jacobus
de Lausanna, Johannes von Neapel, Bernardus Lombardi und Duran-
dellus, denen sich die Karmelitertheologen Gerhard von Bologna und
Guido Terreni anschlossen, den hl. Thomas gegen die Angriffe des
Durandus verteidigt haben. Am hdochsten werden von J. Koch die
Evidentiae Durandelli contra Durandum eingeschitzt, wobei er in
Durandellus ein Pseudonym vielleicht fiir den italienischen Dominikaner
Nicolaus de S. Victore sieht. Koch schreibt!: « Durandellus ist der
chronologischen Reihenfolge nach der letzte Gegner des Durandus aus
dem Dominikanerorden, den wir zu behandeln haben ; der Bedeutung
nach gehort er in die erste Reihe. In seinem Werke haben wir die
ausfiihrlichste und beste Kritik vor uns, die von einem ausgesprochenen
Thomisten an der ersten Redaktion des Kommentars von Durandus
geiibt worden ist». Anderswo bemerkt J. Koch, daB Capreolus in
seinen Defensiones an Durandellus ankniipft . Das zeugt sicherlich
von einem guten Urteil in der Beniitzung der Hilfsmittel zur Verteidi-
gung des hl. Thomas. Mir scheint bisher noch nicht geniigend berichtet
worden zu sein, dal Capreolus zur Erklirung und Verteidigung der
thomistischen Lehre im weiten Umfang, auch namentlich in philoso-
phischen Fragen, die Werke des hl. Albertus Magnus heranzieht. Mir
sind — ohne irgendwie vollstindig zu sein — teilweise recht ausfiihr-
liche Zitate aus den Kommentaren Alberts zur Isagoge des Porphyrios,
zur Physik, zu den Meteorologica, zur Metaphysik, zu den pseudoareo-
pagitischen Schriften De caelesti hierarchia und De divinis nominibus
aufgefallen. Meist dienen diese Albertustexte zur Erklirung und Besti-
tigung der thomistischen Lehre. Ein paarmal wird auch auf die Lehr-
verschiedenheit zwischen diesen beiden Kirchenlehrern hingewiesen.
II d. 2 q. 3 a. 3 (III, 174) wird in einer Frage aus der Lehre von der
Zeit bemerkt : Sed in hoc discordat a Beato Thoma. In der Univer-
salienlehre (IT d. 3 q. 1 a. 3; III, 228 sqq.) wird zuerst die Ubereinstim-

1 J. Koch, Durandus de S. Porciano, Miinster 1927, 340.

2 J. Koch, Philosophisch-theologische Irrtumslisten von 1270-1329. Ein
Beitrag zur Entwicklung der theologischen Zensuren. Mélanges Mandonnet II,
305-329, speziell 321.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 105

mung Alberts mit Thomas hervorgehoben und dann auch auf die Ver-
schiedenheit aufmerksam gemacht: Verumtamen aliqua (sc. Albertus)
dicit, quae non consonant dictis sancti Thomae, utputa, quod naturae
universales habeant aliquod esse reale extra omnem intellectum et
individuum, vel ante omne individuum. Auch zwei Karmelitentheologen,
Gerhard von Bologna (1 1317), der Verfasser einer unvollendeten theo-
logischen Summa und von Quaestiones ordinariae, und der Bischof
Guido Terreni (1 1342) werden von Capreolus angefiithrt. Wir sind durch
die Forschungen von B. M. Xiberta O. Carm.! iiber Schrifttum und
Lehrrichtung dieser beiden Theologen, die nur in einzelnen Fragen,
wie z. B. Gerhard von Bologna in der Frage vom Unterschied von
Wesenheit und Dasein von Thomas abwichen, aufs Beste unterrichtet.
Uber das Verhiltnis des Guido Terreni zu Thomas schreibt Xiberta :
Guiu Terrena fou un gran coneixedor i admirador del Doctor angélic,
be que no pugui pas anomenar-se un tomista, en el sentit del mot
estricte 2. Auffallend ist, daB Capreolus einen anderen hervorragen-
den Karmelitentheologen, Johannes Baconthorp (} vor 1352), bei dem
doch die Gegensitze zu Thomas viel schirfer als bei den beiden ge-
nannten Autoren zutagetreten, nicht nennt und wohl auch nicht kennt.
Matthias Aquarius hat diesen Mangel empfunden und deshalb seiner
Capreolusausgabe einen elenchus der Lehrgegensitze zwischen Thomas
und Johannes Baconthorp beigegeben. Auch das theologische Haupt-
werk des Theologen und Mathematikers Thomas Bradwardine, Erz-
bischofs von Canterbury (+ 1349), De causa Dei contra Pelagium ist
bei Capreolus erwihnt. Der Hibernicus, den Capreolus zitiert und aus
dem Sentenzenkommentar des Adam Woodham kennt, ist nicht Thomas
Hibernicus, der Verfasser des Manipulus florum, sondern Richard Fitz-
ralph, Erzbischof von Armagh (1360). Adam Woodham fiihrt ihn
unter dem Namen Hibernicus ein . Zuletzt sei noch eine grofle Gruppe
von Thomasgegnern genannt, gegen welche Capreolus seine Defen-
siones geschrieben hat, die Nominalisten oder Terministen. An erster
Stelle wendet er sich gegen Wilhelm von Ockham, der ja seine Angriffe
nicht bloB gegen Thomas, sondern ebenso gegen Duns Skotus, iiber-
haupt gegen die via antiqua richtet. In einer Auseinandersetzung mit

1 B. M. Xiberta O. Carm., De scriptoribus scholasticis saeculi XIV ex ordine
Carmelitarum, Louvain 1931, 74-110 (iiber Gerhard von Bologna), Guiu Terrena
Carmelita de Perpinya, Barcelona 1932.

2 Xiberta, 1. c. 89.

3 K. Michalski, Le probléme de la volonté 4 Oxford et & Paris au XIVe si¢cle,
Leopoli 1937, 262-267.



106 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

Gregor von Rimini bemerkt er von diesem!: Sed hoc habet ex testa-
mento patris terministarum scilicet Occam, und an einer anderen Stelle:
Et multa alia concludit absurda sicut pater suus Occam, Adam et
ceteri terministae. Uber Ockham ist noch bemerkt : cuius dogmata
per Ecclesiam sunt multipliciter reprehensa. Viel hiufiger als Ockham
wird von Capreolus der Franziskanertheologe und Ockhamschiiler
Adam Woodham (f 1358) mit reichen Texten aus seinem Sentenzen-
kommentar, der spiter in der Uberarbeitung des Heinrich von Oyta
gedruckt worden ist, angefiihrt und widerlegt . Desgleichen polemi-
siert er gegen einen anderen englischen Franziskanertheologen, Walter
Chatton, der sich an Ockham und Aureoli anschlieft3. Ein paarmal
begegnet uns auch der nominalistisch beeinflulte englische Domini-
kaner Robert Holkot, und zwar wird nicht sein gleichfalls spiter
gedruckter Sentenzenkommentar, sondern seine Postilla super Librum
Sapientiae kritisiert. Am meisten aber unter allen Nominalisten ist der
Augustinertheologe Gregor von Rimini (1 1359) Gegenstand der ein-
gehendsten Widerlegung seitens des Capreolus gewesen. Er ist nach
Aureoli und mit Durandus der am meisten von ihm bekimpfte
Scholastiker. Ubrigens hat, wie es sich bei niherem Zusehen zeigt,
Capreolus sich gegeniiber Gregor von Rimini nicht ausschlieBlich ab-
lehnend und abwehrend verhalten ; er hat, wie Fr. Stegmiiller darlegt,
sich auch von diesem Augustinertheologen in Fragen der Gnadenlehre
beeinflussen lassen : « Gregor von Rimini, der Wortfiihrer des Augusti-
nismus des Spitmittelalters, scheint einen sehr starken Einflul auf
Johannes Capreolus, den « Fiirsten der Thomisten », ausgeiibt zu haben.
Unter seinem EinfluB scheint Capreolus im hl. Thomas vor allem die
augustinischen Elemente gesehen zu haben. Von Gregor von Rimini
iibernimmt Capreolus die Lehre von der Notwendigkeit des auxilium
speciale zum moralisch guten Handeln. Dies in die Summa hineinzu-
interpretieren war um so leichter, als Gregor selbst schon Thomas fiir
sich in Anspruch genommen hatte. Im Sentenzenkommentar sei Thomas
noch pelagianisierend gewesen, aber darum sei dem Thomas der Summa
zu folgen. Mit Gregor nimmt er dieses auxilium speciale bereits fiir

1JI d. 2 q. 2 a. 3 (IIL, 190); II d. 1 q. 2 a. 3 (III, 55). C. Giacon,
Guglielmo di Occam. Saggio storico-critico sulla formazione e sulla decadenza
della Scolastica (Pubblicazioni dell’Universita cattolica del S. Cuore), Milano 1941.

2 K. Michalski, 1. c. 241-247.

3 E. Longpré O. F. M., Gualtiero di Catton, un maestro francese di’Oxford.
Studi franciscani 9 (1912) 100-134.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 107

die vollkommene praktische moralische Erkenntnis als notwendig an.
Dennoch rezipiert Capreolus den Gregorianismus nicht blind. Auch wo
er sich von Gregorius beeinflussen 14Bt, steht ihm Thomas iiber
Gregor»'. Dazu kommen noch Gegner die er mit alii, quidam moderni
usw. anfithrt. Auffallend ist, daB er Johannes von Mirecourt, Nico-
laus von Autrecourt, deren irrige Anschauungen verurteilt worden
sind, nicht zu kennen scheint. Desgleichen finden wir unter den von
ihm bekimpften Nominalisten die Vertreter der Artistenfakultit wie
Albert von Sachsen und Johannes Buridanus, dessen Aristoteleskom-
mentare ungemein verbreitet waren, Marsilius von Inghen u. a., nicht
erwihnt. Er hat sich hauptsichlich auf die theologischen Gegner,
die in theologischen Summen, Sentenzenkommentaren Quaestiones
disputatae und in Quodlibeta antithomistische Theorien vertraten,
beschrinkt. Aber trotzdem ist, wenn wir die damaligen Arbeits-
bedingungen ins Auge fassen, das von ihm verarbeitete Textmaterial
ein ungeheures und sind seine Defensiones auch angesichts der Wissens-
fiille und Wissenstiefe, mit welchen er auf dem festen Boden seiner
iiberragenden Thomaskenntnis die gegnerischen Theorien bis in die
letzten Verzweigungen verfolgt, eine wissenschaftliche Geistesarbeit,
eine Hohenleistung spekulativer und kritischer Denkenergie, die uns
mit Staunen erfiillt. Ein Theologe, der zum Schutze des thomistischen
Lehrgebdudes eine so schwierige und entsagungsvolle Arbeit auf sich
genommen hat, muB3 von einer ganz aullerordentlichen Liebe zum
hl. Thomas erfiillt gewesen sein, auch wenn er dies nicht in Worten
der Begeisterung zum Ausdruck bringt. Auch fiir unsere ideengeschicht-
liche Erforschung der theologischen Stromungen und Kontroversen
von Thomas von Aquin bis zum Beginn des 15. Jahrhunderts sind die
Defensiones des Princeps Thomistarum noch ein sehr wertvolles Hilfs-
mittel, da durch sie uns ein ganz gewaltiges Textmaterial auch aus
Autoren, deren Werke ungedruckt geblieben sind oder doch in nur
schwer zuginglichen Drucken zuginglich sind, erschlossen wird.

Als eine groBe geschichtliche Leistung des Johannes Capreolus ist
besonders seine kritische Auseinandersetzung mit dem Nominalismus
zu bewerten. Er hat das philosophisch-theologische Gedankengebdude
des hl. Thomas durch den Kritizismus, Subjektivismus und Skepti-

1 Fy. Stegmiiller, Gratia sanans. Zum Schicksal des Augustinismus in der
Salmantizensertheologie. In: M. Grabmann- J. Mausbach, Aurelius Augustinus.
Festschrift der Gorres-Gesellschaft zum 1500. Todestag des hl. Augustinus,
Koln 1930, 395-409, speziell 402-403.



108 Johannes Capreolus O. P., der « Princeps Thomistarum »

zismus des Nominalismus hindurch gerettet und namentlich die Er-
kenntnislehre und Metaphysik des Engels der Schule in ihrer vollen
Reinheit bewahrt. Es wire freilich verfehlt, wenn man in der Philo-
sophie des 14. Jahrhunderts, der Hauptbliitezeit des Nominalismus oder
Terminismus, nur Schattenseiten sehen wollte. Wie die Forschungen
von Anneliese Maier ! zeigen, haben besonders Johannes Buridanus und
Nikolaus von Oresme, der als Naturwissenschaftler, Nationalokonom
und auch als Ubersetzer aristotelischer Schriften ins Franzésische ganz
GroBles geleistet hat, auf naturphilosophischem Boden sich als hervor-
ragende, fortschrittliche Forscher betitigt. Aber auf theologischem
Gebiete hat der Nominalismus, der wie Kardinal Ehrle bemerkt 2, « den
eigentlichen Charakter der christlichen Theologie als Uberlieferungs-
wissenschaft verkennt » und das biblisch-patristische Element der theo-
logischen Arbeitsmethode fast ganz ausschaltet, groBe Zerstérungen
angerichtet. Man braucht bloB das Buch von E. Borchert ? iiber den
Einflu des Nominalismus auf die Christologie an der Hand der Schrift
De communicatione idiomatum des Nicolaus Oresme durchzusehen,
um sich einen Begriff von diesen abgeschmackten Subtilititen der
nominalistischen Theologie bilden zu kénnen. Kardinal Ehrle schreibt*:
« Ohne Zweifel iiberdauerte eine durch den hl. Thomas und seine
Schule getragene Richtung durch Capreolus, durch den von der Neu-
erung nur duBerlich beeinfluBten Thomas Claxton, Dionysius Rickel,
den Kartiduser, Diego Deza, Petrus Nigri, Konrad Koéllin die ganze
traurige Periode und hatte auch damals noch die Skotistenschule im
Franziskanerorden eine gewisse Vertretung». Das Verdienst des
Capreolus ist viel hoher zu bewerten als das der anderen genannten
Scholastiker, da er friiher als diese und in einer ungleich ausgedehn-
teren und tiefergreifenderen spekulativen Polemik die Philosophie und
Theologie des hl. Thomas gegen den Nominalismus verteidigt hat.
Speziell fiir die Geschichte der Universalienlehre von Thomas von
Aquin bis ins 15. Jahrhundert hinein sind die Defensiones theologiae

U Anneliese Mater, An der Grenze von Scholastik und Naturwissenschaft.
Studien zur Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts, Essen 1943.

? Kardinal Franz Ehrle, Der Sentenzenkommentar Peters von Candia, des
Pisanerpapstes Alexanders V. Ein Beitrag zur Scheidung der Schulen in der
Scholastik des 14. Jahrh. und zur Geschichte des Wegestreites, Miinster 1925, 111.

3 E. Borchert, Der EinfluB des Nominalismus auf die Christologie der Spit-
scholastik nach dem Traktat de communicatione idiomatum des Nicolaus Oresme.
Untersuchungen und Textausgabe, Miinster 1940.

4 A a. O.



und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule 109

D. Thomae des Princeps Thomistarum von grundlegender Bedeutung.
Auf dem Hintergrunde der Geschichte der nachthomistischen Scholastik
zeichnen sich die Defensiones des Capreolus als ein Werk groBBer wissen-
schaftlicher Initiative ab. Es ist wohl, wie mit Recht H. Wilms O. P.
bemerkt?!, die historische Bedeutung dieser Thomasapologie etwas unter-
schitzt, wenn der um die Geschichte der Dominikanerschule von Sala-
manca hochverdiente spanische Dominikaner P. V. Carro das Haupt-
verdienst des Capreolus darin sieht, da} derselbe seinen Kommentar
zu den Sentenzen mit gutausgewihlten systematisierten Thomastexten
ausgefiillt und die gegen die thomistische Lehre erhobenen Einwinde
gelost hat 2. Gerade auch in der Auswahl der gegnerischen Objektionen
und in der Griindlichkeit, mit der dieselben auf Grund einer staunens-
werten Thomaskenntnis, einer kongenialen Einfiihlung in die Gedanken-
welt des Aquinaten und einer scharfsinnigen Thomasinterpretation und
mit einer umfassenden Kenntnis der dltesten Thomistenschule widerlegt
werden, zeigt sich ein ganz hohes Mafl wissenschaftlicher, selbstindiger
Arbeit. Die geschichtliche Bedeutung des Princeps Thomistarum wird
sich uns noch mehr enthiillen, wenn wir die Wirkung, das Weiterleben
seines monumentalen thomistischen Lebenswerkes ins Auge fassen.

(Schluf folgt.)

1 H. Wilms O.P., Der Koélner Universitatsprofessor Konrad Kéllin, Kéln 1941,
154 Anm. 25.

* V. Carro O.P., Cayetano y la Tradicién Teoldgica Medioeval en los
problemas de la Gracia. La Ciencia Tomista 54 (1936 I) 289-311; 55 (1936 II)
5-32, 260-285, speziell 54 (1936 I) 293-294 : « Capreolo ve olvidado al mas grande
artifice de la teologia, Sto. Tomas de Aquino, en mala hora preterido en las
Universidades por Lombardo, y teye, en torno del Maestro de las Sentencias,
su comentario con textos de Santo Tomdis. En esto ciframos el principal
mérito de Capreolo, y en sus respuestas a las objeciones. Al resumir los textos
de las distintas obras de Sto. Tomds, y en especial de la Summa, en torno a una
cuestién dada, y siguiendo el orden de las Sentencias de Lombardo, contribuyé
poderosamente a divulgarlo. Su obra personal se reduce, con frecuencia a estas
dos cosas, y a sintetizar, en conclusiones claras, la doctrina del doctor Angélico»,



	Johannes Capreolus O.P. : der "Princeps Thomistarum" († 7. April 1444) und seine Stellung in der Geschichte der Thomistenschule. Ein Gedenkblatt zu seinem fünfhundertjährigen Todestag

