
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Die Bestimmung des Menschen : der philosophische Beweis seiner
Unsterblichkeit im System von Thomas von Aquin und Othmar Spann.
Ein Vergleich

Autor: Räber, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bestimmung des Menschen.

Der philosophische Beweis seiner Unsterblichkeit im
System von Thomas von Aquin und Othmar Spann.

Ein Vergleich1.

Von Dr. phil. P. Ludwig RÄBER 0. S. B.

Annos aetemos in mente habui (Ps. 76, 6).

« Der Krieg ist der Vater aller Dinge ». Gilt dieses merkwürdige
Wort des alten Heraklit auch von den Dingen des Geistes Wer in
der Geschichte mit offenen Augen blättert, kann diesem Satz gewiß
nicht rundweg jeden Sinn bestreiten. Denn ist es nicht so, daß Größtes

und Bestes nicht selten die Frucht erbitterten Kampfes ist — Oder

war es nur Zufall, wenn Aristoteles seine staatspolitischen Schriften
gerade in jenen Jahren verfaßte, wo Griechenland mit Philipp und
Alexander um seine Freiheit rang War es nur Zufall, wenn Augustinus
seinen «Gottesstaat» in jenem Jahrzehnt entwarf, da Alarich der
göttlichen Roma den Nimbus ihrer unbesieglichen Größe raubte War
es nur Zufall, daß Thomas die « Summa contra gentiles » (bekanntlich
meint er damit die Mauren) zwischen dem 7. und 8. Kreuzzug schrieb —
also ein Seitenstück zum christlichen Heldentum der Truppen Ludwig
des Heiligen War es nur Zufall, daß Hegels « Phänomenologie des

Geistes » mit der Vergötterung der großen geschichtlichen Gestalten
eben in jenen Tagen entstand, als die Soldaten des Korsen unter dem
Fenster des Philosophen zu Jena biwakierten Und war es nur Zufall,
daß in den letzten Jahren, den Jahren der Erwartung des zweiten
Weltkrieges, Martin Heideggers Philosophie der Angst und des Nichts
m weitesten Kreisen Beachtung und Zustimmung fand

Gewiß ist dies alles mehr als nur ein geistreicher Zufall. Denn
Waren die Philosophen nicht immer die Seismographen der Menschheit,
nicht immer die Seher kommender Dinge, die Deuter großen Geschehens

1 Vortrag, gehalten an der Thomas-Akademie der theologischen Fakultät
>n Luzern (9. III. 1943).



52 Die Bestimmung des Menschen

Philosophie ist ja so wenig wie große Dichtung eine Sache weltferner
Träumer. Kein echter Philosoph, der nicht mit seiner Zeit gerungen,
an ihrem Leid und ihren Fragen gelitten, und so der Wahrheit und
Menschheit gedient.

Und so ist es sicher auch mehr als nur Zufall, daß ein bedeutender
Denker der Gegenwart gerade jetzt eine Arbeit vollendete mit dem

Titel :

«Gespräch über Unsterblichkeit, Betrachtungen zweier
Krieger im Felde ».

Der Verfasser dieser Schrift ist der Österreicher Othmar Spann.
Geistig geboren wurden diese Gedanken vom Reserveoffizier Spann in
den Karpathenkämpfen des Jahres 1915 ; literarisch geformt und
abgeschlossen hat sie Spann im Frühjahr 1942, wenige Monate, nachdem
sein ältester Sohn auf russischer Erde gefallen. Und beseelt sind diese

Seiten vom Ernst und der Leidenschaft eines Mannes, der weiß, daß

das Grauen des jetzigen Krieges gerade deshalb über die Welt gekommen,
weil sie den Sinn für Geist und Ewigkeit seit langem verloren hatte.
Spanns Gespräch gelangte jedoch aus verschiedenen Gründen bis heute
noch nicht an die Öffentlichkeit. Wenige Exemplare liegen nur als

Manuskript in der Hand seiner Freunde und Schüler — eines davon
auch auf meiner Zelle. — Da mir die Arbeit in ihrem Gehalt nicht
unbedeutend scheint, sei hier ihr Inhalt erörtert und der Vergleich
mit Thomas versucht.

I. Der Beweis der Unsterblichkeit des Menschen
im System von Othmar Spann.

Othmar Spann — für manchen heute bereits ein unbekannter Name.
Vor Jahren aber ein Name, den beinahe jeder deutsche Student der
Volkswirtschaft und Philosophie im Munde führte — den Namen des

Verfechters der Ständestaatsidee und der Ganzheitsphilosophie. — Wie
immer man sich aber auch zu Spanns Philosophie und Politik stellen

mag, sicher ist doch, daß er als Denker Bedeutendes geleistet hat — das

beweist eindeutig die geschlossene Linie seines Lebens und seiner

Werke L

1 Eine zusammenfassende Darstellung von O. Spanns Lebenswerk sowie
einen Abriß seines Lebenslaufes und eine eingehende Bibliographie enthält die
Löwener Dissertation des Verfassers : « Othmar Spanns Philosophie des
Universalismus, Darstellung und Kritik», Jena, G. Fischer (1937), VII, 184 Seiten,



Die Bestimmung des Menschen 53

1878 als Wiener Bürger in Wien geboren, studierte Spann in Wien,
Zürich und Tübingen Nationalökonomie, woselbst er 1902 promovierte.
Gründliche statistische Arbeiten ebneten ihm den Weg zum Lehrstuhl
für Volkswirtschaftslehre (Nationalökonomie) an der deutschen
technischen Hochschule in Brünn. Dieser ersten Berufung von 1909 folgte
zehn Jahre später der Ruf nach Wien. Hier wirkte Spann bis zum
Tag seiner Abberufung als o. ö. Professor der Nationalökonomie mit
ungewöhnlichem Erfolg. Dr. Suranyi-Unger nennt ihn 1927 ohne

Übertreibung « die führende Gestalt an der Universität Wien »1, und
der zu diesem Urteil gewiß berufene Werner Sombart sieht 1930 in
ihm « den heute einflußreichsten deutschen Nationalökonomen »2. Ein
großer und bedeutender Schülerkreis verschaffte seinen Ideen weithin
Geltung. Dem glänzenden Aufstieg folgte dann freilich im Frühjahr
1938 die plötzliche Absetzung und Versenkung — ein Schicksal, das

der rüstige Fünfundsechziger mit Würde trägt. In einem Briefe Spanns

an den Verfasser findet sich der schöne Satz : « Ich zögere nicht, in
allen Lagen des Lebens mich auf die Seite Gottes zu stellen ».

Nicht weniger erfolgreich als das Wirken des Lehrers war das

Schaffen des Schriftstellers. Soziologischen und statistischen
Untersuchungen folgte 1911 Spanns meist verbreitete Schrift : « Die
Haupttheorien der Volkswirtschaftslehre » (Leipzig, Quelle & Meyer), ein
Lehrbuch mit 24 Auflagen, das sich fast alle Kultursprachen Europas,
zudem die U. S. A., China und Japan eroberte. — Bald schon bricht
sich aber Spanns angeborener Zug zur Philosophie Bahn. Seine «

Gesellschaftslehre » (Leipzig, Quelle & Meyer, 3. Aufl. 1930) von 1914 ist
bereits ein Protest gegen die individualistisch-liberale Deutung der
Gesellschaft und ein Bekenntnis zu ihrer organisch-geistigen Ganzheit.

Mit seinem Werk « Der wahre Staat » (Jena, G. Fischer, 1921),
3. Aufl. 1931) wurde Spann der Schöpfer der universalistischen
Ständestaatsidee. — Die logische Begründung seiner Grundthese — das Ganze
ist vor dem Teil, die Gesellschaft also vor dem Individuum — leistete
die « Kategorienlehre » von 1924 (Jena, G. Fischer, 2. Aufl. 1939).

nut einem Bild O. Spanns. Ins Japanische übersetzt von Prof. Dr. Kenjiro
Kazami, Tokyo, Risosha, 1941. 2. Aufl. (1500-3000), Tokyo 1942. — Zu Spanns
«Naturphilosophie» (1937), vgl. die Rezension des Verfassers im Divus Thomas,
Jahrg. 1940, S. 117-120.

1 Die Entwicklung der theoretischen Volkswirtschaftslehre im ersten Viertel
des 20. Jahrhunderts, Jena 1927, S. 305.

- Die drei Nationalökonomien, München 1930, S. 36.



54 Die Bestimmung des Menschen

Von jetzt an schreibt Spann fast nur noch als Philosoph — und zwar
als Schüler Piatons, Meister Eckeharts, der deutschen Idealisten Fichte,
Schelling, Hegel, vor allem Fichtes, und dann seiner heißgeliebten und
verehrten Romantiker Adam Müller, Eichendorff \ Novalis und Baader.

Niederschlag dieser Studien sind : 1928 die « Gesellschaftsphilosophie »

(München und Berlin, Oldenburg), ebenso 1928 « Der Schöpfungsgang
des Geistes » (Jena, G. Fischer), eine idealistische Ontologie ; 1932 seine

« Geschichtsphilosophie » (Jena, G. Fischer) ; 1933 der « Philosophenspiegel

» (Leipzig, Quelle & Meyer), eine Geschichte der Philosophie ;

1935 eine idealistische Psychologie, betitelt « Erkenne dich selbst »

(Jena, G. Fischer), und schließlich 1937 abschließend eine «

Naturphilosophie » (Jena, G. Fischer). — Damit war der ganze Raum der

Philosophie durchmessen. Eines aber vermißte mit Recht noch mancher
Leser : Eine letzte Antwort auf die ersten und letzten Fragen jedes
Menschen : Wo komme ich her, was bin ich, wo gehe ich hin Das

katholische Vätererbe ließ Spann als Christ über diese Fragen wohl
nie in Zweifel. Im System des Philosophen dagegen blieben das Woher
und das Wohin des Menschen in ihrer letzten Tiefe fast unberührt. —
Hier hat nun die leidvolle Stille und schmerzliche Erfahrung der letzten
Jahre angesetzt und schließlich auch den Denker zu einer Antwort
geführt, die er bis dahin nur als Ahnen ausgesprochen. Er sagt : Der

Menschengeist lebt als Persönlichkeit. Persönlichkeit steht aber über
Raum und Zeit. Also « muß » unser Geist « unsterblich sein » 2.

Wie führt nun Spann im einzelnen seinen Beweis Die Einteilung
seiner Schrift läßt deutlich zwei Wege erkennen:

1. Ein analytischer Beweis, der auf der Erforschung unseres
Bewußtseins beruht. Man kann ihn betiteln : « Das geistige Ich ».

2. Ein deduktiver Beweis, geführt auf dem Boden der ganzheitlichen

Kategorienlehre. Man kann ihn betiteln : « Das rückverbundene
Ich ». « Rückverbunden » deshalb, weil die ontologische Grundkategorie
der Geisteswelt bei Spann die « Rückverbundenheit » ist, d. h. das

Eingefügtsein des gliedhaften Einzel-Ichs in eine höhere, dieses Einzel-Ich
befassende und rückverbindende Ganzheit.

1 Noch kürzlich schrieb Spann nach Durchlesen des Manuskriptes dieser
Arbeit an den Verfasser : « Eichendorfi war mir immer besonders ans Herz
gewachsen. Weisen Sie doch auch Ihre Schüler auf ihn hin Seine Naturlyrik
ist einzig unter allen Völkern und Zeiten ».

2 Sämtliche nicht weiter belegte Zitate dieses Aufsatzes sind Spanns « Gespräch
über Unsterblichkeit » entnommen. Da die Arbeit noch nicht gedruckt ist,
erscheint eine Seitenangabe zwecklos.



Die Bestimmung des Menschen 55

Der Aufriß, den ich im Folgenden nun zu geben versuche, ist,
wie ich glaube, die getreue Widergabe der Gedankenfolge Spanns,
obwohl die platonische Dialogform seines « Gespräches », das in
konzentrischen Kreisen sich immer wieder dem Ausgangspunkt der Frage
nähert, zu Kürzung und Vereinfachung zwang.

1. Beweis : Das geistige Ich.

a) Ausgangspunkt der Frage ist die konkrete Situation des Krieges.
Zwei reife Männer stellen inmitten « der bis auf den Grund aufwühlenden
Umstände der vordersten Schlachtreihe » eine der « Urfragen » der
Menschheit : « Ist der Tod das Ende » Die Antworten der einst gleich-
gesinnten Jugendfreunde stehen sich schroff gegenüber. Der eine

— Spann nennt ihn den « Zerstreuer » — lebt in der Welt der modernen
Technik ; er glaubt noch immer mit Mach und Haeckel an das Ideal
der Kant-Laplace'schen Weltformel ; er sieht und sucht hinter allem

nur tote Materie, die sich nach blinden, kausal-mechanisch wirkenden
Gesetzen verändert ; inmitten dieser Kette von Ursache und Wirkung
steht auch der Mensch, auch er ist ein Stück Natur und nichts als Natur.
Damit ist die Stellungnahme des « Zerstreuers » entschieden : Der
Mensch « ist von ebenso vergänglicher, hinfälliger Art wie alle anderen

Naturerscheinungen ». Auch unser « Geist » ist stoffgebunden, hinfällig
wie unser Körper. Der Unsterblichkeitsglaube der Menschheit ist
unbewußte Selbsttäuschung ; « physiologisch begründete Instinkte » sind
seine Grundlage. Was unser Auge beim Tode zu erkennen glaubt, ist
wirklich letzte Weisheit : « Unus est interitus hominis et iumentorum ».

(Eccle. III, 19.)

Der Gegenpol des « Zerstreuers » ist der « Sammler » — natürlich
Spann selbst. Das Denken seines Freundes ist ihm erschreckender
Ausdruck unserer modernen Kultur, die alles und jedes, auch das

Geistige, « mit den Augen des Physikers zu betrachten » sich angewöhnte.
Was jenem als Triumph der Technik erscheint, ist ihm eine Entartung
des Denkens. Die « Übertragung der Betrachtungsweise der Physik
auf geistige Erscheinungen » ist « der Grundfehler » unserer mechanisierten

Welt. Das Ideal La Mettrie's, « l'homme machine » trägt die
Verantwortung für die Versklavung von Geist und Kultur durch die
Technik. — Wie erschütternd wahr dies ist, beweisen die
Materialschlachten dieses Krieges.

Wie aber entrinnen wir dieser Welt, in der der Geist gestorben
Es gibt nur einen Weg der Rettung : Der « Ansicht des Menschen aus



56 Die Bestimmung des Menschen

der Naturordnung » ist « eine Ansicht des Menschen aus der
Geistesordnung entgegenzustellen ». Es gilt zu erkennen, daß der « Geist »

mehr ist als nur ein « Epiphänomen », es gilt, den Rahmen des materialistischen

Monismus zu sprengen ; es gilt, der Welt der « Natur », also

der Physik, die Welt der « Übernatur », des Geistes, als etwas wesentlich
anderes gegenüberzustellen. Der Mensch muß sich also außerhalb der
Welt des Naturmechanismus sehen und durch Erforschung seiner
seelischen Tiefenschicht in sich selber die « Übernatur » entdecken.
Das also ist das Erste, « daß der Mensch wieder groß von sich denken
lerne ».

b) Wo aber findet der Mensch die « Übernatur d? Wo läßt sie sich

gleichsam mit Händen greifen Denn dies ist klar für Spann : Die
Position des Materialismus ist scheinbar so stark, daß sie nur mit
unanfechtbaren Beweisen, nicht mit « Postulaten », entkräftet werden
kann. Diesen Beweis nun liefert die exakte und tiefe Analyse meines

geistigen Ich, in erster Linie meiner Denkakte. Denn, « daß wir denken,
ist eine Tatsache, kein Anthropomorphismus ». Mit Nachdruck betont
der « Sammler » gegenüber dem « Zerstreuer » : « Ebenso wie Du den

Stein mit Händen greifst ; ebenso wie Du im Brote Kohlenhydrate
und im Eiweiß Stickstoff feststellst ; ebenso sicher stellst Du anderseits
etwas Unstoffliches, nämlich rein Geistiges, in Dir fest, z. B. das

Denken ». — Ist dies vom Gegner aber einmal zugegeben, dann hat
er bereits verspielt ; denn die weitere Analyse des Denkaktes beweist,
daß Denken ein unstofflicher, übermaterieller Vorgang ist. — Warum
aber muß das Denken einer andern als der materiellen Seinsordnung
angehören Deshalb, weil jedes denkende Ich sich der Materie — ihrem
Objekt, dem Denkgegenstand — als wesensverschieden gegenüberstellt.
Der Denkende sieht, untersucht und zerlegt sein Denkobjekt. Dies
wäre aber nicht möglich, wenn sie beide auf der gleichen Seinsebene

stünden. Und noch mehr : Der Denkende umfaßt, befaßt sogar die

ganze Außenwelt in sich. Mag diese noch so groß sein wie das erdrückend
gewaltige Universum des gestirnten Himmels — mein Geist schließt
auch diese Welten in sich und überwindet damit jede räumliche Grenze.
Deshalb hat Meister Eckehart recht, wenn er sagt : « Die kleinste Kraft
in meiner Seele ist weiter als der weite Himmel ». Der Geist ist also

der Natur überlegen : « Als Vernunftwesen genommen, das über die

Natur reflektiert, finden wir uns ihr überlegen, gleichsam als König
und Führer ». Damit ist aber klar bewiesen, daß der Geist mehr und
etwas anderes ist als der Stoff, er ist etwas « Unstoffliches ».



Die Bestimmung des Menschen 57

Gestützt wird diese Behauptung vor allem auch durch die weitere

Feststellung, die in der oben erwähnten Tatsache des Denkens schon

eingeschlossen war, nämlich die Feststellung, daß ich denke, also die
Tatsache des Selbstbewußtseins; Spann nennt dies die « Selbstvergegen-
ständlichung ». In diesem Vorgang tritt nach Spann « der Unterschied

von Geist und Stoff, Geist und Natur am klarsten zutage ». Das Ich,
das denkende Subjekt, kann also sich selber Objekt, Denkgegenstand
werden. Diese Tatsache des Selbstbewußtseins scheint Spann so

grundlegend, daß er diese psychologische Feststellung den « entscheidenden

Punkt » seiner ganzen Beweisführung nennt. Darum auch der folgende
Satz : « Sich selbst zum Gegenstand nehmen, ist das Wesen des Geistes ».

Gehen wir aber noch weiter in der Analyse des Denkens, dann
erkennen wir auch, daß der Geist in seinen Denkakten frei ist. Er ist
nicht von kausalmechanischen Gesetzen bestimmt, wie die Außenwelt.
Wohl gehorcht auch der Geist in seinem Schaffen innern Gesetzen,

nämlich den Gesetzen der Logik. Aber dieser Gesetzlichkeit fehlt jeder
blinde Zwang. Denn niemand anders als das eigene Ich entscheidet

darüber, ob mein Urteil « richtig » oder « falsch ». Also ein neues Argument

dafür, daß der Geist eine Welt für sich ist, « in sich selbst

bestimmt », « von aller stofflichen Einwirkung unberührbar ».

Was ist damit bewiesen Für Spann ist damit als « unwiderlegbare

» psychologische Tatsache nachgewiesen, daß es neben der

materiellen «Natur» noch eine immaterielle, also geistige «Übernatur»

gibt. Er faßt dieses Resultat in die drei folgenden Sätze zusammen :

1. «sich auf sich selbst beziehen, sich als Subjekt selbst zum
Objekt machen, ist ein absolut unkörperliches Geschehen ;

2. sinnvolle Bestimmtheit in sich selbst, sowohl des Denkens wie
des Handelns, ist ein absolut unkörperliches Geschehen ;

3. die Einheit der Selbstvergegenständlichung, das Ich, ist als

überräumlich und überzeitlich absolut unkörperlich ».

c) Nun aber stellt sich die weitere Frage: Was ist dieses Ich, das
sich selber denkt und in dieser « Selbstvergegenständlichung » sich als

Ich bewußt wird Haben alle diese Denkakte einen subsistierenden
Träger, dem sie zugehören, oder ist dieses sogen. Selbstbewußtsein nur
die Summe einzelner Denkakte, « bundle or collection », wie Hume sich

ausdrückt, oder « eine Verbindung sukzessiver Inhalte », wie W. Wundt
dies lehrte Spann lehnt diese Erklärungsversuche als unbefriedigend ab.

Die Tatsache, daß ich meiner selbst bewußt werde, und gegen den
Wandel der Zeit im Gedächtnis die Einheit meines Selbstbewußtseins



58 Die Bestimmung des Menschen

behaupten kann, erfordert zu ihrer Erklärung die Annahme eines sub-

sistierenden Mittelpunktes, eines Subjektes, eines Trägers, von dem

die einzelnen Akte gesetzt werden. Diesen Träger oder Mittelpunkt
nennt Spann die « Persönlichkeit ». Ihr Wesensmerkmal besteht also

darin, « daß der einzigartige, individuelle Mensch sich selbst auf sich

selbst beziehen » kann.
Persönlichkeit zu sein ist also das Vorrecht all jener Wesen, die

denken können. Sofern ein Wesen denkt, muß es eine Persönlichkeit
sein. Spann prägt den wichtigen und für manche Formen des Idealismus,
z. B. Spinoza, vernichtenden Satz : « Geist, Denken, Bewußtheit ist
entweder persönlich, ichhaft, oder gar nicht ».

Umgekehrt ist alles, was nicht denken kann, auch nicht
Persönlichkeit. Persönlichkeit bedeutet also für den Geist nicht etwa
« Beschränkung », Einengung, sondern « Entschränkung », Vergeistigung.
Persönlichkeit sein zu dürfen, ist ein Vorrecht des Geistes, denn sie

begründet im Gegensatz zur zerstreuten Materie höchste Sammlung,
Konzentration, kurz « ein Sein höherer Ordnung ».

Folglich ist jenes Wesen, dem wir die höchste Geistigkeit beilegen,
nämlich Gott, auch in höchster Vollkommenheit Persönlichkeit. « Kein
Geist ohne Ichheit, der absolute Geist also von absoluter Ichheit », sagt

Spann. Damit ist der Pantheismus nicht nur abgelehnt, sondern auch

entscheidend widerlegt. Pantheismus ist für Spann nur « Gelegenheitsdenken

». Das Wesen des Geistes — das Beisichselbstsein — wird vom
Pantheismus nicht erfaßt. Der pantheistische Gottesbegriff scheint

Spann noch primitiver als die kindliche Vorstellung vom alten Mann
mit dem langen Bart. Ein solches Zeugnis aus dem Mund eines
Philosophen, der Fichte, Schelling und Hegel zu seinen Ahnherren zählt,
scheint mir immerhin beachtenswert.

Geist sein, heißt also, Persönlichkeit sein. Damit ist die letzte
Stufe der Beweisführung erstiegen und die Bahn frei für die daraus
sich ergebende entscheidende Schlußfolgerung. Sie lautet : Persönlichkeit

sein, heißt, ein Wesen sein, das sich « im Gegensatz zu den Naturdingen

» « in seinen veränderlichen Zuständen behauptet ». Jede Persönlichkeit

ist ihrem « Wesen nach beständig, dauernd, zeitlos ». Was aber
« zeitlos » und « überstofflich » ist, « kann nicht stoffliche Veränderlichkeit

zeigen, es muß unsterblich sein ». « Persönlichkeit ist » also « die

Bürgschaft der Unsterblichkeit ».

Damit ist der 1. Beweis für die Unsterblichkeit abgeschlossen. Nach
der Überzeugung Spanns, und wohl auch unserer Überzeugung, ein



Die Bestimmung des Menschen 59

analytischer Beweis, aufgebaut auf allgemein zugänglichen Grundtatsachen

unseres eigenen Bewußtseins.

2. Nicht ganz so verhält es sich mit dem zweiten Beweis ; wir
nannten ihn : Das rückverbundene Ich. Dieser Beweis ist nur für
den schlüssig, der Spanns System in seinem ganzen Aufbau bejaht.
Denn es ist ein « Beweis aus dem Ganzen des Systems ». Spanns

Gedankengang ist kurz folgender :

Eine vertiefte Analyse meines geistigen Innenlebens zeigt mir,
daß ich in mir noch tiefere Schichten habe, als die Ebene, auf der sich

das Denken vollzieht. Tiefer als das begriffliche Denken sind vor allem
« Gottinnigkeit und Liebe ». Sie sind « die tiefste Grundlage des menschlichen

Geistes ». Wann aber ist der Mensch nur fähig, diese Akte zu
setzen Nur dann, meint Spann, wenn er nicht allein für sich lebt,
sondern in der menschlichen Gemeinschaft und vor allem auch in der

gottinnigen Gemeinschaft mit dem Absoluten, also Gott.
Wohl ist der menschliche Geist, wie wir bereits oben hörten, eine

Persönlichkeit, ein Ich. Trotzdem ist es ihm aber nicht gegeben, für
sich allein, isoliert von den andern zu leben. Der menschliche Geist

kann sich nur dann artgemäß entfalten und betätigen, wenn er sich

am Geist seiner Mitmenschen « erwecken » kann. Liebe, Vertrauen und

jede Art von geistigem Schöpfertum sind dem Menschen nur möglich,
wenn er in der « Gezweiung » mit andern lebt. « Gezweiung » ist für
Spann die Grundbedingung geistigen Werdens, Schaffens und Lebens.

Solche Grundformen der « Gezweiung » sind für Spann das Verhältnis
von Mutter und Kind, von Lehrer und Schüler, von Freund und Freund,
und vor allem auch von Mensch und Gott (Mystik ist für Spann die
höchste Form der «Gezweiung»),

Somit ist der Einzelmensch in Spanns Psychologie keine isolierte

Einzelgestalt, sondern ein Glied inmitten einer großen geistigen Ganzheit.

Diese Ganzheit ist hienieden die menschliche Gesellschaft (cfr. Spanns
« Gesellschaftslehre » und « Gesellschaftsphilosophie ») und im Jenseits
das Geisterreich. Wie ernst es Spann mit dieser Behauptung ist,
belegen Sätze wie die folgenden, die seiner « Gesellschaftslehre » (3. Aufl.
1930) entnommen sind. Wir lesen dort : « Der menschliche Geist ist
nur als Glied einer geistigen Gemeinschaft wirklich » (1. c. 115) ; ja,
es wird sogar behauptet, « daß die Geburt des Geistes wie seine
immerwährende Neubildung ein gesellschaftlicher Vorgang ist » (1. c. 122).
Vielleicht würde dies Spann heute zwar nicht mehr in dieser krassen



60 Die Bestimmung des Menschen

Formulierung schreiben. Aber auch heute ist der einzelne Mensch für
ihn ein Glied im großen Kosmos des Geistes. Er wird als Glied von
höheren Ganzheiten, zuletzt von Gott, der Urmitte, der Urganzheit,
gehalten und befaßt. Als Glied einer geistigen Kette ist er somit mit
allen höhern Gliedern, zuletzt auch mit Gott rückverbunden. Wörtlich
sagt Spann : Der Menschengeist « lebt als Glied der Geisterwelt und
weiß sich als solches ».

Daraus zieht Spann nun den folgenschweren Schluß : « Wo der
Einzelne nicht allein ist, kann er auch nicht einzeln, für sich selbst,
vernichtet werden, er ist im höchsten Befassenden, zuletzt in Gott,
aufgehoben ».

Wie wir aus diesem Satz ersehen, setzt Spann in diesem Beweisgang

sein ganzheitliches Weltsystem als bewiesen voraus. Die Grundthese

dieser Ganzheitsphilosophie ist aber diese : Die Welt ist eine

organisch gegliederte Ganzheit. Jedes Glied dieser Ganzheit ist von
einer absoluten Urmitte, dem Ganzen an sich, gesetzt oder «

ausgegliedert ». — Diese Urmitte, das Ganze als solches, verliert sich aber
nicht in ihren Setzungen, d. h. Angliederungen. Vielmehr sind alle

Glieder von höheren Ganzheiten, und zuletzt von der Urmitte, gehalten,
oder — wie Spann dies nennt — in ihr « rückverbunden ». «

Ausgliederung » und « Rückverbundenheit » sind also die Grundkategorien
seiner ganzen Philosophie.

Auf unsern konkreten Fall übertragen, bedeutet dies nun, daß

auch die menschliche Persönlichkeit in der höhern Geisterwelt und
schließlich in Gott rückverbunden ist. Der Tod ist darum für den

Menschen keine Vernichtung, sondern nur eine « Rücknahme des

Ausgegliederten in das Ausgliedernde ». Folglich darf man sagen :

« Rückverbundenheit zeigt uns unmittelbar ein Unvergängliches im
Menschen ».

Spann sieht diesen Gedanken von der Rückverbundenheit des

Menschengeistes in einem höhern Geisterreich bestätigt und bekräftigt
durch die Tatsache des geistigen Schöpfertums. Im Gegensatz zur
aristotelisch-thomistischen Erkenntnislehre — nihil est in intellectu,
quod non prius fuerit in sensu —, eine Lehrmeinung, die er «

grundsätzlich falsch » nennt ', betont Spann immer wieder, daß das Wesen

1 Spann erläuterte diesen Standpunkt noch brieflich wie folgt : « Im Gegensatz

zum 'nihil est in intellectu ..." sage ich viel mehr : daß auch Nicht-Sensuelles
in unserem Geiste ursprünglich sei, vor allem : Gezweiungsbewußtsein (Liebe),
Rückverbundenheitsbewußtsein (Religiosität) ».



Die Bestimmung des Menschen 61

unseres Geistes im Sinne Fichtes « Selbstsetzung » ist. Alles, was Dichter,
Künstler, und Denker sprechen und gestalten, ist nicht nur eine

Umformung sinnlicher Eindrücke aus der Außenwelt, sondern eine Schöpfung
des selbsttätigen Geistes : « Alles Geistige ist primär spontan » ; « das

Wesen alles Geistigen ist Schöpfertum ». — Woher aber hat der Mensch

die Kraft zu diesem Schöpfertum, das uns in so überwältigender Weise

in den Leistungen eines Plato, Eckehart, Grünewald, Bach, Mozart,
Goethe entgegentritt Woher diese Schöpfermacht des Menschen

Aus Gott, dem schöpferischen Urquell Gott ist « actus purus », und
darum glüht auch im Menschengeist ein letzter Funke dieses göttlichen
Schöpfungswillens. « Das Verborgene am Schöpfertum des Geistes weist
auf geheimnisvolle Befaßtheit in einem Höheren, zuletzt in Gott hin ».

Darum auch der selbstsichere Satz : «Wer je Schöpfertum schmeckte,
weiß, daß nicht stirbt, was schafft » ; denn alles Schöpfertum ist
« Glanz der Übernatur im menschlichen Geiste ». Wer das aber selber

noch nie erfahren, dem fehlt es an Sammlung, an Kontemplation.
Darum der beschwörende Ruf Spanns an unsere zerfahrene und
veräußerlichte Zeit, in die Tiefe der eigenen Seele hinabzusteigen, um
dort sich selbst, vor allem aber Gott, den Eingebungsgrund des Geistes,

und damit den Erfahrungsbeweis der eigenen Unsterblichkeit zu finden.

«Je mehr Schöpfertum, umso mehr Mut und Zuversicht hat der Mensch

im Ausblick auf die Ewigkeit » ; denn — und damit schließt sein

2. Beweis — « das Schöpfertum ist überzeitlich und das Überzeitliche

kann nicht sterben ».

Noch bleibt uns aber die Frage : Wie denkt sich Spann die Ewigkeit
Gleich allen aufrichtigen Denkern wird auch Spann hier

merkwürdig still und zurückhaltend. Daß es zwar eine Ewigkeit gibt, das

ist ihm « das Gewisseste, gewisser als das sinnlich Wahrgenommene »,

das Wie der Ewigkeit aber ist ein « Geheimnis, da vom Zeitlichen
überdeckt ». Wir können auf Grund der Analogie nur soviel sagen :

Das ewige Leben bedeutet für den Menschengeist « gesteigerte Geistigkeit

». « Nach dem Tode tritt der Geist in sich zurück und damit in
ein erhöhtes Beisichselbstsein ». Dieses erhöhte Geistesleben wird dann

jedem Geist « in dem Maß » zuteil, als er im irdischen Leben « sein

überstoffliches Wesen durch innere Selbstsetzung entfaltete ». Das

ewige Leben bedeutet also « erhöhte Rückverbundenheit », d. h. erhöhte
« Gottinnigkeit ». Der Geist ist zudem frei von den Banden des Leibes ;

darum können die Geister in « wechselseitigem Ineinander » sich liebend

durchdringen ; die Geister nehmen auch Anteil am irdischen Geschehen,



62 Die Bestimmung des Menschen

greifen bisweilen gestaltend in die Geschichte ein ; denn die Ewigkeit
bedeutet nicht Ruhe ; die Bahn ist vielmehr « neuem Streben offen ».

Das ist das Letzte, was Spann mit Sicherheit zu sagen weiß.

Darüber hinaus gibt es nur Sehnsucht und Ahnen, wie dies z. B.
Plutarch in seinem Bericht über die Eleusinischen Mysterien getan :

«... man kommt in reine Gegenden und Auen, wo es Gesang und
Tanz und erhabene Dinge zu hören und heilige Erscheinungen zu
schauen gibt ».

In einem 3. Teil seines Werkes, den wir Corollaria betiteln
könnten, setzt sich Spann mit den ernstesten Einwänden gegen die
Unsterblichkeitslehre auseinander. Es sei hier nur kurz seine

Stellung zur Materie angedeutet :

Kein Zweifel, daß der Geist hienieden die Materie, vor allem also

seinen Leib, benötigt, um durch die Sinnesempfindungen « vermittelt
und konkretisiert » zu werden. « Konkretisiert » sagt Spann deshalb,
weil erst durch die Beseelung « meines » Leibes « der » Geist « mein »

Geist wird ; und « vermittelt » sagt Spann deshalb, weil die Sinnesorgane

des Leibes gewissermaßen die « Werkzeuge » des Geistes sind,
mittels derer er auf den Stoff Einfluß gewinnt, mittels derer er sich

aufschließt und entfaltet. Die Materie ist aber nie Ursache unseres

Tuns, sondern « nur Anlaß zum Tun ». Nicht der Stoff gestaltet den

Geist, sondern der Geist gestaltet den Stoff. Darum schreibt Spann
z. B. über das Verhältnis von Denken und Gehirn : « Nicht das Gehirn
bildet das Bewußtsein sondern der Geist ist es, der schon die Anlage
zum Gehirn mitbringt ».

Und mögen schließlich dämonische Kräfte in der Welt — vor allem
das Leiden und das Böse — die Sache des Geistes scheinbar gefährden,
wirklich gelingen kann es ihnen nicht. Denn gerade die UnVollkommenheit

dieser Welt ist « die Triebkraft, Hilfe von oben zu suchen ». Der
Weg jedes Geistes führt also « aus Finsternis zum Licht, aus Dunkel
zum Hellen ».

Und möchte einer immer noch zweifeln an seiner ewigen Bestimmung,

dann lese er das Zeugnis aller großen Geister, die mit eindrucksvoller

Mehrheit an ihre ewige Bestimmung glauben. Zwar ist der
Beweis « ex consensu gentium » nie logisch zwingend, wohl aber ein

wertvollstes Selbstzeugnis des Geistes, der aus dem Glauben der Menschen

und Völker zu uns spricht. Und dieses Selbstzeugnis des Geistes

bestätigt die Grundthese Spanns die lautet :



Die Bestimmung des Menschen 63

« Wer reines Schöpfertum betrachtet, der erblickt in hellem Glänze
die höhere Ordnung, die im Geiste aufgeht, eine ganz frei tätige,
sich selbst setzende und bei sich seiende Macht, deren Wurzel
überweltlich ist ».

öffne also die Augen und erwecke in dir « das übersinnlich geprägte
Bild des Lebens »

II. Der Beweis der Unsterblichkeit des Menschen
im System von Thomas von Aquin.

Eine zusammenfassende Darstellung der thomistischen Lehre in
der Unsterblichkeitsfrage begegnet gewissen Schwierigkeiten. Einmal
hat sich Thomas zu dieser Frage in den verschiedensten Traktaten
geäußert, und dann tut er es immer wieder in etwas veränderter Form.
Er beherrscht den Stoff so universal und führt seine Dialektik so gewandt,
daß er das gleiche Thema in Formulierung und Beleuchtung immer
neu variiert — ungewollt mußte ich an einen Virtuosen denken, der
seine Melodie auf allen Saiten zu spielen versteht.

Gegenstand unseres Quellenstudiums waren die einschlägigen Stellen

von 9 Arbeiten des heiligen Thomas. Wir nennen sie in der von
der Forschung festgelegten Reihenfolge ihrer Entstehung 1 :

1254-56 Scriptum super Sententiis.
1256 De ente et essentia,
1259-64 Summa contra Gentiles,
1264-68 Commentarium in libros II et III de anima,
1266-68 Summa theologica, Ia. pars,
1266-72 Commentarium in Metaphysicam,
1268 Quaestiones disputatae de spiritualibus creaturis,
1269 Quaestiones disputatae de anima,
1272-73 Compendium theologiae.
Für die Darstellung der Grundgedanken ist die zeitliche

Aufeinanderfolge der Traktate jedoch ohne Belang. Denn ein Vergleich der
Summa c. G. von 1259 mit dem Compendium theologiae von 1273

zeigt, daß sich Thomas in dieser Lehrfrage nicht gewandelt hat.
Aus diesem Grunde werden wir uns im Folgenden nur um einen

knappen systematischen Querschnitt bemühen.

1 M. Grabmann, Thomas von Aquin, München 1935, 6. Aufl., S. 27 ff.
V- Van Steenberghen, Les œuvres et la doctrine de Siger de Brabant, Bruxelles 1938,
P- 55 s.



64 Die Bestimmung des Menschen

Ähnlich wie bei Spann, läßt sich auch bei Thomas die
Beweisführung auf zwei Grundthesen zurückführen. Sie lauten :

1. Die Seele des Menschen ist unsterblich, denn sie ist eine

geistige Substanz.
2. Die Seele des Menschen ist unsterblich, denn sie ist eine

geistige Form.

1. Der erste Beweis — die Seele des Menschen ist
unsterblich, denn sie ist eine geistige Substanz — wird mit
mustergültiger Klarheit vor allem in quaest. 75 der Ia. Pars
durchgeführt.

a) Ausgangspunkt (Art. 1) der Beweisführung ist die Feststellung,
daß der Mensch lebt. Dieses Leben äußert sich beim Menschen vor
allem in Bewegung und Denken. Prinzip allen Lebens ist aber für den

Aristoteliker die Seele. Folglich ist die Seele des Menschen das Prinzip
seiner Denktätigkeit. Da dieses Prinzip seinen Sitz in einem Körper
— dem menschlichen Leib — hat, stellt sich als erste ontologische
Frage, ob unser Denkprinzip identisch sei mit dem Seinsprinzip jenes

Körpers, dem es innewohnt. Diese Frage muß verneint werden, denn
ein Körper ist an sich leblos. Folglich ist unser Lebensprinzip eine

zusätzliche Bestimmung unseres Körpers, nämlich des menschlichen

Körpers. « Anima igitur non est corpus, sed corporis actus »

(Art. 1). Das ist das Erste.

b) Sogleich stellt sich nun die zweite Frage : Ist dieses Denkprinzip,
das wir eben als Akt meines Körpers bestimmten, mit diesem Körper
unlösbar verbunden, oder ist es seiner Natur nach von meinem materiellen

Körper irgendwie wesensverschieden, und also auch von ihm ablösbar
Diese Frage wird bejaht : Mein Denkprinzip ist nicht nur nicht identisch
mit meinem Körper, sondern überhaupt unkörperlich und folglich auch
in seinem Sein vom Körper unabhängig, also selber subsistent : « Necesse

est dicere, id quod est principium intellectualis operationis esse quoddam
principium incorporeum et subsistens » (Art. 2).

c) Warum aber ist das Denkprinzip — nennen wir es hinfort
einfach Seele — unkörperlich Deshalb ist die Seele unkörperlich, also

geistig, weil ihre Tätigkeit rein geistige Eigenschaften aufweist. Die
Seele erfaßt nämlich ihren Denkgegenstand auf allgemeine, immaterielle
und zeitlose Art : « Universaliter et immaterialiter et immobiliter »

(S. th. I 84, 1).



Die Bestimmung des Menschen 65

Voraussetzung dieser rein geistigen Wesenserkenntnis der Dinge
ist die Abstraktion. Und Abstrahieren heißt bekanntlich, immateriali-
sieren : « Abstrahere formam a materia individuali » (S. th. I 85, 1). —
Die Seele ist also in ihrer spezifischen Betätigung, im Denken, vom
Körper unabhängig : « Habet operationem per se, cui non communicat

corpus » (S. th. I 75, 2). Ist aber die Seele in ihrer Tätigkeit vom Leibe

unabhängig, dann ist sie es auch in ihrem Sein ; denn immer gilt der
Grundsatz : Agere sequitur esse. — Somit drängt sich notwendig der
Schluß auf : Die Seele hat ein immaterielles und subsistentes Sein :

«Anima per se subsistit » (S. th. I 75, 2), « incorporalissima et sub-

tilissima est » (Comm. in III de anima., 1. I, lect. 6, ed. Pirotta, No. 68).

d) Die weitere Untersuchung (S. th. I 75, 5) dieser Immaterialität
beweist, daß die Seele nicht nur irgendwie geistig ist, sondern rein

geistig, weil rein immateriell : « Anima non habet materiam » (S. th.
I 75, 5). Der Beweis hiefür ist leicht : Der Intellekt ist nur dann

befähigt, durch die Abstraktion die Formen aller Wesen in sich

aufzunehmen, wenn er selber von aller materiellen Beschränkung befreit
ist. Da es aber eine psychologisch erwiesene Tatsache ist, daß der
Geist tatsächlich jedem x-beliebigen Sein offensteht, muß er notwendig
von jeder materiellen Beschränkung befreit sein ; folglich ist der Intellekt
nicht aus Materie und Form zusammengesetzt, sondern er ist nur
geistige Form. Da diese Form aber, wie oben bewiesen wurde,
subsistent ist, ist der Intellekt eine subsistente geistige Form, d. h. eine

geistige Substanz.

e) Damit sind alle begrifflichen Voraussetzungen geschaffen, um
zum Begriff der Unsterblichkeit —- metaphysisch : Unzerstörbarkeit —
zu gelangen. Denn steht es einmal fest, daß die Seele als subsistente

geistige Form existiert, dann gibt es für ihre Zerstörbarkeit nur zwei

Möglichkeiten : Die Zerstörung tritt entweder per accidens, oder aber

per se ein. Beides aber ist unmöglich : Per accidens nämlich kann kein
Sein aufgelöst werden, das selber « per se » existiert. Wir sagten aber
von der Seele eben, sie sei « per se subsistens ». Noch viel weniger
aber kann die Auflösung per se erfolgen, denn die Seele ist eine « forma » ;

f orm-sein heißt aber, den Grund der Existenz in sich selber tragen,
denn die Form ist schlechthin das Seinsprinzip : « Esse per se con-
venit formae, quae est actus » (S. th. I 75, 6). Die Form ist also sich
selber Daseinsprinzip, und weil zudem jede Form einfach, d. h. nicht
zusammengesetzt ist, besteht für ihre Auflösung keine metaphysische
Di»us Thomas 5



66 Die Bestimmung des Menschen

Möglichkeit : « Impossibile est autem quod forma separetur a seipsa ;

unde impossibile est quod forma subsistens desinat esse » (S. th. I 75, 6).
Das Sein einer geistigen Form ist also unzerstörbar ; folglich ist die
Seele ewig, d. h. unsterblich. Damit ist der erste Beweis abgeschlossen.

2. Ist aber die Logik dieses Beweisganges wirklich zwingend Läßt
sich nicht z. B. die Voraussetzung des letzten Beweisgliedes anzweifeln,
nämlich die Behauptung, daß die Seele die Form des menschlichen

Leibes sei Wer diese Voraussetzung anzweifelt, bekommt
seine Antwort von Thomas im zweiten Beweis. Denn hier wird nun
die Geistigkeit der Seele als bewiesen vorausgesetzt und auf dieser

Grundlage nachgewiesen, daß unser geistiges Denkprinzip nicht irgendein

Seinsprinzip des Menschen sei, sondern das Seinsprinzip, folglich
seine forma substantialis schlechthin. Eine geistige Form ist aber jeder
Zerstörung enthoben, also ewig, d. h. unsterblich.

a) An die Spitze dieses Beweises stellt Thomas also die Behauptung

: Das Prinzip der Denktätigkeit, die vernünftige Seele, ist die Wesensform

des menschlichen Leibes (S. th. I 76, 1).

Fragen wir darum zuerst kurz :

Welches Prinzip ist das formale Wesensprinzip einer Substanz
Ohne Zweifel jenes Prinzip, das die wesentlichen Tätigkeiten dieser

Substanz setzt. Worin bestehen nun die wesentlichen Tätigkeiten des

Menschen Für Aristoteles wie Thomas bekundet der Mensch — wie

übrigens schon oben erwähnt — seine Wesensart vor allem in seiner

Lebendigkeit und in seinem Denken.
Nun stellt sich also die weitere psychologische Frage, ob Leben

und Denken aus dem gleichen Seinsprinzip hervorgehen oder nicht.
Thomas bejaht diese Frage unbedingt und beweist sie erfahrungsmäßig.

Diese Einheit scheint ihm nämlich gefordert zu werden durch
die Tatsache des Selbstbewußtseins. Das Selbstbewußtsein sagt mir
nämlich, daß sein Denkprinzip mit seinem Seinsprinzip zusammenfällt.
Nicht irgendetwas denkt in mir, sondern ich denke. Und weiter
beweist mir das Selbstbewußtsein noch, daß das Prinzip meines Denkens
zusammenfällt mit dem Seinsprinzip meines Körpers. Bei der Analyse
eines körperlich-seelischen Vorganges — z. B. im sinnlichen Gefühl —
stelle ich nämlich fest, daß das Prinzip meines Denkens auch das Prinzip
meines Fühlens ist. Das gleiche Ich ist Subjekt des Denkens und
Fühlens : « Idem homo est qui percipit se intelligere et sentire »

(S. th. I 76, 1).



Die Bestimmung des Menschen 67

Folglich ist also mein Denkprinzip, der Geist, schlechthin das

Seinsprinzip meines Wesens.

Da wir aber das Seinsprinzip Form nennen, ist also der Intellekt
die Form des Menschen : « Intellectivum principium » est « hominis
forma» (S. th. I 76, 1).

b) Zum gleichen Ergebnis gelangt Thomas auch dadurch, daß er

feststellt, das spezifische Wesensmerkmal des Menschen sei sein Denken.

Die Spezies jedes Wesens wird aber durch seine Forma entschieden.

Also ist das Denkprinzip mit dem Wesewsprinzip des Menschen identisch.

c) Nachdem diese Voraussetzung nun bewiesen, stellt Thomas die
weitere Frage, ob eine Form von der mit ihr verbundenen Materie auch

getrennt werden könne Sicher ist das nicht der Fall bei den Mineralien,
Pflanzen und Tieren. Bejaht aber wird diese Frage für den Fall, wo
die Form die Materie durch den Adel ihres Wesens überragt : « Quanto
forma est nobilior, tanto magis dominatur materiae corporali et minus
ei immergitur et magis sua operatione vel virtute excedit eam »

(S. th. I 76, 1). Eine solche fortschreitende Entmaterialisierung der
Formen läßt sich in der Natur aber tatsächlich feststellen : Von den

Formen der leblosen Elemente steigen wir auf zu den Formen der

vegetabilen und sensitiven Wesen und gelangen schließlich zur
vornehmsten Wesensform, der menschlichen Seele : « Anima humana
est ultima in nobilitate formarum » (S. th. I 76, 1).

Warum aber ist die menschliche Seele so vollkommen Deshalb,
weil sie sich in ihren Denkakten restlos vom Leibe löst und über ihm
steht : « Habet aliquam operationem et virtutem in qua nullo modo
communicat materia corporalis » (S. th. I 76, 1).

Wollten wir aber noch einmal nach dem letzten Grund dieser

Lösung von jeder Stofflichkeit fragen, dann sagt uns Thomas zum
x.-Mal : « Recipiens debet esse denudatum a natura recepti » (de anima,
art. 14) : Denken ist nur möglich, wenn und weil das Denkprinzip,
die Form, immateriell ist.

Damit ist das zweite Glied bewiesen, nämlich : Die Forma sub-
stantialis des Menschen kann nicht nur, sondern muß vom Leib in
ihrem Sein unabhängig sein.

d) Seinen Abschluß erhält dieser zweite Beweis dadurch, daß
nachgewiesen wird, daß diese subsistente Form, nämlich mein geistiges Ich,
unzerstörbar ist. Diese Unzerstörbarkeit geht aber notwendig daraus
hervor, daß nur dort Zerstörung eintreten kann, wo Materie und Form



68 Die Bestimmung des Menschen

voneinander geschieden werden können. Da aber mein Intellekt eine

reine Form ist, gibt es bei ihr keine Möglichkeit der Trennung, also

ist sie unzerstörbar. — Unzerstörbar ist sie zudem auch deshalb, weil
die Form das Prinzip der Existenz ist ; denn « esse per se consequitur
formam » (S. c. G. II 55).

Folglich ist meine Seele ein Wesen, dem die Existenz notwendig,
also für immer zugehört : « Substantiae... quae sunt ipsae formae, nun-

quam possunt privari esse», «sunt igitur incorruptibiles» (S. c. G. II 55).

Damit ist auch dieser zweite Beweis abgeschlossen. Wir sehen,

er geht weiter als der erste, setzt aber das Ergebnis des ersten voraus.
Neben diesen beiden Grundbeweisen führt Thomas freilich noch

eine ganze Menge anderer an. Die S. c. G. cap. 55 nennt nicht weniger
als 13. Die meisten aber lassen sich auf diese beiden Grundtypen
zurückführen.

Im Traktat « De spiritualibus creaturis » stützt Thomas seine These

auch mit den Argumenten « ex perfectione universi » (Art. 5) und
« ex ordine rerum » (Art. 5).

Interessant ist ferner ein Argument im « Compendium theologiae » :

Die Vollkommenheit der Schöpfung verlangt, daß der ewige Gott sein

Wesen u. a. auch in ewigen Geschöpfen spiegle. Solche Geschöpfe
müssen aber immateriell sein. Da die Seele aber immateriell ist, ist
sie folglich ein solches ewiges Geschöpf.

Mehr Eindruck als diese nicht zwingenden Konvenienzgründe
macht auf uns Moderne jener Beweis, der sich auf unsere
Unsterblichkeitssehnsucht gründet : Jeder Mensch — so stellt Thomas fest — trägt
in sich, wenigstens unbestimmt, das Verlangen nach dem ewigen Leben.
Dieser unleugbare seelische Dynamismus hat seine metaphysische
Ursache darin, daß der Verstand das Sein an sich erfaßt : « Apprehendit
esse absolute » (S. th. I 75, 6). Dem Erkennen folgt aber das Wollen :

« Unde omne ens habens intellectum desiderat esse semper » (S. th.
I 75, 6). Und hinter einem Drang, der die ganze Natur durchzieht,
muß auch die mögliche Erfüllung warten, denn « natura nihil facit
frustra » (S. c. G. II 55).

Damit sind die Beweise aus der metaphysischen Ordnung
abgeschlossen. Der moralische Beweis auf Grund der Notwendigkeit einer

ausgleichenden Gerechtigkeit im Jenseits sei nur erwähnt.
Noch aber gilt es, ein großes Hindernis zu beseitigen. Und

zwar erwächst dieses Hindernis für Thomas gerade aus den Prinzipien
seiner eigenen aristotelischen Psychologie : Einmal ist es für Aristoteles



Die Bestimmung des Menschen 69

und Thomas klar, daß die Seele als Form ihres Leibes zu ihrem eigenen
Vorteil mit dem Leib verbunden ist : « Propter melius animae est, ut
corpori uniatur » (S. th. I 89, 1), und in der S. c. G. IV 79 lesen wir
sogar : « Est contra naturam animae absque corpore esse ». (Und
sollte dieses « contra » nach der Meinung milder Kommentatoren auch

nur « praeter naturam » heißen — was mir im Zusammenhang zwar
nicht einleuchten will •— die Schwierigkeit bliebe auch dann.) Folglich
ist die Seele, einmal vom Leibe getrennt, in einem unvollkommeneren
Zustand als im Diesseits. Diese Folge wird von Thomas zugegeben
und mehrmals eindeutig klar ausgesprochen.

Aber dieses Zugeständnis hat seine Schwierigkeit : Denn ist der
rein geistige Zustand nicht vollkommener als der leiblich-geistige An
sich gewiß. Nicht aber bei der menschlichen Seele, weil sie eben von
Natur aus für ihren Leib bestimmt ist. Darum stellt sich dem aristotelischen

Psychologen die Frage : Wie kann Gott die Seele für eine

Ewigkeit bestimmen, die unvollkommener ist als der Zustand in der
Zeitlichkeit

Vielleicht sagt man, die Seele wird sich, einmal vom Leibe gelöst,
in ihrem Erkennen anders verhalten als zur Zeit, da sie die Form
eines Leibes war. Diesen Ausweg kann Thomas aber nicht wählen,
denn ein 2. aristotelisches Prinzip besagt : Jede Form ist unveränderlich,

also auch die Form des Menschen : « Cum natura animae post
mortem non mutetur » (S. th. I 89, 1).

Dem Zwang dieser Prinzipien beugt sich auch Thomas. Er folgert
darum : Die Seele kann in ihrem getrennten Zustand auf Grund
eingegossener göttlicher Ideen zwar etwas erkennen : « Per species ex
influentia divini luminis participatas » (S. th. I 89, 1 ad 3). Doch
müßte diese Erkenntnis hinter der Vollkommenheit der konkreten
Anschauung, wie sie die Sinne im Diesseits vermitteln, zurückbleiben. —
Dies wäre also das Los der Seele im Rahmen der Naturordnung.

Als Christen aber — fährt Thomas weiter — wissen wir um eine
zweite Welt, die Ordnung der Gnade. Und durch die Gnade steht
unsere Seele im Lichtglanz des göttlichen Wissens : « In lumine tuo
videbimus lumen ». Wir schauen alle Dinge in Gott, wir schauen sogar
Ihn selbst. Wir steigen auf zum ewigen Licht, « ad ipsum Deum
videndum » (S. th. I 89, 1).

Das ist das Letzte, was Thomas uns in dieser Frage zu sagen hat.
Das Fragen hat ein Ende, das Beweisen hört auf, die Pforten des

Glaubens öffnen sich weit, die Glocken der Ewigkeit schlagen an



70 Die Bestimmung des Menschen

HI. Der Vergleich.

Wer das Gesagte nach Aufbau und Inhalt nochmals überprüft,
ist sicher mit uns der Ansicht, daß ein Vergleich zwischen Thomas
und Spann nicht nur möglich ist, sondern sich eigentlich aufdrängt. —
Bei Beschränkung auf das Wesentliche sei kurz auf die folgenden
Vergleichungspunkte hingewiesen :

1. Auffallend ist vor allem die Übereinstimmung in der
Methode.

Spann wie Thomas wählen als Ausgangspunkt ihres 1. Beweises

eine Erfahrungstatsache, nämlich die Tatsache, daß alle Menschen

denken. Damit stehen beide auf dem sichern Boden der Wirklichkeit.
Doch nicht nur dies Auch in der Entwicklung ihres Beweises

gehen sie gleiche Wege und gelangen darum auch zum gleichen Ziel. —
Manchem mag diese Wirklichkeitsnähe des hl. Thomas als

Selbstverständlichkeit erscheinen. Geistesgeschichtlich gesehen ist sie es aber

nicht. Der thomistische Realismus ist eine höchst persönliche Leistung
des hl. Thomas selbst. Er war es, der die Psychologie aus dem

theologischen Rahmen der augustinischen Illuminationstheorie herauslöste

und somit auch auf diesem Gebiet die klare methodische Trennung
von Philosophie und Theologie anbahnte. — Der thomistischen Psychologie

steht darum das ganze weite Feld der modernen psychologischen

Forschung offen, denn unser Ausgangspunkt ist auch die Erfahrung.
Niemand anders als dem hl. Thomas hat es also die Neu-Scholastik
zu verdanken, wenn sie heute in der Wissenschaft mitreden kann und
tatsächlich auch gehört wird.

Vom 2. Beweis läßt sich diese Ähnlichkeit freilich nicht mehr
behaupten. Denn beide Beweise (der von Spann wie der von Thomas)
setzen zu ihrer Gültigkeit die Richtigkeit des ganzen Systems, in
welches sie eingebaut sind, voraus. Also bei beiden Denkern der Drang
nach systematischer Geschlossenheit.

2. Nicht weniger auffallend sind die inhaltlichen Berührungspunkte.

Ich glaube ohne Übertreibung behaupten zu dürfen, daß Spanns

Analyse unseres Geistes in ihren positiven Ergebnissen weitgehend mit
Thomas übereinstimmt. Ich kenne kaum eine wichtige Frage, die
Thomas im Gegensatz zu Spann entgangen wäre. Woher aber diese



Die Bestimmung des Menschen 71

Übereinstimmung Wer Spanns Antipathie für Thomas kennt, — er
nannte ihn einmal wegwerfend einen « Kompendienschreiber » — der
weiß, daß er Thomas weder bewußt noch unbewußt kopierte. (Und
als der Verfasser Spann vom Ergebnis seiner vergleichenden Studie

Mitteilung machte, antwortete Spann überrascht, er werde mit Interesse,
sobald ihm die Summa zugänglich sei, die fraglichen Stellen auf diese

Ähnlichkeit hin überprüfen) x.

Wenn sich der Realist des 13. Jahrhunderts und der Idealist des

20. Jahrhunderts dennoch in manchen Punkten auffallend gut verstehen,
dann kommt es daher, daß Thomas mit seinem System wirklich die
« philosophia perennis » in seltener Reinheit verkörpert. So muß es

uns nicht verwundern, daß auch der Idealismus mit dem, was er Gutes

an sich hat, von Thomas bejaht und verstanden wird. — Auffallend
ähnlich ist z. B. bei beiden Denkern auch die Widerlegung aller
möglichen Einwände gegen die Unsterblichkeit. Beiderorts verwendet man
dafür viel Zeit und Sorgfalt und nimmt den Gegner ernst. Aber immer
ist ihr Ceterum censeo dieses : Trotz alledem ist das Denken ein
immaterieller Vorgang, folglich vom Körper unabhängig.

Natürlich bezieht sich diese Ähnlichkeit des Systems nicht auf
alle Punkte. So ist es z. B. auffallend, daß Spann wohl vom Ich als

Persönlichkeit spricht, dem Substanzbegriff jedoch geflissentlich
ausweicht. — Anderseits wird ein Thomist den Spann'schen Begriffen der
« Eingebung », « Ausgliederung » und « Gezweiung » sehr zurückhaltend
gegenüberstehen. Spann operiert hier m. E. sehr oft mit ungesicherten
und nur sehr unklar abgegrenzten Tatbeständen. — Im Ganzen darf
man auch ruhig sagen, daß Thomas noch konsequenter forscht und
tiefer gräbt.

3. Ein weiterer Vergleichspunkt ist die Form. Natürlich schreibt
jeder dieser Denker als Mensch seiner Zeit. Thomas ist Scholastiker

1 Noch klarer ist Spanns Einstellung zu Thomas und dem Thomismus aus
seinen brieflichen Äußerungen vom 10. 9. 43 an den Verfasser ersichtlich : « Sie
mißverstehen meine Stellung zu Thomas. Er vertritt eine große Philosophie und
'st ein gewaltiger Geist — das ist meine Überzeugung — wenngleich ich
Bonaventura und Eckehart höherstellen muß. Was ich ablehne und für absolut verfehlt,
ja für ein Unglück halte, ist : ihn zum Mittelpunkt der Bildung zu machen, alles
auf ihn auszurichten Dazu langt es bei weitem nicht Diejenigen in Rom, die
dieses Unglück anrichteten, verschliefen nicht nur die Aufklärung, sondern auch
die Romantik und die idealistische Philosophie von Leibniz bis Hegel. Kein
Wunder, daß sie ihre Front von Niederlage zu Niederlage führten. Und solange
diese Einstellung andauert, ist auch keine Rettung ».



72 Die Bestimmung des Menschen

— darum die Form der Summen und Quästionen ; Spann aber ein
Mensch des 20. Jahrhunderts, darum der aufgelockerte Dialog. Dort
nüchterne Sachlichkeit und zwingende Logik, hier dichterischer Schwung
und starke Betonung des Affektes. — Ihre grundverschiedene
Darstellungsart ist aber mehr als nur Spiegel der Zeit. Sie ist auch Spiegel
der Persönlichkeit :

Thomas und Spann unterscheiden sich eben nicht nur in diesem

oder jenem, sie sind verschieden in ihrer seelischen Grundstruktur. Was
Aristoteles und Piaton, Thomas und Bonaventura, Kant und Novalis
scheidet, das scheidet auch Thomas und Spann. Man wird den einen

gerne hören und von ihm lernen, aber an der Hand des andern sicherer

gehen. — Und damit stehen wir schon beim letzten Punkt :

4. Thomas und Spann als Persönlichkeit.
In manchen Punkten sind sie sich ähnlich: Beide sind unermüdliche

Schaffer, und zwar im Dienst von höchsten Idealen. Ihr Wollen
ist erwärmt von innerer Glut. Das Erreichte genügt ihnen nie. Sie

fangen täglich von neuem an. Ihr Denken ist beherrscht von tiefer
Ehrfurcht für alles Große und auch bei Spann weitgehend frei von
eitler Rechthaberei. Es geht um die Sache. Und dieser Sache soll
alles dienen. Darum der Drang nach der Geschlossenheit des Systems.

In einem Punkte aber scheiden sich die Wege: Spann bleibt an der
Grenze des Wissens stehen. Der Ausblick in die Welt des Glaubens

fehlt. Nur schüchtern zeigt sich hier und dort ein Ansatz : So, wenn
die göttliche Schöpfung unserer Seele wenigstens als « Möglichkeit »

Erwähnung findet. Christus dagegen wird nie genannt, auch nicht
einmal dort, wo große Geister den Glauben der Menschheit bezeugen '. —
Das ist enttäuschend Wie anders handelt Thomas. — Gewiß, wir
sind uns heute mehr denn je bewußt, daß Wissen und Glauben methodisch

zu trennen sind. Doch was die Methode trennt, das muß der

lebendige Geist verbinden.
Wir brauchen einen Architekten, der diese künstliche und gefährliche

Kluft überbrückt. Wer aber hat dies besser verstanden, als

1 Auch in diesem Punkt mag den Leser die Stellungnahme Spanns interessieren.

Unter dem 10. 9. 43 schrieb er dem Verfasser : « Hier mißverstehen Sie

mich: 1. ich würde jenen Namen nicht zusammen mit Menschen nennen. Er
erhebt sich ja über alle Menschen ; 2. wäre dieses Hindernis nicht, so würde ich
ihn allerdings auch nicht nennen, aber bloß aus Zweckmäßigkeitsgründen, darum
nämlich, um die Wirkung meines Buches nicht abzuschwächen — wie nun leider
einmal die Dinge stehen



Die Bestimmung des Menschen 73

Thomas, der christliche Denker, der heilige Lehrer. Es wäre nicht
schwer zu beweisen, daß unsere moderne Geisteskrise zurückgeht auf
Kants Leugnung der absoluten Gültigkeit der drei tragenden
Grundbegriffe : Gott, Freiheit und Unsterblichkeit.

Wenn also die Zukunft, an der auch wir 1 zu bauen berufen, nicht
wieder auf Sand gebaut werden soll, dann müssen wir diesen Ideen
im Denken und Leben von neuem zum Siege verhelfen.

Es ist, wie Spann gesagt, wir brauchen von neuem das «

übersinnlich geprägte Bild des Lebens ». •—- Wie aber ist dieses Bild zu
gestalten Wird es ein Abbild sein der Dome des Mittelalters Ein
Abbild um keinen Preis Kathedralen kann man nicht kopieren.
Neuscholastik ist nicht Neugotik, jenes architektonische Unding, das einen

fröstelt, wo immer man es anrührt. Neuscholastik heißt nicht,
vergangene Zeiten und Thesen aus ihrer Erstarrung erwecken. Wohl aber
dies : Durch Thomas das Beste der Alten verstehen und dann mit Thomas

mutig, verstehend und gläubig die Brücken in die Zukunft selber

schlagen.

Mutig wie Thomas, denn « Thomas von Aquin », sagt Martin
Grabmann », war kein Professor, der in alten Geleisen und nach alten
Konzepten seines Amtes waltete» (1. c., S. 16). Er ging dem Kampf,
wo es sein mußte, nicht aus dem Weg. Neun seiner Thesen verfielen

sogar der schlecht beratenen Pariser Zensur.
Verstehend wie Thomas, der seiner Zeit und ihren Fragen so nahe

gestanden und seine Gegner mit den modernsten Methoden und Mitteln
bekämpfte. — Und schließlich, das ist das Wichtigste :

Gläubig wie Thomas. Wir Jungen werden es nie genug bedenken,
daß wir den Geist der Zeit nur dann zu wandeln vermögen, wenn unser
Wort die Kraft der Tat begleitet. Die Frohe Botschaft, die wir künden,
wird dann nur in den Herzen zünden, wenn wir mit ganzem Ernst
und brennender Glut dem Herrn und seinem Worte dienen.

Was tut uns also not Vor allem doch dies, daß wir im Bewußtsein

der Ewigkeit wandeln : Annos aeternos in mente habui
Wollen wir christliche Bauleute sein, dann gilt auch für uns das

Beispiel des hl. Thomas, der ganz Paris nicht mit den Matthäushomilien
des hl. Chrysostomus vertauschen wollte ; denn Geist ist mehr als
Genuß.

1 Man erinnere sich bei der Formulierung der nachstehenden Sätze, daß
Sle v°r dem Auditorium angehender Theologen gesprochen wurden.



74 Die Bestimmung des Menschen

Das Beispiel des hl. Thomas, der täglich die Wüstenväter gelesen :

denn Demut ist mehr als Wissen.
Das Beispiel des hl. Thomas, der auf dem Sterbebett den

Zisterziensern von Fossanuova das Hohe Lied erklärte : denn Liebe ist mehr
als Verstehen.

Beaudelaire sprach einmal den folgenschweren Satz : « Il n'y a

de grand parmi les hommes que le poète, le prêtre et le soldat —
l'homme qui chante, l'homme qui sacrifie et qui se sacrifie » (Fragment

XLVIII).
Dichter sein und singen, Priester sein und opfern, Soldat sein und

sich opfern — das ist die Berufung und der Weg aller Großen. — Selten
ist einer alles zugleich. Aber Thomas, der heilige Thomas, ist es gewesen :

Er sang seinem Gott in den Hymnen, er opferte Gott am Altar und
opferte sich für Gott und seine Brüder in einem Leben voll Mühe und
Tat. Und darum paßt auf ihn wie nur auf wenige das tiefe Wort
von Othmar Spann : « Das Heldentum des Schwertes und des Glaubens

ist zuletzt das gleiche ».


	Die Bestimmung des Menschen : der philosophische Beweis seiner Unsterblichkeit im System von Thomas von Aquin und Othmar Spann. Ein Vergleich

