Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Die Bestimmung des Menschen : der philosophische Beweis seiner
Unsterblichkeit im System von Thomas von Aquin und Othmar Spann.
Ein Vergleich

Autor: Raber, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-819637

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-819637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bestimmung des Menschen.

Der philosophische Beweis seiner Unsterblichkeit im
System von Thomas von Aquin und Othmar Spann.

Ein Vergleich .

Von Dr. phil. P. Ludwig RABER O.S.B.

Annos aeternos in mente habui (Ps. 76, 6).

« Der Krieg ist der Vater aller Dinge». Gilt dieses merkwiirdige
Wort des alten Heraklit auch von den Dingen des Geistes ? Wer in
der Geschichte mit offenen Augen blittert, kann diesem Satz gewil3
nicht rundweg jeden Sinn bestreiten. Denn ist es nicht so, daBB GroBtes
und Bestes nicht selten die Frucht erbitterten Kampfes ist ? — Oder
war es nur Zufall, wenn Aristoteles seine staatspolitischen Schriften
gerade in jenen Jahren verfaBte, wo Griechenland mit Philipp und
Alexander um seine Freiheit rang ? War es nur Zufall, wenn Augustinus
seinen « Gottesstaat» in jenem Jahrzehnt entwarf, da Alarich der gétt-
lichen Roma den Nimbus ihrer unbesieglichen Grofe raubte ? War
es nur Zufall, dal Thomas die « Summa contra gentiles » (bekanntlich
meint er damit die Mauren) zwischen dem 7. und 8. Kreuzzug schrieb —
also ein Seitenstiick zum christlichen Heldentum der Truppen Ludwig
des Heiligen ? War es nur Zufall, daB Hegels « Phiinomenologie des
Geistes » mit der Vergétterung der groBen geschichtlichen Gestalten
eben in jenen Tagen entstand, als die Soldaten des Korsen unter dem
Fenster des Philosophen zu Jena biwakierten ? Und war es nur Zufall,
daB in den letzten Jahren, den Jahren der Erwartung des zweiten
Weltkrieges, Martin Heideggers Philosophie der Angst und des Nichts
in weitesten Kreisen Beachtung und Zustimmung fand ?

Gewi3 ist dies alles mehr als nur ein geistreicher Zufall. Denn
Waren die Philosophen nicht immer die Seismographen der Menschheit,
nicht immer die Seher kommender Dinge, die Deuter groen Geschehens ?

| ! Vortrag, gehalten an der Thomas-Akademie der theologischen Fakultit
I Luzern (9. III. 1943).



52 Die Bestimmung des Menschen

Philosophie ist ja so wenig wie groBe Dichtung eine Sache weltferner
Traumer. Kein echter Philosoph, der nicht mit seiner Zeit gerungen,
an ihrem Leid und ihren Fragen gelitten, und so der Wahrheit und
Menschheit gedient.

Und so ist es sicher auch mehr als nur Zufall, daB ein bedeutender
Denker der Gegenwart gerade jetzt eine Arbeit vollendete mit dem
Titel ;

«Gesprich iiber Unsterblichkeit, Betrachtungen zweier
Krieger im Felde ».

Der Verfasser dieser Schrift ist der Osterreicher Othmar Spann.
Geistig geboren wurden diese Gedanken vom Reserveoffizier Spann in
den Karpathenkdmpfen des Jahres 1915 ; literarisch geformt und ab-
geschlossen hat sie Spann im Friithjahr 1942, wenige Monate, nachdem
sein dltester Sohn auf russischer Erde gefallen. Und beseelt sind diese
Seiten vom Ernst und der Leidenschaft eines Mannes, der weif3, daB
das Grauen des jetzigen Krieges gerade deshalb iiber die Welt gekommen,
weil sie den Sinn fiir Geist und Ewigkeit seit langem verloren hatte.
Spanns Gesprich gelangte jedoch aus verschiedenen Griinden bis heute
noch nicht an die Offentlichkeit. Wenige Exemplare liegen nur als
Manuskript in der Hand seiner Freunde und Schiiler — eines davon
auch auf meiner Zelle. — Da mir die Arbeit in ihrem Gehalt nicht
unbedeutend scheint, sei hier ihr Inhalt erortert und der Vergleich

mit Thomas versucht.

I. Der Beweis der Unsterblichkeit des Menschen
im System von Othmar Spann.

Othmar Spann — fiir manchen heute bereits ein unbekannter Name.
Vor Jahren aber ein Name, den beinahe jeder deutsche Student der
Volkswirtschaft und Philosophie im Munde fiihrte — den Namen des
Verfechters der Stindestaatsidee und der Ganzheitsphilosophie. — Wie
immer man sich aber auch zu Spanns Philosophie und Politik stellen
mag, sicher ist doch, dal} er als Denker Bedeutendes geleistet hat — das
beweist eindeutig die geschlossene Linie seines Lebens und seiner

Werke .

1 Eine zusammenfassende Darstellung von O. Spanns Lebenswerk sowie
einen Abrifl seines Lebenslaufes und eine eingehende Bibliographie enthilt die
Lowener Dissertation des Verfassers: « Othmar Spanns Philosophie des Uni-
versalismus, Darstellung und Kritik », Jena, G. Fischer (1937), VII, 184 Seiten,



Die Bestimmung des Menschen 53

1878 als Wiener Biirger in Wien geboren, studierte Spann in Wien,
Ziirich und Tiibingen National6konomie, woselbst er 1902 promovierte.
Griindliche statistische Arbeiten ebneten ihm den Weg zum Lehrstuhl
fiir Volkswirtschaftslehre (Nationalékonomie) an der deutschen tech-
nischen Hochschule in Briinn. Dieser ersten Berufung von 1909 folgte
zehn Jahre spiter der Ruf nach Wien. Hier wirkte Spann bis zum
Tag seiner Abberufung als o. 6. Professor der Nationalokonomie mit
ungewohnlichem Erfolg. Dr. Suranyi-Unger nennt ihn 1927 ohne
Ubertreibung « die fithrende Gestalt an der Universitit Wien »!, und
der zu diesem Urteil gewil berufene Werner Sombart sieht 1930 in
ihm « den heute einflufireichsten deutschen Nationalékonomen » 2. Ein
grofBer und bedeutender Schiilerkreis verschaffte seinen Ideen weithin
Geltung. Dem glinzenden Aufstieg folgte dann freilich im Frithjahr
1938 die plétzliche Absetzung und Versenkung — ein Schicksal, das
der riistige Fiinfundsechziger mit Wiirde trigt. In einem Briefe Spanns
an den Verfasser findet sich der schone Satz: « Ich zbgere nicht, in
allen Lagen des Lebens mich auf die Seite Gottes zu stellen ».

Nicht weniger erfolgreich als das Wirken des Lehrers war das
Schaffen des Schriftstellers. Soziologischen und statistischen Unter-
suchungen folgte 1911 Spanns meist verbreitete Schrift : « Die Haupt-
theorien der Volkswirtschaftslehre » (Leipzig, Quelle & Meyer), ein
Lehrbuch mit 24 Auflagen, das sich fast alle Kultursprachen Europas,
zudem die U.S. A., China und Japan eroberte. — Bald schon bricht
sich aber Spanns angeborener Zug zur Philosophie Bahn. Seine « Gesell-
schaftslehre » (Leipzig, Quelle & Meyer, 3. Aufl. 1930) von 1914 ist
bereits ein Protest gegen die individualistisch-liberale Deutung der
Gesellschaft und ein Bekenntnis zu ihrer organisch-geistigen Ganz-
heit. Mit seinem Werk « Der wahre Staat» (Jena, G. Fischer, 1921),
3. Aufl. 1931) wurde Spann der Schopfer der universalistischen Stinde-
staatsidee. — Die logische Begriindung seiner Grundthese — das Ganze
ist vor dem Teil, die Gesellschaft also vor dem Individuum — leistete
die « Kategorienlehre » von 1924 (Jena, G. Fischer, 2. Aufl. 1939).

mit einem Bild O. Spanns. Ins Japanische iibersetzt von Prof. Dr. Kenjiro
Kazami, Tokyo, Risosha, 1941. 2. Aufl. (1500-3000), Tokyo 1942. — Zu Spanns
« Naturphilosophie » (1937), vgl. die Rezension des Verfassers im Divus Thomas,
Jahrg. 1940, S. 117-120.

1 Die Entwicklung der theoretischen Volkswirtschaftslehre im ersten Viertel
des 20. Jahrhunderts, Jena 1927, S. 305.

? Die drei Nationalokonomien, Miinchen 1930, S. 36.



54 Die Bestimmung des Menschen

Von jetzt an schreibt Spann fast nur noch als Philosoph — und zwar
als Schiiler Platons, Meister Eckeharts, der deutschen Idealisten Fichte,
Schelling, Hegel, vor allem Fichtes, und dann seiner heiBgeliebten und
verehrten Romantiker Adam Miiller, Eichendorff !, Novalis und Baader.
Niederschlag dieser Studien sind : 1928 die « Gesellschaftsphilosophie »
(Miinchen und Berlin, Oldenburg), ebenso 1928 « Der Schépfungsgang
des Geistes » (Jena, G. Fischer), eine idealistische Ontologie ; 1932 seine
« Geschichtsphilosophie » (Jena, G. Fischer); 1933 der « Philosophen-
spiegel » (Leipzig, Quelle & Meyer), eine Geschichte der Philosophie ;
1935 eine idealistische Psychologie, betitelt « Erkenne dich selbst »
(Jena, G. Fischer), und schlieBlich 1937 abschlieBend eine « Natur-
philosophie » (Jena, G. Fischer). — Damit war der ganze Raum der
Philosophie durchmessen. Eines aber vermifite mit Recht noch mancher
Leser : Eine letzte Antwort auf die ersten und letzten Fragen jedes
Menschen : Wo komme ich her, was bin ich, wo gehe ich hin ? Das
katholische Vitererbe lieB Spann als Christ iiber diese Fragen wohl
nie in Zweifel. Im System des Philosophen dagegen blieben das Woher
und das Wohin des Menschen in ihrer letzten Tiefe fast unberiihrt. —
Hier hat nun die leidvolle Stille und schmerzliche Erfahrung der letzten
Jahre angesetzt und schlieBlich auch den Denker zu einer Antwort
gefiihrt, die er bis dahin nur als Ahnen ausgesprochen. Er sagt: Der
Menschengeist lebt als Personlichkeit. Personlichkeit steht aber iiber
Raum und Zeit. Also « muB » unser Geist «unsterblich sein » 2,

Wie fiihrt nun Spann im einzelnen seinen Beweis ? Die Einteilung
seiner Schrift 148t deutlich zwei Wege erkennen :

1. Ein analytischer Beweis, der auf der Erforschung unseres
BewuBtseins beruht. Man kann ihn betiteln : « Das geistige Ich ».

2. Ein deduktiver Beweis, gefithrt auf dem Boden der ganzheit-
lichen Kategorienlehre. Man kann ihn betiteln : « Das riickverbundene
Ich». «Riickverbunden » deshalb, weil die ontologische Grundkategorie
der Geisteswelt bei Spann die « Riickverbundenheit » ist, d. h. das Ein-
gefiigtsein des gliedhaften Einzel-Ichs in eine hohere, dieses Einzel-Ich
befassende und riickverbindende Ganzheit.

1 Noch kiirzlich schrieb Spann nach Durchlesen des Manuskriptes dieser
Arbeit an den Verfasser : « Eichendorff war mir immer besonders ans Herz
gewachsen. Weisen Sie doch auch Ihre Schiiler auf ihn hin! Seine Naturlyrik
ist einzig unter allen Vélkern und Zeiten ».

2 Samtliche nicht weiter belegte Zitate dieses Aufsatzes sind Spanns « Gesprich
iiber Unsterblichkeit » entnommen. Da die Arbeit noch nicht gedruckt ist,
erscheint eine Seitenangabe zwecklos.



Die Bestimmung des Menschen 25

Der Aufri, den ich im Folgenden nun zu geben versuche, ist,
wie ich glaube, die getreue Widergabe der Gedankenfolge Spanns, ob-
wohl die platonische Dialogform seines « Gespriches», das in kon-
zentrischen Kreisen sich immer wieder dem Ausgangspunkt der Frage
nihert, zu Kiirzung und Vereinfachung zwang.

1. Beweis: Das geistige Ich.

a) Ausgangspunkt der Frage ist die konkrete Situation des Krieges.
Zwei reife Minner stellen inmitten « der bis auf den Grund aufwiihlenden
Umstdnde der vordersten Schlachtreihe» eine der « Urfragen» der
Menschheit : « Ist der Tod das Ende ? » Die Antworten der einst gleich-
gesinnten Jugendfreunde stehen sich schroff gegeniiber. Der eine
— Spann nennt ihn den « Zerstreuer » — lebt in der Welt der modernen
Technik ; er glaubt noch immer mit Mach und Haeckel an das Ideal
der Kant-Laplace’schen Weltformel ; er sieht und sucht hinter allem
nur tote Materie, die sich nach blinden, kausal-mechanisch wirkenden
Gesetzen verindert ; inmitten dieser Kette von Ursache und Wirkung
steht auch der Mensch, auch er ist ein Stiick Natur und nichts als Natur.
Damit ist die Stellungnahme des « Zerstreuers» entschieden: Der
Mensch «ist von ebenso verginglicher, hinfilliger Art wie alle anderen
Naturerscheinungen ». Auch unser « Geist » ist stoffgebunden, hinfillig
wie unser Korper. Der Unsterblichkeitsglaube der Menschheit ist unbe-
wullite Selbsttiuschung ; « physiologisch begriindete Instinkte» sind
seine Grundlage. Was unser Auge beim Tode zu erkennen glaubt, ist
wirklich letzte Weisheit : « Unus est interitus hominis et iumentorum ».
(Eccle. III, 19.)

Der Gegenpol des « Zerstreuers » ist der « Sammler » — natiirlich
Spann selbst. Das Denken seines Freundes ist ihm erschreckender
Ausdruck unserer modernen Kultur, die alles und jedes, auch das
Geistige, « mit den Augen des Physikers zu betrachten » sich angewdhnte.
Was jenem als Triumph der Technik erscheint, ist ihm eine Entartung
des Denkens. Die « Ubertragung der Betrachtungsweise der Physik
auf geistige Erscheinungen » ist «der Grundfehler » unserer mechani-
sierten Welt. Das Ideal La Mettrie’s, « '’homme machine » trigt die
Verantwortung fiir die Versklavung von Geist und Kultur durch die
Technik. — Wie erschiitternd wahr dies ist, beweisen die Material-
schlachten dieses Krieges.

Wie aber entrinnen wir dieser Welt, in der der Geist gestorben ?
Es gibt nur einen Weg der Rettung : Der « Ansicht des Menschen aus



56 Die Bestimmung des Menschen

der Naturordnung » ist « eine Ansicht des Menschen aus der Geistes-
ordnung entgegenzustellen ». Es gilt zu erkennen, daBl der « Geist »
mehr ist als nur ein « Epiphdnomen », es gilt, den Rahmen des materiali-
stischen Monismus zu sprengen ; es gilt, der Welt der « Natur », also
der Physik, die Welt der « Ubernatur », des Geistes, als etwas wesentlich
anderes gegeniiberzustellen. Der Mensch muf} sich also aullerhalb der
Welt des Naturmechanismus sehen und durch Erforschung seiner
seelischen Tiefenschicht in sich selber die « Ubernatur» entdecken.
Das also ist das Erste, « daB3 der Mensch wieder gro3 von sich denken
lerne ».

b) Wo aber findet der Mensch die « Ubernatur »? Wo lilt sie sich
gleichsam mit Hinden greifen ? Denn dies ist klar fiir Spann : Die
Position des Materialismus ist scheinbar so stark, daf} sie nur mit
unanfechtbaren Beweisen, nicht mit « Postulaten », entkriftet werden
kann. Diesen Beweis nun liefert die exakte und tiefe Analyse meines
geistigen Ich, in erster Linie meiner Denkakte. Denn, « daf3 wir denken,
ist eine Tatsache, kein Anthropomorphismus». Mit Nachdruck betont
der « Sammler » gegeniiber dem « Zerstreuer » : « Ebenso wie Du den
Stein mit Hinden greifst ; ebenso wie Du im Brote Kohlenhydrate
und im Eiweil3 Stickstoff feststellst ; ebenso sicher stellst Du anderseits
etwas Unstoffliches, niimlich rein Geistiges, in Dir fest, z. B. das
Denken ». — Ist dies vom Gegner aber einmal zugegeben, dann hat
er bereits verspielt ; denn die weitere Analyse des Denkaktes beweist,
daBl Denken ein unstofflicher, iibermaterieller Vorgang ist. — Warum
aber muBl das Denken einer andern als der materiellen Seinsordnung
angehoren ? Deshalb, weil jedes denkende Ich sich der Materie — ihrem
Objekt, dem Denkgegenstand — als wesensverschieden gegeniiberstellt.
Der Denkende sieht, untersucht und zerlegt sein Denkobjekt. Dies
wire aber nicht mdglich, wenn sie beide auf der gleichen Seinsebene
stiinden. Und noch mehr: Der Denkende umfaflt, befalt sogar die
ganze Aullenwelt in sich. Mag diese noch so grol3 sein wie das erdriickend
gewaltige Universum des gestirnten Himmels — mein Geist schlieBt
auch diese Welten in sich und {iberwindet damit jede riumliche Grenze.
Deshalb hat Meister Eckehart recht, wenn er sagt : « Die kleinste Kraft
in meiner Seele ist weiter als der weite Himmel ». Der Geist ist also
der Natur iiberlegen: « Als Vernunftwesen genommen, das iiber die
Natur reflektiert, finden wir uns ihr iiberlegen, gleichsam als Konig
und Fiihrer ». Damit ist aber klar bewiesen, dal der Geist mehr und
etwas anderes ist als der Stoff, er ist etwas « Unstoffliches ».



Die Bestimmung des Menschen 57

Gestiitzt wird diese Behauptung vor allem auch durch die weitere
Feststellung, die in der oben erwidhnten Tatsache des Denkens schon
eingeschlossen war, nimlich die Feststellung, da ick denke, also die
Tatsache des Selbstbewul3tseins; Spann nennt dies die « Selbstvergegen-
stindlichung ». In diesem Vorgang tritt nach Spann « der Unterschied
von Geist und Stoff, Geist und Natur am klarsten zutage ». Das Ich,
das denkende Subjekt, kann also sich selber Objekt, Denkgegenstand
werden. Diese Tatsache des Selbstbewulitseins scheint Spann so grund-
legend, daBl er diese psychologische Feststellung den « entscheidenden
Punkt » seiner ganzen Beweisfithrung nennt. Darum auch der folgende
Satz : « Sich selbst zum Gegenstand nehmen, ist das Wesen des Geistes ».

Gehen wir aber noch weiter in der Analyse des Denkens, dann
erkennen wir auch, dafl der Geist in seinen Denkakten frei ist. Er ist
nicht von kausalmechanischen Gesetzen bestimmt, wie die Aullenwelt.
Wohl gehorcht auch der Geist in seinem Schaffen innern Gesetzen,
nimlich den Gesetzen der Logik. Aber dieser Gesetzlichkeit fehlt jeder
blinde Zwang. Denn niemand anders als das eigene Ich entscheidet
dariiber, ob mein Urteil « richtig » oder « falsch ». Also ein neues Argu-
ment dafiir, dal der Geist eine Welt fiir sich ist, «in sich selbst
bestimmt », « von aller stofflichen Einwirkung unberiihrbar ».

Was ist damit bewiesen ? Fiir Spann ist damit als « unwider-
legbare » psychologische Tatsache nachgewiesen, dal es neben der
materiellen « Natur » noch eine immaterielle, also geistige « Ubernatur »
gibt. Er faBt dieses Resultat in die drei folgenden Sitze zusammen :

1. «sich auf sich selbst beziehen, sich als Subjekt selbst zum

Objekt machen, ist ein absolut unkérperliches Geschehen ;

2. sinnvolle Bestimmtheit in sich selbst, sowohl des Denkens wie

des Handelns, ist ein absolut unkdrperliches Geschehen ;

3. die Einheit der Selbstvergegenstindlichung, das Ich, ist als

iiberriumlich und {iberzeitlich absolut unkérperlich ».

¢) Nun aber stellt sich die weitere Frage: Was ist dieses Ich, das
sich selber denkt und in dieser « Selbstvergegenstindlichung » sich als
Ich bewuBt wird ? Haben alle diese Denkakte einen subsistierenden
Triger, dem sie zugehéren, oder ist dieses sogen. SelbstbewuBtsein nur
die Summe einzelner Denkakte, « bundle or collection », wie Hume sich
ausdriickt, oder « eine Verbindung sukzessiver Inhalte », wie W. Wundt
dies lehrte ? Spann lehnt diese Erklirungsversuche als unbefriedigend ab.

Die Tatsache, dal ich meiner selbst bewuf3t werde, und gegen den
Wandel der Zeit im Gedichtnis die Einheit meines SelbstbewuBtseins



58 Die Bestimmung des Menschen

behaupten kann, erfordert zu ihrer Erklirung die Annahme eines sub-
sistierenden Mittelpunktes, eines Subjektes, eines Tridgers, von dem
die einzelnen Akte gesetzt werden. Diesen Triger oder Mittelpunkt
nennt Spann die « Personlichkeit ». Thr Wesensmerkmal besteht also
darin, «daf} der einzigartige, individuelle Mensch sich selbst auf sich
selbst beziehen » kann.

Personlichkeit zu sein ist also das Vorrecht all jener Wesen, die
denken konnen. Sofern ein Wesen denkt, mull es eine Personlichkeit
sein. Spann prigt den wichtigen und fiir manche Formen des Idealismus,
z. B. Spinoza, vernichtenden Satz: « Geist, Denken, BewuBtheit ist
entweder personlich, ichhaft, oder gar nicht ».

Umgekehrt ist alles, was nicht denken kann, auch nicht Person-
lichkeit. Personlichkeit bedeutet also fiir den Geist nicht etwa
« Beschrankung », Einengung, sondern « Entschrinkung », Vergeistigung.
Personlichkeit sein zu diirfen, ist ein Vorrecht des Geistes, denn sie
begriindet im Gegensatz zur zerstreuten Materie héchste Sammlung,
Konzentration, kurz «ein Sein héherer Ordnung ».

Folglich ist jenes Wesen, dem wir die hochste Geistigkeit beilegen,
nimlich Gott, auch in hoéchster Vollkommenheit Personlichkeit. « Kein
Geist ohne Ichheit, der absolute Geist also von absoluter Ichheit », sagt
Spann. Damit ist der Pantheismus nicht nur abgelehnt, sondern auch
entscheidend widerlegt. Pantheismus ist fiir Spann nur « Gelegenheits-
denken ». Das Wesen des Geistes — das Beisichselbstsein — wird vom
Pantheismus nicht erfaBt. Der pantheistische Gottesbegriff scheint
Spann noch primitiver als die kindliche Vorstellung vom alten Mann
mit dem langen Bart. Ein solches Zeugnis aus dem Mund eines Philo-
sophen, der Fichte, Schelling und Hegel zu seinen Ahnherren zihlt,
scheint mir immerhin beachtenswert.

Geist sein, heiBit also, Persénlichkeit sein. Damit ist die letzte
Stufe der Beweisfiihrung erstiegen und die Bahn frei fiir die daraus
sich ergebende entscheidende SchluBfolgerung. Sie lautet : Persénlich-
keit sein, heiflt, ein Wesen sein, das sich «im Gegensatz zu den Natur-
dingen » « in seinen verdnderlichen Zustinden behauptet ». Jede Persén-
lichkeit ist ihrem « Wesen nach bestidndig, dauernd, zeitlos ». Was aber
« zeitlos » und « iiberstofflich » ist, « kann nicht stoffliche Verinderlich-
keit zeigen, es mull unsterblich sein ». « Personlichkeit ist » also « die
Biirgschaft der Unsterblichkeit ».

Damit ist der 1. Beweis fiir die Unsterblichkeit abgeschlossen. Nach
der Uberzeugung Spanns, und wohl auch unserer Uberzeugung, ein



Die Bestimmung des Menschen 59

analytischer Beweis, aufgebaut auf allgemein zuginglichen Grundtat-
sachen unseres eigenen BewuBtseins.

2. Nicht ganz so verhilt es sich mit dem zweiten Beweis; wir
nannten ihn: Das riickverbundene Ich. Dieser Beweis ist nur fiir
den schliissig, der Spanns System in seinem ganzen Aufbau bejaht.
Denn es ist ein « Beweis aus dem Ganzen des Systems» Spanns
Gedankengang ist kurz folgender :

Eine vertiefte Analyse meines geistigen Innenlebens zeigt mir,
daB ich in mir noch tiefere Schichten habe, als die Ebene, auf der sich
das Denken vollzieht. Tiefer als das begriffliche Denken sind vor allem
« Gottinnigkeit und Liebe ». Sie sind « die tiefste Grundlage des mensch-
lichen Geistes ». Wann aber ist der Mensch nur fihig, diese Akte zu
setzen ? Nur dann, meint Spann, wenn er nicht allein fiir sich lebt,
sondern in der menschlichen Gemeinschaft und vor allem auch in der
gottinnigen Gemeinschaft mit dem Absoluten, also Gott.

Wohl ist der menschliche Geist, wie wir bereits oben hoérten, eine
Personlichkeit, ein Ich. Trotzdem ist es ihm aber nicht gegeben, fiir
sich allein, isoliert von den andern zu leben. Der menschliche Geist
kann sich nur dann artgemidlB entfalten und betdtigen, wenn er sich
am Geist seiner Mitmenschen « erwecken » kann. Liebe, Vertrauen und
jede Art von geistigem Schopfertum sind dem Menschen nur moglich,
wenn er in der « Gezweiung » mit andern lebt. « Gezweiung » ist fiir
Spann die Grundbedingung geistigen Werdens, Schaffens und Lebens.
Solche Grundformen der « Gezweiung » sind fiir Spann das Verhiltnis
von Mutter und Kind, von Lehrer und Schiiler, von Freund und Freund,
und vor allem auch von Mensch und Gott (Mystik ist fiir Spann die
héchste Form der « Gezweiung »).

Somit ist der Einzelmensch in Spanns Psychologie keine isolierte
Einzelgestalt, sondern ein Glied inmitten einer groen geistigen Ganzheit.
Diese Ganzheit ist hienieden die menschliche Gesellschaft (cfr. Spanns
« Gesellschaftslehre » und « Gesellschaftsphilosophie ») und im Jenseits
das Geisterreich. Wie ernst es Spann mit dieser Behauptung ist,
belegen Sitze wie die folgenden, die seiner « Gesellschaftslehre » (3. Aufl.
1930) entnommen sind. Wir lesen dort: « Der menschliche Geist ist
nur als Glied einer geistigen Gemeinschaft wirklich» (1. c. 115); ja,
es wird sogar behauptet, « da die Geburt des Geistes wie seine immer-
wihrende Neubildung ein gesellschaftlicher Vorgang ist» (1. c. 122).
Vielleicht wiirde dies Spann heute zwar nicht mehr in dieser krassen



60 Die Bestimmung des Menschen

Formulierung schreiben. Aber auch heute ist der einzelne Mensch fiir
ihn ein Glied im groBen Kosmos des Geistes. Er wird als Glied von
hoheren Ganzheiten, zuletzt von Gott, der Urmitte, der Urganzheit,
gehalten und befaBt. Als Glied einer geistigen Kette ist er somit mit
allen hohern Gliedern, zuletzt auch mit Gott riickverbunden. Wortlich
sagt Spann: Der Menschengeist «lebt als Glied der Geisterwelt und
weill sich als solches ».

Daraus zieht Spann nun den folgenschweren SchluB: « Wo der
Einzelne nicht allein 7s¢, kann er auch nicht einzeln, fiir sich selbst,
vernichlet werden, er ist im hochsten Befassenden, zuletzt in Gott,
aufgehoben ».

Wie wir aus diesem Satz ersehen, setzt Spann in diesem Beweis-
gang sein ganzheitliches Wellsystem als bewiesen voraus:. Die Grund-
these dieser Ganzheitsphilosophie ist aber diese: Die Welt ist eine
organisch gegliederte Ganzheit. Jedes Glied dieser Ganzheit ist von
einer absoluten Urmitte, dem Ganzen an sich, gesetzt oder «aus-
gegliedert ». — Diese Urmitte, das Ganze als solches, verliert sich aber
nicht in ihren Setzungen, d. h. Angliederungen. Vielmehr sind alle
Glieder von héheren Ganzheiten, und zuletzt von der Urmitte, gehalten,
oder — wie Spann dies nennt — #n thr « riickverbunden ». « Aus-
gliederung » und « Riickverbundenheit » sind also die Grundkategorien
seiner ganzen Philosophie.

Auf unsern konkreten Fall iibertragen, bedeutet dies nun, dal
auch die menschliche Personlichkeit in der hoéhern Geisterwelt und
schlielich in Gott riickverbunden ist. Der 7od ist darum fiir den
Menschen keine Vernichtung, sondern nur eine « Riicknahme des
Ausgegliederten in das Ausgliedernde ». Folglich darf man sagen :
« Riickverbundenheit zeigt uns unmittelbar ein Unvergingliches im
Menschen »,

Spann sieht diesen Gedanken von der Riickverbundenheit des
Menschengeistes in einem hcéhern Geisterreich bestitigt und bekrdftigt
durch die Tatsache des geistigen Schipfertums. Im Gegensatz zur
aristotelisch-thomistischen Erkenntnislehre — nihil est in intellectu,
quod non prius fuerit in sensu —, eine Lehrmeinung, die er « grund-
sitzlich falsch » nennt !, betont Spann immer wieder, dal das Wesen

1 Spann erliuterte diesen Standpunkt noch brieflich wie folgt: « Im Gegen-
satz zum ‘nihil est in intellectu ...’ sage ich viel mehr : dafl auch Nicht-Sensuelles
in unserem Geiste urspriinglich sei, vor allem : GezweiungsbewuBtsein (Liebe),
Riickverbundenheitsbewufitsein (Religiositit) ».



Die Bestimmung des Menschen 61

unseres Geistes im Sinne Fichtes « Selbstsetzung » ist. Alles, was Dichter,
Kiinstler, und Denker sprechen und gestalten, ist nicht nur eine Um-
formung sinnlicher Eindriicke aus der Aulenwelt, sondern eine Schépfung
des selbsttitigen Geistes: « Alles Geistige ist primidr spontan »; «das
Wesen alles Geistigen ist Schopfertum ». — Woher aber hat der Mensch
die Kraft zu diesem Schopfertum, das uns in so iiberwiltigender Weise
in den Leistungen eines Plato, Eckehart, Griinewald, Bach, Mozart,
Goethe entgegentritt ? Woher diese Schopfermacht des Menschen ?
Aus Gott, dem schopferischen Urquell! Gott ist « actus purus», und
darum gliitht auch im Menschengeist ein letzter Funke dieses gottlichen
Schopfungswillens. « Das Verborgene am Schopfertum des Geistes weist
auf geheimnisvolle Befaftheit in einem Hoheren, zuletzt in Gott hin».
Darum auch der selbstsichere Satz : « Wer je Schopfertum schmeckte,
weill, daBl nicht stirbt, was schafft»; denn alles Schépfertum ist
« Glanz der Ubernatur im menschlichen Geiste ». Wer das aber selber
noch nie erfahren, dem fehlt es an Sammlung, an Kontemplation.
Darum der beschwérende Ruf Spanns an unsere zerfahrene und ver-
duBerlichte Zeit, in die Tiefe der eigenen Seele hinabzusteigen, um
dort sich selbst, vor allem aber Gott, den Eingebungsgrund des Geistes,
und damit den Erfahrungsbeweis der eigenen Unsterblichkeit zu finden.
« Je mehr Schopfertum, umso mehr Mut und Zuversicht hat der Mensch
im Ausblick auf die Ewigkeit»; denn — und damit schlieBt sein
2. Beweis — «das Schopfertum ist iiberzeitlich und das Uberzeitliche
kann nicht sterben ».

Noch bleibt uns aber die Frage : Wie denkt sich Spann die Ewigkeit ?

Gleich allen aufrichtigen Denkern wird auch Spann hier merk-
wiirdig still und zuriickhaltend. Daf es zwar eine Ewigkeit gibt, das
ist ihm « das Gewisseste, gewisser als das sinnlich Wahrgenommene »,
das Wie der Ewigkeit aber ist ein « Geheimnis, da vom Zeitlichen
iiberdeckt ». Wir koénnen auf Grund der Analogie nur soviel sagen :
Das ewige Leben bedeutet fiir den Menschengeist « gesteigerte Geistig-
keit ». « Nach dem Tode tritt der Geist in sich zuriick und damit in
ein erhohtes Beisichselbstsein ». Dieses erhohte Geistesleben wird dann
jedem Geist «in dem MaB » zuteil, als er im irdischen Leben «sein
iberstoffliches Wesen durch innere Selbstsetzung ... entfaltete ». Das
ewige Leben bedeutet also « erhohte Riickverbundenheit », d. h. erhdhte
« Gottinnigkeit ». Der Geist ist zudem frei von den Banden des Leibes ;
darum kénnen die Geister in « wechselseitigem Ineinander » sich liebend
durchdringen ; die Geister nehmen auch Anteil am irdischen Geschehen,



62 Die Bestimmung des Menschen

greifen bisweilen gestaltend in die Geschichte ein ; denn die Ewigkeit
bedeutet nicht Ruhe; die Bahn ist vielmehr « neuem Streben offen ».

Das ist das Letzte, was Spann mit Sicherheit zu sagen weil.
Dariiber hinaus gibt es nur Sehnsucht und Ahnen, wie dies z. B.
Plutarch in seinem Bericht iiber die Eleusinischen Mysterien getan :
« ... man kommt in reine Gegenden und Auen, wo es Gesang und
Tanz und erhabene Dinge zu héren und heilige Erscheinungen zu
schauen gibt ».

In einem 3. Teil seines Werkes, den wir Corollaria betiteln
kénnten, setzt sich Spann mit den ernstesten Einwinden gegen die
Unsterblichkeitslehre auseinander. Es sei hier nur kurz seine
Stellung zur Materie angedeutet :

Kein Zweifel, daB der Geist hienieden die Materie, vor allem also
seinen Leib, benétigt, um durch die Sinnesempfindungen « vermittelt
und konkretisiert » zu werden. « Konkretisiert » sagt Spann deshalb,
weil erst durch die Beseelung « meines» Leibes « der» Geist « mein »
Geist wird ; und « vermittelt » sagt Spann deshalb, weil die Sinnes-
organe des Leibes gewissermalen die « Werkzeuge » des Geistes sind,
mittels derer er auf den Stoff EinfluB gewinnt, mittels derer er sich
aufschlieBt und entfaltet. Die Materie ist aber nie Ursache unseres
Tuns, sondern «nur AnlaB zum Tun» Nicht der Stoff gestaltet den
Geist, sondern der Geist gestaltet den Stoff. Darum schreibt Spann
z. B. iiber das Verhiltnis von Denken und Gehirn : « Nicht das Gehirn
bildet das BewuBltsein ... sondern der Geist ist es, der schon die Anlage
zum Gehirn mitbringt ».

Und mogen schlieBlich ddmonische Krifte in der Welt — vor allem
das Leiden und das Bose — die Sache des Geistes scheinbar gefihrden,
wirklich gelingen kann es ihnen nicht. Denn gerade die Unvollkommen-
heit dieser Welt ist « die Triebkraft, Hilfe von oben zu suchen ». Der
Weg jedes Geistes fithrt also «aus Finsternis zum Licht, aus Dunkel
zum Hellen ».

Und méchte einer immer noch zweifeln an seiner ewigen Bestim-
mung, dann lese er das Zeugnis aller grofen Geister, die mit eindrucks-
voller Mehrheit an ihre ewige Bestimmung glauben. Zwar ist der
Beweis «ex consensu gentium » nie logisch zwingend, wohl aber ein
wertvollstes Selbstzeugnis des Geistes, der aus dem Glauben der Menschen
und Vélker zu uns spricht. Und dieses Selbstzeugnis des Geistes
bestitigt die Grundthese Spanns die lautet :



Die Bestimmung des Menschen 63

« Wer reines Schopfertum betrachtet, der erblickt in hellem Glanze
die hohere Ordnung, die im Geiste aufgeht, eine ganz frei titige,
sich selbst setzende und bei sich seiende Macht, deren Wurzel iiber-
weltlich ist ».

Offne also die Augen und erwecke in dir « das iibersinnlich geprigte
Bild des Lebens »!

II. Der Beweis der Unsterblichkeit des Menschen
im System von Thomas von Aquin.

Eine zusammenfassende Darstellung der thomistischen Lehre in
der Unsterblichkeitsfrage begegnet gewissen Schwierigkeiten. Einmal
hat sich Thomas zu dieser Frage in den verschiedensten Traktaten
gedubert, und dann tut er es immer wieder in etwas verinderter Form.
Er beherrscht den Stoff so universal und fiihrt seine Dialektik so gewandt,
daB er das gleiche Thema in Formulierung und Beleuchtung immer
neu variiert — ungewollt mullte ich an einen Virtuosen denken, der
seine Melodie auf allen Saiten zu spielen versteht.

Gegenstand unseres Quellenstudiums waren die einschligigen Stel-
len von 9 Arbeiten des heiligen Thomas. Wir nennen sie in der von
der Forschung festgelegten Reihenfolge ihrer Entstehung!:

1254-56 Scriptum super Sententiis.

1256 De ente et essentia,

1259-64 Summa contra Gentiles,

1264-68 Commentarium in libros II et IIT de anima,

1266-68 Summa theologica, Ia. pars,

1266-72 Commentarium in Metaphysicam,

1268 Quaestiones disputatae de spiritualibus creaturis,

1269 Quaestiones disputatae de anima,

1272-73 Compendium theologiae.

Fiir die Darstellung der Grundgedanken ist die zeitliche Aufein-
anderfolge der Traktate jedoch ohne Belang. Denn ein Vergleich der
Summa c. G. von 1259 mit dem Compendium theologiae von 1273
zeigt, daB sich Thomas in dieser Lehrfrage nicht gewandelt hat.

Aus diesem Grunde werden wir uns im Folgenden nur um einen
knappen systematischen Querschnitt bemiihen.

' M. Grabmann, Thomas von Aquin, Minchen 1935, 6. Aufl., S. 27 ff.
F.Van Steenberghen, Les ceuvres et la doctrine de Siger de Brabant, Bruxelles 1938,
P. 55 s.



64 Die Bestimmung des Menschen

Ahnlich wie bei Spann, liBt sich auch bei Thomas die Beweis-
fiihrung auf zwei Grundthesen zuriickfithren. Sie lauten :

1. Die Seele des Menschen ist unsterblich, denn sie ist eine
geistige Substanz.

O

Die Seele des Menschen ist unsterblich, denn sie ist eine
geistige Form.

1. Der erste Beweis — die Seele des Menschen ist un-
sterblich, denn sie ist eine geistige Substanz — wird mit
mustergiiltiger Klarheit vor allem in quaest. 75 der Ia. Pars durch-
gefiihrt.

a) Ausgangspunkt (Art. 1) der Beweisfithrung ist die Feststellung,
dafl der Mensch lebt. Dieses Leben duBert sich beim Menschen vor
allem in Bewegung und Denken. Prinzip allen Lebens ist aber fiir den
Aristoteliker die Seele. Folglich ist die Seele des Menschen das Prinzip
seiner Denktitigkeit. Da dieses Prinzip seinen Sitz in einem Korper
— dem menschlichen Leib — hat, stellt sich als erste ontologische
Frage, ob unser Denkprinzip identisch sei mit dem Seinsprinzip jenes
Korpers, dem es innewohnt. Diese Frage mull verneint werden, denn
ein Korper ist an sich leblos. Folglich ist unser Lebensprinzip eine
zusitzliche Bestimmung unseres Korpers, nimlich des menschlichen
Korpers. « Anima igitur ... non est corpus, sed corporis actus»
(Art. 1). Das ist das Erste.

b) Sogleich stellt sich nun die zweite Frage: Ist dieses Denkprinzip,
das wir eben als Akt meines Korpers bestimmten, mit diesem Korper
unlosbar verbunden, oder ist es seiner Natur nach von meinem materiellen
Korper irgendwie wesensverschieden, und also auch wvon thm ablésbar ?
Diese Frage wird bejaht : Mein Denkprinzip ist nicht nur nicht identisch
mit meinem Kérper, sondern iiberhaupt unkérperlich und folglich auch
in seinem Sein vom Korper unabhiéngig, also selber subsistent : « Necesse
est dicere, id quod est principium intellectualis operationis esse quoddam
principium incorporeum et subsistens » (Art. 2).

c) Warum aber ist das Denkprinzip — nennen wir es hinfort ein-
fach Seele — unkdrperlich ? Deshalb ist die Seele unkérperlich, also
geistig, weil ihre Tatigkeit rein geistige Eigenschaften aufweist. Die
Seele erfait namlich ihren Denkgegenstand auf allgemeine, immaterielle
und zeitlose Art: « Universaliter et immaterialiter et immobiliter »
(S. th. T 84, 1).



Die Bestimmung des Menschen 65

Voraussetzung dieser rein geistigen Wesenserkenntnis der Dinge
ist die Abstraktion. Und Abstrahieren hei3t bekanntlich, immateriali-
sieren : « Abstrahere formam a materia individuali » (S. th. I 85, 1). —
Die Seele ist also in ihrer spezifischen Betitigung, im Denken, vom
Korper unabhiingig : « Habet operationem per se, cui non communicat
corpus » (S. th. T 75, 2). Ist aber die Seele in ihrer Titigkeit vom Leibe
unabhingig, dann ist sie es auch in ihrem Sein ; denn immer gilt der
Grundsatz : Agere sequitur esse. — Somit dringt sich notwendig der
SchluB auf: Die Seele hat ein immaterielles und subsistentes Sein :
« Anima per se subsistit » (S. th. I 75, 2), «incorporalissima et sub-
tilissima est » (Comm. in III de anima., 1. I, lect. 6, ed. Pirotta, No. 68).

d) Die weitere Untersuchung (S. th. 1 75, 5) dieser Immaterialitit
beweist, dal die Seele nicht nur irgendwie geistig ist, sondern rein
geistig, weil rein immateriell : « Anima non habet materiam» (S. th.
I 75, 5). Der Beweis hiefiir ist leicht : Der Intellekt ist nur dann
befihigt, durch die Abstraktion die Formen aller Wesen in sich auf-
zunehmen, wenn er selber von aller materiellen Beschrankung befreit
ist. Da es aber eine psychologisch erwiesene Tatsache ist, daB der
Geist tatsichlich jedem x-beliebigen Sein offensteht, mufl er notwendig
von jeder materiellen Beschrinkung befreit sein ; folglich ist der Intellekt
nicht aus Materie und Form zusammengesetzt, sondern er ist nur
geistige Form. Da diese Form aber, wie oben bewiesen wurde, sub-
sistent ist, ist der Intellekt eine subsistente geistige Form, d. h. eine
geistige Substanz.

e) Damit sind alle begrifflichen Voraussetzungen geschaffen, um
zum Begriff der Unsterblichkeit — metaphysisch : Unzerstorbarkeit —
zu gelangen. Denn steht es einmal fest, daB die Seele als subsistente
geistige Form existiert, dann gibt es fiir ihre Zerstérbarkeit nur zwei
Moglichkeiten : Die Zerstérung tritt entweder per accidens, oder aber
per se ein. Beides aber ist unmdglich : Per accidens ndamlich kann kein
Sein aufgelost werden, das selber « per se » existiert. Wir sagten aber
von der Seele eben, sie sei « per se subsistens». Noch viel weniger
aber kann die Auflésung per se erfolgen, denn die Seele ist eine « forma » ;
Form-sein hei3t aber, den Grund der Existenz in sich selber tragen,
denn die Form ist schlechthin das Seinsprinzip : « Esse ... per se con-
venit formae, quae est actus» (S. th. I 75, 6). Die Form ist also sich
selber Daseinsprinzip, und weil zudem jede Form einfach, d. h. nicht
Zusammengesetzt ist, besteht fiir ihre Auflésung keine metaphysische

Diyys Thomas 5



66 Die Bestimmung des Menschen

Moglichkeit : « Impossibile est autem quod forma separetur a seipsa ;
unde impossibile est quod forma subsistens desinat esse » (S. th. I 75, 6).
Das Sein einer geistigen Form ist also unzerstérbar ; folglich ist die
Seele ewig, d. h. unsterblich. Damit ist der erste Beweis abgeschlossen.

2. Ist aber die Logik dieses Beweisganges wirklich zwingend ? LBt
sich nicht z.B. die Voraussetzung des letzten Beweisgliedes anzweifeln,
nimlich die Behauptung, daB die Seele die Form des mensch-
lichen Leibes sei? Wer diese Voraussetzung anzweifelt, bekommt
seine Antwort von Thomas im zweiten Beweis. Denn hier wird nun
die Geistigkeit der Seele als bewiesen vorausgesetzt und auf dieser
Grundlage nachgewiesen, daB unser geistiges Denkprinzip nicht irgend-
emn Seinsprinzip des Menschen sei, sondern das Seinsprinzip, folglich
seine forma substantialis schlechthin. Eine geistige Form ist aber jeder
Zerstérung enthoben, also ewig, d. h. unsterblich.

a) An die Spitze dieses Beweises stellt Thomas also die Behaup-
tung : Das Prinzip der Denktitigkeit, die verniinftige Seele, 1st die Wesens-
form des menschlichen Leibes (S. th. I 76, 1).

Fragen wir darum zuerst kurz :

Welches Prinzip ist das formale Wesensprinzip einer Substanz ?
Ohne Zweifel jenes Prinzip, das die wesentlichen Titigkeiten dieser
Substanz setzt. Worin bestehen nun die wesentlichen Téatigkeiten des
Menschen ? Fiir Aristoteles wie Thomas bekundet der Mensch — wie
iibrigens schon oben erwihnt — seine Wesensart vor allem in seiner
Lebendigkeit und in seinem Denken.

Nun stellt sich also die weitere psychologische Frage, ob Leben
und Denken aus dem gleichen Seinsprinzip hervorgehen oder nicht.
Thomas bejaht diese Frage unbedingt und beweist sie erfahrungs-
méBig. Diese Einheit scheint ihm nidmlich gefordert zu werden durch
die Tatsache des SelbstbewuBtseins. Das SelbstbewuBtsein sagt mir
niamlich, daB sein Denkprinzip mit seinem Seinsprinzip zusammenfillt.
Nicht irgendetwas denkt in mir, sondern ich denke. Und weiter be-
weist mir das SelbstbewuBtsein noch, daBl das Prinzip meines Denkens
zusammenféllt mit dem Seinsprinzip meines Korpers. Bei der Analyse
eines korperlich-seelischen Vorganges — z. B. im sinnlichen Gefiihl —
stelle ich namlich fest, dal das Prinzip meines Denkens auch das Prinzip
meines Fiihlens ist. Das gleiche Ich ist Subjekt des Denkens und
Fiihlens : «Idem homo est qui percipit se intelligere et sentire »
(S. th. I 76, 1).



Die Bestimmung des Menschen 67

Folglich ist also mein Denkprinzip, der Geist, schlechthin das
Seinsprinzip meines Wesens.

Da wir aber das Seinsprinzip Form nennen, ist also der Intellekt
die Form des Menschen: «Intellectivum principium» est « hominis
forma» (S. th. I 76, 1).

b) Zum gleichen Ergebnis gelangt Thomas auch dadurch, daB er
feststellt, das spezifische Wesensmerkmal des Menschen sei sein Denken.
Die Spezies jedes Wesens wird aber durch seine Forma entschieden.
Also ist das Denkprinzip mit dem Wesensprinzip des Menschen identisch.

¢) Nachdem diese Voraussetzung nun bewiesen, stellt Thomas die
weitere Frage, ob eine Form von der mit ihr verbundenen Materie auch
getrennt werden kinne ? Sicher ist das nicht der Fall bei den Mineralien,
Pflanzen und Tieren. Bejaht aber wird diese Frage fiir den Fall, wo
die Form die Materie durch den Adel ihres Wesens iiberragt : « Quanto
forma est nobilior, tanto magis dominatur materiae corporali et minus
el immergitur et magis sua operatione vel virtute excedit eam »
(S. th. T 76, 1). Eine solche fortschreitende Entmaterialisierung der
Formen lift sich in der Natur aber tatsichlich feststellen: Von den
Formen der leblosen Elemente steigen wir auf zu den Formen der
vegetabilen und sensitiven Wesen und gelangen schlieBlich zur vor-
nehmsten Wesensform, der menschlichen Seele: « Anima ... humana
est ultima in nobilitate formarum» (S. th. I 76, 1).

Warum aber ist die menschliche Seele so vollkommen ? Deshalb,
weil sie sich in ihren Denkakten restlos vom Leibe 16st und iiber ihm
steht : « Habet aliquam operationem et virtutem in qua nullo modo
communicat materia corporalis» (S. th. I 76, 1).

Wollten wir aber noch einmal nach dem letzten Grund dieser
Losung von jeder Stofflichkeit fragen, dann sagt uns Thomas zum
X.-Mal : « Recipiens debet esse denudatum a natura recepti» (de anima,
art. 14): Denken ist nur moglich, wenn und weil das Denkprinzip,
die Form, immateriell ist.

Damit ist das zweite Glied bewiesen, nimlich : Die Forma sub-
stantialis des Menschen kann nicht nur, sondern muf vom Leib in
lhrem Sein unabhingig sein.

d) Seinen Abschlufl erhilt dieser zweite Beweis dadurch, daB nach-
gewiesen wird, daB diese subsistente Form, namlich mein geistiges Ich,
unzerstorbar ist. Diese Unzerstorbarkeit geht aber notwendig daraus
hervor, daB nur dort Zerstérung eintreten kann, wo Materie und Form



63 Die Bestimmung des Menschen

voneinander geschieden werden koénnen. Da aber mein Intellekt eine
reine Form ist, gibt es bei ihr keine Moglichkeit der Trennung, also
ist sie unzerstérbar. — Unzerstorbar ist sie zudem auch deshalb, weil
die Form das Prinzip der Existenz ist ; denn « esse pér se consequitur
formam» (S. c. G. II 55). ,

Folglich ist meine Seele ein Wesen, dem die Existenz notwendig,
also fiir immer zugehort : « Substantiae. .. quae sunt ipsae formae, nun-
quam possunt privari esse », « sunt igitur incorruptibiles» (S. c. G. IT 55).

Damit ist auch dieser zweite Beweis abgeschlossen. Wir sehen,
er geht weiter als der erste, setzt aber das Ergebnis des ersten voraus.

Neben diesen beiden Grundbeweisen fithrt Thomas freilich noch
eine ganze Menge anderer an. Die S. c. G. cap. 55 nennt nicht weniger
als 13. Die meisten aber lassen sich auf diese beiden Grundtypen
zuriickfiihren.

Im Traktat « De spiritualibus creaturis » stiitzt Thomas seine These
auch mit den Argumenten «ex perfectione universi» (Art. 5) und
«ex ordine rerum» (Art. 5).

Interessant ist ferner ein Argument im « Compendium theologiae » :
Die Vollkommenheit der Schopfung verlangt, dal der ewige Gott sein
Wesen u. a. auch in ewigen Geschopfen spiegle. Solche Geschépfe
miissen aber immateriell sein. Da die Seele aber immateriell ist, ist
sie folglich ein solches ewiges Geschopf.

Mehr Eindruck als diese nicht zwingenden Konvenienzgriinde
macht auf uns Moderne jener Beweis, der sich auf unsere Unsterblich-
keitssehnsucht griindet : Jeder Mensch — so stellt Thomas fest — trigt
in sich, wenigstens unbestimmt, das Verlangen nach dem ewigen Leben.
Dieser unleugbare seelische Dynamismus hat seine metaphysische
Ursache darin, daB3 der Verstand das Sein an sich erfaB3t : « Apprehendit
esse absolute » (S. th. I 75, 6). Dem Erkennen folgt aber das Wollen :
« Unde omne ens habens intellectum desiderat esse semper» (S. th.
I 75, 6). Und hinter einem Drang, der die ganze Natur durchzieht,
muB auch die mégliche Erfiillung warten, denn «natura nihil facit
frustra» (S. c. G. II 55).

Damit sind die Beweise aus der metaphysischen Ordnung abge-
schlossen. Der moralische Beweis auf Grund der Notwendigkeit einer
ausgleichenden Gerechtigkeit im Jenseits sei nur erwihnt.

Noch aber gilt es, ein groBes Hindernis zu beseitigen. Und
zwar erwichst dieses Hindernis fiir Thomas gerade aus den Prinzipien
seiner eigenen aristotelischen Psychologie: Einmal ist es fiir Aristoteles



Die Bestimmung des Menschen 69

und Thomas klar, daBl die Seele als Form thres Leibes zu ihrem eigenen
Vorteil mit dem Leib verbunden ist : « Propter melius animae est, ut
corpori uniatur » (S. th. I 89, 1), und in der S. c. G. IV 79 lesen wir
sogar : « Est ... contra naturam animae absque corpore esse ». (Und
sollte dieses « contra » nach der Meinung milder Kommentatoren auch
nur « praeter naturam» heilen — was mir im Zusammenhang zwar
nicht einleuchten will — die Schwierigkeit bliebe auch dann.) Folglich
ist die Seele, einmal vom Leibe getrennt, in einem unvollkommeneren
Zustand als im Diesseits. Diese Folge wird von Thomas zugegeben
und mehrmals eindeutig klar ausgesprochen.

Aber dieses Zugestindnis hat seine Schwierigkeit : Denn ist der
rein geistige Zustand nicht vollkommener als der leiblich-geistige ? An
sich gewil. Nicht aber bei der menschlichen Seele, weil sie eben von
Natur aus fiir ihren Leib bestimmt ist. Darum stellt sich dem aristote-
lischen Psychologen die Frage: Wie kann Gott die Seele fiir eine
Ewigkeit bestimmen, die unvollkommener ist als der Zustand in der
Zeitlichkeit ?

Vielleicht sagt man, die Seele wird sich, einmal vom Leibe gelost,
in ihrem Erkennen anders verhalten als zur Zeit, da sie die Form
eines Leibes war. Diesen Ausweg kann Thomas aber nicht wihlen,
denn ein 2. aristotelisches Prinzip besagt : Jede Form ist unverinder-
lich, also auch die Form des Menschen : « Cum natura animae post
mortem non mutetur » (S. th. I 89, 1).

Dem Zwang dieser Prinzipien beugt sich auch Thomas. Er folgert
darum : Die Seele kann in ihrem getrennten Zustand auf Grund ein-
gegossener gottlicher Ideen zwar efwas erkennen : « Per species ex
influentia divini luminis participatas» (S. th. I 89, 1 ad 3). Doch
miiBte diese Erkenntnis hinter der Vollkommenheit der konkreten
Anschauung, wie sie die Sinne im Diesseits vermitteln, zuriickbleiben. —
Dies wire also das Los der Seele im Rahmen der Naturordnung.

Als Christen aber — fihrt Thomas weiter — wissen wir um eine
zweite Welt, die Ordnung der Gnade. Und durch die Gnade steht
unsere Seele im Lichtglanz des gottlichen Wissens : « In lumine tuo
videbimus lumen ». Wir schauen alle Dinge in Gott, wir schauen sogar
Ihn selbst. Wir steigen auf zum ewigen Licht, «ad ipsum Deum
videndum » (S. th. T 89, 1).

Das ist das Letzte, was Thomas uns in dieser Frage zu sagen hat.
Das Fragen hat ein Ende, das Beweisen hort auf, die Pforten des
Glaubens &ffnen sich weit, die Glocken der Ewigkeit schlagen an ...



70 Die Bestimmung des Menschen

III. Der Vergleich.

Wer das Gesagte nach Aufbau und Inhalt nochmals iiberpriift,
ist sicher mit uns der Ansicht, da ein Vergleich zwischen Thomas
und Spann nicht nur méglich ist, sondern sich eigentlich aufdringt. —
Bei Beschrinkung auf das Wesentliche sei kurz auf die folgenden
Vergleichungspunkte hingewiesen :

1. Auffallend ist vor allem die Ubereinstimmung in der
Methode.

Spann wie Thomas wihlen als Awusgangspunkt ihres 1. Beweises
eine Erfahrungstatsache, nimlich die Tatsache, daB alle Menschen
denken. Damit stehen beide auf dem sichern Boden der Wirklichkeit.

Doch nicht nur dies! Auch in der Enfwicklung ihres Beweises
gehen sie gleiche Wege und gelangen darum auch zum gleichen Ziel. —
Manchem mag diese Wirklichkeitsnihe des hl. Thomas als Selbstver-
stindlichkeit erscheinen. Geistesgeschichtlich gesehen ist sie es aber
nicht. Der thomistische Realismus ist eine hochst personliche Leistung
des hl. Thomas selbst. E7 war es, der die Psychologie aus dem theo-
logischen Rahmen der augustinischen Illuminationstheorie herausléste
und somit auch auf diesem Gebiet die klare methodische Trennung
von Philosophie und Theologie anbahnte. — Der thomistischen Psycho-
logie steht darum das ganze weite Feld der modernen psychologischen
Forschung offen, denn unser Ausgangspunkt ist auch die Erfahrung.
Niemand anders als dem hl. Thomas hat es also die Neu-Scholastik
zu verdanken, wenn sie heute in der Wissenschaft mitreden kann und
tatsichlich auch gehort wird. .

- Vom 2. Beweis 1iBt sich diese Ahnlichkeit freilich nicht mehr
behaupten. Denn beide Beweise (der von Spann wie der von Thomas)
setzen zu ihrer Giiltigkeit die Richtigkeit des ganzen Systems, in
welches sie eingebaut sind, voraus. Also bei beiden Denkern der Drang
nach systematischer Geschlossenheit.

2. Nicht weniger auffallend sind die inhaltlichen Beriihrungs-
punkte. _

Ich glaube ohne Ubertreibung behaupten zu diirfen, daB Spanns
Analyse unseres Geistes in ihren positiven Ergebnissen weitgehend mit
Thomas iibereinstimmt. Ich kenne kaum eime wichtige Frage, die
Thomas im Gegensatz zu Spann entgangen wire. Woher aber diese



Die Bestimmung des Menschen 71

Ubereinstimmung ? Wer Spanns Antipathie fiir Thomas kennt, — er
nannte ihn einmal wegwerfend einen « Kompendienschreiber » — der
weill, daB er Thomas weder bewuBt noch unbewuBt kopierte. (Und
als der Verfasser Spann vom Ergebnis seiner vergleichenden Studie
Mitteilung machte, antwortete Spann iiberrascht, er werde mit Interesse,
sobald ihm die Summa zuginglich sei, die fraglichen Stellen auf diese
Ahnlichkeit hin iiberpriifen) 1.

Wenn sich der Realist des 13. Jahrhunderts und der Idealist des
20. Jahrhunderts dennoch in manchen Punkten auffallend gut verstehen,
dann kommt es daher, dal Thomas mit seinem System wirklich die
« philosophia perennis» in seltener Reinheit verkorpert. So muBl es
uns nicht verwundern, dafl auch der Idealismus mit dem, was er Gutes
an sich hat, von Thomas bejaht und verstanden wird. — Auffallend
dhnlich ist z. B. bei beiden Denkern auch die Widerlegung aller még-
lichen Einwinde gegen die Unsterblichkeit. Beiderorts verwendet man
dafiir viel Zeit und Sorgfalt und nimmt den Gegner ernst. Aber immer
ist ihr Ceterum censeo dieses: Trotz alledem ist das Denken ein
immaterieller Vorgang, folglich vom Korper unabhingig.

Natiirlich bezieht sich diese Ahnlichkeit des Systems nicht auf
alle Punkte. So ist es z. B. auffallend, da Spann wohl vom Ich als
Personlichkeit spricht, dem Substanzbegriff jedoch geflissentlich aus-
weicht. — Anderseits wird ein Thomist den Spann’schen Begriffen der
« Eingebung », « Ausgliederung » und « Gezweiung » sehr zuriickhaltend
gegeniiberstehen. Spann operiert hier m. E. sehr oft mit ungesicherten
und nur sehr unklar abgegrenzten Tatbestinden. — Im Ganzen darf
man auch ruhig sagen, daBl Thomas noch konsequenter forscht und
tiefer grabt.

3. Ein weiterer Vergleichspunkt ist die Form. Natiirlich schreibt
jeder dieser Denker als Mensch seiner Zeit. Thomas ist Scholastiker

1 Noch klarer ist Spanns Einstellung zu Thomas und dem Thomismus aus
seinen brieflichen AuBerungen vom 10. 9. 43 an den Verfasser ersichtlich : « Sie
miBverstehen meine Stellung zu Thomas. Er vertritt eine groBe Philosophie und
ist ein gewaltiger Geist — das ist meine Uberzeugung — wenngleich ich Bona-
Ventura und Eckehart hoherstellen mu. Was ich ablehne und fiir absolut verfehlt,
Ja fur ein Ungliick halte, ist : ihn zum Mittelpunkt der Bildung zu machen, alles
auf jhn auszurichten! Dazu langt es bei weitem nicht ! Diejenigen in Rom, die
dieses Ungliick anrichteten, verschliefen nicht nur die Aufklirung, sondern auch
die Romantik und die idealistische Philosophie von Leibniz bis Hegel. Kein

vunder, dafB sie ihre Front von Niederlage zu Niederlage fiihrten. Und solange
diese Einstellung andauert, ist auch keine Rettung».



72 Die Bestimmung des Menschen

— darum die Form der Summen und Qudstionen; Spann aber ein
Mensch des 20. Jahrhunderts, darum der aufgelockerte Dialog. Dort
niichterne Sachlichkeit und zwingende Logik, hier dichterischer Schwung
und starke Betonung des Affektes. — Ihre grundverschiedene Darstel-
lungsart ist aber mehr als nur Spiegel der Zeit. Sie ist auch Spiegel
der Personlichkeit :

Thomas und Spann unterscheiden sich eben nicht nur in diesem
oder jenem, sie sind verschieden in threr seelischen Grundstrukiur. Was
Aristoteles und Platon, Thomas und Bonaventura, Kant und Novalis
scheidet, das scheidet auch Thomas und Spann. Man wird den einen
gerne horen und von ihm lernen, aber an der Hand des andern sicherer
gehen. — Und damit stehen wir schon beim letzten Punkt :

4. Thomas und Spann als Personlichkeit.

In manchen Punkten sind sie sich dhnlich: Beide sind unermiid-
liche Schaffer, und zwar im Dienst von hochsten Idealen. Ihr Wollen
ist erwirmt von innerer Glut. Das Erreichte geniigt ihnen nie. Sie
fangen tiglich von neuem an. Thr Denken ist beherrscht von tiefer
Ehrfurcht fiir alles GroBe und auch bei Spann weitgehend frei von
eitler Rechthaberei. Es geht um die Sache. Und dieser Sache soll
alles dienen. Darum der Drang nach der Geschlossenheit des Systems.

In einem Punkte aber scheiden sich die Wege: Spann bleibt an der
Grenze des Wissens stehen. Der Ausblick in die Welt des Glaubens
fehlt. Nur schiichtern zeigt sich hier und dort ein Ansatz: So, wenn
die gottliche Schopfung unserer Seele wenigstens als « Moglichkeit »
Erwiahnung findet. Christus dagegen wird nie genannt, auch nicht
einmal dort, wo grofe Geister den Glauben der Menschheit bezeugen '. —
Das ist enttiuschend! Wie anders handelt Thomas. — GewiB3, wir
sind uns heute mehr denn je bewuBt, dal Wissen und Glauben metho-
disch zu trennen sind. Doch was die Methode trennt, das muB der
lebendige Geist verbinden.

Wir brauchen einen Architekten, der diese kiinstliche und gefihr-
liche Kluft iiberbriickt. Wer aber hat dies besser verstanden, als

1 Auch in diesem Punkt mag den Leser die Stellungnahme Spanns interes-
sieren. Unter dem 10. 9. 43 schrieb er dem Verfasser : « Hier miBverstehen Sie
mich : 1. ich wiirde jenen Namen nicht zusammen mit Menschen nennen. Er
erhebt sich ja iber alle Menschen ; 2. wire dieses Hindernis nicht, so wiirde ich
ihn allerdings auch nicht nennen, aber blo8 aus ZweckmiBigkeitsgriinden, darum
nimlich, um die Wirkung meines Buches nicht abzuschwichen — wie nun leider

einmal die Dinge stehen!



Die Bestimmung des Menschen 73

Thomas, der christliche Denker, der heilige Lehrer. Es wire nicht
schwer zu beweisen, dal unsere moderne Geisteskrise zuriickgeht auf
Kants Leugnung der absoluten Giiltigkeit der drei tragenden Grund-
begriffe : Gott, Freiheit und Unsterblichkeit.

Wenn also die Zukunft, an der auch wir ! zu bauen berufen, nicht
wieder auf Sand gebaut werden soll, dann miissen wir diesen Ideen
im Denken und Leben von neuem zum Siege verhelfen.

Es ist, wie Spann gesagt, wir brauchen von neuem das «iiber-
sinnlich geprigte Bild des Lebens». — Wie aber ist dieses Bild zu
gestalten ? Wird es ein Abbild sein der Dome des Mittelalters ? Ein
Abbild um keinen Preis ! Kathedralen kann man nicht kopieren. Neu-
scholastik ist nicht Neugotik, jenes architektonische Unding, das einen
frostelt, wo immer man es anriihrt. Neuscholastik heiBt nicht, ver-
gangene Zeiten und Thesen aus ihrer Erstarrung erwecken. Wohl aber
dies : Durch Thomas das Beste der Alten verstehen und dann it Thomas
mutig, verstehend und gliubig die Briicken in die Zukunft selber
schlagen.

Mutig wie Thomas, denn «Thomas von Aquin» sagt Martin
Grabmann », war kein Professor, der in alten Geleisen und nach alten
Konzepten seines Amtes waltete » (L. c., S. 16). Er ging dem Kampf,
wo es sein muBte, nicht aus dem Weg. Neun seiner Thesen verfielen
sogar der schlecht beratenen Pariser Zensur.

Verstehend wie Thomas, der seiner Zeit und ihren Fragen so nahe
gestanden und seine Gegner mit den modernsten Methoden und Mitteln
bekimpfte. — Und schlieBlich, das ist das Wichtigste :

Gliubig wie Thomas. Wir Jungen werden es nie genug bedenken,
daB wir den Geist der Zeit nur dann zu wandeln vermdgen, wenn unser
Wort die Kraft der Tat begleitet. Die Frohe Botschaft, die wir kiinden,
wird dann nur in den Herzen ziinden, wenn wir mit ganzem Ernst
und brennender Glut dem Herrn und seinem Worte dienen.

Was tut uns also not ? Vor allem doch dies, daB wir im BewuBt-
sein der Ewigkeit wandeln : Annos aeternos in mente habui !

Wollen wir christliche Bauleute sein, dann gilt auch fiir uns das
BeiSpiel des hl. Thomas, der ganz Paris nicht mit den Matthiushomilien

des hl. Chrysostomus vertauschen wollte ; denn Geist ist mehr als
Genug,

! Man erinnere sich bei der Formulierung der nachstehenden Sitze, daf
Sie vor dem Auditorium angehender Theologen gesprochen wurden.



74 Die Bestimmung des Menschen

Das Beispiel des hl. Thomas, der tiglich die Wiistenviter gelesen :
denn Demut ist mehr als Wissen.

Das Beispiel des hl. Thomas, der auf dem Sterbebett den Zister-
ziensern von Fossanuova das Hohe Lied erklirte : denn Liebe ist mehr
als Verstehen.

Beaudelaire sprach einmal den folgenschweren Satz: «Il n'y a
de grand parmi les hommes que le poéte, le prétre et le soldat —
I'homme qui chante, I’homme qui sacrifie et qui se sacrifie» (Frag-
ment XLVIII).

Dichter sein und singen, Priester sein und opfern, Soldat sein und
sich opfern — das ist die Berufung und der Weg aller GroBen. — Selten
ist esner alles zugleich. Aber Thomas, der heilige Thomas, ist es gewesen :
Er sang seinem Gott in den Hymnen, er opferte Gott am Altar und
opferte sich fiir Gott und seine Briider in einem Leben voll Miihe und
Tat. Und darum paBt auf ihn wie nur auf wenige das tiefe Wort
von Othmar Spann : « Das Heldentum des Schwertes und des Glaubens
ist zuletzt das gleiche ».



	Die Bestimmung des Menschen : der philosophische Beweis seiner Unsterblichkeit im System von Thomas von Aquin und Othmar Spann. Ein Vergleich

