
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Der Opfercharakter der heiligen Messe nach Dominikus Soto und
Melchior Cano

Autor: Halmer, Notker M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Opfercharakter der heiligen Messe

nach Dominikus Soto und Melchior Cano.

Von Notker M. HALMER 0. P.

Die meisten katholischen Theologen, die in der Zeit vom Ausbruch
des reformatorischen Meßstreites (1520) bis zur Festlegung der
kirchlichen Meßopferlehre auf dem Konzil von Trient (1562) über die hl. Messe

geschrieben haben, sehen den Opfercharakter der Meßfeier in der

unmittelbar an die Wandlung anschließenden Darbringung der Eucharistie.

Im Gegensatz zu dieser Auffassung steht Cajetan, der die Wandlung

selber als die wesentliche Opferhandlung der hl. Messe erklärt
und von einer auf die Wandlung folgenden 'oblatio' absieht L Eine
Art Mittelstellung zwischen diesen beiden Ansichten nehmen jene
Theologen ein, die zwischen 'sacrificium' und 'oblatio' unterscheiden
und die der 'oblatio' vorangehende Wandlung als 'sacrificium' erklären,
wie z. B. Ruard Tapper2.

Einen neuen Weg in der Erklärung des 'sacrificium' gehen in den

fünfziger Jahren des 16. Jahrhunderts die beiden spanischen Dominikaner
Dominikus Soto und Melchior Cano. Sie sehen das 'sacrificium' der

hl. Messe nicht in der Wandlung, sondern in der Kommunion oder

in einem mit der Kommunion zusammenhängenden Ritus gegeben.

I. Die Meßopferlehre des Dominikus Soto.

Dominikus Soto hat das Meßopfer in seinem berühmten Traktat
'De Justitia et Jure' (1556) und in seinem Kommentar zum 4. Sentenzenbuch

(1557-59) behandelt. Ein Vergleich der beiden Darlegungen zeigt,
daß Soto in seiner Auffassung vom Opfercharakter der hl. Messe eine

Entwicklung durchgemacht hat.

1 Vgl. « Divus Thomas » 21 (1943) 187-201.
2 Ebenda 202-212.



32 Der Opfercharakter der heiligen Messe

1. 'De Justitia et Jure'

Dem Hauptgedanken des Werkes entsprechend klärt Soto zunächst
die Rechtsfrage des Opfers 2. Er weist nach, daß wir nicht bloß durch

göttlich-positives oder gar menschliches Recht, sondern durch das

Naturrecht zur Darbringung von Opfern verpflichtet sind. Im
Zusammenhang mit diesem Nachweis macht sich Soto die Opferdefinition
des hl. Augustinus zu eigen, nach der ein sichtbares Opfer das heilige
Zeichen der inneren, unsichtbaren Opferhingabe ist 3. Soto weist aber
sofort auf die Schwierigkeit hin, die aus dieser Begriffsbestimmung für
die Erklärung des Meßopfers entsteht, das ja nicht bloß ein sichtbares
Zeichen unserer Opfergesinnung, sondern die Darbringung einer an
sich unvergleichlich kostbaren Opfergabe ist. Er betont darum die

Einzigkeit des eucharistischen Opfers, das sich nicht ohne weiteres
mit den herkömmlichen Opfern vergleichen läßt4.

Dominikus Soto kennt und nennt den Artikel, in dem der
hl. Thomas ex professo das Meßopfer behandelt5 ; aber er lehnt die
beiden Gründe, die Thomas dafür angibt, daß man die Messe ein Opfer
nennen darf, als ungenügend ab 6. Als eigentlichen Grund, warum die
Messe ein Opfer ist, nennt er die Darbringung des Leibes und
Blutes Christi : « Est enim idem Eucharistiae sacramentum ob id vic-
tima et sacrificium, quod idem realiter corpus eundemque sanguinem

quae Christus in cruce obtulit, nos perinde offerimus »7 ; « quia corpus
ipsum crucifixum et sanguinem fusum in memoriam passionis offerimus,
vere et proprie absque ullo figmento sacrificamus »8. Soto setzt also

1 Das Werk wurde 1556 in Salamanca erstmals gedruckt. -— Ich zitiere nach
folgender Ausgabe, die sich auf der Kantonsbibliothek Luzern findet : FRATRIS
DOMINICI SOTO, SEGOBIENSIS THEOLOGI, ORDINIS PRAEDICATORUM,
Caesareae maiestati a sacris confessionibus, Salmantini professons, Libri decern
DE JUSTITIA ET JURE. Nunc postremo post omnes omnium editiones summo
studio, fide, exactaque diligentia recogniti. LUGDUNI MDLXIX. — Die
Lyoner Ausgabe von 1582, die auf der Freiburger Universitäts- und
Kantonsbibliothek einzusehen ist, stimmt mit dem Lyoner Druck von 1569 auch in den
Seitenzahlen überein.

2 Liber nonus. Quaestio I, Articulus I : Utrum Deo sacrificare sit de lege
naturae. 275v-276r.

3 Q(uaestio) I, A(rticulus) II. 276v Mitte. — Vgl. Augustinus, De civitate Dei
lib. 10, cap. 5 : MPL 41, 282 ; CSEL 40 1, 452 ; ed. Dombart-Kalb 1, 408 ; Rouët
de Journel 1744.

4 276v unten. 5 III q. 83 a. 1.
6 Q. II, A. I, ad lum. 279 r oben. ad 2um. 279 r oben
8 ad 2um. 279 r oben.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 33

die Begriffe 'oblatio' und 'sacrificium' gleich, obwohl er vorher den

vom hl. Thomas gemachten Unterschied erwähnt hatl, und er stellt
dem Opfer, das Christus am Kreuz dargebracht hat, unser Opfer der

hl. Messe gegenüber.
Daß die hl. Messe unser Opfer ist, kommt immer wieder zum

Ausdruck. So z. B. bei der Behandlung des Abendmahlsopfers : « in
coena dum nostrum sacrificium instituit, sese ut nos modo ipsum,
obtulit »2 ; ebenso bei der Beantwortung der Frage, ob ein Mensch

weniger Anteil an den Meßfrüchten empfängt, wenn die hl. Messe für
mehrere Personen gefeiert wird als wenn sie nur für ihn allein dargebracht
wird. Im Gegensatz zu Cajetan3 vertritt Soto die Ansicht, daß der
Anteil an den Meßfrüchten geringer ist. Zwar sind die 'res contentae' —
Christi Leib und Blut — von unendlichem Wert4 ; aber Soto macht
geltend : « Sacrificium quod per sacerdotem, Christi ministrum, con-

ficitur, non est infiniti valoris » 5. Unter dem 'sacrificium' versteht er
wieder die 'oblatio' : « animadvertendum est, videlicet huic nomini,
sacrificium, non praecise corpus sanguinemque Christi supponi, sed

haec dum offeruntur » 6. Durch die Vielzahl der mitfeiernden Gläubigen
wird das Opfer nicht vervielfältigt, denn — so sagt Soto — der Priester
allein konsekriert und opfert mit den Worten der Kirche : « est unum
solum [sacrificium] propter unicam oblationem atque intentionem
sacerdotis, quae est de essentia sacrificii »7.

2. 'In quartum Sententiarum Commentarii'8.

Im Sentenzenkommentar achtet Soto besser auf den Unterschied
zwischen 'sacrificium' und 'oblatio'. Er sucht dem hl. Thomas auch

darin zu folgen, daß er die 'repraesentatio crucis' als die eigentliche

1 Im Prooemium zum Liber nonus. 275 v.
2 Q. II, A. I, ad 3um. 279 r Mitte.
3 Vgl. den Kommentar Cajetans zu III q. 79 a. 5 : Leonina, Tom. XII, 224.
4 Q. II, A. II. Prima conclusio. 279 v oben.
5 Q. II, A. II. Secunda conclusio. 279 v oben.
6 279 v oben. — Vgl. auch : « His autem ambobus [= Konsekration und

Kommunion] ratio sacrificii addit oblationem ». 279 v oben.
7 Solutio des Argumentum Sylvestri gegen die Tertia conclusio. 280 r unten.
8 Sotos Kommentar zum 4. Sentenzenbuch wurde erstmals 1557-59 in

Salamanca gedruckt. — Ich zitiere nach der Löwener Ausgabe von 1573, die ich auf
der Luzerner Kantonsbibliothek eingesehen habe : FRATRIS DOMINICI SOTO,
SEGOBIENSIS, THEOLOGI, ORDINIS PRAEDICATORUM, Caesareae Maiestati

a sacris Confessionibus, publici apud Salmanticenses Professons, IN QUAR-
Mvus Thomas 3



34 Der Opfercharakter der heiligen Messe

'ratio sacrificii' bezeichnet. Aber er hält nicht stramm am Unterschied
zwischen 'sacrificium' und 'oblatio' fest, und in der Erklärung der

'repraesentatio crucis' weicht er sehr stark von Thomas ab.

Dist. 12 q. 1 a. 12 setzt Soto noch 'sacrificium' und 'oblatio'
gleich 1

; dist. 13 q. 1 a. 4 aber bezeichnet er die 'repraesentatio' des

Leidens Christi als die 'ratio sacrificii' der hl. Messe 2. Die 'repraesentatio

crucis', die das Wesen des Meßopfers ausmachen soll, sieht aber
Soto nicht wie Thomas und Cajetan in den Brots- und Weinsgestalten
als den Abbildern des blutleeren Leibes und des vergossenen Blutes
und in der getrennten Konsekration des Brotes und Weines als einer
Art mystischer Schlachtung, sondern im Genuß (sumptio) der Eucharistie,

im Vernichten und Verbergen der Opfergabe als Bild des Todes

und der Grablegung : « quia ratio sacrificij consistit in repraesentatione
passionis Christi, fit ut dum a sacerdote sumitur, tunc quasi Christus

immoletur, morsque eius et sepultura designetur » 3.

Dist. 13 q. 2 a. 1 lesen wir : « Immolatur ergo hic Christus, ut
dixit Sanct. Thom. in prima ratione : quia est repraesentatio illius
passionis » 4. Damit scheint Soto ohne weiteres anzunehmen, was er
im Werk 'De Justitia et Jure' als unzureichend abgelehnt hatte. Aber
er begnügt sich nicht mit dem Nachweis, daß die hl. Messe als
'repraesentatio crucis' ein Opfer ist. Er behält die 'oblatio' immer noch im

Auge s. Ja er gibt sogar eine Begriffsbestimmung des 'sacrificium', die

überhaupt nur die Darbringung einer Gabe erwähnt : « Sacrificium est

munus illud, quod Deo de ijs rependimus, quae de manu sua accepimus »6.

Auch bei der Erklärung des Unterschiedes von Sakrament und
Sacrificium nimmt Soto bloß auf die 'oblatio' Rücksicht : « rationes

TUM SENTENTIARUM COMMENTARII. Nunc postremo post omnes omnium
editiones summo studio, fide, exactaque diligentia recogniti. LOVANII
MDLXXIII.

1 Expositio articuli. 332 a unten : « Habet quippe sacrosancta eucharistia
et rationem sacrificij, et rationem sacramenti. Et quatenus sacrificium, est
oblatio, qua sacerdos nomine populi Christum Deo offert». — Dist. 12 q. 1

a. 12 entspricht III q. 80 a. 12.
2 Dist. 13 q. 1 a. 4 entspricht III q. 82 a. 4.
3 Expositio articuli. 343 a unten.
4 351 a oben, am Schluß der Antwort auf das 1. Argument der Lutheraner. —

Dist. 13 q. 2 a. 1 entspricht III q. 83 a. 1.
6 Vgl. Dist. 13 q. 2 a. 1 in der Antwort auf den 3. reformatorischen Einwand.

351 a Mitte — unten.
6 Dist. 13 q. 2 a. 1 nach der Erklärung der 'Argumenta S. Thomae' ad

2um et ad 3um. 351 b unten.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 35

sacramenti et sacrificij in hoc divino mysterio sie dignoscuntur
ratio huius sacramenti in consecratione perficitur, sacrificium autem
est quod Deo offertur : quare ratio eius in oblatione consistit »1. Doch
sofort greift Soto auf seine Behauptung zurück, daß die 'ratio sacrificii'
in der 'repraesentatio passionis' gegeben sei : « Sed rogas. Nunquid in
sola oblatione tota ratio sacrificij posita est Respondetur. Non

prorsus »2. Soto stellt fest, daß auch die Konsekration zum 'sacrificium'
gehört, und zwar als das Bereiten der Opfergabe, die im Gebet 'Unde
et memores' dargebracht wird. Konsekration und Oblation aber machen

nach Sotos Ansicht nicht das ganze Meßopfer aus. « Quinvero et

sumptio corporis et sanguinis potissimum ad sacrificium attinet. Illic
n. ratio immolationis perficitur : immolatio namque idem est quod
sacrificatio : nempe, animalis occisio, a mola, id est, farre, quo victima
inspergebatur »3.

Soto setzt also gewissermaßen die Begriffe 'sacrificium', 'sacrificatio',

'immolatio' und 'occisio' gleich. Wie weit er sich in der

Anwendung dieser Begriffe auf die hl. Messe von Thomas — den er doch
erklären will — entfernt, zeigen die beiden unmittelbar folgenden Sätze,
in denen der Konsekration jede Beziehung zum Leiden abgesprochen,
hingegen die Kommunion als eine vollkommene 'repraesentatio
passionis' bezeichnet wird : « Mors autem Christi non repraesentatur in
consecratione, imo consecratur, ut immoletur dum consumitur, nam
ilia est mortis et sepulturae Christi effigies. Et in sumptione sanguinis
adhibetur imago effusionis ejus » 4.

Wegen der Beziehung der 'sumptio sanguinis' auf die Vergießung
des Blutes am Kreuz bezeichnet Soto die Priesterkommunion unter
beiden Gestalten als Wesenselement des Meßopfers 5. Der Genuß des
Blutes macht aber nicht allein das Wesen des Opfers aus ; « conse-
Cratio et usus sacramenti, adhibita oblatione, rationem intégrât
sacrificij. Quapropter etiam populus, qui sacris assistens sanetam
suseipit communionem, per ipsam etiam sumptionem suo ordine et
gradu sacrificat »6. So opfern die Gläubigen nicht etwa bloß 'voto

1 Dist. 13 q. 2 a. 1. 'Discrimen sacramenti et sacrificii'. 351 b unten.
2 Dist. 13 q. 2 a. 1. Dubium bonum. 352 a oben.
3 Dist. 13 q. 2 a. 1. Dubium bonum. 352 a oben.
4 Dist. 13 q. 2 a. 1. Dubium bonum. 352 a oben.

fo
Bist. 13 q. 2 a. 1. Nota. 352 a Mitte : « Ob idque, s. quia sumptio utriusque

mae ad essentiam sacrificij attinet, tantae fuit curae Ecclesiae, ut nunquamacerdos consecraret, quin utramque sumeret ».
Bist. 13 q. 2 a. 1. Nota. 352 a Mitte.



36 Der Opfercharakter der heiligen Messe

et pia devotione' mit, sondern setzen durch ihre Teilnahme am Opfermahl

einen unmittelbar sakrifikalen Akt.
Bei der näheren Bestimmung der Personen, die das Meßopfer

'darbringen', schließt sich Soto jedoch ganz der allgemeinen Auffassung
an : In erster Linie und unmittelbar opfert der Priester, indem er als

der eigentliche Diener der Kirche verwandelt, darbringt und genießt ;

ganz allgemein und mittelbar opfert durch den Priester das christliche

Volk ; in besonderer Weise opfern alle, die mitfeiern, besonders
die Altardiener und Sänger, und wer zum Unterhalt des Priesters
beiträgt ; 'specialissime' aber opfern jene, die ein besonderes Almosen für
die betreffende Messe beisteuern, damit diese für sie oder für andere

gefeiert werde 1. Die Kommunikanten erwähnt Soto bei dieser
Aufzählung mit keinem Wort So laufen die beiden Betrachtungsweisen
der hl. Messe als 'oblatio' und als 'sacrificium' nebeneinander her.
Soto gibt sich keine Mühe, sie miteinander in Einklang zu bringen.

Auch in der Erklärung der Wirkweise des Meßopfers 'ex opere
operato' vernachläßigt Soto seine Auffassung vom 'sacrificium' der
hl. Messe. Er schreibt nämlich : « Effectus virtute operis (quod
aiunt) operati, hoc est, virtute hostiae et victimae quae offertur »2.

Warum schreibt er nicht « quae sacrificatur » Oder gar « quae
sumitur » Denn an anderer Stelle lesen wir : « si post consecrationem

sacerdos sacramenta non sumeret, sacrificium relinqueretur truncum
et imperfectum, neque effectufm] sacrificij plenum haberet »;i.

Vielleicht sieht aber Soto hier den 'effectus sacrificii' als Wirkung der
Kommunion im Gegensatz zu einem 'effectus oblationis', der ex opere
operato auch Abwesenden und Verstorbenen zugute kommt. Das

eigentliche Wesen des Meßopfers, von dem auch die Wirkungen der
Messe als Opfer abhängen, wäre also nicht in der Kommunion, sondern
in der Darbringung der Eucharistie gegeben.

Bei der Behandlung der Frage, ob eine hl. Messe, die für mehrere

gefeiert wird, den einzelnen die gleiche Frucht bringt wie eine hl. Messe,

die nur für eine Person dargebracht wird, scheidet die Kommunion
naturgemäß völlig aus der Betrachtung aus. Aber es klingt doch eigenartig,

wenn Soto meint : « ratione sacrificij considerantur et oblatio
victimae, et subinde preces »4. Noch mehr befremdet es, wenn Soto

1 Dist. 13 q. 2 a. 1. Tria dubia. Dubium secundum. 352 b Mitte.
2 Dist. 13 q. 2 a. 1. Tria dubia. Dubium primum. 352 b Mitte.
3 Dist. 13 q. 2 a. 1. Discrimen sacramenti et sacrificii. Nota. 352 a Mitte.
4 Dist. 13 q. 2 a. 1. De valore missae oblatae pro pluribus. 353 a-b.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 37

den Unterschied von Sakrament und Sacrificium folgendermaßen
erklärt : « ratio sacramenti consistit in receptione, quae reducitur ad

genus passionis, ratio vero sacrificii in oblatione, quae reducitur ad

genus actionis »!. Die Kommunion, die Soto zuvor als eigentlich sakri-
fikalen Akt bezeichnet hatte, erscheint jetzt als Sakrament im Gegensatz

zum 'sacrificium', das schlechthin mit der 'oblatio' gleichgesetzt
wird

So ist es unmöglich, bei Dominikus Soto eine einheitliche
Meßopfertheorie zu finden. Er hat bloß versucht, die Begriffe 'repraesentatio
passionis', 'immolatio' und 'destructio' bzw. 'occisio' miteinander zu
verbinden und auf die hl. Kommunion als 'sacrificium' anzuwenden.
Daneben aber hat er an der 'oblatio', der Darbringung der Eucharistie
durch den menschlichen Priester im Anschluß an die Wandlung,
festgehalten und in dieser Darbringung das eigentliche Wesen der Messe

als Opfer gesehen. Man wird darum Soto nicht gerecht, wenn man
nur seine Ausführungen über das 'sacrificium' berücksichtigt und so

den Anschein erweckt, daß er das Wesen des Meßopfers in der

Zerstörung der Opfergabe durch den Genuß der Eucharistie sieht2.

II. Die Meßopferlehre Melchior Canos.

Ähnlich wie Dominikus Soto, aber viel gründlicher und einheitlicher,

hat Melchior Cano 3 das Meßopfer zu erklären versucht. Bereits
im Dezember 1551 hat er seine Anschauungen über die hl. Messe

mündlich auf dem Konzil von Trient vorgetragen. Später hat er sie

ausführlich im 12. Buch seiner berühmten 'Loci theologici' dargelegt.
Die 'Loci' sind zwar erst 1563 gedruckt worden. Trotzdem müssen
Wlr aber Cano — gleich wie Dominikus Soto — zu den vortriden-
fmischen Meßopfertheologen rechnen ; denn die 'Loci' sind in den

1 353 b.
2 Vgl. Pohle-Gierens : Lehrbuch der Dogmatik. III. Band. 8 1933, S. 353,

wo über Sotos Meßopferlehre das Urteil gefällt wird : « Allein schwerlich läßt
Sich diese Anschauung vom Wesen des Meßopfers mit der Trienter Entscheidung
ln Einklang bringen (s. 22 can. 1) : S. q. d quod oflerri non sit aliud quam
n°bis Christum ad manducandum dari, a. s. ».

3 über Canos Leben und Werke orientiert im Anschluß an Fermin Caballero :

g' a. c'e' illmo Melchor Cano, Madrid 1871 Dr. Albert Lang von S. 1-20 seiner
' ^'e Loci Theologici des Melchior Cano und die Methode des dogmatischen

eises. Ein Beitrag zur theologischen Methodologie und ihrer Geschichte.
e 6 der Münchener Studien zur historischen Theologie. München 1925.



38 Der Opfercharakter der heiligen Messe

fünfziger Jahren verfaßt, und Cano ist am 30. September 1560,

d. h. zwei Jahre vor den Konzilsentscheidungen über die hl. Messe,

gestorben h

1. Canos Referat zu Trient im Dezember 15512.

Die Art, wie Cano vor den Konzilstheologen das Meßopfer erklärt
und gegen die reformatorischen Einwände verteidigt hat, zeigt seine

Vertrautheit mit den Problemen und sein ehrliches Bemühen, sich mit
diesen Problemen auseinanderzusetzen.

Cano geht vom allgemeinen Opferbegriff aus. 'Sacrificium' ist ihm
ein 'opus religionis' und besagt soviel wie 'sacrum facere'3. Aber auch
die Sakramente sind ein 'sacrum facere' ; von ihnen unterscheidet sich
das 'sacrificium' dadurch, daß eine hl. Sache Gott dargebracht wird4.
Doch nicht jede Darbringung einer hl. Sache ist auch schon ein
'sacrificium' ; denn Hebr. 5, 1 macht einen Unterschied zwischen 'dona'
und 'sacrificia'. Zum 'sacrificium' im eigentlichen Sinne gehört nicht
bloß die Darbringung einer hl. Sache, sondern auch deren

Hervorbringung oder Zubereitung durch einen priesterlichen Akt 5. Leider
unterläßt Cano die Anwendung auf die hl. Messe. Aber man wird wohl
kaum fehlgehen, wenn man annimmt, daß er die Konsekration und die

Darbringung der konsekrierten Gestalten als 'sacrificium' im Vollsinn,
d. h. als 'efficere' und 'offerre' einer hl. Sache auffaßt.

Den Opfercharakter und den Versöhnungswert der hl. Messe liest
Cano, vielleicht durch Cajetan angeregt, aus den Konsekrationsworten

heraus : « ex forma, qua conficitur in ecclesia corpus et sanguis

Christi, quae forma efficit quod significat, cum dicitur : Quod pro

1 M. Lepin behandelt in seinem Buche : L'Idée du Sacrifice de la Messe

d'après les théologiens depuis l'origine jusqu'à nos jours. Paris 1926 sowohl Cano
wie Dominikus Soto mit den n a c h tridentinischen Theologen. Ich kann mir das
nur aus dem Bestreben Lepins erklären, den Destruktionsgedanken aus der Zeit
vor den Konzilsentscheidungen fernzuhalten. Denn Lepin will nachweisen, daß
die gesamte Theologie von den Vätern bis zum Konzil von Trient das Wesen
des Meßopfers in der Darbringung der konsekrierten Gestalten gesehen hat.

2 Einen Auszug aus diesem Vortrag findet man abgedruckt bei Augustinus
Theiner : Acta genuina ss. oecumenici Concilii Tridentini sub Paulo III. Julio III.
et Pio IV. PP. MM. ab Angelo Massarello episcopo Thelesino ejusdem Concilii
secretario conscripta. Tomus I. Zagrabiae s. a. [1874] 608 a-609 b.

3 Theiner, I 608 a.
4 608 a : « cum ofiertur res sacra, sacrificium est ».
5 608 a : « proprie sacrificium est, cum res sacra ofiertur, et res ipsa efficitur

et sacerdos efficit cum caeremonia sacra ».



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 39

vobis tradetur in remissionem peccatorum ; et evangelistae dicunt :

Quod pro vobis datur, vel frangitur : ut cum hostia frangitur, pro
peccatis frangitur »1.

In der Beantwortung der reformatorischen Einwände spricht Cano

wertvolle Gedanken aus, die stark an Cajetan erinnern : Christus ist
der einzige Priester, der in der Messe sein Opferamt ausübt ; wir sind

nur seine Stellvertreter, wir nehmen an seinem Priestertum teil und
opfern in seinem Namen 2. Um die Einmaligkeit des Opfers Christi
zu erklären, begnügt sich Cano nicht bloß mit dem Hinweis auf die
Identität der Opfergabe am Kreuz und in der hl. Messe. Er fühlt auch,
daß nicht einmal die Identität des Opferpriesters genügt. Ähnlich
wie Cajetan sucht er eine gewisse Einheit des Opferaktes nachzuweisen

: Das Kreuzopfer ist als 'oblatio universalis' zur Tilgung aller
Sünden der ganzen Welt ausreichend ; durch die 'oblatio particularis'
der hl. Messe erhalten wir Anteil an den Früchten des Opfertodes
Christi ; « neque ideo plures oblationes dicuntur ; haec enim particularis
subordinatur ad illam universalem » 3.

So scheint sich Cano in Trient stark an Cajetan anzuschließen.

In seinen 'Loci' aber geht er einen anderen Weg, der weit von Cajetan
wegführt.

2. Die Meßopferlehre der 'Loci theologici'4.

Cano behandelt die Meßopferfrage im 12. Buch seiner 'Loci' sehr

eingehend, als Beispiel für die Benutzung der 'loci theologici' in der
Kontroverse 5.

1 608 b. 2 608 b 3 609 a.
4 Ich zitiere nach der weit verbreiteten Ausgabe, die auch Albert Lang

benützt hat : MELCHIORIS CANI EPISCOPI CANARIENSIS, Ex Ordine
Praedicatorum, OPERA, In hac primum editione clarius divisa. BASSANI,
MDCCXLVI. — Ein Exemplar dieser Ausgabe ist auf der Luzerner
Kantonsbibliothek einzusehen.

5 In verschiedenen Ausgaben, z. B. Bassani 1746, Wien 1754, Venedig 1776,
trägt der Abschnitt über das Meßopfer die Bezeichnung : Caput XII. In der
Pariser Ausgabe von 1839 handelt es sich um das 11. Kapitel des 12. Buches. —
l^ach Lepin (S. 346 Anm. 1 und S. 340 Anm. 2) wird das Meßopfer in der

rstausgabe von Salamanca 1563 im 13. Kapitel behandelt. — Nach Franz
eraph. Henz : Die Geschichte des Meßopferbegriffes oder der alte Glaube und

1ÇM
Deuen Theorien über das Wesen des unblutigen Opfers. II. Band. Freising

» S. loi handelt es sich bei der Löwener Ausgabe von 1564 gleichfalls umdas 13. Kapitel.



40 Der Opfercharakter der heiligen Messe

A. Darstellung.

a) Das 'sacrificium' als Zerstörung der Opfergabe.

Zunächst führt Cano elf Einwände der Reformatoren gegen das

Meßopfer an \ um dann —- ähnlich wie in Trient — den Opferbegriff
klarzulegen 2. Bei der Bestimmung des spezifischen Unterschiedes des

'sacrificium' von der 'oblatio' rückt er aber von seiner in Trient
gegebenen Erklärung ab. Er redet nicht mehr von einem 'efficere' der

Opfergabe, sondern von einem 'facere aliquid' an der Opfergabe. Im
Anschluß an Thomas bringt er verschiedene Beispiele, die alle auf eine

Zerstörung der Opfergabe hinweisen 3. Cano zögert nicht, daraus den

Schluß zu ziehen, daß das Wesen des Sacrificiums in einer Art
Zerstörung der Opfergabe besteht : « Seite ergo, ac praeclare D. Thomas

admonuit, in eo sitam esse rationem sacrificii, si circa rem Deo oblatam
quiequam fieret, quo res ipsa sacra quodammodo conficeretur. Nam
si integram, et illaesam sacerdos offerret, donum dici, et munus, non
item sacrificium »4.

b) Das 'sacrificium internum' und 'externum' der heiligen Messe.

Cano weiß aber, daß die eigentliche Opfergabe der hl. Messe,

Christus selber, nicht zerstört werden kann, sondern nur die Gestalten

von Brot und Wein. Darum unterscheidet er — analog zur
Doppelbetrachtung des Eucharistie-Sakraments als 'sacramentum tantum'
und als 'res et sacramentum' — im Eucharistie-0 p f e r das 'sacrificium
externum' der Brots- und Weinsgestalten und das 'sacrificium internum'
des Leibes und Blutes Christi5.

Das 'sacrificium internum' besteht für Cano darin, daß in der
Meßfeier der Leib Christi 'ad efficientiam' gebrochen wird, gleich als

ob er jetzt für uns am Kreuz gebrochen würde — und daß Christi Blut
nicht anders 'ad effectum' vergossen wird, als wenn es jetzt am Kreuz

vergossen würde6. Denn die 'oblatio particularis' der hl. Messe ist
nichts anderes als die 'applicatio ad efficiendum' der 'oblatio universalis',

d. h. der Opferhingabe Christi am Kreuz7. Das 'sacrificium
internum' ist somit der zum unblutigen Opfer gehörende unblutige>
mystische Tod, « id est effectus mortis, ceu nunc praesens adesset » 8_

1 400 b-404 a.
4 405 a-b.
7 418 a.

2 404 a-404 b.
5 407 b.
8 419 a.

3 405 a.
6 410 b.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 41

Der mystische Tod ist also nach Canos Ansicht vor allem etwas
Wirkmäßiges, dem aber etwas Seinshaftes zugrunde liegt. Denn Cano sagt :

« At corpus vivum et spirans nos offerimus non tarnen a nobis
aut corpus offertur quia vivum est, aut sanguis quia est in corpore.
Sed illud quia mactatum, hie quia effusus in cruce » h

Dieses 'sacrificium internum' folgert Cano, wahrscheinlich durch
Cajetan beeinflußt, aus der Verbindung der Konsekrationsworte : 'Das
ist mein Leib, der für euch dahingegeben wird' mit dem Auftrag :

'Dies tut zu meinem Andenken' — unabhängig davon, ob Christus
selber beim letzten Abendmahl geopfert hat oder nicht2.

Im 'sacrificium externum', das sich an den Gestalten von Brot
und Wein vollzieht, wird gleichfalls auf mystische, bildliche Weise

Christi Leib gebrochen und sein Blut vergossen 3, und zwar durch das

Brechen der Hostie und den Genuß der Gestalten. Nach Canos Ansicht
hat die Verwandlung von Brot und Wein in Christi Leib und Blut
keine Bedeutung für das 'sacrificium externum'. Ausdrücklich wird
festgestellt, daß vor dem Brechen der Hostie keine sakrifikale Handlung
an den Opfergaben erfolgt sei und darum das 'sacrificium' nicht
vollzogen sein könne 4. Cano faßt das 'sacrificium externum' einseitig als

Zerstörung der Opfergabe auf ; er beruft sich dabei auf II-II q. 85

a. 3 ad 3um, wo Thomas das Wesen des Sacrificiums darin erblickt,
daß etwas an der Opfergabe geschieht « ut quum panis frangitur, et
comeditur » 5.

Wegen diesem 'sacrificium externum' wäre die Messe auch ohne
reale Gegenwart Christi ein Opfer. Denn dann wären Brot und Wein
die eigentliche Opfergabe, an der die Priester sakrifikale Handlungen
vornehmen, « panem scilicet frangentes, hujusque portionem tingentes
vino : adde, si placet, rem utramque etiam consumentes »6. Kurz
darauf zählt Cano als Teile des 'sacrificium externum' auf : « offerri,
frangi, tingi, adde etiam consumi » 7. Es fällt auf, daß in beiden Texten
der Genuß der Gestalten nicht in gleicher Linie mit der Darbringung,
dem Brechen der Hostie und der Vermischung der Gestalten genannt
wird.

1 418 b.
2 410 b. — Daß sich Christus beim letzten Abendmahl wirklich geopfert

beweist Cano 410 b aus den Präsensformen 'datur', 'efiunditur' und 'frangitur'.
410 b: « mystice, et tanquam in exemplari, atque imagine».
422 b : « Cum itaque circa species ante fractionem nihil sit a sacrificio

factu ne sacrificium quidem peractum est». — Vgl. auch Anm. 31.
422 a-b. e 411 7 411 b.



42 Der Opfercharakter der heiligen Messe

c) Die 'oblatio' der heiligen Messe.

Cano erwähnt die 'oblatio' der hl. Messe an verschiedensten Stellen.
Sie gilt ihm als selbstverständlich ; denn ohne Darbringung der Opfergabe

könne es auch kein Sacrificium geben 1.

d) Das Meßopfer als 'repraesentatio crucis'.

Die Unterschiede einerseits zwischen 'oblatio' und 'sacrificium' und
anderseits zwischen 'sacrificium internum' und 'externum' bringen es

mit sich, daß Cano unter verschiedenen Gesichtspunkten von der

'repraesentatio crucis' spricht.
So sieht er einmal in der 'oblatio' als solcher die eigentliche

Darstellung des Kreuzopfers : « Christus enim non jussit, ut dicamus haec

in memoriam ejus, sed ut faciamus Symbolis ergo, et non verbis
tantummodo sacrificii Christi memoria in altari repraesentanda erit.
Alioqui si manducatio est, non oblatio, exemplar, et imago coenae erit,
exemplar, et imago sacrificii non erit »2.

Cano gibt aber zu, daß auch die Kommunion eine 'repraesentatio
crucis' ist : « non inficior equidem, quin manducando corpus, sanguinem-

que potando, in divisione sanguinis ex corpore, id quod in cruce gestum
est, aperte designetur »3. Also nicht der Genuß als solcher, sondern
der getrennte Genuß der konsekrierten Gestalten als den Sinnbildern
des blutleeren Leibes und des vergossenen Blutes ist eine Darstellung
des Kreuzopfers. Cano fügt aber gleich bei, daß diese in der Kommunion
gelegene 'repraesentatio passionis' nicht genügt ; denn « in separatione
sanguinis a corpore mors significari potest, non autem proprie signifi-
catur hostia, nisi corpus, quod moritur, offeratur »4. Die
Opferhingabe in den Tod wird also nicht durch die getrennte Kommunion
der beiden Gestalten, sondern durch die Darbringung des Leibes
und Blutes Christi versinnbildet.

Anderseits stellt Cano in Abrede, daß vor der 'fractio' der Kreuzestod

symbolisiert worden sei 5. So wie Cano in der 'fractio' der Hostie

1 404 b : « Oblatio igitur est de ratione sacrificii ». — 435 a : « Sine oblatione
autem sacrificium non est ».

2 409 b-410 a. 3 410 a-b. * 410 b.
5 422 b : « Item cum symbolis rerum, Christo instituente, debeamus mortem

ipsius agere, si verum, et perfectum nostrum sacrificium est, eiusque victimae
absolutum exemplar, quam Christus in cruce praebuit ; nullum autem sit rerum



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 43

und in der 'consumptio' der Gestalten das 'sacrificium externum'
gegeben sieht, faßt er diese Riten auch als die eigentlichen Symbole
des Kreuzopfers, insofern am Kreuze Christus als Opfergabe getötet
worden ist.

e) Die heilige Messe als Versöhnungsopfer.

Cano verteidigt gegen die Reformatoren, daß die hl. Messe nicht
bloß ein Dankopfer, sondern auch ein Versöhnungsopfer ist1. Diese

Versöhnung ist aber nicht als das Werk des menschlichen Priesters,
sondern als Christi Werk aufzufassen. Christus allein ist in dem Sinne

Priester, daß er Gott versöhnt ; wir sind bloß die 'Ausspender seiner

Geheimnisse', « applicantes populo sanguinem, quem ille effudit in
cruce, et simul cum illo offerentes »2.

Als 'oblatio particularis' ist die hl. Messe nichts anderes als die

'applicatio ad efficiendum' der 'oblatio universalis', die Christus am
Kreuz vollzogen hat. Das Kreuzopfer ist die 'causa principalis perfecta',
die aber ohne 'causae adjuvantes' keine Wirkungen erzielt3.

f) Inwieweit kann die heilige Messe Sünden tilgen

Cano behandelt diese Frage sehr ausführlich. Bevor er seine eigene

Meinung wiedergibt, weist er verschiedene andere Ansichten zurück.
So lehnt er die Auffassung ab, daß die hl. Messe sogar Todsünden

tilgen könne. Er meint, diese Ansicht widerspreche der allgemeinen
Lehre der Theologen und mache das Bußsakrament überflüssig 4. Anderseits

genüge es nicht, der hl. Messe inbezug auf die Sündenvergebung
nur impetratorischen Wert zuzuschreiben 5. Und schließlich lehnt Cano

auch die von ihm in Trient vertretene Auffassung ab, daß die hl. Messe

wohl Sündenstrafen tilgen könne, nicht aber die Sündenschuld.
Cano gibt diese Ansicht auf, weil sie den Unterschied zwischen
Todsünde und läßlicher Sünde nicht beachte 6.

Zur Lösung der Frage weist ihm seine Auffassung von der
Kommunion als sakrifikalem Akt den Weg. So läßt Cano zunächst die
oblatio' ganz beiseite und betrachtet bloß die Kommunion. Er nimmt

symbolum ante quam species frangantur, misceantur, consumentur ; certissimum
u-ccipere argumentum possumus, ante fractionem nondum esse expletum
sacrificium ».

1 414 b : « sacrificium quod nobis Deum placatum propitiumque reddat ».
2 416 b. 3 419 b 4 429 b.
5 432 a. 6 429 b.



44 Der Opfercliarakter der heiligen Messe

an, daß durch die mit dem Genuß der Eucharistie verbundene Gnadenwirkung

die Sünden 'ex consequenti' nachgelassen werden ', und zwar
« non quia offertur sed quia sumitur »2. « Eadem enim hac ratione
et sacramentum est, et perfectio sacrificii » 3. Unter den Sünden, die

so durch die Kommunion getilgt werden, versteht Cano die nach dem

Empfang des Bußsakramentes verbliebenen läßlichen Sünden und
zeitlichen Sündenstrafen4, in Ausnahmefällen auch Todsünden, dann nämlich,

wenn der Kommunikant sich deren nicht bewußt ist 5.

Außer der sündentilgenden Kraft der Kommunion nimmt Cano

aber doch auch eine entsprechende Wirkung der Oblation an : « Hoc
enim oblato sacrificio disponimur, abluimur, praeparamur, ut ad

mensam dominicam puriter, nedum amice, valeamus accedere, epulisque
accumbere divum »6. Aber diese Wirkung ist nur als Vorbereitung
auf die Kommunion gedacht und kommt darum nur den Kommunikanten

zugut : « Verum cum species habeat panis et vini, idemque et
altare hic et mensa sit, ratio ipsa rerum et ordo naturae postulat, ut
hujus altaris effectus in illis existât, qui mensae hujus participes esse

possunt »7. Schließlich gibt aber Cano doch auch zu, daß die
sündentilgende Kraft der Eucharistie, die den Kommunikanten 'ex opere
operato' zuteil wird, 'quasi orationis loco' auch denen zugute kommt
oder wenigstens zugute kommen kann, für die das Meßopfer dargebracht
wird 8. Gemeint ist die Sündenschuld. Denn bezüglich der Sündenstrafen

hält Cano dafür, daß sie kraft der Verdienste des Blutes Christi
'ex opere operato' auch in jenen getilgt werden, für die das Meßopfer
gefeiert wird 9.

B. Würdigung.

Cano zählt ohne Zweifel zu den interessantesten und gründlichsten
Meßopfertheologen der gegenreformatorisch-vortridentinischen Zeit.
Sowohl seine Behandlung der reformatorischen Einwände wie sein Versuch,
eine zusammenhängende, einheitliche Erklärung des Meßopfers zu geben,
sind aller Beachtung wert.

1 430 a.
2 430 a. — Vgl. auch folgende Anm.
3 430 a. — Vgl. auch 431 b : « non quia offertur, sed quia sumitur. Tunc

enim, ut saepe dixi, consummatur sacrificium ».

4 430 b.
5 431 b. — C
6 430 b.
8 431 b-432 a.

Cano beruft sich auf Thomas. Vgl. III q. 79 a. 3.
7 431 b.
9 432 a.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 45

Obwohl Cano die Reformatoren als Dummköpfe und als Nichts-
wisser hinstellt h gibt er doch ihre Anschauungen mit großem Verständnis
ausführlich wieder. Er nimmt nicht nur auf die Anschauungen Luthers
und Melanchthons, sondern auch auf die Einwände von Butzer und
Oecolampad und besonders von Calvin Rücksicht.

Auch in der zeitgenössischen katholischen Meßopferliteratur kennt
sich Cano aus. Er selber nennt den Bischof von Rochester 2, Albertus
Pighius 3, Ambrosius Catharinus 4 und Cajetan 5. Auch Tapper scheint

er zu kennen 6.

Ob Cano bei der Ausarbeitung seiner Meßopferlehre bereits den

Traktat 'De Justitia et Jure' und den Sentenzenkommentar seines
Mitbruders und Nachfolgers auf dem ersten Lehrstuhl von Salamanca,
Dominikus Soto 7, mitbenützen konnte, ist schwer zu entscheiden. Ohne

Zweifel hat Cano manches mit Dominikus Soto gemeinsam. Das besagt
aber noch nicht, daß Cano von Soto abhängig ist 8. Es steht nämlich
nicht fest, wann Cano die einzelnen Teile seiner 'Loci' verfaßt hat.
Nach Albert Lang9 waren die ersten zehn Bücher schon 1553 ausgearbeitet

; über das 12. Buch, das den Meßopfertraktat enthält, macht

Lang keine näheren Angaben. Cano hat zwar manche seiner Ansichten
über das Meßopfer bereits im Dezember 1551 in Trient vorgetragen.
Aber gerade die mit Dominikus Soto übereinstimmende, an Thomas
anschließende Unterscheidung zwischen Sacrificium und Oblatio und
die auf diesem Unterschied aufgebaute Erklärung der Kommunion als

1 Vgl. die beiden letzten sehr unfreundlichen Sätze des Meßopferkapitels :

« Abeant ergo caeci et indocti Lutherani, quos in uno hoc exemplo patefecimus
disciplinarum omnium ignaros esse, Theologiae, Philosophiae, Dialecticae, Gram-
maticae. Nec enim rem tantummodo, sed sacrificii etiam nomen ignorant ». 435 a.

2 423 b. — Gemeint ist John Fisher, der in mehreren seiner Schriften das
Meßopfer behandelt.

3 426 b. — Pighius kommt in zwei Schriften auf das Meßopfer zu sprechen.
4 429 b. — Cano spielt auf die Tractatio De veritate incruenti sacrificii novi

et aeterni testamenti an, die zusammen mit anderen Werken 1552 in Rom gedruckt
worden ist.

5 433 b.
6 429 a erwähnt Cano zwei Gründe, die für den Nachlaß von Todsünden

durch das Meßopfer zu sprechen scheinen, und zwar fast wörtlich übereinstimmend
mit Tapper, Explicatio 287 oben.

7 Dominikus Soto hatte von 1532-49 den zweiten Lehrstuhl inne. 1552 wurde
ihm der erste Lehrstuhl übertragen, der seit 1546 Cano gehörte.

8 De la Taille (Mysterium fidei. Parisiis 1921) schreibt S. 304 : « Dominicus
Sotus atque sequaces ejus, Canus et Bellarminus ». — Lepin behandelt Cano
vor Soto, den er einfach als Zeitgenossen Canos einführt. Vgl. Lepin, S. 346-349.

9 Lang, S. 18.



46 Der Opfercharakter der heiligen Messe

Sakrifikalakt vermißt man in Trient. Als Cano nach mehrjähriger
Abwesenheit von Salamanca im Jahre 1557 in diese Universitätsstadt
zurückkehrte, traf er Dominikus Soto an, dessen Sentenzenkommentar
wohl bereits fertig vorlag. Ob Cano damals das Meßopferkapitel der
'Loci' auch schon ausgearbeitet hatte, und zwar in der uns vorliegenden
Form, wird nicht leicht festzustellen sein. Darum ist es schwer, zu
entscheiden, ob Cano oder Dominikus Soto der eigentliche Urheber der
'Destruktionstheorie' ist. Auf den Unterschied zwischen Cano und
Dominikus Soto wurde bereits verwiesen. Bei Soto steht die 'sumptio'
oder besser gesagt die 'consumptio' der konsekrierten Gestalten im
Vordergrund ; Cano sieht eher im Brechen der Hostie die Zerstörung
der Opfergabe.

Renz und Lepin 1 scheinen mir Cano nicht ganz richtig verstanden

zu haben.
Renz meint, Cano habe mit dem Ausdruck 'sacrificium externum'

den 'modus immolandi externus accessoriusque' Cajetans nachgeahmt2.
Er übersieht, daß zwischen dem 'modus' Cajetans und dem 'sacrificium
externum' Canos ein großer Unterschied besteht 3. Der 'modus' Cajetans
betrifft die Brots- und Weinsgestalten, insofern sie den am Kreuz
geopferten Christus 'immolatitio modo' durch die getrennte Konsekration

darstellen ; das 'sacrificium externum' Canos hingegen hat mit der

getrennten Konsekration und überhaupt mit der Wandlung nichts zu

tun, sondern bezieht sich auf die 'fractio' und die 'consumptio' der

konsekrierten Gestalten bezw. der Gestalten an sich ohne Rücksicht
auf die wirkliche Gegenwart Christi. Der 'modus quotidianus, externus,
accessoriusque' Cajetans steht ferner dem 'unicus substantialis ac

primaevus immolandi modus' des Kreuzes gegenüber ; das 'sacrificium
externum' Canos aber findet im 'sacrificium internum' der hl. Messe

selber sein Gegenstück. Cano begründet auch seine Ausdrücke
'sacrificium externum' und 'internum' durch den Vergleich mit dem
Eucharistiesakrament als 'sacramentum tantum' und als 'res et sacra-
mentum'. So besteht zwischen dem 'modus externus' Cajetans und
dem 'sacrificium externum' Canos kein Zusammenhang. Eher könnte

man annehmen, daß Cano sich durch die berühmte Opferdefinition

1 Renz, II 95-102 ; Lepin, 346-349.
2 Renz, II 95.
3 Vgl. die Erklärung des 'modus externus' Cajetans in « Divus Thomas »

21 (1943) 194 f.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 47

des hl. Augustinus hat anregen lassen : « Sacrificium visibile, invisibilis
sacrificii Sacramentum, id est sacrum Signum est »x. Cano wird diese

Begriffsbestimmung aus der zeitgenössischen Meßopferliteratur und aus
dem von ihm oft zitierten Dekretum Gratians gekannt haben.

Weiter schreibt Renz2 : « Cano versteht also genau wie Kardinal
Hosius unter dem mystischen Opferakt jene äußeren Handlungen, durch
welche der Tod Christi bildlich dargestellt wird ». Diese Behauptung
ist richtig bis auf die Worte 'genau wie Kardinal Hosius' ; denn bei
Hosius wird Christi Tod durch die getrennten Gestalten bildlich
dargestellt 3, bei Cano aber durch das Brechen der Hostie und durch den
Genuß der Eucharistie.

Das Wesentliche der Meßopferlehre Canos glaubt Renz in folgenden
Sätzen zusammenfassen zu können : « Die präsentische Opferung Christi
ist nach Cano eine äußerlich mystische Tötung Christi, und zwar des

bereits gegenwärtig gesetzten, und eine innerlich wirksame Zuwendung
der Früchte seines blutigen Sakrificiums. Die mystische Tötung aber
ist Opferhandlung seitens der Kirche insofern, als die Gläubigen mit
Christus vereinigt den am Kreuz Hängenden dem Vater darbringen,
durch das Bild der Tötung lebhaft unter das Kreuz gestellt »4. Hier
werden die Begriffe 'präsentische Opferung', 'äußerlich mystische
Tötung', 'Opferhandlung' und 'Darbringung' durcheinandergeworfen.
Nur die äußerlich mystische Tötung Christi und die innerlich wirksame
Zuwendung der Kreuzesfrüchte werden deutlich voneinander geschieden ;

sie stellen das 'sacrificium externum' und 'internum' dar. Nach Canos

Darlegungen besteht aber das 'sacrificium externum', bezw. die äußerlich

mystische Tötung Christi nicht in einer präsentischen Opferung
oder Darbringung durch die Gläubigen, sondern in priesterlich sakrifi-
kalen Akten, im Brechen der Hostie und in der 'consumptio' der kon-
sekrierten Gestalten. Zwar gehört nach Cano auch die 'oblatio' zum
Opfer ; sie ist sogar wesentlich 5. Aber sie ist etwas ganz anderes als
das 'sacrificium'. 'Oblatio' und 'sacrificium' machen die hl. Messe aus.
Man kann zwar auch die Darbringung des durch die Doppelkonsekration

1 De civitate Dei lib. 10 cap. 5. — Vgl. S. 32 Anm. 3.
2 Renz, II 97.
3 Vgl. die von Stanislaus Hosius im Anschluß an die polnische Provinzial-

synode von Petrikau (Juni 1551) ausgearbeitete 'Confessio catholicae fidei
Christiane'. Moguntiae 1557.

4 Renz, II 102.
5 Vgl. oben S. 40 unter d).



48 Der Opfercharakter der heiligen Messe

unter dem Bild des Todes gegenwärtig gesetzten Christus als mystische
Tötung bezeichnen ; aber Cano tut das nicht. Für ihn ist der mystische
Tod entweder im 'sacrihcium externum' gegeben, das mit der

Darbringung überhaupt nichts zu tun hat — oder im 'sacrihcium internum',
insofern Christus 'ad effectum' getötet wird h Vom Sinn der getrennten
Gestalten redet Cano auffallend wenig. Nie bezeichnet er die
Doppelkonsekration als Darstellung des Kreuzestodes oder gar als mystische
Schlachtung. Ja, er behauptet sogar, daß vor der 'fractio' der Kreuzestod

in keiner Weise zur Darstellung gelangt sei2. Wenn er dagegen

schreibt, die 'oblatio cruris' könne nur durch die 'oblatio missae'
repräsentiert werden 3, so unterscheidet er klar zwischen der 'repraesentatio
mortis', die in der 'fractio' und 'consumptio' gegeben ist und zwischen
der 'repraesentatio oblationis cruris', für die einzig die Darbringung
des gegenwärtigen Christus in Frage kommt. Es ist also wichtig, die

verschiedenen Ausdrücke genau in dem Sinne zu nehmen, in dem Cano

sie versteht.

Auch Lepin legt Cano nicht richtig aus. Er meint, für Cano habe

die 'fractio' offenbar nur symbolischen Wert 4. Daß die 'fractio'
symbolischen Wert hat ist klar 5

; aber darüber hinaus hat sie noch einen

anderen Sinn, den man nicht übersehen darf. Sie ist eine sakrifikale
Handlung, ein 'facere aliquid circa rem oblatam' und macht dadurch
die Meßfeier zu einem 'sacrihcium' im eigentlichen Sinn. Dieser Gedanke

kommt am stärksten zum Ausdruck, wenn Cano von der realen Gegenwart

Christi absieht6. Die 'fractio' ist für Cano nicht bloß Symbol
des Todes Christi, sondern wirkliche Zerstörung der Opfergabe des

'sacrihcium externum'.
Lepin schreibt weiter : «Au contraire (d.h. im Gegensatz zur 'fractio'),

il semble présenter parfois la Communion comme un acte de
destruction actuelle. Il parle de 'consomption des espèces', contribuant à

'la perfection du sacrifice'... En réalité, l'idée de destruction ne paraît
pas répondre à sa pensée personnelle, bien arrêtée »7. Weil für Cano

die Kommunion auch ein Symbol der Schlachtung Christi ist, glaubt

1 Vgl. oben S. 41 f. unter b).
2 Vgl. Anm. 5 zu S. 42.
3 Vgl. oben S. 42 unter d).
4 Lepin, 347.
5 Vgl. oben S. 41 unter b) und S. 42 f. unter c).
6 Vgl. oben S. 41 unter b).
7 Lepin, 347 f.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 49

also Lepin, den Gedanken an eine wirkliche Zerstörung der Opfergabe
ausschließen zu können. Beide Gesichtspunkte lassen sich jedoch sehr

gut miteinander verbinden. Gerade die Unterscheidung des 'sacrificium
externum' und 'internum' zwingt zur Annahme, daß Cano der
Kommunion beide Aufgaben zuweist : für das 'sacrificium internum', das

sich auf den wahren Leib und das wahre Blut Christi bezieht, ist die

'consumptio' Symbol ; für das 'sacrificium externum' aber, das die

Brots- und Weinsgestalten betrifft, ist sie tatsächliche Zerstörung.
Da Cano die 'fractio' als Zerstörungsritus vor der Kommunion

bevorzugt1, ist es merkwürdig, daß Lepin eher inbezug auf die
Kommunion Bedenken hat, ihr nur symbolischen Wert zuzuschreiben. Er
bemüht sich darum, diese Bedenken durch eine andere Überlegung
zu zerstreuen : « Aussi, malgré que S. Thomas ait parlé expressément
de 'pain mangé', et que la manducation du pain soit particulièrement
apte à appuyer l'idée de destruction, fait-il valoir de préférence la
Communion au point de vue du sang répandu »2. Ich gebe zu, daß bei
Cano die 'effusio sanguinis' in der Kommunion als Symbol des Todes

Christi eine bevorzugte Rolle spielt. In dieser Hinsicht hält sich Cano

an Lanfranc3. Wo aber Cano die Kommunion als 'consumptio'
bezeichnet, macht er keinen Unterschied zugunsten des Blutes. Wenn
er feststellt, daß die Kirche von jeher den Genuß der Eucharistie als

'consumere', nicht aber als 'edere' bezeichnet, denkt er offenbar
zunächst an den Genuß der Hostie und nicht des Blutes 4.

Lepin wird ständig irregeleitet, weil er offenbar den Unterschied
zwischen dem 'sacrificium internum' und 'externum' übersehen hat.
So bereitet ihm die Stelle : « Nam si (rem) integram et illaesam sacerdos

offerret, donum dici et munus, non item sacrificium » große Verlegenheit.

Er führt sie nur in einer Anmerkung auf 5 und meint dazu, dieser
Satz stimme mit der Idee, die Cano selber vom eucharistischen Opfer
habe — daß nämlich Christus ohne Veränderung dargebracht werde —
nicht überein. Er weiß sich nur dadurch zu helfen, daß er schreibt :

1 Vgl. oben S. 41 letzte Zeilen.
2 Lepin, 348.
3 Vgl. Beati Lanfranci Cantuariensis Archiepiscopi De corpore et sanguine

Domini adversus Berengarium Turonensem Liber. Cap. XIII. MPL 150, 423 A.
4 422 a : « Quae causa catholicis perpétua fuit, ut dum sacerdos species

sumit, non edere ilium dicant, edat licet, sed consumere. Ut intelligamus in
missa potius haberi rationem consumptionis, quam manducationis, magisque
sacrificium spectari quam coenam ».

6 Lepin, 346 Anm. 2.

Divus Thomas 4



50 Der Opfercharakter der heiligen Messe

« Il faut donc s'en tenir à l'explication plus large, donnée d'abord,
à savoir que l'action requise consiste à faire la chose sacrée, plutôt
qu'à la détruire ». In den 'Loci' spricht Cano aber nie davon, daß

'facere aliquid circa res oblatas' im Sinne von 'efficere res oblatas'

zu verstehen sei. Das scheint mir ein deutliches Zeichen dafür zu

sein, daß Cano seine im Jahre 1551 in Trient vorgetragene Ansicht
geändert hat. Es geht darum nicht an, die in den 'Loci' sehr ausführlich

und klar entwickelten Gedanken umzubiegen und ihnen Gewalt
anzutun. Wenn man den in Canos Meßopferlehre entscheidenden
Unterschied des 'sacrificium externum' und 'internum' beachtet, fällt
es nicht schwer, die Zerstörung der äußeren Opfergabe trotz der

Unversehrtheit der inneren Opfergabe anzunehmen.


	Der Opfercharakter der heiligen Messe nach Dominikus Soto und Melchior Cano

