Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Der Opfercharakter der heiligen Messe nach Dominikus Soto und
Melchior Cano

Autor: Halmer, Notker M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-819636

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-819636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Opfercharakter der heiligen Messe

nach Dominikus Soto und Melchior Cano.

Von Notker M. HALMER O. P.

Die meisten katholischen Theologen, die in der Zeit vom Ausbruch
des reformatorischen MefBstreites (1520) bis zur Festlegung der kirch-
lichen MeBopferlehre auf dem Konzil von Trient (1562) iiber die hl. Messe
geschrieben haben, sehen den Opfercharakter der MeBfeier in der
unmittelbar an die Wandlung anschlieBenden Darbringung der Eucha-
ristie. Im Gegensatz zu dieser Auffassung steht Cajetan, der die Wand-
lung selber als die wesentliche Opferhandlung der hl. Messe erklirt
und von einer auf die Wandlung folgenden ‘oblatio’ absieht!. Eine
Art Mittelstellung zwischen diesen beiden Ansichten nehmen jene
Theologen ein, die zwischen ‘sacrificium’ und ‘oblatio’ unterscheiden
und die der ‘oblatio” vorangehende Wandlung als ‘sacrificium’ erkliren,
wie z. B. Ruard Tapper 2.

Einen neuen Weg in der Erklirung des ‘sacrificium’ gehen in den
fiinfziger Jahren des 16. Jahrhunderts die beiden spanischen Dominikaner
Dominikus Soto und Melchior Cano. Sie sehen das ‘sacrificium’ der
hl. Messe nicht in der Wandlung, sondern in der Kommunion oder
in einem mit der Kommunion zusammenhingenden Ritus gegeben.

I. Die MeBopferlehre des Dominikus Soto.

Dominikus Soto hat das MeBopfer in seinem berithmten Traktat
‘De Justitia et Jure’ (1556) und in seinem Kommentar zum 4. Sentenzen-
buch (1557-59) behandelt. Ein Vergleich der beiden Darlegungen zeigt,
daf3 Soto in seiner Auffassung vom Opfercharakter der hl. Messe eine
Entwicklung durchgemacht hat.

! Vgl. « Divus Thomas» 21 (1943) 187-201.
* Ebenda 202-212.



32 Der Opfercharakter der heiligen Messe

1. ‘De Justitia et Jure’'.

Dem Hauptgedanken des Werkes entsprechend klirt Soto zunichst
die Rechtsfrage des Opfers 2, Er weist nach, daB wir nicht blo durch
gottlich-positives oder gar menschliches Recht, sondern durch das
Naturrecht zur Darbringung von Opfern verpflichtet sind. Im Zu-
sammenhang mit diesem Nachweis macht sich Soto die Opferdefinition
des hl. Augustinus zu eigen, nach der ein sichtbares Opfer das heilige
Zeichen der inneren, unsichtbaren Opferhingabe ist . Soto weist aber
sofort auf die Schwierigkeit hin, die aus dieser Begriffsbestimmung fiir
die Erklirung des MeBopfers entsteht, das ja nicht blof ein sichtbares
Zeichen unserer Opfergesinnung, sondern die Darbringung einer an
sich unvergleichlich kostbaren Opfergabe ist. Er betont darum die
Einzigkeit des eucharistischen Opfers, das sich nicht ohne weiteres
mit den herkémmlichen Opfern vergleichen lif3t 4.

Dominikus Soto kennt und nennt den Artikel, in dem der
hl. Thomas ex professo das MeBopfer behandelt 5; aber er lehnt die
beiden Griinde, die Thomas dafiir angibt, daB man die Messe ein Opfer
nennen darf, als ungeniigend ab 8. Als eigentlichen Grund, warum die
Messe ein Opfer ist, nennt er die Darbringung des Leibes und
Blutes Christi: « Est enim idem Eucharistiae sacramentum ob id vic-
tima et sacrificium, quod idem realiter corpus eundemque sanguinem
quae Christus in cruce obtulit, nos perinde offerimus » 7 ; « quia corpus
ipsum crucifixum et sanguinem fusum in memoriam passionis offerimus,
vere et proprie absque ullo figmento sacrificamus» 8. Soto setzt also

! Das Werk wurde 1556 in Salamanca erstmals gedruckt. — Ich zitiere nach
folgender Ausgabe, die sich auf der Kantonsbibliothek Luzern findet : FRATRIS
DOMINICI SOTO, SEGOBIENSIS THEOLOGI, ORDINIS PRAEDICATORUM,
Caesareae maiestati a sacris confessionibus, Salmantini professoris, Libri decem
DE JUSTITIA ET JURE. Nunc postremo post omnes omnium editiones summo
studio, fide, exactaque diligentia recogniti. LUGDUNI ... MDLXIX. — Die
Lyoner Ausgabe von 1582, die auf der Freiburger Universitits- und Kantons-
bibliothek einzusehen ist, stimmt mit dem Lyoner Druck von 1569 auch in den
Seitenzahlen iiberein.

® Liber nonus. Quaestio I, Articulus I: Utrum Deo sacrificare sit de lege
naturae. 275v-276r.

3 (Q(uaestio) I, A(rticulus) II. 276v Mitte. — Vgl. Augustinus, De civitate Dei
lib. 10, cap. 5: MPL 41, 282 ; CSEL 40!, 452 ; ed. Dombart-Kalb 1, 408 ; Rouét
de Journel 1744.

4 276v unten. 5 ITI q. 83 a. 1.

6 Q II, A. I, ad 1um. 279 r oben. 7 ad 2um. 279 r oben

8 ad 2um. 279 r oben.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 33

die Begriffe ‘oblatio’ und ‘sacrificium’ gleich, obwohl er vorher den
vom hl. Thomas gemachten Unterschied erwdhnt hat', und er stellt
dem Opfer, das Christus am Kreuz dargebracht hat, unser Opfer der
hl. Messe gegeniiber.

Dal} die hl. Messe unser Opfer ist, kommt immer wieder zum
Ausdruck. So z. B. bei der Behandlung des Abendmahlsopfers : «in
coena dum nostrum sacrificium instituit, sese ut nos modo ipsum,
obtulit »* ; ebenso bei der Beantwortung der Frage, ob ein Mensch
weniger Anteil an den MeBfriichten empfingt, wenn die hl. Messe fiir
mehrere Personen gefeiert wird als wenn sie nur fiir ihn allein dargebracht
wird. Im Gegensatz zu Cajetan® vertritt Soto die Ansicht, daBl der
Anteil an den MeBfriichten geringer ist. Zwar sind die ‘res contentae’ —
Christi Leib und Blut — von unendlichem Wert 4; aber Soto macht
geltend : « Sacrificium quod per sacerdotem, Christi ministrum, con-
ficitur, non est infiniti valoris » . Unter dem ‘sacrificium’ versteht er
wieder die ‘oblatio’ : «animadvertendum est, videlicet huic nomini,
sacrificium, non praecise corpus sanguinemque Christi supponi, sed
haec dum offeruntur » ¢. Durch die Vielzahl der mitfeiernden Gliubigen
wird das Opfer nicht vervielfiltigt, denn — so sagt Soto — der Priester
allein konsekriert und opfert mit den Worten der Kirche : « est unum
solum [sacrificium] propter unicam oblationem atque intentionem
sacerdotis, quae est de essentia sacrificii»’.

2. ‘In quartum Sententiarum Commentarii’ ®.

Im Sentenzenkommentar achtet Soto besser auf den Unterschied
zwischen ‘sacrificium’ und ‘oblatio’. Er sucht dem hl. Thomas auch
darin zu folgen, dall er die ‘repraesentatio crucis’ als die eigentliche

I Im Prooemium zum Liber nonus. 275 v.

20Q. II, A. I, ad 3um. 279 r Mitte.

3 Vgl. den Kommentar Cajetans zu III q. 79 a. 5 : Leonina, Tom. XII, 224.

4 Q. II, A. II. Prima conclusio. 279 v oben.

5 (). II, A. II. Secunda conclusio. 279 v oben.

6 279 v oben. — Vgl. auch: « His autem ambobus [= Konsekration und
Kommunion] ratio sacrificii addit oblationem ». 279 v oben.

? Solutio des Argumentum Sylvestri gegen die Tertia conclusio. 280 r unten.

8 Sotos Kommentar zum 4. Sentenzenbuch wurde erstmals 1557-59 in Sala-
manca gedruckt. — Ich zitiere nach der Lowener Ausgabe von 1573, die ich auf
der Luzerner Kantonsbibliothek eingesehen habe : FRATRIS DOMINICI SOTO,
SEGOBIENSIS, THEOLOGI, ORDINIS PRAEDICATORUM, Caesareae Maie-
stati a sacris Confessionibus, publici apud Salmanticenses Professoris, IN QUAR-

Divus Thomas 3



34 Der Opfercharakter der heiligen Messe

‘ratio sacrificii’ bezeichnet. Aber er hilt nicht stramm am Unterschied
zwischen ‘sacrificium’ und ‘oblatio’ fest, und in der Erklirung der
‘repraesentatio crucis’ weicht er sehr stark von Thomas ab.

Dist. 12 q. 1 a. 12 setzt Soto noch ‘sacrificium’ und ‘oblatio’
gleich ! ; dist. 13 q. 1 a. 4 aber bezeichnet er die ‘repraesentatio’ des
Leidens Christi als die ‘ratio sacrificii’ der hl. Messe %. Die ‘repraesen-
tatio crucis’, die das Wesen des MeBopfers ausmachen soll, sieht aber
Soto nicht wie Thomas und Cajetan in den Brots- und Weinsgestalten
als den Abbildern des blutleeren Leibes und des vergossenen Blutes
und in der getrennten Konsekration des Brotes und Weines als einer
Art mystischer Schlachtung, sondern im GenuB (sumptio) der Eucha-
ristie, im Vernichten und Verbergen der Opfergabe als Bild des Todes
und der Grablegung : « quia ratio sacrificij consistit in repraesentatione
passionis Christi, fit ut dum a sacerdote sumitur, tunc quasi Christus
immoletur, morsque eius et sepultura designetur »®.

Dist. 13 q. 2 a. 1 lesen wir: « Immolatur ergo hic Christus, ut
dixit Sanct. Thom. in prima ratione: quia est repraesentatio illius
passionis » 4. Damit scheint Soto ohne weiteres anzunehmen, was er
im Werk ‘De Justitia et Jure’ als unzureichend abgelehnt hatte. Aber
er begniigt sich nicht mit dem Nachweis, daB die hl. Messe als ‘reprae-
sentatio crucis’ ein Opfer ist. Er behilt die ‘oblatio’ immer noch im
Auge . Ja er gibt sogar eine Begriffsbestimmung des ‘sacrificium’, die
iiberhaupt nur die Darbringung einer Gabe erwihnt : « Sacrificium est
munus illud, quod Deo de ijs rependimus, quae de manu sua accepimus » ®.

Auch bei der Erklirung des Unterschiedes von Sakrament und
Sacrificium nimmt Soto bloB auf die ‘oblatio’ Riicksicht : « rationes

TUM SENTENTIARUM COMMENTARII. Nunc postremo post omnes omnium
editiones summo studio, fide, exactaque diligentia recogniti. LOVANII ...
MDLXXIII.

1 Expositio articuli. 332 a unten : « Habet quippe sacrosancta eucharistia .. .
et rationem sacrificij, et rationem sacramenti. Et quatenus sacrificium, est
oblatio, qua sacerdos nomine populi Christum ... Deo offert». — Dist. 12 q. 1
a. 12 entspricht IIT q. 80 a. 12.

% Dist. 13 q. 1 a. 4 entspricht III . 82 a. 4.

3 Expositio articuli. 343 a unten.

4 351 a oben, am SchluB der Antwort auf das 1. Argument der Lutheraner. —
Dist. 13 q. 2 a. 1 entspricht III q. 83 a. 1.

5 Vgl. Dist. 13 q. 2 a. 1 in der Antwort auf den 3. reformatorischen Einwand.
351 a Mitte — unten.

6 Dist. 13 q. 2 a. 1 nach der Erklirung der ‘Argumenta S. Thomae’ ad
2um et ad 3um. 351 b unten.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 35

sacramenti et sacrificij in hoc divino mysterio sic dignoscuntur ...
ratio huius sacramenti in consecratione perficitur, sacrificium autem
est quod Deo offertur : quare ratio eius in oblatione consistit » 1. Doch
sofort greift Soto auf seine Behauptung zuriick, dal die ‘ratio sacrificii’
in der ‘repraesentatio passionis’ gegeben sei: « Sed rogas. Nunquid in
sola oblatione tota ratio sacrificij posita est 7 Respondetur. Non
prorsus » 2. Soto stellt fest, daBl auch die Konsekration zum ‘sacrificium’
gehort, und zwar als das Bereiten der Opfergabe, die im Gebet ‘Unde
et memores’ dargebracht wird. Konsekration und Oblation aber machen
nach Sotos Ansicht nicht das ganze MeBopfer aus. «Quinvero et
sumptio corporis et sanguinis potissimum ad sacrificium attinet. Illic
n. ratio immolationis perficitur : immolatio namque idem est quod
sacrificatio : nempe, animalis occisio, a mola, id est, farre, quo victima
inspergebatur » 3. ;

Soto setzt also gewissermallen die Begriffe ‘sacrificium’, ‘sacrifi-
catio’, ‘immolatio’ und ‘occisio’ gleich. Wie weit er sich in der An-
wendung dieser Begriffe auf die hl. Messe von Thomas — den er doch
erkliren will — entfernt, zeigen die beiden unmittelbar folgenden Sitze,
in denen der Konsekration jede Beziehung zum Leiden abgesprochen,
hingegen die Kommunion als eine vollkommene ‘repraesentatio pas-
sionis’ bezeichnet wird : « Mors autem Christi non repraesentatur in
consecratione, imo consecratur, ut immoletur dum consumitur, nam
illa est mortis et sepulturae Christi effigies. Et in sumptione sanguinis
adhibetur imago effusionis ejus» .

Wegen der Beziehung der ‘sumptio sanguinis’ auf die VergieBung
des Blutes am Kreuz bezeichnet Soto die Priesterkommunion unter
beiden Gestalten als Wesenselement des MeBopfers 5. Der GenuB des
Blutes macht aber nicht allein das Wesen des Opfers aus ; « conse-
Cratio et usus sacramenti, adhibita oblatione, rationem integrat
Sacrificij. Quapropter etiam populus, qui sacris assistens sanctam
Suscipit communionem, per ipsam etiam sumptionem suo ordine et
gradu sacrificat ». So opfern die Gliaubigen nicht etwa bloB ‘voto

! Dist. 13 q. 2 a. 1. ‘Discrimen sacramenti et sacrificii’. 351 b unten.
: D‘ist. 13 q. 2 a. 1. Dubium bonum. 352 a oben.
. D*st. 13 q. 2 a. 1. Dubium bonum. 352 a oben.
Dist. 13 q. 2 a. 1. Dubium bonum. 352 a oben.
1

® Dist. 13 q. 2 a. 1. Nota. 352 a Mitte : « Ob idque, s. quia sumptio utriusque

SaCerE(lizsad essentiam sacrificij attinet, tantae fuit curae Ecclesiae, ut nunquam
. ‘Consecraret, quin utramque sumeret ».
Dist. 13 q. 2 a. 1. Nota. 352 a Mitte.

form



36 Der Opfercharakter der heiligen Messe

et pia devotione’ mit, sondern setzen durch ihre Teilnahme am Opfer-
mahl einen unmittelbar sakrifikalen Akt.

Bei der niheren Bestimmung der Personen, die das MeBopfer
‘darbringen’, schliefit sich Soto jedoch ganz der allgemeinen Auffassung
an: In erster Linie und unmittelbar opfert der Priester, indem er als
der eigentliche Diener der Kirche verwandelt, darbringt und genieBt ;
ganz allgemein und mittelbar opfert durch den Priester das christ-
liche Volk ; in besonderer Weise opfern alle, die mitfeiern, besonders
die Altardiener und Singer, und wer zum Unterhalt des Priesters bei-
tragt ; ‘specialissime’ aber opfern jene, die ein besonderes Almosen fiir
die betreffende Messe beisteuern, damit diese fiir sie oder fiir andere
gefeiert werde!. Die Kommunikanten erwidhnt Soto bei dieser Auf-
zdhlung mit keinem Wort ! So laufen die beiden Betrachtungsweisen
der hl. Messe als ‘oblatio’ und als ‘sacrificium’ nebeneinander her.
Soto gibt sich keine Miihe, sie miteinander in Einklang zu bringen.

Auch in der Erklirung der Wirkweise des Mefopfers ‘ex opere
operato’ vernachlifligt Soto seine Auffassung vom ‘sacrificium’ der
hl. Messe. Er schreibt nédmlich: « Effectus ... virtute operis (quod
aiunt) operati, hoc est, virtute hostiae et victimae quae offertur »?.
Warum schreibt er nicht « quae sacrificatur » ? Oder gar «quae
sumitur » ? Denn an anderer Stelle lesen wir : «si post consecrationem
sacerdos sacramenta non sumeret, sacrificium relinqueretur truncum
et imperfectum, neque effectu[m] sacrificij plenum haberet »*. Viel-
leicht sieht aber Soto hier den ‘effectus sacrificii’ als Wirkung der
Kommunion im Gegensatz zu einem ‘effectus oblationis’, der ex opere
operato auch Abwesenden und Verstorbenen zugute kommt. Das
eigentliche Wesen des MeBopfers, von dem auch die Wirkungen der
Messe als Opfer abhingen, wire also nicht in der Kommunion, sondern
in der Darbringung der Eucharistie gegeben.

Bei der Behandlung der Frage, ob eine hl. Messe, die fiir mehrere
gefeiert wird, den einzelnen die gleiche Frucht bringt wie eine hl. Messe,
die nur fiir eine Person dargebracht wird, scheidet die Kommunion
naturgemaf voéllig aus der Betrachtung aus. Aber es klingt doch eigen-
artig, wenn Soto meint : «ratione sacrificij considerantur et oblatio
victimae, et subinde preces»%. Noch mehr befremdet es, wenn Soto

1 Dist. 13 q. 2 a. 1. Tria dubia. Dubium secundum. 352 b Mitte.

2 Dist. 13 q. 2 a. 1. Tria dubia. Dubium primum. 352 b Mitte.

3 Dist. 13 q. 2 a. 1. Discrimen sacramenti et sacrificii. Nota. 352 a Mitte.
4 Dist. 13 q. 2 a. 1. De valore missae oblatae pro pluribus. 353 a-b.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 37

den Unterschied von Sakrament und Sacrificium folgendermallen
erklart : «ratio sacramenti consistit in receptione, quae reducitur ad
genus passionis, ratio vero sacrificii in oblatione, quae reducitur ad
genus actionis » !. Die Kommunion, die Soto zuvor als eigentlich sakri-
fikalen Akt bezeichnet hatte, erscheint jetzt als Sakrament im Gegen-
satz zum ‘sacrificium’, das schlechthin mit der ‘oblatio’ gleichgesetzt
wird !

So ist es unmoglich, bei Dominikus Soto eine einheitliche Mef3-
opfertheorie zu finden. Er hat blo8 versucht, die Begriffe ‘repraesentatio
passionis’, ‘immolatio’ und ‘destructio’ bzw. ‘occisio’ miteinander zu
verbinden und auf die hl. Kommunion als ‘sacrificium’ anzuwenden.
Daneben aber hat er an der ‘oblatio’, der Darbringung der Eucharistie
durch den menschlichen Priester im Anschluf3 an die Wandlung, fest-
gehalten und in dieser Darbringung das eigentliche Wesen der Messe
als Opfer gesehen. Man wird darum Soto nicht gerecht, wenn man
nur seine Ausfiihrungen iiber das ‘sacrificium’ beriicksichtigt und so
den Anschein erweckt, daB er das Wesen des MeBopfers in der Zer-
storung der Opfergabe durch den GenuBl der Eucharistie sieht ®.

II. Die MeBopferlehre Melchior Canos.

Ahnlich wie Dominikus Soto, aber viel grindlicher und einheit-
licher, hat Melchior Cano * das MeBopfer zu erkliren versucht. Bereits
im Dezember 1551 hat er seine Anschauungen iiber die hl. Messe
miindlich auf dem Konzil von Trient vorgetragen. Spiter hat er sie
ausfiihrlich im 12. Buch seiner berithmten ‘Loci theologici’ dargelegt.
Die ‘Loci’ sind zwar erst 1563 gedruckt worden. Trotzdem miissen
Wir aber Cano — gleich wie Dominikus Soto — zu den vortriden-
tinischen MeBopfertheologen rechnen; denn die ‘Loci’ sind in den

1 353 b,
® Vgl. Pohle-Gierens : Lehrbuch der Dogmatik. III. Band. 81933, S. 353,
“_'0 liber Sotos MeBopferlehre das Urteil gefdllt wird : « Allein schwerlich laBt
sich diese Anschauung vom Wesen des MeBopfers mit der Trienter Entscheidung
" Einklang bringen (s. 22 can. 1) : S. q. d. ..., quod offerri non sit aliud quam
Dobis Christum ad manducandum dari, a. s.».
Vide 3dUb-er Canos Leben und Werke orientiert im AnschluB an Fermin Caballé.:m .
SChrift?l l_Ilrno Melchor ('la_no, Madrid 1871 Dr. Albert Lang von S. 1-20 seiner
Weis : Die Lom T.heologlcl des Melchior Cano und die Methode des dogmat1§chen
Heft‘ Bes(-i Elnu Beitrag zur theologischen Methodologie und ihrer Geschichte.
er Miinchener Studien zur historischen Theologie. Miinchen 1925.



38 Der Opfercharakter der heiligen Messe

fiinfziger Jahren verfaBt, und Cano ist am 30. September 1560,
d. h. zwei Jahre vor den Konzilsentscheidungen iiber die hl. Messe,
gestorben 1.

1. Canos Referat zu Trient im Dezember 1551 2.

Die Art, wie Cano vor den Konzilstheologen das MeBopfer erklirt
und gegen die reformatorischen Einwinde verteidigt hat, zeigt seine
Vertrautheit mit den Problemen und sein ehrliches Bemiihen, sich mit
diesen Problemen auseinanderzusetzen.

Cano geht vom allgemeinen Opferbegriff aus. ‘Sacrificium’ ist ihm
ein ‘opus religionis’ und besagt soviel wie ‘sacrum facere’ 2. Aber auch
die Sakramente sind ein ‘sacrum facere’ ; von ihnen unterscheidet sich
das ‘sacrificium’ dadurch, daB eine hl. Sache Gott dargebracht wird 4.
Doch nicht jede Darbringung einer hl. Sache ist auch schon ein ‘sacri-
ficium’ ; denn Hebr. 5, 1 macht einen Unterschied zwischen ‘dona’
und ‘sacrificia’. Zum ‘sacrificium’ im eigentlichen Sinne gehért nicht
bloB die Darbringung einer hl. Sache, sondern auch deren Hervor-
bringung oder Zubereitung durch einen priesterlichen Akt 5. Leider
unterliBt Cano die Anwendung auf die hl. Messe. Aber man wird wohl
kaum fehlgehen, wenn man annimmt, dafl er die Konsekration und die
Darbringung der konsekrierten Gestalten als ‘sacrificium’ im Vollsinn,
d. h. als ‘efficere’ und ‘offerre’ einer hl. Sache auffaf3t.

Den Opfercharakter und den Verséhnungswert der hl. Messe liest
Cano, vielleicht durch Cajetan angeregt, aus den Konsekrations-
worten heraus : « ex forma, qua conficitur in ecclesia corpus et sanguis
Christi, quae forma efficit quod significat, cum dicitur : Quod pro

1 M. Lepin behandelt in seinem Buche: L’Idée du Sacrifice de la Messe
d’aprés les théologiens depuis I'origine jusqu’a nos jours. Paris 1926 sowohl Cano
wie Dominikus Soto mit den nachtridentinischen Theologen. Ich kann mir das
nur aus dem Bestreben Lepins erkliren, den Destruktionsgedanken aus der Zeit
vor den Konzilsentscheidungen fernzuhalten. Denn Lepin will nachweisen, daB8
die gesamte Theologie von den Vitern bis zum Konzil von Trient das Wesen
des MeBopfers in der Darbringung der konsekrierten Gestalten gesehen hat.

2 Einen Auszug aus diesem Vortrag findet man abgedruckt bei Awugustinus
Theiner : Acta genuina ss. oecumenici Concilii Tridentini sub Paulo III. Julio III.
et Pio IV. PP. MM. ab Angelo Massarello episcopo Thelesino ejusdem Concilii
secretario conscripta. Tomus I. Zagrabiae s. a. [1874] 608 a-609 b.

3 Theiner, I 608 a.

4 608 a: « cum offertur res sacra, sacrificium est».

5 608 a : « proprie sacrificium est, cum res sacra offertur, et res ipsa efficitur
et sacerdos efficit cum caeremonia sacra ».



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 39

vobis tradetur in remissionem peccatorum ; et evangelistae dicunt :
Quod pro vobis datur, vel frangitur: ut cum hostia frangitur, pro
peccatis frangitur»?!,

In der Beantwortung der reformatorischen Einwinde spricht Cano
wertvolle Gedanken aus, die stark an Cajetan erinnern: Christus ist
der einzige Priester, der in der Messe sein Opferamt ausiibt ; wir sind
nur seine Stellvertreter, wir nehmen an seinem Priestertum teil und
opfern in seinem Namen®. Um die Einmaligkeit des Opfers Christi
zu erkldren, begniigt sich Cano nicht blo3 mit dem Hinweis auf die
Identitdt der Opfergabe am Kreuz und in der hl. Messe. Er fiihlt auch,
daB nicht einmal die Identitit des Opferpriesters geniigt. Ahnlich
wie Cajetan sucht er eine gewisse Einheit des Opferaktes nachzu-
weisen : Das Kreuzopfer ist als ‘oblatio universalis’ zur Tilgung aller
Siinden der ganzen Welt ausreichend ; durch die ‘oblatio particularis’
der hl. Messe erhalten wir Anteil an den Friichten des Opfertodes
Christi ; « neque ideo plures oblationes dicuntur ; haec enim particularis
subordinatur ad illam universalem » 3.

So scheint sich Cano in Trient stark an Cajetan anzuschlieen.
In seinen ‘Loci’ aber geht er einen anderen Weg, der weit von Cajetan
wegfiihrt.

2. Die MeBopferlehre der <Loci theologici’ *.

Cano behandelt die MeBopferfrage im 12. Buch seiner ‘Loci’ sehr
eingehend, als Beispiel fiir die Benutzung der ‘loci theologici’ in der
Kontroverse 5.

1 608 b. 2 608 b 3 609 a.

4 Ich zitiere nach der weit verbreiteten Ausgabe, die auch Albert Lang
beniitzt hat: MELCHIORIS CANI EPISCOPI CANARIENSIS, Ex Ordine
Praedicatorum, OPERA, In hac primum editione clarius divisa. BASSANI,
MDCCXLVI. — Ein Exemplar dieser Ausgabe ist auf der Iuzerner Kantons-
bibliothek einzusehen.

‘ 5 In verschiedenen Ausgaben, z. B. Bassani 1746, Wien 1754, Venedig 1776,
trigt der Abschnitt iiber das MeBopfer die Bezeichnung : Caput XII. In der
Pariser Ausgabe von 1839 handelt es sich um das 11. Kapitel des 12. Buches. —
Nach Lepin (S. 346 Anm. 1 und S. 340 Anm. 2) wird das MeBopfer in der
g;Stausgabe von. Salamanca 1563 im 13. Kapitel behandelt. — Nach Franz
di;aph' Renz: Dle Geschichte des MeBopferbegriffes oder der alte Glaube'u.nd
1902neuen Theorien iiber das Wesen des unblutigen Opfers. II. Band. Freising
dae | S. 101 handelt es sich bei der Lowener Ausgabe von 1564 gleichfalls um

48 13. Kapitel.



40 Der Opfercharakter der heiligen Messe

A. Darstellung.
a) Das ‘sacrificium’ als Zerstorung der Opfergabe.

Zunichst fiihrt 'Cano elf Einwinde der Reformatoren gegen das
Mefopfer an!, um dann — #hnlich wie in Trient — den Opferbegriff
klarzulegen 2. Bei der Bestimmung des spezifischen Unterschiedes des
‘sacrificium’ von der ‘oblatio’ riickt er aber von seiner in Trient
gegebenen Erklirung ab. Er redet nicht mehr von einem ‘efficere’ der
Opfergabe, sondern von einem ‘facere aliquid’ an der Opfergabe. Im
AnschluBl an Thomas bringt er verschiedene Beispiele, die alle auf eine
Zerstorung der Opfergabe hinweisen 3. Cano zogert nicht, daraus den
Schlufl zu ziehen, daB das Wesen des Sacrificiums in einer Art Zer-
storung der Opfergabe besteht : «Scite ergo, ac praeclare D. Thomas
admonuit, in eo sitam esse rationem sacrificii, si circa rem Deo oblatam
quicquam fieret, quo res ipsa sacra quodammodo conficeretur. Nam
si integram, et illaesam sacerdos offerret, donum dici, et munus, non
item sacrificium » 4.

b) Das ‘sacrificium internum’ und ‘externum’ der heiligen Messe.

Cano weill aber, daBl die eigentliche Opfergabe der hl. Messe,
Christus selber, nicht zerstért werden kann, sondern nur die Gestalten
von Brot und Wein. Darum unterscheidet er — analog zur Doppel-
betrachtung des Eucharistie-Sakraments als ‘sacramentum tantum’
und als ‘res et sacramentum’ — im Eucharistie-Opfer das ‘sacrificium
externum’ der Brots- und Weinsgestalten und das ‘sacrificium internum’
des Leibes und Blutes Christi ®.

Das ‘sacrificium internum’ besteht fiir Cano darin, da in der
MeBfeier der Leib Christi ‘ad efficientiam’ gebrochen wird, gleich als
ob er jetzt fiir uns am Kreuz gebrochen wiirde — und da8 Christi Blut
nicht anders ‘ad effectum’ vergossen wird, als wenn es jetzt am Kreuz
vergossen wiirde ¢. Denn die ‘oblatio particularis’ der hl. Messe ist
nichts anderes als die ‘applicatio ad efficiendum’ der ‘oblatio univer-
salis’, d. h. der Opferhingabe Christi am Kreuz?. Das ‘sacrificium
internum’ ist somit der zum unblutigen Opfer gehorende unblutige,
mystische Tod, «id est effectus mortis, ceu nunc praesens adesset » #,

1 400 b-40% a. 2 404 a-404 b, 3 405a.
4 405 a-b. 5 407 b. 6 410 b.
7 418 a. 8 419 a.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 41

Der mystische Tod ist also nach Canos Ansicht vor allem etwas Wirk-
mibliges, dem aber etwas Seinshaftes zugrunde liegt. Denn Cano sagt :
« At corpus vivum et spirans nos offerimus ... non tamen a nobis
aut corpus offertur quia vivum est, aut sanguis quia est in corpore.
Sed illud quia mactatum, hic quia effusus in cruce»?!.

Dieses ‘sacrificium internum’ folgert Cano, wahrscheinlich durch
Cajetan beeinflult, aus der Verbindung der Konsekrationsworte : ‘Das
ist mein Leib, der fiir euch dahingegeben wird’ mit dem Auftrag :
‘Dies tut zu meinem Andenken’ — unabhingig davon, ob Christus
selber beim letzten Abendmahl geopfert hat oder nicht 2.

Im ‘sacrificium externum’, das sich an den Gestalten von Brot
und Wein vollzieht, wird gleichfalls auf mystische, bildliche Weise
Christi Leib gebrochen und sein Blut vergossen ?, und zwar durch das
Brechen der Hostie und den Genul3 der Gestalten. Nach Canos Ansicht
hat die Verwandlung von Brot und Wein in Christi Leib und Blut
keine Bedeutung fiir das ‘sacrificium externum’. Ausdriicklich wird
festgestellt, da3 vor dem Brechen der Hostie keine sakrifikale Handlung
an den Opfergaben erfolgt sei und darum das ‘sacrificium’ nicht voll-
zogen sein konne 4. Cano fafit das ‘sacrificium externum’ einseitig als
Zerstorung der Opfergabe auf; er beruft sich dabei auf 1I-II q. 85
a. 3 ad 3um, wo Thomas das Wesen des Sacrificiums darin erblickt,
daBl etwas an der Opfergabe geschieht « ut quum panis frangitur, et
comeditur » 3.

Wegen diesem ‘sacrificium externum’ wire die Messe auch ohne
reale Gegenwart Christi ein Opfer. Denn dann wiren Brot und Wein
die eigentliche Opfergabe, an der die Priester sakrifikale Handlungen
vornehmen, « panem scilicet frangentes, hujusque portionem tingentes
vino : adde, si placet, rem utramque etiam consumentes»®. Kurz
darauf zihlt Cano als Teile des ‘sacrificium externum’ auf : «offerri,
frangi, tingi, adde etiam consumi » 7. Es fillt auf, daf in beiden Texten
der GenuB der Gestalten nicht in gleicher Linie mit der Darbringung,

dem Brechen der Hostie und der Vermischung der Gestalten genannt
wird,

1 418 b.
® 410 b. — DaB sich Christus beim letzten Abendmahl wirklich geopfert
at, beweist Cano 410 b aus den Prisensformen ‘datur’, ‘effunditur’ und ‘frangitur’.
j 410 b: «mystice, et tanquam in exemplari, atque imagine ».
Eaccty 422b: « Cum itaque circa species ante fractionem nihil sit a sacrificio
;n, ne sacrificium quidem peractum est». — Vgl. auch Anm. 31.
422 a-b. 6 411 a. 7 411 b.



42 Der Opfercharakter der heiligen Messe

c) Die ‘oblatio’ der heiligen Messe.

Cano erwdhnt die ‘oblatio” der hl. Messe an verschiedensten Stellen.
Sie gilt ihm als selbstverstindlich ; denn ohne Darbringung der Opfer-
gabe konne es auch kein Sacrificium geben !.

d) Das MeBlopfer als ‘repraesentatio crucis’.

Die Unterschiede einerseits zwischen ‘oblatio’ und ‘sacrificium’ und
anderseits zwischen ‘sacrificium internum’ und ‘externum’ bringen es
mit sich, daf Cano unter verschiedenen Gesichtspunkten von der
‘repraesentatio crucis’ spricht.

So sieht er einmal in der ‘oblatio’ als solcher die eigentliche Dar-
stellung des Kreuzopfers : « Christus enim non jussit, ut dicamus haec
in memoriam ejus, sed ut faciamus ... Symbolis ergo, et non verbis
tantummodo sacrificii Christi memoria in altari repraesentanda erit.
Alioqui si manducatio est, non oblatio, exemplar, et imago coenae erit,
exemplar, et imago sacrificii non erit » 2.

Cano gibt aber zu, dafl auch die Kommunion eine ‘repraesentatio
crucis’ ist : « non inficior equidem, quin manducando corpus, sanguinem-
que potando, in divisione sanguinis ex corpore, id quod in cruce gestum
est, aperte designetur »®. Also nicht der GenuB als solcher, sondern
der getrennte Genul3 der konsekrierten Gestalten als den Sinnbildern
des blutleeren Leibes und des vergossenen Blutes ist eine Darstellung
des Kreuzopfers. Cano fiigt aber gleich bei, daf} diese in der Kommunion
gelegene ‘repraesentatio passionis’ nicht geniigt ; denn « in separatione
sanguinis a corpore mors significari potest, non autem proprie signifi-
catur hostia, nisi corpus, quod moritur, offeratur»4. Die Opfer-
hingabe in den Tod wird also nicht durch die getrennte Kommunion
der beiden Gestalten, sondern durch die Darbringung des Leibes
und Blutes Christi versinnbildet.

Anderseits stellt Cano in Abrede, daB3 vor der ‘fractio’ der Kreuzes-
tod symbolisiert worden sei 5. So wie Cano in der ‘fractio’ der Hostie

1 404 b: « Oblatio igitur est de ratione sacrificii». — 435 a : « Sine oblatione
autem sacrificium non est».
2 409 b-410 a. 3 410 a-b. 4 410 b.

5 422 b: « Item cum symbolis rerum, Christo instituente, debeamus mortem
ipsius agere, si verum, et perfectum nostrum sacrificium est, eiusque victimae
absolutum exemplar, quam Christus in cruce praebuit; nullum autem sit rerum



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 43

y

und in der ‘consumptio’ der Gestalten das ‘sacrificium externum
gegeben sieht, faBt er diese Riten auch als die eigentlichen Symbole
des Kreuzopfers, insofern am Kreuze Christus als Opfergabe getétet
worden ist.

e) Die heilige Messe als Verséhnungsopfer.

Cano verteidigt gegen die Reformatoren, dafl die hl. Messe nicht
bloB ein Dankopfer, sondern auch ein Verschnungsopfer ist . Diese
Verséhnung ist aber nicht als das Werk des menschlichen Priesters,
sondern als Christi Werk aufzufassen. Christus allein ist in dem Sinne
Priester, daBl er Gott verséhnt ; wir sind blo die ‘Ausspender seiner
Geheimnisse’, «applicantes populo sanguinem, quem ille effudit in
cruce, et simul cum illo offerentes » 2.

Als ‘oblatio particularis’ ist die hl. Messe nichts anderes als die
‘applicatio ad efficiendum’ der ‘oblatio universalis’, die Christus am
Kreuz vollzogen hat. Das Kreuzopfer ist die ‘causa principalis perfecta’,
die aber ohne ‘causae adjuvantes’ keine Wirkungen erzielt 3.

f) Inwieweit kann die heilige Messe Siinden tilgen ?

Cano behandelt diese Frage sehr ausfiihrlich. Bevor er seine eigene
Meinung wiedergibt, weist er verschiedene andere Ansichten zuriick.
So lehnt er die Auffassung ab, daB die hl. Messe sogar Todsiinden
tilgen konne. Er meint, diese Ansicht widerspreche der allgemeinen
Lehre der Theologen und mache das BuBsakrament iiberfliissig 4. Ander-
seits geniige es nicht, der hl. Messe inbezug auf die Siindenvergebung
nur impetratorischen Wert zuzuschreiben . Und schlieSlich lehnt Cano
auch die von ihm in Trient vertretene Auffassung ab, daf3 die hl. Messe
wohl Siindenstrafen tilgen konne, nicht aber die Siindenschuld.
Cano gibt diese Ansicht auf, weil sie den Unterschied zwischen Tod-
siinde und laBlicher Siinde nicht beachte .

Zur Losung der Frage weist ihm seine Auffassung von der Kom-
Mmunion als sakrifikalem Akt den Weg. So 1iBt Cano zunichst die
‘oblatio’ ganz beiseite und betrachtet bloB die Kommunion. Er nimmt

SY“:IbOIum ante quam species frangantur, misceantur, consumentur ; certissimum
?ic?lpere argumentum possumus, ante fractionem nondum esse expletum sacri-
Clum ,,
! 414 b : «sacrificium ... quod nobis Deum placatum propitiumque reddat ».
® 416 b. 3 419 b. 4 429D.
% 432a. ¢ 429 b.



44 Der Opfercharakter der heiligen Messe

an, daB durch die mit dem GenuB3 der Eucharistie verbundene Gnaden-
wirkung die Siinden ‘ex consequenti’ nachgelassen werden !, und zwar
«non quia offertur ... sed quia sumitur » . « Eadem enim hac ratione
et sacramentum est, et perfectio sacrificii »3. Unter den Siinden, die
so durch die Kommunion getilgt werden, versteht Cano die nach dem
Empfang des Bullisakramentes verbliebenen ldflichen Siinden und zeit-
lichen Siindenstrafen ¢, in Ausnahmefillen auch Todsiinden, dann nim-
lich, wenn der Kommunikant sich deren nicht bewuft ist 5.

Auller der siindentilgenden Kraft der Kommunion nimmt Cano
aber doch auch eine entsprechende Wirkung der Oblation an: « Hoc
enim ... oblato sacrificio disponimur, abluimur, praeparamur, ut ad
mensam dominicam puriter, nedum amice, valeamus accedere, epulisque
accumbere divum»® Aber diese Wirkung ist nur als Vorbereitung
auf die Kommunion gedacht und kommt darum nur den Kommuni-
kanten zugut : « Verum cum species habeat panis et vini, idemque et
altare hic et mensa sit, ratio ipsa rerum et ordo naturae postulat, ut
hujus altaris effectus in illis existat, qui mensae hujus participes esse
possunt » 7. SchlieBlich gibt aber Cano doch auch zu, daf} die siinden-
tilgende Kraft der Eucharistie, die den Kommunikanten ‘ex opere
operato’ zuteil wird, ‘quasi orationis loco’ auch denen zugute kommt
oder wenigstens zugute kommen kann, fiir die das Mef3opfer dargebracht
wird 8. Gemeint ist die Stindenschuld. Denn beziiglich der Siinden-
strafen hilt Cano dafiir, dafl sie kraft der Verdienste des Blutes Christi
‘ex opere operato’ auch in jenen getilgt werden, fiir die das MeBopfer
gefeiert wird °.

B. Wiirdigung.

Cano zihlt ohne Zweifel zu den interessantesten und griindlichsten
MeBopfertheologen der gegenreformatorisch-vortridentinischen Zeit. So-
wohl seine Behandlung der reformatorischen Einwéinde wie sein Versuch,
eine zusammenhingende, einheitliche Erklirung des MeBopfers zu geben,
sind aller Beachtung wert.

1 430 a.

2 430 a. — Vgl. auch folgende Anm,

8 430a. — Vgl. auch 431 b: «non quia offertur, sed quia sumitur. Tunc
enim, ut saepe dixi, consummatur sacrificium »,

4 430 b.

5 431 b. — Cano beruft sich auf Thomas. Vgl. III q. 79 a. 3.

6 430 b. 7 431 D.

8 431 b-432 a. 9 482a.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 45

Obwohl Cano die Reformatoren als Dummképfe und als Nichts-
wisser hinstellt !, gibt er doch ihre Anschauungen mit grofem Verstindnis
ausfiihrlich wieder. Er nimmt nicht nur auf die Anschauungen Luthers
und Melanchthons, sondern auch auf die Einwinde von Butzer und
Oecolampad und besonders von Calvin Riicksicht.

Auch in der zeitgendssischen katholischen MeBopferliteratur kennt
sich Cano aus. Er selber nennt den Bischof von Rochester 2, Albertus
Pighius ®, Ambrosius Catharinus 4 und Cajetan . Auch Tapper scheint
er zu kennen °.

Ob Cano bei der Ausarbeitung seiner MeBopferlehre bereits den
Traktat ‘De Justitia et Jure’ und den Sentenzenkommentar seines Mit-
bruders und Nachfolgers auf dem ersten Lehrstuhl von Salamanca,
Dominikus Soto 7, mitbeniitzen konnte, ist schwer zu entscheiden. Ohne
Zweifel hat Cano manches mit Dominikus Soto gemeinsam. Das besagt
aber noch nicht, dafl Cano von Soto abhingig ist 8. Es steht ndmlich
nicht fest, wann Cano die einzelnen Teile seiner ‘Loci’ verfal3t hat.
Nach Albert Lang ® waren die ersten zehn Biicher schon 1553 ausgear-
beitet ; iiber das 12. Buch, das den MeBopfertraktat enthilt, macht
Lang keine niheren Angaben. Cano hat zwar manche seiner Ansichten
iiber das MeBopfer bereits im Dezember 1551 in Trient vorgetragen.
Aber gerade die mit Dominikus Soto iibereinstimmende, an Thomas
anschlieBende Unterscheidung zwischen Sacrificium und Oblatio und
die auf diesem Unterschied aufgebaute Erklirung der Kommunion als

1 Vgl. die beiden letzten sehr unfreundlichen Sitze des MeBopferkapitels :
« Abeant ergo caeci et indocti Lutherani, quos in uno hoc exemplo patefecimus
disciplinarum omnium ignaros esse, Theologiae, Philosophiae, Dialecticae, Gram-
maticae. Nec enim rem tantummodo, sed sacrificii etiam nomen ignorant ». 435 a.

? 423 b. — Gemeint ist John Fisher, der in mehreren seiner Schriften das
MeBopfer behandelt.

3 426 b. — Pighius kommt in zwei Schriften auf das MeBopfer zu sprechen.

4 429 b. — Cano spielt auf die Tractatio De veritate incruenti sacrificii novi

et aeterni testamenti an, die zusammen mit anderen Werken 1552 in Rom gedruckt
worden ist.

5 433 b.

6 429 a erwahnt Cano zwei Griinde, die fiir den NachlaB von Todsiinden
durch das MeBopfer zu sprechen scheinen, und zwar fast wortlich iibereinstimmend
mit Tapper, Explicatio 287 oben.

‘ ? Dominikus Soto hatte von 1532-49 den zweiten Lehrstuhl inne. 1552 wurde
lhm der erste Lehrstuhl iibertragen, der seit 1546 Cano gehorte.

® De la Taille (Mysterium fidei. Parisiis 1921) schreibt S. 304 : « Dominicus
Sotus atque sequaces ejus, Canus et Bellarminus ... » — Lepin behandelt Cano
vor Soto, den er einfach als Zeitgenossen Canos einfithrt. Vgl. Lepin, S. 346-349.

® Lang, S. 18.



46 - Der Opfercharakter der heiligen Messe

Sakrifikalakt vermiB3t man in Trient. Als Cano nach mehrjihriger Ab-
wesenheit von Salamanca im Jahre 1557 in diese Universititsstadt
zuriickkehrte, traf er Dominikus Soto an, dessen Sentenzenkommentar
wohl bereits fertig vorlag. Ob Cano damals das MeBopferkapitel der
‘Loci” auch schon ausgearbeitet hatte, und zwar in der uns vorliegenden
Form, wird nicht leicht festzustellen sein. Darum ist es schwer, zu
entscheiden, ob Cano oder Dominikus Soto der eigentliche Urheber der
‘Destruktionstheorie’ ist. Auf den Unterschied zwischen Cano und
Dominikus Soto wurde bereits verwiesen. Bei Soto steht die ‘sumptio’
oder besser gesagt die ‘consumptio’ der konsekrierten Gestalten im
Vordergrund ; Cano sieht eher im Brechen der Hostie die Zerstérung
der Opfergabe.

Renz und Lepin ! scheinen mir Cano nicht ganz richtig verstanden
zu haben.

Renz meint, Cano habe mit dem Ausdruck ‘sacrificium externum’
den ‘modus immolandi externus accessoriusque’ Cajetans nachgeahmt 2.
Er tibersieht, dall zwischen dem ‘modus’ Cajetans und dem ‘sacrificium
externum' Canos ein groBer Unterschied besteht 3. Der ‘modus’ Cajetans
betrifft die Brots- und Weinsgestalten, insofern sie den am Kreuz
geopferten Christus ‘immolatitio modo’ durch die getrennte Konsekra-
tion darstellen ; das ‘sacrificium externum’ Canos hingegen hat mit der
getrennten Konsekration und iiberhaupt mit der Wandlung nichts zu
tun, sondern bezieht sich auf die ‘fractio’ und die ‘consumptio’ der
konsekrierten Gestalten bezw. der Gestalten an sich ohne Riicksicht
auf die wirkliche Gegenwart Christi. Der ‘modus quotidianus, externus,
accessoriusque’ Cajetans steht ferner dem ‘unicus substantialis ac
primaevus immolandi modus’ des Kreuzes gegeniiber ; das ‘sacrificium
externum’ Canos aber findet im ‘sacrificium internum’ der hl. Messe
selber sein Gegenstiick. Cano begriindet auch seine Ausdriicke ‘sacri-
ficium externum’ und ‘internum’ durch den Vergleich mit dem Eucha-
ristiesakrament als ‘sacramentum tantum’ und als ‘res et sacra-
mentum’. So besteht zwischen dem ‘modus externus’ Cajetans und
dem ‘sacrificium externum’ Canos kein Zusammenhang. Eher kénnte
man annehmen, daB Cano sich durch die beriihmte Opferdefinition

1 Renz, II 95-102; Lepin, 346-349.

2 Renz, 1T 95.
3 Vgl. die Erklirung des ‘modus externus’ Cajetans in « Divus Thomas »

21 (1943) 194 f.



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 47

des hl. Augustinus hat anregen lassen : « Sacrificium visibile, invisibilis
sacrificii Sacramentum, id est sacrum signum est » 1. Cano wird diese
Begriffsbestimmung aus der zeitgenossischen MeBopferliteratur und aus
dem von ihm oft zitierten Dekretum Gratians gekannt haben.

Weiter schreibt Renz ?: « Cano versteht also genau wie Kardinal
Hosius unter dem mystischen Opferakt jene duleren Handlungen, durch
welche der Tod Christi bildlich dargestellt wird ». Diese Behauptung
ist richtig bis auf die Worte ‘genau wie Kardinal Hosius’; denn bei
Hosius wird Christi Tod durch die getrennten Gestalten bildlich dar-
gestellt 3, bei Cano aber durch das Brechen der Hostie und durch den
GenuB3 der Eucharistie.

Das Wesentliche der MeBopferlehre Canos glaubt Renz in folgenden
Sitzen zusammenfassen zu kénnen : « Die prisentische Opferung Christi
ist nach Cano eine duBerlich mystische T6tung Christi, und zwar des
bereits gegenwirtig gesetzten, und eine innerlich wirksame Zuwendung
der Friichte seines blutigen Sakrificiums. Die mystische Tétung aber
ist Opferhandlung seitens der Kirche insofern, als die Gliubigen mit
Christus vereinigt den am Kreuz Hingenden dem Vater darbringen,
durch das Bild der Totung lebhaft unter das Kreuz gestellt » 4. Hier
werden die Begriffe ‘prisentische Opferung’, ‘aullerlich mystische
T6tung’, ‘Opferhandlung’ und ‘Darbringung’ durcheinandergeworfen.
Nur die duBerlich mystische Tétung Christi und die innerlich wirksame
Zuwendung der Kreuzesfriichte werden deutlich voneinander geschieden ;
sie stellen das ‘sacrificium externum’ und ‘internum’ dar. Nach Canos
Darlegungen besteht aber das ‘sacrificium externum’, bezw. die 4uBer-
lich mystische T6étung Christi nicht in einer priasentischen Opferung
oder Darbringung durch die Glidubigen, sondern in priesterlich sakrifi-
kalen Akten, im Brechen der Hostie und in der ‘consumptio’ der kon-
sekrierten Gestalten. Zwar gehort nach Cano auch die ‘oblatio’ zum
Opfer ; sie ist sogar wesentlich 5. Aber sie ist etwas ganz anderes als
das ‘sacrificium’. ‘Oblatio’ und ‘sacrificium’ machen die hl. Messe aus.
Man kann zwar auch die Darbringung des durch die Doppelkonsekration

! De civitate Dei lib. 10 cap. 5. — Vgl. S. 32 Anm. 3.

2 Renz, II 97.

3 Vgl. die von Stanislaus Hosius im AnschluB an die polnische Provinzial-
Synode von Petrikau (Juni 1551) ausgearbeitete ‘Confessio catholicae fidei
christiane’. Moguntiae 1557.

% Renz, 1I 102.

 Vgl. oben S. 40 unter d).



48 Der Opfercharakter der heiligen Messe

unter dem Bild des Todes gegenwirtig gesetzten Christus als mystische
To6tung bezeichnen ; aber Cano tut das nicht. Fiir ihn ist der mystische
Tod entweder im ‘sacrificium externum’ gegeben, das mit der Dar-
bringung iiberhaupt nichts zu tun hat — oder im ‘sacrificium internum’,
insofern Christus ‘ad effectum’ getotet wird !. Vom Sinn der getrennten
Gestalten redet Cano auffallend wenig. Nie bezeichnet er die Doppel-
konsekration als Darstellung des Kreuzestodes oder gar als mystische
Schlachtung. Ja, er behauptet sogar, dafl vor der ‘fractio’ der Kreuzes-
tod in keiner Weise zur Darstellung gelangt sei®. Wenn er dagegen
schreibt, die ‘oblatio crucis’ kénne nur durch die ‘oblatio missae’ repri-
sentiert werden ®, so unterscheidet er klar zwischen der ‘repraesentatio
mortis’, die in der ‘fractio’ und ‘consumptio’ gegeben ist und zwischen
der ‘repraesentatio oblationis crucis’, fiir die einzig die Darbringung
des gegenwiirtigen Christus in Frage kommt. Es ist also wichtig, die
verschiedenen Ausdriicke genau in dem Sinne zu nehmen, in dem Cano
sie versteht.

Auch Lepin legt Cano nicht richtig aus. Er meint, fiir Cano habe
die ‘fractio’ offenbar nur symbolischen Wert . Daf3 die ‘fractio’ sym-
bolischen Wert hat ist klar 3 ; aber dariiber hinaus hat sie noch einen
anderen Sinn, den man nicht iibersehen darf. Sie ist eine sakrifikale
Handlung, ein ‘facere aliquid circa rem oblatam’ und macht dadurch
die MeBfeier zu einem ‘sacrificium’ im eigentlichen Sinn. Dieser Gedanke
kommt am stirksten zum Ausdruck, wenn Cano von der realen Gegen-
wart Christi absieht 8. Die ‘fractio’ ist fiir Cano nicht blof Symbol
des Todes Christi, sondern wirkliche Zerstérung der Opfergabe des
‘sacrificium externum’.

Lepin schreibt weiter : «Au contraire (d.h. im Gegensatz zur ‘frac-
tio’), il semble présenter parfois la Communion comme un acte de des-
truction actuelle. Il parle de ‘consomption des espéces’, contribuant a
‘la perfection du sacrifice’. .. En réalité, I'idée de destruction ne parait
pas répondre a sa pensée personnelle, bien arrétée » 7. Weil fiir Cano
die Kommunion auch ein Symbol der Schlachtung Christi ist, glaubt

1 Vgl. oben S. 41 f. unter b).

2 Vgl. Anm. 5 zu S. 42.

8 Vgl. oben S. 42 unter d).

Lepin, 347.

Vgl. oben S. 41 unter b) und S. 42 {. unter c).
Vgl. oben S. 41 unter b).

Lepin, 347 f.

L - R



nach Dominikus Soto und Melchior Cano 49

also Lepin, den Gedanken an eine wirkliche Zerstérung der Opfergabe
ausschlieBen zu konnen. Beide Gesichtspunkte lassen sich jedoch sehr
gut miteinander verbinden. Gerade die Unterscheidung des ‘sacrificium
externum’ und ‘internum’ zwingt zur Annahme, dall Cano der Kom-
munion beide Aufgaben zuweist : fiir das ‘sacrificium internum’, das
sich auf den wahren Leib und das wahre Blut Christi bezieht, ist die
‘consumptio’ Symbol ; fiir das ‘sacrificium externum’ aber, das die
Brots- und Weinsgestalten betrifft, ist sie tatsidchliche Zerstérung.

Da Cano die ‘fractio’ als Zerstérungsritus vor der Kommunion
bevorzugt !, ist es merkwiirdig, dal Lepin eher inbezug auf die Kom-
munion Bedenken hat, ihr nur symbolischen Wert zuzuschreiben. Er
bemiiht sich darum, diese Bedenken durch eine andere Uberlegung
zu zerstreuen : « Aussi, malgré que S. Thomas ait parlé expressément
de ‘pain mangé’, et que la manducation du pain soit particuliérement
apte & appuyer l'idée de destruction, fait-il valoir de préférence la
Communion au point de vue du sang répandu » ®. Ich gebe zu, dal} bei
Cano die ‘effusio sanguinis’ in der Kommunion als Symbol des Todes
Christi eine bevorzugte Rolle spielt. In dieser Hinsicht hilt sich Cano
an Lanfranc® Wo aber Cano die Kommunion als ‘consumptio’
bezeichnet, macht er keinen Unterschied zugunsten des Blutes. Wenn
er feststellt, dal3 die Kirche von jeher den Genull der Eucharistie als
‘consumere’, nicht aber als ‘edere’ bezeichnet, denkt er offenbar zu-
nichst an den Genufl der Hostie und nicht des Blutes 4.

Lepin wird stindig irregeleitet, weil er offenbar den Unterschied
zwischen dem ‘sacrificium internum’ und ‘externum’ iibersehen hat.
So bereitet ihm die Stelle : « Nam si (rem) integram et illaesam sacerdos
offerret, donum dici et munus, non item sacrificium » groe Verlegen-
heit. Er fiihrt sie nur in einer Anmerkung auf ® und meint dazu, dieser
Satz stimme mit der Idee, die Cano selber vom eucharistischen Opfer
habe — dafB namlich Christus ohne Verinderung dargebracht werde —
nicht iiberein. Er weill sich nur dadurch zu helfen, daf3 er schreibt :

! Vgl. oben S. 41 letzte Zeilen.

* Lepin, 348.

% Vgl. Beati Lanfranci Cantuariensis Archiepiscopi De corpore et sanguine
Domini adversus Berengarium Turonensem Liber. Cap. XIII. MPL 150, 423 A.

Y 422a: «Quae causa catholicis perpetua fuit, ut dum sacerdos species
su_mit, non edere illum dicant, edat licet, sed consumere. Ut intelligamus in
Missa potius haberi rationem consumptionis, quam manducationis, magisque
sacrificium spectari quam coenam ».

8 Lepin, 346 Anm. 2.

Divus Thomas 1



50 Der Opfercharakter der heiligen Messe

« Il faut donc s’en tenir & l'explication plus large, donnée d’abord,
A savoir que l'action requise consiste a faire la chose sacrée, plutot
qu’a la détruire». In den ‘Loci’ spricht Cano aber nie davon, daf3
‘facere aliquid circa res oblatas’ im Sinne von ‘efficere res oblatas’
zu verstehen sei. Das scheint mir ein deutliches Zeichen dafiir zu
sein, da Cano seine im Jahre 1551 in Trient vorgetragene Ansicht
geindert hat. Es geht darum nicht an, die in den ‘Loci’ sehr ausfiihr-
lich und klar entwickelten Gedanken umzubiegen und ihnen Gewalt
anzutun. Wenn man den in Canos MeSopferlehre entscheidenden
Unterschied des ‘sacrificium externum’ und ‘internum’ beachtet, fillt
es nicht schwer, die Zerstérung der dulleren Opfergabe trotz der
Unversehrtheit der inneren Opfergabe anzunehmen.



	Der Opfercharakter der heiligen Messe nach Dominikus Soto und Melchior Cano

